
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 46 (1917)

Heft: 13

Artikel: À propos d'éducation patriotique [suite]

Autor: Dévaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1038914

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1038914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


XLVIme ANNÉE. N° 13. 1" JUILLET 1917.

Bulletin
pédagogique

Opgape de la Soeiété hriboüpgeoi?e d'éducation
DU MUSÉE PÉDAGOGIQUE

ET DE LA SOCIÉTÉ DE SECOURS MUTUELS DU CORPS ENSEIGNANT

Abonnement pour la Suisse : 3 fr. ; par la poste : 20 et. en plus.. — Pour l'étranger :

4 fr. — Prix du numéro : 20 et. Prix des annonces : 15 et. la ligne de 6
centimètres. — Rabais pour les annonces répétées.

Tout ce qui concerne la Rédaction doit être adressé à M. le Dr Julien
Favre, professeur à l'Ecole normale, Hauterive-Posieuz.

Pour les annonces, écrire à M. L. Brasey, secrétaire scolaire, Ecole du
Bourg, Varis, Fribourg, et, pour les abonnements ou changements d'adresse,
à l'Imprimerie Saint-Paul, Avenue de Pérolles, Fribourg.

Le Jjulletirj pédagogique parait le 1er et le 15 de chaque mois, à
l'exception des mois de juillet, d'août, de septembre et d'octobre, où il ne
paraît qu'une fois.

SOMMAIRE. — A propos d'éducation patriotique (suite). — Cours de
langue française (suite et fin). — Carnet de la science. — Langue
française. — Echos de la presse. — Bibliographie. — Chronique
scolaire. — Paroisse catholique de la ville de Fribourg.

A propos d'Education patriotique
(Suite)

Que l'école insiste donc 1° sur l'obligation morale et
sociale du travail pour tout homme, — lequel travail n'est
pas nécessairement manuel, ni lucratif ; 2° sur l'obligation
d'acquérir d'abord une compétence dans sa profession, puis
d'exercer cette profession avec conscience ; et partant,
3° la nécessité — patriotique — d'acheminer les jeunes gens
vers un apprentissage sérieux et complet. Avant de songer
à l'action politique, il convient qu'on soit irréprochable dans
sa vie personnelle et dans sa vie professionnelle. Alors seule-



- 290

ment on peut prétendre imposer aux autres ses propres
opinions sur le bien commun.

Le sens de la responsabilité politique enfin. Le citoyen
suisse jouit de droits démocratiques fort étendus. La démocratie

est une forme de gouvernement où le peuple se
gouverne lui-même immédiatement ou par ses délégués ; les
auteurs modernes usent volontiers de la formule : le
gouvernement pour le peuple et par le peuple organisé. Le peuple,
par son suffrage, par son contrôle, par son initiative, prend
part à la gestion des affaires publiques.

Il n'appartient pas à mon sujet d'énumérer ici les droits
et les devoirs du citoyen suisse. Il me suffit de déclarer
que la participation du citoyen aux affaires publiques étant
chez nous très étendue, plus étendue qu'en aucun autre pays, sa

responsabilité, et dans l'action et dans l'abstention, en est
pareillement étendue d'autant. Il ne suffit pas de montrer
comment une loi est votée, comment un député est élu
membre du Conseil national ou du Grand Conseil cantonal ;

il faut aussi que le citoyen n'ignore pas qu'il est responsable
en conscience et devant Dieu de son vote — ou de son abstention,

si la loi touche à quelque point où la conscience est
engagée ; dans Jes autres cas, le citoyen est tenu, au nom
des intérêts publics, dont il est, pour sa part, responsable,
de donner son opinion. Il ne peut, dans une démocratie,
s'abstenir toujours et demeurer indifférent aux intérêts de
la commune, de la paroisse, de la profession, du canton, de
la Confédération, sans faillir à sa tâche ; pour cette part
personnelle de pouvoir et de responsabilité que lui confère
l'ordre social de son pays, il ne peut répondre comme Caïn :

« Suis-je le gardien de mon frère » sans se condamner lui-
même.

D'ailleurs, nous pouvons être fiers de l'étendue de nos
droits et de nos responsabilités, pour autant que nous savons
user des uns et porter les autres. Plus il y a de gens responsables

et faisant face à leurs responsabilités, dans un
groupement, plus ce groupement est prospère ; le fait de la
responsabilité, tant personnelle, professionnelle que politique,
sanctionnée par la constitution, acceptée par les citoyens,
peut servir de critère au développement d'une société ou
d'une nation. Mais alors, que nos jeunes hommes aient leur
caractère « civique » formé de telle façon qu'ils soient capables
d'assumer la responsabilité du présent et de l'avenir de
leur patrie ; que celle-ci puisse être confiée à leurs jeunes
mains et à leurs jeunes consciences sans avoir à trembler
pour le dépôt sacré du passé, des biens du présent et de la
poursuite, dans l'avenir, de la destinée, de l'idéal de notre



- 291 —

peuple. Qu'ils connaissent donc leurs droits ; qu'ils ne
donnassent pas moins leurs devoirs ; et que leurs volontés
soient disposées à exercer les uns, à remplir les autres avec
une consciencieuse rectitude morale et civique.

La part considérable de pouvoir politique attribuée au
citoyen pourrait tourner à la démagogie, au désordre et à
l'anarchie, si quelque régulateur n'en modérait l'exercice.
Ce régulateur indispensable existe ; c'est l'autorité, la double
autorité de la loi et' du gouvernement, que nous rencontrons
sous des noms divers dans tout groupement humain. Le
respect de l'autorité est une condition essentielle du bien-être
de la nation.

Que l'on se souvienne de la théorie chrétienne de l'autorité
non seulement dans l'administration des affaires publiques,
mais encore dans la pratique de l'éducation, du « gouvernement

des enfants », comme on disait si justement autrefois.
L'autorité est le principe directeur efficace des sociétés

humaines ; elle doit, par conséquent, se conformer à la nature
de l'homme et respecter sa dignité suprême d'être raisonnable

et libre. Un pouvoir qui dirigerait les hommes par la
force et la contrainte serait la plus indigne des oppressions,
celle du berger qui conduit ses moutons. La société des
hommes n'est pas un troupeau. Aussi bien, pour l'homme
libre, la seule direction ' efficace et qui sauvegarde la dignité
de sa personne, le droit qui lui est octroyé par Dieu, est celle
de l'obligation morale s'exerçant par la contrainte immatérielle

du devoir. L'intelligence peut être éclairée ; la volonté
peut être sollicitée ; mais aucun accord, aucune union des
coeurs et des âmes ne sont obtenus sans le poids et l'impulsion
de l'obligation morale. Il est donc de toute nécessité d'apprendre

à l'enfant d'abord, au jeune homme, au citoyen, ensuite,
à consentir à l'autorité, parce que c'est un devoir de lui
obéir. Nous rencontrons de nouveau, derrière une exigence
élémentaire de l'éducation civique, toute la doctrine
chrétienne de la culture morale, de la formation du caractère.

Et nous rencontrons toute la théorie catholique de l'exercice

du pouvoir. Dieu seul a, de son essence, le droit de
commander. « Il n'est pas un homme qui ait en soi et de soi,
déclare Léon XIII dans son. Encyclique Diuturnum, ce qu'il
faut pour enchaîner par un lien de conscience le libre vouloir
de ses semblables. Dieu seul, en tant que créateur et
législateur universel, possède une telle puissance ; ceux qui
l'exercent ont besoin de la recevoir de lui et de l'exercer
en son nom. » Qui ne voit de quel secours une éducation
imbue d'une telle théorie peut être à l'ordre public, à
l'observation de la loi, à la soumission à l'autorité légitime



— 292 —

La démocratie a besoin d'un pouvoir fort ; les droits du
citoyens y sont étendus ; étendue aussi, la possibilité d'en
abuser. Le pouvoir fort seul peut les réprimer. Les citoyens
ont d'autant plus le devoir d'obéir qu'ils ont élu eux-mêmes
leurs gouvernants, qu'ils ont participé à l'élaboration de la
loi par leurs mandataires et l'ont sanctionnée par leur vote ;

ils se sont donc engagés d'honneur à se conformer à leurs
prescriptions et à leurs décrets.

Il ne suffit pas d'être pénétrés de la théorie chrétienne
de l'autorité ; il faut la faire passer dans la conduite de la vie.

Or, la famille, l'école, l'atelier, tous les groupements où
l'enfant s'exerce à l'acquisition des vertus sociales qui
s'épanouiront bientôt en vertus civiques, l'habituent, dès le jeune
âge, au respect de l'autorité, représentée par le père, le

maître, le patron, les règlements avec leurs sanctions, puis
les comités, les conseils dans les associations sportives,
intellectuelles, la commune, la paroisse ; la discipline scolaire
en particulier impose à l'activité de l'enfant une norme qui
én empêche la déviation, prélude des règlements et des lois
civiques.

Le régime républicain, plus que tout autre, exige des
citoyens de bonne volonté dans la prestation des charges publiques.

J'entends par ce mot les prestations qu'exigent les
nécessités sociales, les impôts, le service militaire, le soutien
obligatoire ou volontaire des institutions utiles au bien
commun et, pour ceux que la voix du peuple ou l'autorité
gouvernementale y appellent, l'acceptation des fonctions
politiques ou administratives.

La société, nous dit la morale chrétienne, est voulue par
la nature même ; devant vivre en communauté, ses membres
lui doivent ce sans quoi elle ne pourrait subsister, se défendre
et se développer. Ce n'est que l'acquittement d'un dû, car
seul l'ordre public et les services de l'Etat permettent, aujourd'hui,

le plein développement personnel et professionnel des

personnalités individuelles. A ce dû légal s'ajoute le dû
d'honneur, de reconnaissance, à l'égard du pays natal,
car nous tenons de notre père et de lui l'essentiel bienfait,
la vie. Nous acquittons notre dette par la bonne volonté,
la rectitude et la générosité avec lesquelles nous nous acquittons

de nos charges.
Dans une démocratie, le service public est le fait de tous

et de chacun, parce que le bien public y est confié au peuple
souverain. Il importe donc que l'enseignement convainque
les esprits de la nécessité de ces prestations personnelles et

que la discipline y habitue les volontés.
L'éducation patriotique développe enfin Y esprit d'initia-



- 293 —

tide. Il importe à un peuple d'avoir de bonnes lois, un bon
personnel de gouvernement. Il importe davantage, sous un
régime démocratique, que le peuple soit composé de gens
aptes à gérer leurs affaires par eux-mêmes dans tous les
domaines, politique ou social, intellectuel ou économique.
L'esprit d'initiative demande sans doute quelque intelligence,
mais surtout un fond de virilité et d'énergie qui s'acquiert*
par l'habitude de l'effort personnel. Il est donc essentiel à
une république comme la nôtre d'habituer les enfants, dans
ce qui est à leur portée, évidemment, à se décider par eux-
mêmes. C'est une faute irrémédiable d'éducation que la
volonté d'autrui dicte leurs actes sans qu'ils aient à les vouloir
aussi, sans qu'ils sentent ni voient leur responsabilité
personnelle engagée. Il faut que le devoir leur apparaisse, non
comme la contrainte d'un commandement extérieur, mais
comme un acte à exécuter parce qu'ils doivent le vouloir
personnellement. Formons-les dans une atmosphère de
conscience, de responsabilité de leurs actes, donc de liberté.
La liberté s'apprend par l'exercice. Nous disons liberté et
non indépendance ; la faute est possible ; ils agissent mal
en y consentant ; ils seront punis d'autant plus sévèrement.
Il est déplorable de les préserver si bien que, la faute leur
devenant impossible à commettre, ils ne s'habituent point
à l'éviter, ni à dompter les passions et les tentations, qu'ils
n'apprennent ni à vouloir le bien, ni à détester le mal et
qu'ils ne soient point préparés à supporter cette dignité
d'homme libre qui est le plus précieux des dons de Dieu.

Au point de vue civique, l'idée est particulièrement
détestable de l'Etat providence de tout et de tous, prévoyant
tout et voulant pour tous. Le régime républicain ne considère
pas l'Etat comme une entité préexistant aux citoyens. L'Etat
existe et il est organisé par la volonté des citoyens. Le pouvoir,
choisi par la nation, n'est pas indépendant et supérieur à la
nation, mais s'identifie avec elle. Le peuple exerce sa
souveraineté par l'organe du gouvernement. Celui-ci trahit sa

tâche, qui comprime les initiatives individuelles ; qu'il leur
permette, au contraire, de s'épanouir librement et les encourage,

parce que d'elles seulement, dans un régime démocratique,

viennent les ' progrès 1.

1 Selon saint Thomas, les familles, les individus et leurs groupements
jouissent d'une antériorité logique et juridique sur l'Etat. La fonction de

celui-ci consiste d'abord à assurer le juste déploiement des efforts
personnels, puis à prendre les services que les individus ou les groupes
inférieurs sont impuissants à assumer. Cf. Jacques Zeiller, professeur à

l'Université de Fribourg, L'Idée de l'Etat dans saint Thomas d'Aqvin
(Alcan, 1910), chapitre : Du rôle du pouvoir public ou de l'Etat, passim.



— 294 —

L'initiative, en effet, est le privilège d'un petit nombre.
Une république ne peut ignorer que, si la constitution
proclame l'égalité devant la loi, la nature ne connaît que les
inégalités d'individus à individus ; il y a toujours, dans un
peuple, des hommes qui valent mieux que d'autres, par leurs
talents ou par leurs vertus. Toute démocratie contient donc
en son sein une « aristocratie » naturelle, non désignée par
la naissance, mais composée des citoyens les plus intelligents,
les plus actifs, les meilleurs. Notez que le mot grec « aristos »

signifie « le meilleur ». La grosse masse aime à ne pas être
dérangée et trouve toujours préférables le statu quo et la
satisfaction des intérêts immédiats. L'élite voit plus haut
et plus loin ; elle sait prévoir et vouloir et, par ses initiatives
heureuses, meut la volonté populaire en faveur de
perfectionnements dont la nation entière profite, et, par la volonté
populaire, influence le gouvernement qui en est l'organe,
les lois qui en sont l'expression.

Si l'initiative est moins le privilège de la race ou des

dispositions héréditaires que le fruit d'une éducation appropriée,

il est de toute importance que l'éducation patriotique
développe l'esprit d'initiative parmi le peuple et multiplie
les individualités capables de prendre rang parmi cette élite
naturelle qui, dans le corps des citoyens, remplit l'office
d'âme agissante.

Au reste, qui a reçu davantage, doit davantage à Dieu,
aux siens, à sa patrie. C'est donc un devoir de justice sociale,
de rendre à la société en proportion de sa dette. Trop
d'ouvriers, d'employés, de fonctionnaires croient être consciencieux

en faisant routinièrement leur travail. Ils se trompent.
Nul n'est rigoureusement honnête s'il n'est énergique, s'il
ne fait effort pour perfectionner sa tâche et se perfectionner
lui-même ; nul ne peut prétendre avoir rempli son devoir
en entier, s'il n'augmente son propre « rendement », sa valeur
comme unité sociale et nationale. Le serviteur de la parabole
des talents fut durement condamné, qui n'avait pas gaspillé
cependant la somme à lui confiée, puisqu'il l'avait rendue
intacte, mais pour ne l'avoir pas fait fructifier.

Et c'est pourquoi nous inscrivons sous le chef de « justice
civique » l'esprit d'initiative et, pour qui jouit de dons
naturels ou d'une culture plus haute que son état social
lui a permis d'acquérir, l'obligation de faire fructifier au
profit de la communauté les qualités dont il est dépositaire.
Par ailleurs, les autorités démocratiques, loin de se laisser
inquiéter par des théories égalitaires que la réalité ne connaît
pas, loin de s'offusquer d'une aristocratie naturelle qui est
son unique agent de progrès, doit la favoriser et permettre



— 295 —

aux « meilleurs », aux plus intelligents, aux plus volontaires,
de sortir de tous les rangs de la société, même des plus pauvres
et de mettre en valeur les talents que Dieu leur a confiés.

Nous avons rangé, à la suite des moralistes catholiques,
les qualités patriotiques sous le chapitre de la justice sociale.
Quel motif puissant, pour les consciences vraiment et
profondément chrétiennes, de les acquérir et de les pratiquer,
de savoir que l'acte que nous posons, la vertu que nous
pratiquons, ne tendent pas simplement à notre utilité, à
notre perfectionnement personnels, mais encore, si nous
dirigeons en ce sens notre intention, au bien commun, au
bien national. La religieuse qui prie en son couvent, la jeune
fille qui s'initie à ses devoirs domestiques, le jeune homme
dans son cabinet d'étudiant ou son atelier de travail, ont
l'obligation de penser non seulement à leur avenir, à leur
futur foyer, à leur sanctification, mais encore au bien de
leurs concitoyens, de leur pays. Plus cette vertu de justice
civique grandit en eux, pénètre leur vie intérieure, leur
conscience et leur idéal, plus elle les stimule à leur développement

propre, plus ils contribuent, en devenant meilleurs,
à améliorer le milieu où ils vivent, et plus aussi leur patrie
a droit de compter sur eux.

La justice est une des quatre vertus-pivots sur lesquelles
se meut notre vie morale pratique. Il en reste trois autres,
dont les applications à la vie nationale méritent d'être
mentionnées.

La force s'appelle le courage, la bravoure, dans l'âme
du soldat ; elle inspire chez le magistrat, le fonctionnaire

ou le simple citoyen le dévouement, l'abnégation,
l'impartialité.

Quant à la tempérance, la verCu de la mesure et du tact,
elle préserve de la précipitation, de la nervosité, d'une part ;

de l'indolence, du laisser-aller d'autre part ; elle commande
le calme, l'examen tranquille et sûr des affaires et des
difficultés.

Mais la vertu gouvernementale par excellence est la
prudence ; elle consiste, en politique, dans le sens du possible,
du faisable, du pratique ; elle montre ce qui est immédiatement

réalisable, ce qu'il est bon de laisser à plus tard ; elle
apprend à choisir les hommes, à utiliser leurs capacités ;
elle est la qualité d'état des hommes au pouvoir. Puissent
les citoyens d'une démocratie la cultiver aussi Il se rencontre
parmi eux tant de stratèges en chambre, de politiciens de
café, de démolisseurs ardents à jeter à bas des institutions
viables, sinon parfaites, mais incapables d'édifier quoi que
ce soit, justiciers aveuglés et sans mandat, idéalistes forcenés,



— 296 —

gens qui sont, pour un pays, parfois un péril, toujours un
fléau, le fléau stérilisant des sauterelles d'Egypte.

Quant à la formation du sens politique proprement dit,
elle ne ressortit pas à l'école, mais aux organisations de
jeunesse des partis ; il n'existe en effet pas plus de possibilité
d'éducation politique neutre qu'il n'existe de possibilité
d'éducation religieuse aconfessionnelle. Ici encore, il faut
« prendre parti ».

Sens de la responsabilité, respect de l'autorité, bonne
volonté dans l'acceptation des charges publiques, esprit
d'initiative, sens politique enfin ou prudence, voilà les qualités
qu'il me paraît essentiel de cultiver dans les consciences et
les volontés des citoyens d'une république comme la nôtre,
à régime démocratique de plus en plus développé. Ces qualités
se fondront dans l'amour patriotique et le consentement
national ; ces principes inspireront tous les actes de la
vie civique ; et la patrie sera forte, quoique petite, parce
que ses fils seront pourvus de consciences inébranlables et
de viriles volontés. Que l'éducation patriotique accomplisse
avec la plénitude qu'on peut exiger de toute humaine activité
la fonction que-j'ai décrite, et qui est la sienne, et nous
sommes disposés à épouser les espoirs que célébrait le
Président de la Confédération, M. Motta, lors du sixième
centenaire de Morgarten, le 14 novembre 1915, à Schwyz :

« J'ai confiance dans la jeunesse ; les destinées de la
patrie sont entre ses mains. Je souhaite que nos fils sentent
toujours plus le devoir et le besoin de cultiver et de développer
les principes politiques et spirituels qui forment la substance
de la nation. Il n'y a pas une nation suisse-allemande, une
nation suisse-française et une nation suisse-italienne, mais
une seule nation, la nation suisse, ennemie de l'uniformité,
pleine de sympathie pour les civilisations maternelles dont
elle s'est nourrie et se nourrit, mais libre, politiquement et
économiquement autonome et fondée moins encore sur la
variété féconde et salutaire des races et des langues que sur
l'unité fondamentale de la volonté démocratique K »

(A suivre.) E. Dévaud.

1 G. Motta, Discours pour le Centenaire de Morgarten, Patrie, p. 51,
Payot, Lausanne, 1916.

#


	À propos d'éducation patriotique [suite]

