
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 46 (1917)

Heft: 6

Artikel: M. Pierre-Maurice Masson, ses thèses de doctorat [suite]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1038899

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1038899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 130 —

doute, l'Opinion, les Annales politiques et littéraires, la Revue
française, le Correspondant ou la Revue des deux mondes
attireraient comme un aimant les lecteurs à la salle du
Musée. Reliées plus tard en volumes attrayants, ces revues
pourraient être mises en circulation et seraient lues avec
le plus vif intérêt.

A Fribourg, nous sommes, fort heureusement, privilégiés
à cet égard. Grâce à l'obligeante bienveillance de la Société
de la Bibliothèque économique qui possède un riche choix
de revues et d'oeuvres des meilleurs auteurs contemporains,
le corps enseignant de la ville est à même, gratuitement,
de se tenir sans cesse au courant du mouvement littéraire.
N'est-il pas regrettable que nos collègues de la campagne
ne puissent pas bénéficier de la même faveur C'est au
Musée pédagogique qu'il appartient de combler en partie
cette lacune. Je laisse, en terminant, le soin à qui de droit
d'étudier la question et d'y apporter, tôt ou tard, une solution
satisfaisante. Antonin Bondallaz.

4»

M. Pierre-Maurice Masson
ses thèses de doctorat

(Suite)

On écrit au pauvre homme qu'il « est venu pour
éclairer le genre humain ». On lui dit : « Homme que
j'ose comparer à la Divinité, prenez pitié de ma jeunesse » ;

ou encore : « Homme divin, fils de Prométhée, formé du
vrai feu du ciel, fais-nous en part ». « Le pasteur Hess hésite
un instant devant le mot, mais il finit par le lâcher : sa ferveur
pour Jean-Jacques va jusqu'à « l'adoration ». « Etre unique
sur la terre, lui dit encore Jullien, maitre adorable,
permets que j'aille baiser tes traces, en attendant que je puisse
les suivre ». « Vous à qui j'avais dressé des autels... je vous
promets que je continuerai à les encenser... » Delevre
compare la fuite de Jean-Jacques en Suisse à celle de Jésus
en Egypte ou à celle de Mahomet à Médine. L'éloge va si
loin que les dévots de Jean-Jacques perdent toute mesure
et viennent sans façon à le placer au-dessus du Sauveur. «

Bernardin de Saint-Pierre voudra lui présenter un jeune homme
dont la dévotion fanatique effraye le dieu lui-même. « Ne
me l'amenez pas, dit-il ; il m'a fait peur ; il m'a écrit une
lettre, où il me mettait au-dessus de Jésus-Christ 1. »

1 Rousseau et la restauration religieuse, p. 71 et suivantes.



— 131 —

Rousseau mort, la dévotion des nombreux fidèles, loin
de s'amortir, prit des proportions désordonnées. L'enthousiasme

grandit, les dévots se comptent par milliers et forment
toute une église, qui entoure l'ombre sainte de Jean-Jacques.
On se rend en pèlerinage à l'Ile des Peupliers. Ermenonville
devient un lieu saint, où les visiteurs affluent avec des
sentiments, qui sont plutôt de la ferveur que de la simple
admiration. M. Masson rapporte les incidents du pèlerinage
que fit l'abbé Brizard avec un baron. Arrivés à Ermenonville,
les deux pèlerins éprouvent le besoin de se préparer avant
de se rendre au tombeau, « ils veulent se recueillir et n'approcher

de ce sanctuaire qu'avec le respect qu'exigent la
sainteté du lieu et la mémoire de celui qu'on y révère. En
attendant, ils vont s'attendrir sur les reliques du saint,
son bonnet, sa tabatière, ses sabots ». Et leur cœur tressaille,
leur âme devient « plus pure ». Puis ils se rendent à l'ermitage

où ils font « une ardente prière à sainte Julie et à
sainte Héloïse ». Mais là survient un empêchement ; on leur
refuse le passage. Que font-ils Ils s'élancent dans les flots
du lac et à la nage, ils conquièrent l'inestimable faveur de
« toucher la terre sacrée ». Je laisse supposer les transports
qu'ils ressentent, lorsqu'ils arrivent auprès du tombeau,
lorsque pieusement agenouillés, ils appliquent leurs lèvres
sur la froide pierre, qu'ils baisent à plusieurs reprises. Puis,
ce sont des prières, des invocations, des serments et des
offrandes, bref tout un culte. Et durant quinze ans, les
pèlerins se succèdent de la sorte dans l'île des Peupliers,
où ils vont plein d'une douce mélancolie, « verser des pleurs
sur cette tombe solitaire », où

« Repose et vit encore au milieu de sa gloire
L'homme de la nature et de la vérité '. »

** *

Sans aucun doute, les paroissiens ridicules du Vicaire
Savoyard, se recrutaient parmi les âmes dévoyées par le
philosophisme. On les rencontrait aussi parmi les
révolutionnaires qui étaient tous d'enthousiastes partisans des
théories rousseauistes. Dans les diverses fêtes, où s'affirme
le nouveau culte de la Raison, le nom de Jean-Jacques est
toujours prononcé avec vénération. A Paris, la commune
vote une statue « à Jean-Jacques, ami du genre humain »,

entre deux séances, où l'on prend des mesures contre la
religion. A Besançon, les sectateurs de la Raison se placent

1 Rousseau et la restauration religieuse, p. 81 et suivantes.



— 132 —

sous le patronage de Voltaire, d'Helvétius et de Rousseau.
A Tours, on remplace « les vieux saints » par ceux de la
décade républicaine et parmi ces derniers Rousseau a sa
place. A Chartres, on inaugure le culte de la Raison devant
la cathédrale ; une fête dramatique a lieu, dans laquelle
on représente « un Rousseau réconcilié avec Voltaire dans
la haine commune du fanatisme », qui respire encore

« Pour commettre de nouveaux crimes ».

A la Convention, Robespierre fait l'éloge de Rousseau,
cet homme qui « par l'élévation de son âme et par la grandeur

de son caractère, se montra digne du ministère de
précepteur du genre humain ». Dans les assemblées législatives,
les orateurs s'inspirent de Rousseau, ils citent couramment
le Contrat social qui devient l'Evangile, où l'on va puiser
les théories appliquées pendant le détestable régime de la
Terreur.

L'engoûment s'est tellement répandu que les prédicateurs
croient opportun de ne pas rester complètement à l'écart.
L'Evêque du Puy remercie Jean-Jacques d'avoir démasqué
le philosophisme « en de naïves et fortes peintures », d'avoir
posé des maximes dogmatiques et iqorales qui sont « trop
voisines du christianisme » pour ne pas scandaliser les

impies et dans la perte de la foi, d'avoir sauvé du moins
le respect dû à la personne de Jésus-Christ. Un autre
prédicateur, Barruel, dit qu'il sait distinguer « les mâles pensées
de Rousseau des imbéciles sophismes de l'impie ». Un autre
encore remarque qu'il faut toujours se rappeler les hommes
néfastes, avec lesquels le grand homme a d'abord fraternisé
et dont il a su se séparer. De plus en plus, Jean-Jacques
est cité du haut de la chaire et prend rang parmi les apologistes

involontaires, qu'on fait volontiers témoigner contre
les rationalistes et les incroyants. Tout en restant dans les
limites d'une sévère orthodoxie, on s'inspire de ses œuvres,
de sa langue, de son style et à son contact, on modifie sa
méthode, afin de mieux arriver jusqu'au cœur des fidèles.
Cette imitation devient tellement générale que M. Masson
ose affirmer que vers la fin du XVIIIme siècle, « il n'y a
aucun prédicateur parlant contre l'incrédulité qui ne soit
peu ou prou débiteur du Vicaire Savoyard. Quelques-uns
même ne font guère que paraphraser ou piller ses formules
sans oser citer leur auteur 1. »

Bien que la constatation soit faite en termes un peu durs,
il n'en est pas moins vrai qu'à la fin du siècle les apologistes

1 Rousseau et la restauration relitjieu.se, p. 184.



aiment de plus en plus à s'inspirer de la méthode pratiquée
dans la Profession de Foi. Parmi toutes les questions qui
peuvent solliciter notre désir de connaître, avait dit le
Vicaire, quelques-unes s'imposent à l'homme malgré lui.
Il y en a auxquelles nous ne pouvons pas répondre et à

l'égard desquelles nous ne pouvons pas rester dans l'incertitude.

Ces questions sont celles qui concernent le sort de
l'homme et le prix de la vie. Qui pourra nous les résoudre
Ce n'est pas la philosophie. Seule, la religion peut expliquer
l'énigme. L'utilité de la religion, voilà un thème à exploiter
et les apologistes commencèrent à s'en inspirer.

A partir de l'instant, où l'on recourt à ce genre d'arguments,

la dialectique religieuse change de méthode ; elle
devient sentimentale, à l'exemple de celle qu'emploie le
Vicaire Savoyard. L'apologiste se demande moins ce qui
est vrai que ce qui est utile ; on s'adresse moins à la raison
qu'au cœur. Bientôt, Chateaubriand fera un pas de plus :

nourri de la lecture de Rousseau, il ne se contentera pas
d'écouter les suggestions du sentiment, il voudra s'adresser
encore à l'imagination. Persuadé que beauté et vérité ne
font qu'un, il cherchera d'abord à vivre en beauté, et à
devenir le propagateur d'une esthétique nouvelle, de celle
dont les principes sont fournis par la religion chrétienne.
Il demandera au christianisme de le conduire vers un art
supérieur à celui que fournit l'antiquité païenne et selon le
titre de son principal ouvrage, il reconnaîtra que si, en dehors
de la religion, on peut avoir de l'esprit, il est presque impossible

d'avoir du génie. Sous ce rapport, René est réellement
un héritier de Jean-Jacques, il n'a fait que développer la
méthode de son ancêtre littéraire, élargir les cadres et
développer le système. L'action de l'un se continue par celle de
l'autre et de la sorte, « le petit polisson de Genève, le laquais
vicieux, le chérubin équivoque, l'amant de Thérèse et le
pourvoyeur des hospices, le chemineau excentrique, vaniteux
et insupportable » a l'honneur inattendu de tenir dans l'histoire

le premier anneau d'une chaîne de toute une série
d'apologistes contemporains, qui comptent parmi les meilleurs
serviteurs de l'Eglise.

(A suivre.) J. F.


	M. Pierre-Maurice Masson, ses thèses de doctorat [suite]

