
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 46 (1917)

Heft: 3

Artikel: M. Pierre-Maurice Masson, ses thèses de doctorat [suite]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1038890

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1038890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 59 —

l'instruction technique et la connaissance du dessin
professionnel qui leur permettent de travailler, par eux-mêmes ;

il forme ainsi des ouvriers habiles dans leur métier, dont ils
connaissent parfaitement la technique.

Concluons. — L'apprentissage d'un métier est le moyen
le plus sûr d'assurer l'avenir de l'individu et la prospérité du
pays. De bonne heure déjà, il faut donner à l'enfant le goût
des travaux manuels et le pousser vers le choix d'une
profession selon ses goûts et ses aptitudes. Encourageons le
jeune campagnard à rester à ses champs et le fils de l'artisan
à continuer le métier de son père. L'éducation qu'a reçue
le jeune homme a une influence prépondérante sur le succès
de l'apprentissage ; il faut donner à l'école primaire et aux
cours de perfectionnement une tendance professionnelle et
pratique. Il faut faire aussi connaître de plus en plus les
établissements pour la formation professionnelle. En dehors
de l'école, les moyens les plus efficaces pour développer les
métiers sont : les subsides aux apprentis pauvres ; la
distribution en masse aux parents et aux enfants de brochures
faisant ressortir les avantages qu'il y a d'apprendre un métier ;

l'organisation d'exposition, de conférences publiques pour
attirer l'attention sur les avantages que présentent telles
conditions locales, pour installer telle industrie ou telle
exploitation et pour favoriser les branches déjà existantes
de l'activité régionale. F. Delabays, inst.

M. Pierre-Maurice Masson
ses thèses de doctorat

(Suite)

Rousseau ne revenait pas seulement à Genève en pèlerin,
qui vient s'attendrir sur son passé et se défaire de son âme
parisienne, mais en fils repentant qui veut redevenir un
citoyen. C'est lui-même qui le dit : « Honteux d'être exclu
de mes droits de citoyen par la profession d'un autre culte
que celui de mes pères, je résolus de reprendre ouvertement
ce dernier. » Il ne s'agit pas de changer de religion pour
raison de conviction nouvelle. La question est d'un autre
ordre : Jean-Jacques veut redevenir citoyen de sa ville
natale, et comme pour obtenir ce privilège, il faut « être
protestant et rentrer dans le culte établi dans son pays »,

il satisfait à la condition exigée. Dans la réalité, comme
le remarque M. Masson, il n'y a pas « de conversion propre-



— (il) —

ment dite ». Rousseau fait œuvre de patriote, mais non
de théologien.

De là, une certaine réserve lorsqu'il s'agit de témoigner
son respect à l'égard des « balivernes » du catéchisme de
Calvin ; il pratique la déférence silencieuse, tellement
silencieuse que certains Genevois furent frappés de la réserve
•du prosélyte. Mais comme le transfuge était illustre, les

pasteurs du Vénérable Consistoire se montrèrent conciliants

à l'excès : « ils admirent comme démontré que Jean-
Jacques, invalide et malade, ne pourait être qu'un frère
pour Mlle Levasseur, et lui décernèrent un brevet officiel
de mœurs pures et sans reproches. » On supprima pour lui
toutes les formalités humiliantes que la loi imposait aux
apostats : pas de comparution devant le Conseil, ni de stage
en prison, ni de présentation au Consistoire, ni de
génuflexion. Son cas fut examiné par six pasteurs qui étaient
autant d'admirateurs du grand homme, et Jean-Jacques
fut admis à la communion. Les égards vont si loin que Jean-
Jacques en est un peu surpris : « on ne peut rien ajouter,
dit-il dans une lettre, aux bontés avec lesquelles j'ai été reçu. «

A la suite de cette admission, Jean-Jacques entra en
relations épistolaires avec plusieurs ministres, dont les
convictions se rapprochaient des siennes. M. Masson indique
plusieurs noms : Jacob Vernet, auteur de plusieurs ouvrages
estimés, Moulton, Vernes, bel esprit, qui rime des vers galants,
Montmollin, et peut-être d'autres encore, qui sont tous
d'accord avec lui sur les droits de la conscience individuelle,
la haine du dogmatisme intolérant et les autres principes
directeurs de la vie religieuse. Jean-Jacques est heureux
de les lire et de les entendre ; il voit apparaître avec eux
un christianisme accueillant qui le rattache aux souvenirs
de son enfance, une religion très simple et raisonnable, telle
que celle dont il a besoin, tranchant à souhait avec la théologie
impérieuse de la Sorbonne et l'athéisme des Encyclopédistes.

En quittant Genève qui l'a si bien accueilli, Jean-Jacques
promet de revenir et cette fois pour rester dans sa ville
natale. 11 ne retourne soi-disant à Paris que pour mettre
en règle ses « petites affaires » et revenir avec Thérèse. Mais
ce projet fut un rêve sans lendemain. Quand ses compatriotes
lui rappellent ses promesses, il allègue diverses impossibilités.

Il préfère accepter les offres de Mme d'Epinav, qui
met à sa disposition l'Ermitage de la Chevrette, « une
délicieuse habitation », dont il avait désiré faire son asile.
Désormais, Jean-Jacques vivra solitaire à la campagne,
loin de la grande ville, ennemie de l'innocence et du bonheur,
et si pauvre en « défenseurs de la cause de Dieu ».



— fil —

** *
« Les deux années qui suivent son installation à l'Ermitage

sont les années décisives de l'existence de Rousseau,
celles qui l'ont fixé pour toujours dans une attitude et dans
une foi. » Le rêveur qui s'est réfugié dans la forêt, n'a pas
seulement des yeux pour l'or des genêts et la pourpre des
bruyères ; il est obligé de répondre aux questions et aux
objections que lui posent ses adversaires, beaux parleurs
qui continuent à le solliciter et à le harceler.

Entre deux réponses, Jean-Jacques s'applique à la lecture
de la Bible et surtout de l'Evangile. Il aime particulièrement
se livrer à cette étude le soir, au retour de la forêt et quand
lé chapitre reste inachevé, il prend le volume avec lui dans
son lit. C'est par la Bible qu'il clôt sa journée.; c'est à elle
qu'il demande des images pour alimenter les rêves de ses
nuits. Il assure qu'il l'a « lue entière au moins cinq ou six
fois de suite de cette façon ». Il fait des extraits, il note les
plus beaux passages ; la terre des prophètes et du psalmiste
est pour lui une verte oasis, où il aime à s'évader pour réfléchir

et penser plus délicieusement. Plus il se familiarise
avec Jésus-Christ, moins il comprend qu'on puisse de honne
foi le mettre en parallèle avec Socrate ; devant lui, il se sent
» pénétré d'une émotion vive, qui n'a sa source dans aucun
sentiment connu des hommes ».

Pendant qu'il est en train de se faire de la sorte au-dedans
de lui-même u"n âge d'or et de jouir des loisirs que lui procure
sa bucolique solitude, l'orage gronde déjà à l'horizon. Dans
la mélancolie de l'automne, Jean-Jacques n'avait pas assez
surveillé l'exaltation des sentiments qu'il éprouvait pour
Mme d'Houdetot. « Dangereuse, quoique innocente », l'idylle
paradoxale n'avait pas eu de peine à se faire suspecter ;

elle avait stimulé la jalousie toujours en éveil de Thérèse,
inquiété un mari dans sa solitude, provoqué les railleries
goguenardes du baron d'Holbach qui se gaussait lourdement
de ce Céladon insoupçonné, enfin exaspéré la curiosité inqui-
sitoriale de Diderot, qui écrivit à son ami une lettre irritante,
dont la fausse sensibilité dénonce le cabotin. Jean-Jacques
se défend. Jalouse de la faveur accordée à une autre qu'elle,
Mme d'Epinay congédie son locataire, qui en plein hiver
quitte l'Ermitage et va s'installer non loin à Mont-Louis.
Entre temps, Diderot parle, jase et fait connaître à tout
Paris l'aventure romanesque, qu'il amplifie à plaisir. Lorsque
Jean-Jacques apprend « la trahison » de son ancien ami,
il adresse au calomniateur un suprême appel à son cœur
et à sa bonne foi ; mais, comme nulle réponse n'arrive, il



— 62

signe la préface de la Lettre à d'Alembert, qui donne un congé
définitif à l'ancien Aristarque et confident. Désormais, la
rupture est consommée et la crise définitivement close.

Dans sa détresse morale, Rousseau sent son âme sombrer
dans l'amertume. 11 cherche une consolation qu'il demande
à la nature sylvestre, et qu'il trouve dans la lecture de
l'Evangile. De plus en plus, il éprouve le besoin de s'éloigner
de l'incrédulité encyclopédiste, dont les conséquences
démoralisantes jettent son âme dans l'effroi. Pour suppléer aux
visites de Grimm et de Diderot qui lui manquent, il s'en
va causer avec les Curés des environs, avec celui de Devil,
de Grosley, de Montmorency, dont « le zèle l'édifie » et dont
« l'exemple le rend meilleur ». Désormais, il ne veut plus
disputer, il veut se contenter de méditer sur les vérités
que la Bible lui suggère et qu'il va synthétiser dans sa
Profession de Foi. Vitam impedere vero sera la maxime de son
âge mûr.

C'était une intention ; mais, il y a de la distance de la
coupe aux lèvres. Avant de se rappeler « le bon prêtre »

de Turin et de s'incarner à la fois dans le Vicaire Savoyard
et dans le jeune homme qui l'écoutera, Jean-Jacques aura
recours à d'autres truchements et il saisira toutes les
occasions, bonnes ou mauvaises, pour épancher dans le sein d'un
lecteur ami tous les sentiments de son cœur. Une première
occasion dont il profita, est la publication du poème sur
le désastre de Lisbonne, dans lequel Voltaire attaque l'idée
d'une Providence divine. Rousseau répond par une lettre,
dans laquelle, pour justifier la Providence, il montre dans
l'homme le principal artisan de ses misères et confesse sa
foi en l'existence d'un Dieu spirituel, d'une Providence
aimable qui veut le bien de sa créature, et d'une âme immortelle,

à laquelle est réservé dans l'autre monde un bonheur
particulier. Dans les Lettres à Sophie il a l'intention de dire
quel est le « vrai prix de la vie » ; il n'a pas le temps de les
continuer et de les achever, mais dans celles qu'il a écrites,
il proclame l'existence de la conscience « principe inné de
justice et de vérité morale, antérieur à toutes les maximes
de l'éducation ». Dans la Nouvelle Hélo'ise, on trouve la
profession de foi d'une femme dévote ; les idées de Julie,
l'Héloïse mourante, sont celles du Vicaire Savoyard, selon
l'aveu de Jean-Jacques lui-même. Tous ces écrits renferment
les réflexions d'un homme préoccupé de la question
religieuse ; ce sont encore de simples ébauches, mais enfin des
ébauches, qui font comprendre que désormais la foi de
Rousseau est constituée et que c'est une exigence de son
âme de pouvoir en répondre devant les hommes. On devine



— m —

que toutes ces professions de foi, dispersées et fragmentaires,

s'appuient sur une profession plus complète, qui ne
demande qu'à devenir publique. Il ne reste plus qu'à trouver
l'occasion propice ou à la faire naître.

Or, au moment où il achevait de rédiger la Nouvelle
Hélo'ise, Jean-Jacques avait en chantier un Traité de
Véducation. L'occasion lui parut bonne de s'expliquer sur la
religion. Il mettrait en scène un élève, l'Emile, qui serait
l'auditeur complaisant de ses leçons et auquel il donnerait
toute sa théorie morale. Ainsi fut fait : la Procession de foi,
roman théologique, fut insérée dans VEmile.

Il faut avouer que l'œuvre est très imparfaite et remplie
d'erreurs. Méditée en pleine crise sentimentale, écrite parmi
de grands émois, elle est d'une « marche incertaine, sinueuse,
parfois régressive » ; l'ordre de l'exposition ne coïncide
pas avec celui de la logique ; elle contient des redites et des
insistances fastidieuses, des incertitudes et des illogismes,
et ce qui est plus grave, de réelles contradictions. Jean-
Jacques philosophe se rebelle contre les peines éternelles,
mais il admet quand même un enfer durable pour les
méchants qui l'ont fait souffrir. Dans ses recherches strictement

utilitaires, le Vicaire ne s'inquiète pas de la vérité
dite métaphysique ; il n'a cure que « des choses qu'il importe
de savoir », ce qui ne l'empêche pas ensuite de raisonner,
ergoter, prouver et démontrer que l'âme est spirituelle, que
la conscience, que Dieu existe, et le reste. Il s'attache spécialement

à faire voir que toutes les religions sont également
bonnes, celle de Jésus comme celle de Mahomet ; puis, il
avoue que l'E mngile rend un son de vérité et que si la mort
de Socrate est r die d'un homme, la mort de Jésus est celle
d'un Dieu. On trouverait encore dans la Profession de Foi
d'autres contradictions l, qui impliquent également, suivant
les uns, un simple défaut de méthode, suivant d'autres
une véritable incohérence et même de la mauvaise foi.
M. Masson plaide d'une façon très habile les circonstances

1 Les plus flagrantes existent peut-être entre la Profession de Foi et le
Contrat social. Ici, Jean-Jacques bénit le ciel « d'être né dans la religion
la plus raisonnable et celle qui est la plus sociable » ; là il ne connaît
« rien de plus contraire à l'esprit social que le christianisme ». Ici, il
regarde « toutes les religions comme autant d'institutions salutaires...
toutes bonnes, quand on y sert Dieu convenablement » ; là, il affirme
qu'elles sont toutes « nuisibles à l'Etat ». Ici, il s'élève contre l'intolérance,

contre la maxime : « Hors de l'Eglise, point de salut » ; là,
l'intolérance est érigée en dogme, l'Etat peut bannir ceux qui ne veulent pas
accepter « les dogmes de la religion civile », etc. (Profession de Foi,
p. 179 et suivantes.)



— (Vi —

atténuantes. Il ne peut admettre que nous soyons en
presence d'un vulgaire « amalgame de principes contradictoires
qui se détruisent les uns les autres ». (les contradictions
seraient plutôt d'après lui des « remous de pensée » qu'un
même courant amène et emporte, et qui proviennent de
la méthode sentimentale, à laquelle Jean-Jacques a le tort
de perpétuellement recourir.

Quoi qu'il en soit de la valeur de cette subtile théorie,
les contradictions sont nombreuses dans la Profession de

Foile fait existe, le reste importe peu à celui qui, sans
préoccupation d'analyse psychologique, se borne à chercher
la vérité religieuse.

*
•-? *

Au fond, comme le dit fort bien M. Masson, la Profession
de Foi est un « credo théiste, un sommaire des objections
rationalistes contre la foi chrétienne, une affirmation
sentimentale de la séduction évangélique sur les cœurs, un conseil

de soumission au culte et à la discipline religieuse de son
pays », bien que, aux yeux de Jean-Jacques, tous les
catéchismes soient des recueils de « sottises ». Après avoir rejeté
de la sorte toutes les confessions chrétiennes, Jean-Jacques
voulait cependant participer à la communion protestante.
Un an après son installation à Motiers en 1762, il écrivit
au pasteur, du village pour lui dire qu'il entendait, « malgré
le scandale causé par son livre, demeurer un fidèle du
christianisme réformé ». Contrairement à son attente, sa requête
fut bien accueillie et il alla communier « avec des larmes
d'attendrissement ».

Cette conduite ne manqua pas de paraître aux yeux
de nombreux protestants comme entachée d'hypocrisie et
de malhonnête tartuferie. « Pourquoi professer des sottises »?

disait l'un d'eux ; « il n'y a qu'à se taire et ne rien faire ».

Tout homme raisonnable se posait la question de Voltaire ;

on se demandait ce qu'il pouvait rester d'honnête sincérité
chez un homme « qui enlevait à son Eglise ses dogmes, sa
mission, son autorité et venait ensuite chercher près d'elle
un asile pour sa piété et un réconfort pour son cœur en
détresse ». Comme la rumeur est grande, Jean-Jacques
paraît tout étonné de l'orage qui se déchaîne. Il déclare
qu'il « est et veut demeurer chrétien, et chrétien de l'Eglise
réformée ». Dans une autre circonstance, il renouvelle sa
déclaration. « Heureux, disait-il, d'être né dans la religion
la plus raisonnable et la plus sainte qui soit sur la terre,
je reste inviolablement attaché au culte de mes frères. »

Mais ses « frères » ne se laissent pas attendrir. Ceux de



— 65 —

Genève ont déjà pris une mesure sévère ; au lieu de rouvrir
les portes de la ville natale, ces déclarations les laissent
closes devant Jean-Jacques. On le considère comme plus
« dangereux qu'un incrédule ouvert ». On le compare à
'< Satan déguisé en ange de lumière ». « Les lettres pleuvent
sur lui, où Genevois et Genevoises l'accablent de leurs lourds
sermons et lui proposent, entre deux injures, des difficultés
décisives. A la fin, il sent l'amertume, sinon la rancune,
lui monter au cœur » ; sa piété civique devient de plus en
plus défaillante ; Jean-Jacques se détache de la cité aveugle
qui a condamné l'Emile et qu'a scandalisée la Profession
de Foi. Et comme le droit de cité est indissolublement lié
à l'Eglise calviniste, et qu'en renonçant à l'un, il se détache
de l'autre, Jean-Jacques éprouve l'impression qu'il marche
vers la rupture avec le protestantisme.

En attendant, les anathèmes continuent de lui arriver.
Jean-Jacques s'enfièvre et prend la résolution de se venger.
L'est alors que paraissent les deux premières Lettres de la
montagne, dans lesquelles « la sainte réforme évangélique »

est analysée par un très libre esprit. Calvin lui-même n'est
pas épargné. Quant aux ministres, dit Jean-Jacques, « on
ne sait ni ce qu'ils croient, ni ce qu'ils ne croient pas ; on
ne sait pas même ce qu'ils font semblant de croire : leur
seule manière d'établir leur foi est d'attaquer celle, des
autres ». Et Rousseau étale sans pudeur « leur visible
arrogance, leurs plaisanteries scolastiques, leurs ergoteries
chicanières, leur orthodoxie intéressée ».

Cette fois-ci la rupture est consommée ; l'abdication
du citoyen s'est complétée de l'abdication du fidèle
protestant.

De Genève, l'irritation devait passer à Neuchâtel, où
les Lettres de la montagne eurent aussi leur succès de scandale.
Les pasteurs accusaient de partialité le gouvernement royal
qui avait accordé l'hospitalité à ce pernicieux écrivain.
La Vénérable Classe de Neuchâtel se met en branle contre
la brebis galeuse, qui cesse d'aller au temple et déclare
que son estomac n'est pas comme celui des dévots «

toujours si prêts à digérer le pain sacré ». Dans les chaires, les
prédicateurs représentent Jean-Jacques comme une manière
d'antéchrist ; celui de Motiers le compare aux « méchants »,

dont les sacrifices sont en abomination dèvant l'Eternel.
Le « méchant » juge opportun de prendre la fuite ; poursuivi

à coups de pierres par les paroissiens du village, il se

dirige vers le lac de Bienne, où il séjourne à l'Ile de Saint-
Pierre jusqu'à ce que Leurs Excellences de Berne l'obligent
à leur tour de quitter à jamais leur terre inhospitalière et



— m —

« homicide » qu'il avait crue un instant une « terre de justice
-et de liberté ».

(A suivre.) J. F.

HT II ©1

Un bandit, près d'un bois, attendait un passant ;

Dès longtemps il guettait l'heure au crime propice,
Et pareil au serpent qui, dans l'herbe, se glisse,
S'avançait vers sa proie, immonde, grigiaçant.

Mais un homme le vit, qui d'un geste puissant,
Cria : C'est trop d'audace et c'est trop d'injustice ;

Debout pour détourner ce bras plein de malice,
Et détendre à tout prix le faible et l'innocent.

Et les coups ont frappé, terribles, héroïques
Et des gens sont venus de braves pacifiques :

Allons, faites la paix et tendez-vous la main.

La paix, nous la voulons comme vous, et durable,
Mais pour qu'elle soit bonne, il faut être certain
D'avoir mis hors d'état de nuire un misérable.

Gland," 7 janvier 1917. A. Dumas.

ÉCHOS DE LA PRESSE

La question de la fatigue scolaire est une des plus importantes
de la pédagogie ; la bibliographie de ce que les psychologues dénomment

le coefficient ponogétique est considérable, qu'on recoure aux
tets mentaux, ou aux appareils (ergographe, esthétiomètre, etc.) ;

quelques lois générales s'imposent désormais.
D'après le Dr.Sra/m(Leipzig)la duréedes leçons ne doit pas dépasser :

20 à 25 minutes pour les enfants de 6 à 9 ans.
30 à 35 minutes pour les enfants de 10 à 12 ans.
40 à 45 minutes pour les enfants de 13 à 15 ans.

D'après les travaux de Schuyten (Anvers) : une heure de l'après-
midi provoque autant de fatigue que deux heures du matin —• la
digestion, l'accumulation de la force physique non utilisée le matin
par excès d'intellectualisme, l'attention insuffisante nuisent au travail
psychique ; et le psychologue préconise pour l'après-midi des exercices
physiques, des jeux, des excursions. De même l'attention augmente
d'octobre à janvier, pour subir une grosse baisse à partir d'avril,
aussi devrait-on en tenir compte pour les examens. D'après le Dr Cla-
parède (Genève), le coefficient ponogétique n'est pas le même selon les
diverses disciplines et on devrait en tenir mieux compte dans les


	M. Pierre-Maurice Masson, ses thèses de doctorat [suite]

