
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 46 (1917)

Heft: 2

Artikel: M. Pierre-Maurice Masson, ses thèses de doctorat [suite]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1038887

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1038887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 33 -
sans se douter des préjudices que l'on porte à l'industrie
nationale, on donne parfois ses préférences à des produits
étrangers, sous prétexte d'un bénéfice le plus souvent
illusoire. On oublie que l'argent livré au commerce indigène
reste chez nous et que, de la sorte, il profite au pays et, par
conséquent, nous revient sous une autre forme. Sans doute,
nous ne pourrons jamais nous passer complètement de
l'étranger, mais il est certain qu'une propagande intense
devrait être faite un peu dans tout le pays et par tous les

moyens, pour encourager la protection de l'industrie nationale

et, par suite, le développement économique du pays.
(A suivre.) F. Delabays.

M. Pierre-Maurice Masson

ses thèses de doctorat
(Suite)

« La maison qui, pour la deuxième fois, accueillit le jeune
converti, et qui, durant bien des années, allait devenir le
centre de sa vie, était une maison catholique », où les prêtres
et les gens d'Eglise étaient reçus fraternellement et se
sentaient à l'aise. M. Masson indique les divers personnages
qu'on y rencontrait, et parmi lesquels se trouvent des
religieux de différents Ordres, des Cordeliers, des Franciscains
et des Jésuites. C'est que Mme de Warens était une personne
très pieuse, dont l'âme était naturellement « tournée du
côté de Dieu, qui ne veut plus songer qu'à la seule chose
nécessaire, au salut de son âme ». Mais, par une inconséquence

qu'on rencontre parfois chez les femmes, cette piété
s'accommodait fort bien, chez elle, d'une certaine liberté
de mœurs et de pensée, inconciliable avec les préceptes de
la morale chrétienne. En se convertissant et en quittant
le protestantisme, elle avait gardé certaines tendances qui
la portaient à se rebeller partout, où le dogme lui paraissait
trop dur et à s'arrêter aux solutions douces que son cœur
approuvait.

Sous la conduite aimable de cette femme qui mourut
en bonne chrétienne, Jean-Jacques va fortifier ses
nouveaux sentiments religieux, au point qu'il conçoit l'idée de
devenir un prêtre instruit et vertueux comme M. Gaime,
peut-être un saint prélat comme M. de Bernex, à tout le



moins un aimable ecclésiastique comme tous ceux qui
fréquentaient chez sa bienfaitrice. On sait que l'expérience ne
fut pas de longue durée. Après un séjour de cinq mois, il
fut congédié du séminaire. Mais bien loin de garder rancune
à la religion qui n'avait pas voulu le garder parmi ses élèves,
il cherche au contraire à se créer une situation dans les
alentours de l'Eglise : il entre dans la maîtrise de la cathédrale
et vécut là, nous dit-il, « six mois de bonheur et d'innocence »,

pendant lesquels il admira les belles chasubles et goûta
d'une façon particulière la musique émouvante de
certains hymnes. En relation d'amitié avec plusieurs Pères
Jésuites, qu'il voit chez Mme de Warens, il choisit parmi
eux son directeur de conscience, le P. Hemet, « bon et sage
vieillard, dont la mémoire lui fut toujours en vénération ».

C'est chez les Jésuites qu'il se rend, lorsqu'il a besoin de
livres ; chez eux, qu'il trouve « du réconfort aux heures
de découragement et les conseils d'une sagesse modérée
dans ses crises d'exaltation ». Plein de respect pour M. de
Bernex, il reconnaît en « ce grand évêque » la vertu d'un
« saint », d'un saint qui fait des miracles et qu'il place en
paradis « entre Fénelon et Gatinat ». Aussi résiste-t-il à

toutes les invitations plus ou moins déguisées de son père
et de ses compatriotes à reprendre la foi nationale de Genève
et quand il se trouve en pays protestant, il fait jusqu'à
deux lieues pour pouvoir entendre la Messe, à laquelle on
le voit assister « avec cette contenance modeste et recueillie »

qu'il avait toujours à l'église. « J'étais alors, dira-t-il plus
tard, sincèrement attaché à ma nouvelle religion. »

« Pourtant, remarque M. Masson, chez ce catholique
presque ingénu, l'enfant de Genève n'est pas tout à fait
mort : dans cette intelligence avide de savoir et que le
problème de la vie émeut, un travail de réflexion personnelle
se fait, travail lent, obscur, mais profond », où se prépare
autre chose que des convictions catholiques.

Lecteur docile qui ne veut pas tant juger ses auteurs
que les savoir, Je an-Jacques lit la plume à la main. Ses
lectures sont nombreuses et variées. M. Masson a dressé
la nomenclature complète des ouvrages que durant cette
période de sa vie, Jean-Jacques a réellement lus, ou même
été simplement dans la possibilité de lire. Analyse minutieuse,
poussée jusque dans les détails, où l'on voit les diverses
influences livresques, qu'a subies le protégé de Mme de Warens.
Libre de toute entrave doctrinale, Rousseau se laisse
prendre^ aux idées suivant les intuitions de son cœur et de
sa fantaisie. Quelques ouvrages surtout paraissent avoir



— 34 —

été lus attentivement. Parmi ceux-là, il faut citer les œuvres
de Fénelon, seul auteur du XVIIme siècle, auquel il se donne
tout entier et pour lequel il éprouve un amour poussé
jusqu'à la dévotion attendrie. A ses yeux, « le bon Fénelon »

réalise le type du vrai chrétien. « S'il avait vécu de mon
temps, disait-il, j'aurais cherché à être son laquais, pour
mériter d'être son valet de chambre. » Mais jusqu'où sont
allées les suggestions féneloniennes M. Masson juge qu'il
est difficile de fournir des précisions. On peut se prononcer
avec plus d'assurance au sujet des ouvrages de Pluche,
saint Aubin, Claville, auteurs de second ordre, qui furent
chers à Rousseau et qui lui ont appris « l'inutilité et la vanité
des systèmes, l'indigence prétentieuse de la raison, lorsqu'elle
veut dépasser les bornes de l'humble expérience, la suprématie

du cœur dans les débats décisifs, où se joue le tout
de l'homme, l'influence néfaste de la richesse et du luxe
sur le bonheur et la vertu ». Clarke devient particulièrement
son guide. Ce « ferme patron de la doctrine arienne », selon
le mot de Voltaire, a été le métaphycisien de Rousseau,
l'auteur qui lui fournira des démonstrations pour la défense
de quelques-unes de ses thèses, les principes intangibles
qu'il opposera toujours aux maximes perverses des
Encyclopédistes : « la matière ne saurait ni penser, ni sentir ; le
mouvement n'est pas essentiel à la matière ; il est impossible

de tout ramener à une seule substance ; l'enchaînement
des causes et des effets réclame un être suprême, existant
par lui-même », infiniment sage et bon ; « la volonté humaine
est libre et c'est cette liberté qui explique le problème du
mal ; les injustices commises exigent des sanctions
ultraterrestres... ; la morale chrétienne s'accorde très bien avec
les lumières de la droite raison. » Autant de formules que
le Vicaire Savoyard vivifiera de son éloquence et qui seront
le nerf de sa Profession de Foi.

En 1732, paraît le Cleveland de l'abbé Prévost ; Jean-
Jacques le lit bientôt avec toute son âme. Il y apprend
que « les mouvements simples de la nature, quand elle n'a
pas été corrompue par le vice, n'ont jamais rien de
contraire à l'innocence ; ils ne demandent pas d'être réprimés,
mais seulement d'être réglés par la raison ». Assurément,
cette affirmation est moins absolue que celle que Rousseau
émettra plus tard : « tout est bien sortant des mains de
l'auteur des choses » ou encore « l'homme est naturellement
bon ». Toutefois, la ressemblance dès idées est manifeste ;
c'est à travers Cleveland que le futur auteur de l'Emile a
présenté son système :



- 85 —

Dans Cleveland, j'observe la nature,
Qui se montre à mes yeux touchante et pure.

Malgré les quelques erreurs, dans lesquelles déjà à cette
époque tombe Rousseau, sa pensée reste cependant
chrétienne, hautement et consciemment chrétienne ; « les Char-
mettes ont fait de Jean-Jacques un croyant, et pour toujours ».

** *

De cet endroit idyllique, Jean-Jacques se rend à Lyon,
ehez le Grand-Prévôt, où il entre comme précepteur. Dans
la grande ville heureuse et fière de ses richesses, dans le

Lyon, séjour charmant des. enfants de Plutus,

il perd ses allures de « Don Quichotte helvétique » et cesse
d'être un « rêveur naïf, épris de bucolique primitive, d'égalité
républicaine et de vertu à la Genevoise » ; il apprend à «

cultiver les douceurs de la vie », tout en gardant intactes ses
convictions religieuses. Bientôt cependant, va s'opérer une
évolution qui lui fera ranger le catéchisme parmi les « bagatelles

sans conséquence, que le premier faquin peut apprendre
aux enfants ». Son catholicisme devient un simple vernis,
que l'attaque holbachique n'aura pas de peine à faire
eraqueler.

C'est à Paris que l'agression aura lieu. Ici, commencent
les années troubles, les années de misère morale, où les
fautes décisives s'accumulent, où le malaise de l'âme
s'exacerbe, où il prend pour consolatrice une servante d'auberge,
qui lui donne cinq enfants aussitôt envoyés aux Enfants-
Trouvés, afin de se conformer à la recette commode des
joyeux viveurs, à l'école desquels il s'est mis. Chaque soir
il va au théâtre. Il assiste à des soupers, dont les participants
sont habiles à trousser des contes gras et à jeter le ridicule
sur toutes les choses respectables. Il est introduit dans la
société des hommes de lettres, où il est traité « d'Allobroge »

et où pontifient les Encyclopédistes, Helvétius, Toussaint,
Raynal, le baron d'Holbach, qui le reçoit aimablement à
sa table, et surtout Diderot, qui se charge de renouveler
le « magasin d'idées » rempli aux Charmettes.

De tous ces maîtres ès-incrédulité, auxquels Jean-Jacques
demande la fécondation de son intelligence, aucun n'a su
s'emparer de son âme comme l'auteur de la Promenade du
sceptique, le virtuose supérieur, toujours prêt à décocher des
traits haineux contre ce qu'il appelait « l'abominable christia-



— :St; —

nisme ». Dans ses conversations comme dans ses ouvrages,
Diderot transpose les dogmes chrétiens sur le mode burlesque ;
en revanche, il parle avec attendrissement du culte de la
nature, aux pieds de laquelle il se jette avec tout ce qui
lui reste de foi et de ferveur. Jean-Jacques l'écoute et
enregistre comme un élève docile sur le rouleau de son
phonographe les maximes et les principes, qu'il développera
plus tard dans sa Profession de Foi. C'est à cette époque,
entre 1745 et 1748, que Jean-Jacques cesse de pratiquer,
et que suivant une expression chère à Diderot, « il se défit
de son bandeau ». Alors, il commence à se moquer du
mystère de la Trinité, de l'Eucharistie, du péché originel,
de l'efficacité des sacrements, « toutes matières, dit-il, où
la meilleure tête n'a pas assez de force pour concevoir
quelque chose ».

Mais si Jean-Jacques a jeté par-dessus bord les dogmes
et les pratiques de l'Eglise catholique, il est loin d'avoir
renoncé au christianisme, de le regarder comme un « conte
de vieille » et de « mettre Jésus-Christ et la Vierge au rang
de Gendrillon et du Petit-Poucet ». « C'est là, dit-il, qu'on
arrive à vingt-cinq ans », mais à son âge, on sait faire les
départs opportuns : on laisse de côté « les dogmes ridicules »

et on s'attache d'autant plus « aux divins et sublimes principes

du christianisme ».

Un après-midi d'octobre, qu'il se rendait à Vincennes
rendre visite à Diderot prisonnier, il marchait lentement,
le dernier Mercure à la main. Il lit une annonce, dans laquelle
l'Académie de Dijon met au concours le sujet suivant :

« Si le rétablissement des sciences et des arts a contribué
à épurer les moeurs ». Le doute que contient cette question,
s'impose à lui avec une particulière violence. Il s'assied au
pied d'un arbre, il est assailli de pensées et d'idées, dont le
tourbillon l'oppresse et le pousse à écrire. Il prend la
détermination de concourir. On sait ce qui est arrivé. Le travail
de Rousseau obtint le prix, et le nom de l'auteur se répandit
partout. Désormais, Jean-Jacques a trouvé sa vocation.
Il deviendra écrivain et au point de vue religieux, il va se
constituer le défenseur, oublieux du christianisme bucolique

qu'il a professé aux Gharmettes, de la religion naturelle,
du culte de la nature, d'un système religieux vidé de tout
mystère divinement révélé.

Toutefois, si l'idée fondamentale est acquise, les détails
de la doctrine ne sont pas encore déterminés. Rousseau se
contente de retenir l'Evangile, « ce divin livre, le seul nécessaire

au chrétien, le plus utile de tous à quiconque même



ne le serait pas » ; il veut laisser de côté « les discussions
byzantines », « les vains systèmes de la théologie », tous les
mystères inventés par l'orgueil humain et la folie de la
science. Invité à donner des précisions, Jean-Jacques se
dérobe ; mais la société holbachique, qu'il fréquente avec
assiduité, va bientôt l'y contraindre. L'admiration qu'il
éprouve pour Diderot, est mise à une cruelle épreuve. Son
ami va toujours plus loin sur le chemin des négations : « Le
monde n'est qu'un grand animal qui se confond avec Dieu ;

la matière s'es-t diversifiée, organisée et humanisée peu à
peu ; nous ne savons pas même si Dieu existe 1 ».

Tout d'abord, Jean-Jacques ne répond pas grand chose
à ces déclarations de complète incrédulité. Encore incertain
lui-même de ce qu'il veut garder de ses vieilles croyances,
il donne à Diderot l'impression qu'il «est ballotté de l'athéisme
au baptême des cloches ». Il a beau assurer qu'il est chrétien,

sa déclaration est peu prise au sérieux. Le baron d'Holbach

en particulier stimule « la philosophie » trop indolente
de son hôte, le rudoie lourdement et lui reproche d'avoir
mal « évacué la matière superstitieuse ». Un jour, chez
Mlle Quinault, les convives se grisent de paroles et d'idées,
hommes et femmes vont jusqu'au bout de leurs négations,
contestant la vérité de l'existence de Diem Gauche, isolé
et irrité, Jean-Jacques se raidit dans une protestation :

« Si c'est une lâcheté, s'écrie-t-il, de souffrir qu'on dise du
mal de son ami absent, c'est un crime que de souffrir qu'on
dise du mal de son Dieu qui est présent. Et moi, Messieurs,
je crois en Dieu je sors si vous dites un mot de plus. » Quand
on lui demande ensuite d'expliquer cette sortie, il accentue
sa foi : le simple spectacle du lever du soleil lui démontre
qu'un Dieu existe et qu'il faut l'adorer ; il veut être un
homme de bien, parce qu'il veut mourir en paix ; il attend
au delà de ce monde une existence meilleure, qui prolonge
celle de la terre jusqu'à l'infini...

Désormais, les réunions holbachiques deviennent pénibles
à Rousseau. Il cherche à s'évader, il éprouve le besoin de
fuir le « fracas » et les « affreux charivaris » de la capitale,
de retrouver la paix et la solitude des champs, d'échapper
enfin par la pensée à cette atmosphère étouffante, où son
âme s'anémie, à ces doutes qui stérilisent et affolent son
cœur. Il était dans ces dispositions lorsqu'un ami, qui devait
se rendre à Genève, lui propose de l'accompagner. L'offre
lui sourit et il partit.

(A suivre.) J. F.

1 La Formation, p. 180.


	M. Pierre-Maurice Masson, ses thèses de doctorat [suite]

