
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 45 (1916)

Heft: 3

Artikel: Aperçu de la méthode de Munich [suite]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1038826

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1038826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


voici le chalet, car nos jambes n'en veulent plus savoir. La
charge, sans cesse augmentée, devient lourde; nos cartables
regorgent de plantes rares ; les courroies des sacs sont
tendues jusqu'au dernier cran. Après avoir mis tout en ordre
et partagé le succulent souper des armaillis, nous allons
prendre un repos bien mérité. Que Dieu, qui nous a si visiblement

protégés jusqu'ici, veille encore sur nous pendant
cette dernière nuit

Le lendemain, heureux et contents, nous descendions à
Grandvillard pour regagner nos pénates et tout en suivant
notre route nous formions de nouveaux projets et causions
d'avance de nos prochaines excursions.

Agy, décembre 1915. F. Jaquet.

-*-

APERÇU DE LA MÉTHODE DE MUNICH
(Suite.)

B. L'EXPOSITION (Partie théorique).
^Premier degré principal

La terre étant préparée, l'agriculteur peut y jeter la semence, et,
confiant, espérer en l'avenir. Les connaissances acquises ayant été
mises en éveil et l'attention stimulée par l'indication du but, le
catéchiste peut maintenant procéder à l'ensemencement de la nouvelle
vérité, et ceci me conduit à parler du second degré de la méthode
de Munich, appelé exposition.

Dans l'exposition, trois méthodes sont ouvertes au catéchiste :

1° L'analyse du texte (Texte analyse) ;

•2° L'analyse de la chose (Real analyse) ;

3° L'analyse synthético-génétique.
Bien que la méthode synthético-génétique soit comme la couronne

et le joyau de toutes les méthodes, je ne m'y arrête pas et la raison
en est qu'elle est d'une application excessivement rare. Parlons de

Vanalyse du texte.
Rien ne mettra mieux en évidence cette méthode que son application

à un exemple concret. Restons-en à la question que j'ai entrepris
d'expliquer. Qu'est-ce qu'aimer Dieu par-dessus toutes choses C'est
l'aimer plus qu'aucune créature et que soi-même et vouloir tout perdre,
tout souffrir, la mort même, plutôt que d'offenser Dieu mortellement.

Voilà la réponse ; analysons-la par la méthode dite analyse du
texte.

Après avoir lu, ou fait réciter cette réponse, on l'explique membre
à membre, notion par notion, à peu près de la manière suivante :

Aimer Dieu par-dessus toutes choses, cela signifie l'aimer plus que



— 54 —

toutes les personnes, plus que toutes les choses qui sont sur la terre,
plus que toutes les personnes et toutes les choses que nous aimons
ou que nous pouvons aimer sur cette terre. Voyons, N. N., nomme-
moi des personnes que tu aimes (parents, sœurs, frères). Nomme-moi
des choses que tu aimes (des beaux habits, un livre d'images, des

joujoux, des gâteaux, la santé, etc.). Si donc tu dois aimer Dieu
pardessus toutes choses, tu dois l'aimer plus que

Or, quand fais-tu cela A quoi reconnaîtras-tu que tu aimes Dieu
plus que tes parents..., tes frères..., tes sœurs..., tes vêtements..., ta
santé Un jeune homme travaille dans une fabrique où il gagne beaucoup

d'argent, mais où tout est malsain. Consulté, le médecin dit
au jeune homme : « Si vous ne quittez pas celle fabrique,
votre vie est en danger. » A quoi remarqueras-tu que ce jeune
homme aime mieux sa santé que son argent — S'il quitte cette
fabrique. — Très bien, en agissant ainsi il prouve qu'il aime mieux
perdre l'argent que sa santé. Conclusion : il aime mieux sa santé.

A quoi donc remarqueras-tu que tu aimes Dieu par-dessus toutes
choses — Quand nous sommes prêts à tout perdre : argent, nourriture,
habits, santé, parents et même la vie, plutôt que de perdre Dieu par
un péché mortel.

(Schmidt. Explication de la lettre du catéchisme.)
Je l'ai dit : cette manière d'expliquer une vérité s'appelle l'analyse

du texte. Cette méthode conduit au but, mais par un chemin rude,
pénible, qui fatigue et ennuie. Un semblable enseignement n'éveillera
ni amour, ni attrait dans le cœur de l'enfant, mais plutôt du dégoût
et de la répugnance. Or, cela est contraire à toute pédagogie et doit
être évité à tout prix. L'enfant ne distinguera pas entre la religion
et l'enseignement religieux ; aussi l'ennui produit par l'enseignement
religieux rejaillira sur la religion elle-même.

Mais est-il vrai que la méthode do l'analyse du texte soit contraire
à la psychologie et partant à toute vraie pédagogie Je réponds : Oui.
Et la preuve, la voici. Le défaut de cette méthode est de commencer
son explication par l'idée. En elTel, en disant aimer Dieu par-dessus
toutes choses, c'est l'aimer plus qu'aucune créature et que soi-même, etc.
On indique l'idée que l'on doit avoir de cette question : Qu'est-ce qu'aimer
Dieu par-dessus toutes choses

Mais pour montrer combien il est faux de commencer l'explication
de l'amour de Dieu par une idée, qui est une abstraction, posons-nous
cette question : Comment l'idée naît-elle en nous La réponse nous
est donnée par saint Thomas (Summa Theologira) et par Zigliaria,
vol. I, page 11. Le second cite textuellement le premier.

Par nature, disent les deux auteurs cités, notre intelligence est
indifférente à réfléchir sur tel ou tel objet déterminé. Pourquoi, en effet,
mon intelligence serait-elle astreinte à penser à l'objet A plutôt qu'à
l'objet B Si donc elle s'arrête actuellement à l'objet A, c'est qu'elle
y a été déterminée objectivement par l'objet même de A. Or, pour
déterminer l'intelligence, A a dû agir sur elle et y être reçu ; il a dû
y avoir contact entre l'intelligence et l'objet. Mais ce contact ne peut
se faire que si l'intelligence sort d'elle-même pour se joindre à

l'objet et en être déterminé..., ou encore en cet autre sens ridicule
et contraire à l'expérience, que l'objet pénètre dans l'intelligence



avec sa réalité physique, afin de la déterminer. Non, la conjonction se
fait d'une manière spirituelle, c'est-à-dire par la jorme ou la ressemblance

de l'objet. Cette forme, cette similitude, cette représentation
réelle de la chose dans l'esprit, s'appelle l'idée.

Il est donc clair que l'idée ne se forme dans l'esprit qu'après la
perception de l'objet. Il s'ensuit que la méthode analytique du texte,
en commençant son explication par l'exposition de l'idée, au lieu de
commencer par un fait concret, d'où jaillirait l'idée, est contraire à la
psychologie. Après avoir exposé Vidée, la méthode de l'analyse du texte
la divise membre à membre, pour la rendre intelligible aux enfants,
y ajoute des comparaisons, et souvent, pas toujours, finit par un
exemple ou un fait concret qui doivent enfin jeter la lumière sur la
notion abstraite expliquée.

J'approuve hautement ces comparaisons et ces exemples, mais c'est
un processus antipsychologique que de les mettre à la fin de l'exposé.

Four le prouver, ouvrons encore une fois saint Thomas et Zigliara.
(Saint Thomas, I Pars Q. 84, per totam questionem sed prœcipue,
art. VI, VII et Zigliara, Psycholog. (Art. V, 34), De origine nostrarum
idearum.

L'un comme l'autre établissent en thèse :

Intellectus conjunctus corpori passibili non potest intelligere nisi
convertendo se ad phantasmata. *

La démonstration n'est pas nécessaire, toutefois qu'on me permette
de citer ces paroles qui ont une relation intime avec mon sujet. Et
inde est eliam, quod quando aliquem volomus facere aliquid intellegere,
proponimus ei exempta ex quibus sibi phantasmata formare possit ad
intelligendum. (Art. VII in corp.)

C'est clair sine phantasmata pour parler avec saint Thomas nihil
intelligit anima. Fort bien, mais qu'est-ce que donc ces phantasmata
Comment naissent-ils? Ils sont bien précieux, puisque l'Ange de l'Ecole
dit que sans eux impossibile est intellectum nostrum aliquid intellegere in
actu.

Pour la troisième fois ouvrons Zigliara : Critica Art. II, 51. Phantasie.,

en français l'imagination, est cette faculté de l'âme de reproduire
en elle-même les objets perçus par les sens extérieurs, alors même que
ces objets ne sont plus présents. Les species objectorum ainsi reproduits
dans l'imagination s'appellent phantasmata. Donc dans tout processus
psychologique et conséquemmenl vraiment pédagogique, il faut :

1° Un objet ou image sensible ; de cet objet naît
2° dans notre imagination le phantasma ; du phantasma l'intelligence

déduira
3° l'idée, la notion.
Je résume en trois mots : 1° Image sensible ; 2° image phantasma ;

3° notion. La notion et l'idée sont donc des points d'arrivée, jamais
des points de départ. Or, la méthode de l'analyse du texte commence
par le texte, c'est-à-dire par l'idée, la notion, pour finir, quand cela se

fait, par l'exemple qui est ici l'image sensible. Elle est donc le
renversement du processus psychologique. Voilà pourquoi je m'y oppose.

N'oublions jamais l'axiome buriné par saint Thomas : omnis cognitio
incipit a sensu.



— 50 —

Incipit. Ce sacramentel incipit a sensu, la méthode de l'analyse
du texte le méconnaît. Elle commence, en effet, par l'exposition de
la notion, c'est un incipit a spiritu, elle continue par l'analyse de la
notion, or, cette analyse n'est pas a sensu ; et, enfin, elle finit, et encore
pas toujours, par l'exemple, c'est-à-dire a sensu. Encore une fois je le
demande : où est le sacramentel incipit.

Quand il s'agit de la formation de notions nouvelles, le point de

départ doit toujours être l'intuition, c'est-à-dire un objet sensible,
image... histoire... chose... Une fois les premières notions acquises, on
peut, alors seulement, employer l'analyse du texte. Je ne condamne
donc pas absolument cette méthode, mais quand il s'agit de notions
nouvelles à acquérir, il s'agit d'un incipit, il fauL alors qu'il soit a sensu.

C'est ce que ne fait pas l'analyse du texte. Mais si je m'oppose à

cette méthode parce qu'elle est contraire au processus psychologique,
je m'y oppose encore et surtoul pour un motif d'ordre moral. Le
catéchiste, en effet, n'a pas seulement pour mission la formation intellectuelle

de l'enfant ; — son buL n'est pas uniquement de créer dans
l'intelligence des notions nouvelles, mais sa vraie mission est la formation

du cœur. Il doit exciter les sentiments religieux, afin que ceux-ci
réagissent sur la volonté de l'enfant et le portent au bien. Or, ce but
n'est pas atteint, si l'on se sert de la méthode que je viens d'exposer
et de critiquer. Dire à un enfant, tu dois aimer Dieu, plus que ton
père, ta mère, les frères, tes camarades, tes habits, ta santé, etc.,
c'est lui faire comprendre que Dieu doit être aimé plus que tout cela.
Mais le cœur reste froid. Il faut arriver à l'intelligence par le cœur.
Celui qui aime, comprend. N'est-ce pas ce que voulait saint Augustin,
lorsqu'il disait : Apprends à aimer In religion et tu auras appris à la
comprendre. Je n'ai pas atteint le cœur de l'enfant, parce (pie je lui ai
fait comprendre ce que c'est qu'aimer Dieu. Ce n'est pas parce qu'il
sait qu'il faut aimer Dieu par-dessus toutes choses, qu'il se sentira
déterminé à tout perdre, tout souffrir, la mort même, plutôL que de
commettre un péché. L'enfant sera plus habile, mais non pas meilleur.
La semence aura été jetée, mais sans fruit.

Conclusion. Je n'accepte donc pas la méthode de l'analyse du
texte, parce qu'elle est :

1° Antipsychologique et, conséquemment, antipédagogique et,
2° elle s'adresse presque exclusivement à l'intelligence au détriment

de la formation du cœur.
Je crois donc devoir suivre un tout autre chemin. Tout d'abord,

je ne me sers point de la question ou demande du catéchisme comme
d'un point de départ ; au contraire, je la laisse intentionnellement de
côté. Revenons à l'amour de Dieu. Je veux expliquer cette question :

Qu'est-ce qu'aimer Dieu par-dessus toutes choses.
Jamais je ne commencerai mon explication par ces mots : Aimer

Dieu par-dessus toutes choses, c'est l'aimer plus qu'aucune créature et

que soi-même et vouloir plutôt mourir que de l'offenser mortellement.
Que faire alors Voici. Par un travail fait à domicile, je dissèque

chacune des idées contenues dans la réponse du catéchisme, puis je
les concentre toutes dans un exemple vivant et intuitif, que je raconte
aux enfants, immédiatement après l'indication du but. Cet exemple,



tout en restant strictement historique, est combiné de telle sorte
qu'il renferme toutes les idées contenues dans la lettre du catéchisme.
Si je laisse intentionnellement le texte du manuel de côté, ce n'est
nullement pour l'abandonner, mais au contraire pour y arriver avec
plus de force, per modurn conclusionis. Comme les autres, je veux la
lettre du catéchisme, mais comme terme d'arrivée et non comme point
de départ. Le texte à expliquer est une définition, par conséquent
quelque chose d'absolument abstrait. Sans doute, il faut arriver à

cette abstraction, mais en se souvenant de l'axiome : omnis cognitio
incipit a sensu. Il faut donc s'adresser aux sens de l'enfant et lui
présenter la nouvelle vérité dans une réalité vivante, presque tangible.
Voilà pourquoi la narration formera le centre de toute la leçon de
catéchisme. Venons maintenant à la démonstration de ce que je viens
de dire par un exemple.

(A suivre.) E. K.
34«

Les chiens de guerre
VARIÉTÉ SCIENTIFIQUE

Los chiens occupent dans les armées adverses un rôle
qui devient chaque jour plus important. Le chien, en effet,
peut, en raison de ses qualités, être utilisé à la guerre dans
des emplois très divers. Qui n'a entendu parler des chiens
sentinelles, des chiens de recherches, des chiens estafettes, des
chiens sanitaires, des chiens traîneurs de mitrailleuses

Comme sentinelle avancée, le chien bien dressé se dissimule
aisément derrière un sillon, un buisson, un monticule. Ayant
l'ouïe très développée, il surprend aussitôt le moindre bruit
insolite. Alors il n'aboie pas, mais se replie sur les tirailleurs
et les avertit de se tenir sur leurs gardes. Il est ainsi précieux
pour éviter les surprises de nuit. Le service d'espionnage
a parfois recours à ses bons offices. Le fidèle animal protège,
par sa vigilance, son maître occupé à transmettre des signaux.
Il accourt l'avertir au moindre bruit suspect et lui donne
le temps de s'éclipser ou de prendre l'attitude la plus
inoffensive.

Avec le chien estafette, on utilise la faculté remarquable
que possèdent certains chiens de reconnaître des individus
désignés et on lui fait porter, sans éveiller l'attention, des

messages secrets. 11 est muni d'un collier creux, dans lequel
un papier peut être facilement inséré. On l'habitue à traverser
au besoin un cours d'eau à la nage et à franchir de hautes
palissades.

Quant aux chiens de trait, ils ont un double rôle : ils peuvent


	Aperçu de la méthode de Munich [suite]

