
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 45 (1916)

Heft: 19

Artikel: M. Pierre-Maurice Masson, ses thèses de doctorat [suite]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1038851

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1038851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 'i.">8

M. Pierre-Maurice Masson
ses thèses de doctorat

(Suilo)

La Profession de Foi peut être résumée en quelques
pages. Un jeune homme expatrié, réduit à la dernière misère
et né calviniste, s'est rendu en Italie. Il est accueilli dans
un hospice, où il est instruit des vérités de la religion catholique.

A la merci des tyrans qui soi-disant gouvernent la
maison, il est-découragé, désespéré. Heureusement, il arrive
un honnête ecclésiastique, qui se prend de pitié pour le

pauvre opprimé et qui favorise son évasion. Echappé au
vice pour rentrer dans l'indigence, le jeune homme lutte
sans succès contre sa destinée ; à la fin, il se voit obligé
d'aller frapper à la porte de son bienfaiteur, humble vicaire
savoyard qui, malgré sa pauvreté, le reçoit à bras ouverts.
Dans ses entretiens, le vicaire sonde l'âme endolorie de son hôte
et rend à la vertu la victime, qu'il avait auparavant arrachée
à l'infamie. L'enseignement que donne ce singulier prêtre
est d'une orthodoxie peu exigeante ; il ressemble beaucoup
à celui que pourrait donner un protestant déguisé. Ta' faux
mentor épanche son âme dans celle de son pupille et lui fait
sa prétendue confession.

I. La religion naturelle. Il lui raconte d'abord ses
origines, l'histoire peu édifiante de sa vocation, puis celle d'une
chute morale qu'il a faite, cause de tout son malheur et du
changement d'idées qui s'opère en lui. Il est arrivé peu à

peu à se trouver dans h' cas d'un homme plein (h; doutes
et d'incertitudes, « flottant sur la mer des opinions humaines,
sans gouvernail et sans boussole, sans autre guide qu'un
pilote inexpérimenté qui méconnaît su route, et qui ne
sait ni d'où il vient, ni où il va ». Et cependant, il a horreur
des obscurités, dans lesquelles il se débat en vain ; mais il
ignore le moyen de sortir de l'impasse, dans laquelle il est
engagé. Sur ces entrefaites, il acquiert la conviction que
les philosophes ne pourront jamais donner à son esprit la
certitude, dont il a besoin ; il faut chercher ailleurs le point
d'appui pour asseoir l'édifice de sa religion. Mais où trouver
la plateforme, sur laquelle reposera le monument de vérité?
Dans lui-même, se dit-il, dans son esprit, dans son âme,
toute différente de la nature corporelle et matérielle.

Lorsque ce principe fondamental, qui n'est pas autre chose

que le faux libre examen, est admis, le vicaire pousse plus



— 489 —

loin ses doctes investigations ; il se dit que l'ordre splendide
qui règne dans l'univers démontre l'existence d'un
ordonnateur suprême, gouvernant le monde par une volonté
puissante et sage. Mais la nature de Dieu est tellement
noble et surnaturelle, qu'il ne faut pas songer à la définir,
ni à la comprendre. De ces hauteurs où trône la divinité,
le vicaire revient sur terre et se demande « quelle est la pla«e
de l'homme dans la nature »? Le rôle que nous avons à jouer
est supérieur à celui de l'animal. Et pourtant l'homme
est tiraillé en.sens divers, porté d'une part vers les choses
nobles, entraîné d'autre part vers le mal. L'homme est
libre, il se connaît et perçoit la réalité de ses idées, de ses

jugements et de ses volitions : autant de phénomènes qui
ne peuvent provenir d'une cause matérielle. Le mal ne
provient pas de la Providence, mais de l'homme qui abuse
de sa liberté. Nous sommes responsables du mal que nous
perpétrons ; un jour viendra, où nous devrons rendre compte
de nos actions. « L'homme ne vit qu'à moitié durant la
vie, la vie réelle de l'âme ne commence qu'à la mort du
corps », alors que nous sommes appelés, suivant notre mérite,
à jouir de la contemplation de l'Etre suprême et des vérités
éternelles dont il est la source. Dieu est le seul être absolu,
« le seul vraiment actif, pensant, voulant par lui-même et
duquel nous tenons la pensée, le sentiment, la volonté, la
liberté, l'être ». Dieu est éternel, intelligent, juste et bon ;

il possède toutes les perfections et la méditation de ces
attributs produit le ravissement de l'esprit, qui jouit de se

sentir, dans sa petitesse, accablé de, la grandeur et de
l'immensité de Dieu. La conscience est le meilleur des casuistes ;

elle est la voix de l'âme, qui guide l'homme dans le chemin
de la vertu. Si nous transgressons ses ordres, nous tombons

dans l'iniquité, pour laquelle nous avons une instinctive

horreur. Pour nous punir, la conscience fait surgir le
remords, châtiment qui nous est infligé, lorsque nous allons
à l'encontre des lois de la nature. Ce guide existe chez tous
les humains, il parle à tous les cœurs, les incite à pratiquer
la vertu toujours aimable à celui qui la respecte : semblable
au Prothée de la fable, « elle prend d'abord mille formes
effrayantes et ne se montre, enfin, sous la sienne qu'à ceux
qui n'ont point lâché prise ».

II. La révélation. « Le bon prêtre avait parlé avec
véhémence », il était ému et son auditeur également. Encouragé
par l'attention qui lui est accordée, le vicaire continue
son exposé. Cette fois, les erreurs vont succéder aux erreurs ;
le déiste Rousseau devient agressif et multiplie les sophismes.



— 440 —

La religion naturelle, dit Jean-Jacques, dont il a été question

jusqu'ici, est combattue par les chrétiens, qui sont
partisans d'une révélation surnaturelle. Mais pareil
enseignement divin est inutile : la raison nous renseigne sur
tout ce que nous devons savoir, le reste importe peu à la vie
de l'âme. Nous n'avons pas à nous demander si nous devons
être catholiques ou protestants, d'autant plus que la question

est difficile à trancher et qu'elle dépasse la moyenne
des intelligences. D'ailleurs, si la révélation a eu lieu, ajoute
Rousseau, elle doit proposer des vertus claires et faciles à
comprendre. « Le Dieu qu'il faut adorer, n'est pas celui
des ténèbres. Le vrai ministre de la vérité ne tyrannise pas
la raison ; il l'éclairé. »

Ici vient entre « l'inspiré » et le « raisonneur » un dialogue,
dans lequel ce dernier a naturellement le beau rôle. Les
deux interlocuteurs dissertent longuement sur toutes
espèces de questions, sur le surnaturel, sur les miracles,
sur les prophéties ; puis, le vicaire reprend son monologue :

« Voilà bien des difficultés et, cependant, ce n'est pas
tout. » Pour connaître la vraie religion, il faut les examiner
toutes dans leur enseignement, leur morale et leur culte :

étude dont le résultat est que chacun voit la vérité dans
son culte et trouve absurdes ceux des autres. Comment
trancher le différend qui existe entre les trois grandes
religions européennes, celle des Juifs, celle des Chrétiens et
celle des Turcs, qui s'accusent mutuellement de mensonge?
Pesez les preuves que chacune apporte et voyez (h1 quel
côté se trouve la vérité. La question est tranchée différemment,

selon que l'on est chrétien, turc ou juif et quelle que
soit la réponse, on se met du côté de la minorité du genre
humain, puisque l'ensemble des hommes n'est ni chrétien,
ni turc, ni juif.

Quand le vicaire a développé tous ses sophismes, il
conclue triomphalement : « Voyez, mon Ills, à quelle absurdité

mènent l'orgueil et l'intolérance. » Laissons donc les
livres de toutes les révélations et contentons-nous du livre
de la nature, qui nous apprend à adorer le Créateur et à

remplir nos devoirs à l'égard de nos semblables. Cela suffît,
n'ayons pas la prétention d'être infaillibles. Soyons respectueux

à l'égard des Livres Saints du christianisme, « dont
la majesté m'étonne », dit Rousseau, et qui nous parlent
de Jésus, dont « la vie et la mort sont d'un Dieu ». Sachons
être circonspects, humbles, « devant le grand Etre qui seul
sait la vérité », bons et tolérants à l'égard de tous les hommes :

« le culte essentiel est celui du cœur ».



— 441 —

Conclusion. Je viens de vous l'aire, dit le vicaire, « ma
profession de foi, telle que Dieu la lit dans mon cœur ».

Je vous ai dit mes raisons ; voyez maintenant ce que vous
avez à faire... Rappelez-vous, cependant, « qu'un cœur
juste est le vrai temple de la divinité et qu'en tout pays,
aimer Dieu par-dessus tout et son prochain comme soi-
même est le sommaire de la loi », que nous devons observer.
Soyez sincère, évitez à la fois « l'orgueilleuse philosophie »

et « l'aveugle dévotion ». Osez confesser Dieu chez les
philosophes, osez prêcher l'humanité aux intolérants. « Vous
serez peut-être seul de votre parti, mais vous porterez en
vous-même un témoignage qui vous dispensera de ceux
des hommes h »

** *

Sans parler des index — index des textes inédits, cités
ou utilisés ; index grammatical, orthographique et sémantique

; index des noms .propres et des œuvres —- qui sont
des modèles du genre, le superhe volume de M. Masson se
termine par quelques Appendices, dont je ne fais qu'indiquer

le nombre et la nature.
Il y a d'abord la cinquième et la sixième Lettres à Sophie,

qui 'traitent précisément des problèmes moraux que le
Vicaire ne pouvait négliger dans son système de religion
naturelle. Rousseau se rappela qu'il avait déjà traité la
question et quand le moment fut arrivé, il reprit le manuscrit

des Lettres, examina le contenu et s'arrêta à quelques
passages, qu'il a insérés dans la Profession, non sans les
avoir, cependant, modifiés et corrigés. Le manuscrit des

cinquième et sixième Lettres est conservé à la Bibliothèque
de Neuchâtel. Suivent quelques Pages inédites de VErnile,
qui sont empruntées au premier brouillon de VEmile et qui
précèdent de peu le texte de la. Profession. Rousseau les
a sacrifiées, parce que le Vicaire devait en utiliser les idées
essentielles. Leur intérêt provient de ce qu'elles montrent
la magnifique naïveté, avec laquelle Rousseau a essayé
d'affronter les problèmes métaphysiques, dont la nature
dépassait de beancoup l'envergure et l'acuité de son intelligence.

L'une traite de la manière, dont s'acquiert l'idée
de Dieu et l'autre, de la genèse de l'idée de substance.

La persévérante sagacité avec laquelle M. Masson a fait
ses nombreuses et longues recherches, lui a fait découvrir
un certain nombre de fragments, dont plusieurs sont fort

1 La Profession tie Foi., p. 1-573.



courts, que Rousseau a rangés à la suite et qu'il avait
l'intention d'insérer dans YEmile. Un seul a été utilisé, lorsque
la Profession de Foi a été composée. L'un d'eux contient
une petite dissertation sur la prophétie.

Au numéro IV de ses Appendices, M. Masson a reproduit
les maximes que Rousseau avait extraites lui-même de
l'Emile et qu'il avait groupées dans l'un de ses cahiers de
brouillons. Les deux tiers de ces sentences proviennent
de la Profession de Foi. Le choix semble être inachevé et
demander nn complément. A titre d'exemples, je cite les
suivantes : « Il ne faut souvent qu'aggraver la faute pour
échapper au châtiment. » — « La suprême jouissance est dans
le contentement de soi-même. » — « Qui ne sait pas supporter
un peu de souffrance doit s'attendre à beaucoup souffrir. »

Le numéro V des Appendices reproduit une lettre à
M. de Franquières, qui est presque un opuscule et qui ne

peut être séparée de la Profession, dont elle offre l'essentiel.
Rousseau y reprend les arguments du Vicaire avec une
assurance tranquille, digne d'une meilleure cause : c'est
tantôt un résumé, tantôt un commentaire du texte de la
Profession. La lettre a été adressée à un gentilhomme qui
était vraisemblablement du Dauphiné. Comme il la trouvait
importante, Rousseau voulut la conserver et, à cet effet,
il la recopia sur un cahier qui nous est parvenu intact.

Le bel ouvrage de M. Masson contient enfin une
Bibliographie des ouvrages cités dans l'Introduction et le

commentaire. La longue liste ne comprend pas moins de
39 pages compactes, divisées de la façon suivante : Manuscrits,

Imprimés, Œuvres et collect ions, Ouvrages antérieurs
à la Profession de Foi, Ouvrages postérieurs à la Profession
de Foi. Le lecteur qui veut se rendre compte du labeur
de bénédictin, auquel M. Masson s'est condamné pour
composer sa thèse secondaire, n'a qu'à lire attentivement ces

pages éminemment suggestives. La nomenclature comprend
une quarantaine de manuscrits, et si je ne me suis pas trompé
dans mes additions, 3327 volumes grands ou petits, que
M. Masson a sucessivement consultés, feuilletés, lus et dépouillés,

avant d'en tirer le nombre prodigieux de citations et
de références, que sa thèse contient. Ces simples chiffres
disent à tout connaisseur que nous sommes en présence
d'une somme de travail capable de faire reculer devant
elle l'homme le plus courageux. Ils témoignent également que
M. Masson a eu la louable préoccupation de faire une enquête
complète et do pousser la précision jusque dans les détails
les plus ténus et les plus minutieux. Fruit d'au moins huit



années de labeur, cette thèse porte le sceau des œuvres
définitives, auxquelles rien d'essentiel ne peut être ajouté
et qu'aucune œuvre similaire ne pourra supplanter. Bien
qu'on puisse regretter que l'auteur n'ait pu l'aire entrer
dans son texte les corrections et les nombreuses additions
qui, à la fin du volume, entre les Fragments inutilisés et
la Bibliographie, remplissent douze grandes pages, le travail
est complet, achevé : c'est un monument aere perennius, dont
on ne pourra désormais se passer lorsqu'on voudra se rendre
compte d'après les textes authentiques de la pensée et des
idées que Jean-Jacques Rousseau a eues sur le problème
religieux. Et cependant si parfait qu'il soit, d'aucuns disent
qu'il y a quelque chose de mieux encore, — la grande œuvre
à la fois historique, critique et littéraire qu'il a composée
en dernier lieu, sa thèse principale, La Religion de Jean-
Jacques Rousseau, dont il me reste à parler.

(A suivre.) J. F.

Variétés scientifiques

Im visibilité des objets à distance dans l'art militaire. —
La conduite des opérations militaires nous révèle, chez
tous les belligérants, un souci constant de chercher à découvrir,

du plus loin qu'il est possible, la position de l'ennemi
et de ses installations et de se dissimuler soi-même aux
moyens d'investigation de l'adversaire. Trois principes sont
tour à tour mis en application pour atteindre ce but.

Le premier repose sur cette observation générale qu'un
objet devient indistinct lorsque son éclat et sa couleur sont
identiques à ceux du milieu environnant. C'est pour cette
raison qu'on a adopté pour les uniformes modernes des
couleurs telles que le gris (gris bleu ou gris vert) et le khaki,
qui se confondent bien avec le paysage (le khaki étant le
plus efficace sur le terrain nu, le gris ou le vert dans les
régions cultivées), tandis qu'on a abandonné le rouge, qui
est la couleur la plus perceptible à grande distance.

Toutefois, ces conclusions ne s'appliquent qu'à la pleine
lumière du jour. Sous un faible éclairement, l'œil devient
plus ou moins aveugle pour certaines couleurs, en particulier
pour le rouge, tandis que le vert et le bleu lui apparaissent
d'un gris sale. Aussi une troupe de. soldats en uniformes gris
vert traversant un pré au crépuscule est-elle excessivement
difficile à distinguer.


	M. Pierre-Maurice Masson, ses thèses de doctorat [suite]

