
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 40 (1911)

Heft: 13

Artikel: La formation sociale

Autor: Dévaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1041389

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1041389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 291 -
LA FORMATION SOCIALE

L'enveloppement religieux.
Au sortir de la crise qui avait failli le dégrader dans son

âme et dans son corps, Toussaint notait dans son journal
que seule la religion, « une foi intérieurement et intensément
vécue », le pourrait maintenir ferme dans ses résolutions.
Et il ajoutait : « La religion au patronage est douce, mais
elle ne dissimule rien ; la doctrine reste austère dans le
sourire presque espiègle de l'abbé Douseray et toutes les
condescendances ne laissent jamais douter d'un principe. Les
cérémonies elles-mêmes ont chez nous un caractère spécial
dont la grâce ne voile point la profondeur. L'orthodoxie n'est
pas mutilée, le mystère n'est pas escamoté, les agréments
de la liturgie ne font que préciser le sens caché des fêtes...
11 faut que je me fasse un idéal; il faut que j'arrive à bien
pénétrer le sens exact de la doctrine catholique. C'est ma
résolution pour cette année qui recommence et qui s'ouvre
par la retraite ». Cette résolution, tous les Philippins ont dû
la prendre; car, à toutes les pages, nous pouvons constater
avec quelle spontanéité et quelle franchise leur foi religieuse
se mêle à leurs actes intérieurs et extérieurs.

L'idée du Christ à glorifier, à manifester aux âmes
incroyantes, compénètre toute la vie philippine. Ces gars
en maillots crème qui « poitrinent » dans les concours ont
conscience qu'ils ne font pas seulement valoir la souplesse
et la vigueur de leurs muscles, mais qu'ils représentent
encore, en quelque manière, leur credo catholique. Et s'ils
s'exercent sur les places de jeux, s'ils s'entraînent à quelque
sport, ils aiment à se souvenir que « ce corps de chair n'est
pas méprisable et insignifiant, puisqu'il est fait à l'effigie
divine et devient aussi le temple auguste de l'Esprit ». C'est
pourquoi .lulien Vaugeard, qui est tombé et qui se relève,
ne veut revêtir le costume blanc et bleu des gymnastes
qu'après avoir réglé son existence et s'être réhabilité à ses
propres yeux et aux yeux'de ses camarades. Cette conception
que d'aucuns trouveront trop « mystique » se retrouve
plus accentuée encore dans les autres moyens d'« emprise »

du patronage.
Ce rappel incessant de l'idée religieuse choquera peut-être

notre discrétion romande. Nous nous étonnerons de rencon-



— 292 —

trer le nom du Christ on dos sujets qui ne l'exigent [tus
nécessairement. Les esprits rassis sourient volontiers des
« emballés ». Mais nous devons prendre garde que nos
Philippins sont d'un tempérament plus chaud : ils extériorisent.

dans les Essaims nouveau.»- du moins, plus volontiers

que notre jeunesse taciturne leurs sentiments intimes;
ils ne cachent point comme un vice honteux leur bonnes
pensées; ils affrontent les sourires railleurs des mauvais
plaisants ou l'étonnemenl des gens sages.

Puis, ils veulent être des apôtres. 11 est donc nécessaire
qu'ils s'intéressent à la religion, qu'ils l'étudient, qu'ils s'en
pénètrent, qu'ils en fassent l'idée centrale qui anime et
vivifie leur vie. Il ne peut leur suffire de la penser et de la
méditer en secret; il faut qu'ils la ressentent et se
l'incorporent, qu'ils en imprègnent leurs paroles et leurs actions.
S'ils se contentaient d'une foi placide et renfermée, ils
seraient d'honnêtes chrétiens sans doute, mais non pas des
manieurs d'âmes, des militants, des conquérants.

Edward Montier appartient à la jeune école des catholiques

sociaux, dont il devient l'un des chefs le [»lus actifs et
le plus écoutés. Son disci[>lo Toussaint épouse ses idées
avec quelque intempérance. Il est si fortement saisi par la
nécessité de travailler à la propagande sociale-chrétienne
qu'il pense un moment délaisser quelque peu le patronage
pour s'y mieux consacrer. M. Loriens calme d'un mot ces
intempestives ardeurs : « Tu as ici un rôle plus ingrat
peut-être, mais aussi plus méritoire, à remplir... Tu as ici
des camarades à éveiller à la vie chrétienne avant de les
éveiller à la vie sociale. Pas de sociaux improvisés; pas
de véritables sociaux sans vie intensément religieuse »

L'apôtre, en effet, pour conquérir des âmes, ne doit-il pas
avoir une foi vivace et chaude, dont l'ardeur risque de
paraître intempérante aux natures plus froides?

Ces jeunes gens réagissent aussi contre le métier purement

manuel, contre les préoccupations matérielles et la
routine quotidienne. Leur esprit veut s'élever au-dessus de
la besogne dure et terre à terre qui remplit leurs journées.
Car quels sont ces adolescents qui se réunissent, le soir,
dans la chapelle, pour entendre l'abbé Douseray leur parler
de la vie éternelle? « Mécaniciens, calicots, petits clercs
d'avoués, coupeurs en chemises, garçons d'entrepôts, jeunes
comptables, ouvriers, tous ceux que roule la rue et que le
magasin contamine », les voilà Après avoir vécu huit à

dix heures durant dans la matière, ils ont besoin de penser
au Ciel, au Christ accueillant du Tabernacle, à la force



réconfortante des sacrements qui versent dans leurs cœurs
la vie divine elle-même. « On s'emballe un peu, parfois,
c'est vrai, remarque Toussaint, mais le mal est-il si grand
et ne vaut-il pas mieux s'enthousiasmer pour un beau rêve
que de s'embourber dans les réalités? » Non, ce n'est pas
un rêve. Elle est d'une réalité puissante, la doctrine qui
nous rappelle que nous ne sommes pas sur la terre pour
réparer des machines, établir des comptes, satisfaire aux
exigences des clients, mais pour connaître, aimer et servir
Dieu et par ce moyen acquérir la vie éternelle. « La foi
chrétienne que j'ai recueillie chez les Philippins, confesse
l'un d'eux, ne m'a pas détaché du monde; elle m'y a au
contraire intéressé. J'ai compris que, si la vie éternelle est
la pleine vie, la préface que nous en vivons ici-bas mérite
d'autant plus d'être vécue qu'elle nous mène logiquement
à l'autre >». Et qui de nous oserait reprocher à ces jeunes
gens de se souvenir de leurs destinées éternelles au milieu
de leur travail matériel, et de se le dire, et de le dire à
ceux qui l'oublient?

Dar ils doivent réagir encore contre le milieu sceptique et
gouailleur qui les entoure. « Toutes ces l'êtes du patronage,
remarque mélancoliquement Toussaint, auxquelles je me livre
tout entier ne durent qu'un moment; le reste du temps, je
suis pris entre deux feux; au magasin, à la maison, il
semblerait parfois que l'on s'arharne après moi; trois fois la
semaine, j'ai deux heures à peine au patronage pour me
refaire un peu; mais tout se mêle et se heurte en moi; au
magasin, toujours les mêmes histoires de femmes, comme
d'ailleurs à l'étude de l'avoué, naguère; malgré soi. on se
prend à écouter, on se surprend à sourire; car c'est parfois
drôle et ils ont des manières de raconter cela! La politique
aussi quelquefois s'en mêle, et la religion ; décidément je ne
suis pas assez ferré pour répondre, mais même quand on a
une assez bonne réponse à fournir, si on la donne, ils n'écoutent

pas et ils lancent une grosse balourdise qui fait s'esclaffer
tout le magasin : « Qu'est-ce qui t'a dit ça, puceau? » On
voit de quoi s'occupent dans leurs conversations et leurs
loisirs leurs camarades : « de femmes et de bicyclettes ». Les
garçons cependant « ne sont pas méchants; mais ils ne vivent
que pour la noce » ; ils s'amusent; ils se moquent de ceux qui
vont à la messe et communient; ils les blaguent. Comment
pourraient-ils leur résister ceux qui ne « crânent » pas. ceux
qui n'osent pas afficher bravement ce qu'ils sont et veulent
être? Mais pour garder intact et ferme ce courage de tous les
jours, de toutes les heures, l'âme doit tout entière s'emplir de
la foi au Christ et du dévouement à son Eglise.



Ils sont peu nombreux, certes, ceux qui ont cette bravoure.
Les railleries des incroyants les poursuivent, et, trop
souvent, les tièdes et les routiniers les considèrent comme des
« signes de contradiction ». Mais ils ont la toi robuste autant
que sincère. Ils en imposent, à la longue, et ceux mêmes qui
les ont moqués sont obligés d'avouer : « Tu n'es pas catholique

pour la pose; avec toi, c'est l'ranc». Ils espèrent malgré
tout et s'obstinent à croire que le Christ sera vainqueur
quand même. 11 faut croire au succès pour oser l'effort.

Malgré les déconvenues et les tristesses, ces intrépides
adolescents continuent de croire, d'espérer et d'agir. Bien plus,
ils prévoient les déboires; ils vont bravement à rencontre
d'échecs entrevus. Toussaint, alors que ses projets sont à

vau l'eau, qu'il a perdu sa place et que son cœur est brisé,
s'en va communier et se reprend, car « ce n'est pas quand
les hommes nous manquent qu'il faut abandonner Dieu ».
A force de tentatives, d'abord infructueuses, la victoire se
prépare lentement et le Christ fait servir à sa cause même
l'insuccès. Mais une conviction singulièrement têtue est nécessaire,

non seulement pour croire au succès quand même,
mais aussi, ce qui est bien plus méritoire, pour avoir le

courage de l'insuccès.
11 résulte donc des nécessités de l'apostolat religieux et

social, de la réaction contre le métier matériel et le milieu
jouisseur, contre le découragement et la fatigue, une certaine
disposition d'âme à ce que l'on appelle, d'un mot pris souvent
à tort dans un sens défavorable, « le mysticisme ». et qui
n'est au fond qu'une vie chrétienne plus intensément vécue
et diffusée autour de soi avec quelque enthousiasme. « Je
crois que le sacrifice quotidien du Sauveur a une vertu même
sociale, qu'il peut rendre les hommes meilleurs et avoir une
influence heureuse sur le perfectionnement de l'individu. On
a l'air de me dire que je suis un naïf de mêler ainsi le Christ
à la vie du monde et de croire à cette ellicaeité sociale de la
messe? Mais alors à quoi servent la messe et les mérites
infinis du Sauveur? » Laissons donc parler ces jeunes gens,
en catholiques, de ce qui leur tient au cœur, de l'Eglise et de
leur foi.

Mais nous-mêmes, gens rassis et de bon sens, qui sommes
tentés de nous étonner, ne sommes-nous pas trop sages?
Nous croyons que la doctrine chrétienne doit informer toute
notre vie; le Christ vient surnaturaliser par sa grâce toutes
nos actions, que nous travaillions ou que nous nous reposions,
que nous mangions ou que nous buvions. Alors pourquoi
craindre si fort de manifester simplement notre croyance



- 295 -
intime? Pourquoi pratiquer à l'égard de la vérité religieuse
la tactique laineuse : « Y penser toujours et n'en jamais
parler » Ne nous exposons-nous pas, à force de n'en point
parler, à n'y plus penser? Agissons-nous avec une pareille
discrétion dans tous les autres ordres de connaissances et de
convictions

Dans nos classes, où des enfants nous écoutent, dont les
âmes et les cœurs nous sont confiés pour que nous les
formions, il en est, dit-on, qui n'osent prononcer le nom de Dieu
que comme à la dérobée. Pourquoi? Les enseignements les
plus fondamentaux, ceux qui touchent à la vie éternelle, à

l'unique nécessaire, le salut, sont donnés parfois d'une voix
timide et d'un air détaché ; le ton serait plus assuré, plus
personnel, s'il s'agissait de la division des fractions ou du féminin
des adjectifs. Pourquoi donc? Les chapitres essentiels du
catéchisme, les doctrines qui parlent le plus au cœur de
l'enfant, celles sur l'Eucharistie, par exemple, que ces petits vont
recevoir, sont traités avec moins de chaleur que les morceaux
de prose ou de poésie à mémoriser, voire avec un ennui peu
déguisé. Pourquoi encore? Ce qui constitue la raison d'être
de notre passage sur cette terre, ce qui donne son prix à

notre existence, ce qui fait que la vie, la nôtre et celle de nos
enfants, vaut la peine d'être vécue, tout cela demeurerait-il
étranger à l'école et à l'éducation? Paradoxe déconcertant,
en vérité! Non, ne nous acquittons pas de cette tâche essentielle

comme d'une corvée impersonnelle et forcée! Apprenons
à ne pas dissimuler sous des dehors de nonchalance et de
froideur les divines croyances qui remplissent notre esprit
et les ardeurs généreuses qui réchauffent notre cœur.

Cette piété, chez les Philippins, ce « mysticisme ». si l'on
veut, est au reste, du meilleur aloi. Car leur vie religieuse
se laisse guider, dans ses manifestations, par l'Eglise dans la
suite et la signification des dimanches et des l'êtes, qui
« jalonnent l'année et sont comme les grains d'or d'un
chapelet ». Ce n'est là que la moins curieuse et la moins
originale partie du livre de Montier, que celle où il nous
décrit « l'initiation liturgique » de ses jeunes gens. On étudie
chaque semaine, au cercle artistique, le sens des cérémonies
religieuses; on traduit et l'on explique les offices et les rites,
les psaumes et les oraisons. L'abbé Douseray y met toute sa
science. M. Loriens, se souvenant à propos que M. Ed. Montier

a publié autrefois un volume de vers, 1 Idéale Jeûneuse,
traduit en bonnes et belles poésies les hymnes latines.

Ce retour à la source de la piété, à son aliment le plus
substantiel et le plus réconfortant, est d'autant plus remarquable



— 296 —

que, de notre temps, le culte intérieur, celui du cœur et de la
pensée, s'est trop souvent écarté des offices et Jdes prières
officielles de l'Eglise, pour se repaître de livres fades et de
dévotions privées et surérogatoires. Or l'Eglise a reçu de son
divin Fondateur la mission de faire connaître aux peuples
Dieu et son Christ; elle en a reçu aussi la mission de leur
apprendre à prier. Elle a donc réglé le culte par lequel nous
nitrons au Créateur l'hommage qui lui est dû. Sa prière, par
conséquent, doit être la plus convenable, la mieux agréée, la
plus efficace. Ce qui nous unit, nous catholiques, en un seul
corps, ce n'est pas seulement la même foi, guidée et gardée
par les'enseignements infaillibles du Vicaire de Jésus-Christ;
c'est encore la communauté de la prière liturgique et tout
d'abord la Messe et l'Eucharistie, centre de tout le culte. Tous
les fidèles devraient y participer et en tirer les surnaturels
aliments de la piété intérieure. Pourquoi donc les offices ne
causent-ils que de l'ennui? Pourquoi les évite-t-on d'ordinaire?

Parce qu'ils ne sont pas compris ; parce que nos enfants
et nos jeunes gens ne saisissent rien sous les paroles latines;
parce qu'ils n'ont aucune notion du sens des l'êtes et de leur
répercussion dans la vie personnelle des lidèles; parce que le
symbolisme des rites sacrés leur échappe.

Aussi avons-nous été agréablement surpris de trouver chez
les Philippins l'intelligence de la liturgie et la participation
effective des assistants aux cérémonies de l'Eglise. Ils
connaissent le contenu des textes ; ils savent ce que signifient les
rites et les symboles. Ils entrent dans l'esprit des solennités
et des temps ecclésiastiques. Ils exécutent en latin les' chants
liturgiques, mais ils en comprennent la signification. Et leurs
cantiques français ne sont le plus souvent que des traductions
d'hymnes latines rendues dans leurs antiques mélodies.

(l'est ainsi que, la veille de Pâques, au moment de quitter
le patronage, retentit YO filii, o filiac, adopté comme suit :

Chers Philippins de la cité,
Le Roi de gloire et de beauté
Est aujourd'hui ressuscité.

Alleluia I

Ou'on lise dans les Essaims nouveaux la description de la
l'été de Pâques ou de celle de Noël et l'on se rendra compte
comment celte liturgie, qui nous parait si lointaine, peut saisir
l'âme par la beauté du sens enclos dans les rites et remplir
les cœurs d'une forte et, prenante piété.

Des cérémonies spéciales rappellent aussi les événements
notables du passé philippin. Et, dans le présent, il n'est pas



une manifestation de quelque importance qui n'ait quelque
répercussion sur la vie religieuse extérieure du patronage.

C'est, par exemple, cette offrande des couronnes gagnées
aux concours :

Seigneur, nous vous offrons ces dépouilles opimes ;

Recevez-nous, vainqueurs, au retour des combats
Et gardez-nous, plus tard aussi, vaiqueurs sublimes,
Pour les gloires du ciel qui ne s'éteindront pas.

('.'est encore la célébration de I' « Exode ». anniversaire de
leur installation dans les locaux qui les abritent aujourd'hui
et qui sont devenus comme leur Terre promise.

De l'Egypte autrefois, sur l'ordre de Moïse,
Les Hébreux sont sortis en exode fameux ;

Ils sont entrés vaiqueurs dans la Terre promise :

Au temps de Pâques aussi, nous avons fait comme eux;

'Sans bagages, sans or, en dépit de l'envie,
Guidés tout simplement par notre espoir en Dieu,
Nous avons traversé les déserts de la vie
Et nous avons planté notre tente en ce lieu.

Nous voulons célébrer dans un hymne sincère,
Tout tressé d'allégresse et parfumé< d'amour
Au pied du même autel, le cher anniversaire
De l'exode accompli par nous en pareil jour.

Ce cantique triomphal Commence les cérémonies du
dimanche de Quasimodo. La messe est célébrée ensuite en
action de grâces pour les bienfaits accordés par Dieu au
patronage et à ses membres. Elle est suivie par le chant du
Psaume In exitu, qui rappelle la sortie d'Egypte et les
grandeurs du Dieu d'Israël.

L'après midi, les vêpres terminées, les dignitaires s'avancent
vers un autel où sont exposés les saints Evangiles et les
reliques de saint Philippe de Néri, et, la main tendue, ils
affirment en une solennelle promesse leur volonté de demeurer

fidèles aux devoirs de leur charge et de consacrer un
dévouement inlassé au service de leurs frères.

Telle est encore cette fête des lis, où les petits sont reçus
dans le patronage et confié chacun à un parrain qui doit le
protéger et veiller sur lui, qui endosse devant tous comme
une charge d'âme â son égard. « L'aumônier a béni les
insignes du patronage, le petit écusson bleu ciel couronné lui-
même de lis; il les a distribués aux parrains, lesquels les onl
eux-mêmes épinglés sur les poitrines de leurs filleuls. La tra-



— 2'.)S —

dition des âmes était opérée ; comme pour en prendre possession,

nous avons, chacun, mis la main sur l'épaule du .jeune
lis qui nous était contié et nous avons solennellement affirmé
notre intention d'être pour eux des apôtres et des
protecteurs... La procession s'est ensuite organisée, modeste comme
pompe extérieure, mais pieuse et recueillie, parcourant
lentement la cour et le Hall, stationnant longuement aux
reposons. La maison tout entière était devenue un vaste temple
et vraiment on sentait que le Christ passait parmi nous sous
le dais bleu et blanc, entouré do ses gardes du corps
robustes, précédé des lis; cette procession mâle et gracieuse
tout ensemble offrait quelque chose de réconfortant. Si elle
n'avait pas les pompes du passé, elle avait les espérances de
l'avenir... »

L'avenir, oui, il s'élabore dans ces patronages où la vie
chrétienne n'est pas un vain mol, où l'on arme les
intelligences de connaissances sûres et les cœurs de vouloirs
énergiques. Et, parce que nons croyons au triomphe linal du Christ
Rédempteur, nous avons confiance en ceux qui tentent de
rétablir son règne dans les âmes, qui, en face-de l'indifférence
et de l'impiété, affirment leurs convictions et les font partager
autour d'eux.

Leur intluence commence déjà d'apparaître. Les membres
des patronages « laïques » abandonnent les institutions
officielles, malgré les attirances et les avantages de tout genre
qui leur sont olferts, et, M. Edouard Petit l'avoue lui-même
avec dépit, viennent grossir les' rangs des jeunes gens des
œuvres catholiques. Pourquoi? M. Edward Montier répond
d'un mot : « Dieu l'emporte, voilà la vérité »

E. Dévaud.
(<§» i

PENSÉE

Voici, la tâche est grande et la journée est brève,
Le soleil descendra bientôt à l'horizon.
Tu te plains de tes maux, pauvre esclave du rêve ;

A l'œuvre le travail est une guérison.
E. Bitssy.


	La formation sociale

