
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 37 (1908)

Heft: 7

Artikel: La méthode de Munich pour l'enseignement de la religion

Autor: Moynat, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1039551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1039551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


XXXVII* ANNÉE. N° 7. 1" AVRIL 1908.

BUlIetiq
pédagogique

Orgape de la Société fniboüpgeoi?e d'édUcatiop

et de Musée pédagogique de Fribousg

Abonnement pour la Suisse : 3 fr. — Pour l'étranger : 4 fp. — Prix du numéro : 20 et.
Prix des annonces : 15 et. la ligne de 5 centimètres. — Rabais pour les annonces
répétées.

Tout ce qui concerne la Rédaction doit être adressé à M. J. Dessibourg,
Directeur de l'Ecole normale, Hauterive-Posieux.

Pour les annonces, écrire à M. R. Chassot, 8, rue Grrimoux, à Fribourg,
et, pour les abonnements ou changements d'adresse, à l'Imprimerie Saint-
Paul, Avenue de Pérolles, Fribourg.

SOMMAIRE : La méthode de Munich pour l'enseignement de la
religion. — Bilan géographique de l'année 1907 (suite). — Le
Calendrier (suite). — Encore un mot. — Le Musée scolaire. —
Leçon de grammaire. — Gymnastique scolaire. — Bibliographies.

— Chronique scolaire.

La méthode de Municl\
pour l'enseignement de la religiop

Le Bulletin pédagogique a publié, il y a quelques années,
deux leçons de catéchisme traduites des Rusgeführte
Katechesen du docteur A. Weber et du docteur Stieglitz 1.

Ces leçons pratiques sont rédigées d'après les principes de
la méthode dite de Munich; ce n'est donc pas une nouveauté
que nous présentons aujourd'hui aux lecteurs du Bulletin, en
venant leur parler de la « méthode de Munich » pour l'ensei-

1 Voir Bulletin pédagogique, années 1905, p. 112, 148 et 218.



— 146 —

gnement de la religion. Il serait cependant utile, pour mieux
faire connaître et comprendre cette méthode, d'en exposer la
partie théorique.

La méthode que nous préconisons est basée sur la psychologie

et la pédagogie moderne. Elle repose sur les théories
de Ziller (de l'école herbartienne), reprises par le philosophe
Willmann. Elle a pour fondement la théorie des degrés
formels, classés en trois principaux : les degrés d'aperception,
d'intellection et d'application.

Dès 1898, des prêtres bavarois, s'occupant de l'enseignement
du catéchisme, ont cherché à adapter cette théorie à la caté-
chistique. Les principaux promoteurs de ce mouvement, les
Drs Antoine Weber, Henri Stieglitz, Charles Bühlmayer, etc...,
sont prêtres du diocèse de Munich Preissing, ont leur centre
d'activité à Munich, d'où la dénomination : Méthode de
Munich.

Toutes les publications concernant.la question se trouvent
à la librairie Kösel, à Munich et Kempten. L'organe officiel de
l'école munichoise est intitulé : Katechetische Blätter. Des
congrès annuels ont lieu soit à Munich, soit à Vienne, soit
à Salzbourg.

** *
Après ce rapide aperçu, exposons en quoi consiste la méthode

de Munich. Elle consiste dans une organisation très méthodique

et très psychologique de la marche d'une leçon.
Et tout.d'abord la leçon n'est pas une somme quelconque

de questions du catéchisme qu'on peut expliquer en une heure
d'horloge; c'est un tout méthodiquement organisé, ayant une
unité bien caractérisée.

Cette unité méthodique, « methodische Einheit », comprend
donc de l'intuition, des faits concrets, des jugements, des
raisonnements, des sentiments divers. Le catéchiste doit examiner
tout d'abord dans la préparation de sa leçon quels sont les
éléments de cette leçon et les disposer dans un certain ordre
qui assùre à la leçon sa continuité, son unité. Il faut qu'il y
ait unité d'idée qui aura pour point de départ une unité
d'intuition.

En tête de la leçon se place l'indication du hut, « Zielangabe ».
Cette indication du sujet, claire, précise a pour objet de fixer
l'attention de l'enfant, pour qu'il écarte de son esprit toute
autre idée étrangère à la leçon. Cette indication éveillera
l'intérêt de l'enjfant, provoquera tout ce travail de l'esprit qui
le disposera à écouter son maître attentivement.

Deuxièmement, nous arrivons à la préparation, « Vorbei-



— 147 —

reitung ». Elle se fait par une interrogation appropriée. On
fait ainsi retrouver à l'enfant les connaissances qu'il a déjà
et qui surviennent dans la leçon que l'on va donner. Il n'est
pas nécessaire de rappeler qu'il faut toujours aller du connu
à l'inconnu; la préparation consiste à partir de ce connu, nous
en prenons possession comme point de départ.

Tout ce qui précède n'était que préparatoire. Nous arrivons
maintenant à un troisième stade, au premier des degrés
principaux qui est Yexposition, « Darbietung ». C'est l'exposition
du fait concret, qui servira de cadre à toute la leçon. Elle
consiste en un récit dans lequel s'incarne la vérité que l'on
veut faire comprendre à l'enfant, vérité qu'il doit s'assimiler.
Ce récit s'adresse aux sens, à l'imagination, au cœur, à
l'intelligence, à toutes les facultés de l'enfant. Il y a tout un
enchaînement rationnel qui s'opère dans l'esprit de l'enfant. En
passant par toutes les étapes de l'assimilation, des degrés
successifs, on parvient jusqu'à son intelligence.

Ce récit peut être tiré de la Bible, de l'histoire d'un saint,
de l'histoire profane, d'un événement de la vie de l'enfant, du
catéchiste même. Rien n'intéresse l'enfant comme de se mettre
soi-même en scène. Pour exposer la doctrine d'un sacrement,
il faut partir ordinairement de l'exposé des cérémonies de ce
sacrement.

Il faut que l'exposition soit assez longue ; que dans ses
détails, elle renferme toutes les parties des vérités qu'on vedt
expliquer. Mais ce but atteint, il faut s'arrêter. Nous ne
cherchons pas dans l'histoire une fin, mais un moyen. Nous
frappons avant tout l'imagination de l'enfant non point pour
l'amuser, mais pour parvenir, par ce travail, plus aisément
à son intelligence.

Faire redire le récit pour se rendre compte si l'enfant a bien
suivi l'exposition.

Ce degré de l'exposition intuitive étant terminé, nous passons
à Yexplication, « Erklärung ».

Cette « explication » consiste dans la reprise du récit, en le
faisant reconstituer par des questions socratiques, posées
continuellement aux enfants, de manière à découvrir par leur
collaboration les points de vérité contenus dans les différents
détails du récit.

L'attention de l'enfant étant de cette manière continuellement

soutenue, cette suite d'interrogations habilement posées
l'amènera sans peine à passer lui-même du fait concret à la
vérité abstraite, du particulier au général. Avec des mots à
la portée de l'enfant, on s'efforce de réduire peu à peu ce détail
du récit, qui de concret est devenu un peu plus abstrait, en



— 148 —

une formule qui sera, autant que possible, la formule énoncée
dans le catéchisme, l'une des réponses-du chapitre actuellement

à l'étude.
Si la leçon comprend plusieurs réponses — d'après la

méthode de Munich, une leçon ne doit pas comprendre plus
de trois ou quatre questions — réponses telles qu'elles sont
formulées dans le catéchisme — on passe à la réponse
suivante que, par le même procédé, on extrait encore du récit
expositif, avec l'aide de l'enfant.

De cette manière, par cette intuition, par cette assimilation
directe du cas concret, un sens clair et vivant est donné à ces
formules mortes et si barbares pour l'enfant ; l'exégèse languissante,

incolore de chaque mot est réduite au minimum.
Nous sommes, répétons-le encore une fois, partis d'un fait

bien concret pour arriver à une vérité abstraite. Au cours du
développement, l'expression abstraite a été à la fois donnée
et expliquée.

Dans ce degré de 1' « explication » se place tout naturellement,

sans effort, la preuve théologique de la vérité en question

ou la réfutation "d'une objection faite à ce point de doctrine,
pour autant que c'est nécessaire à l'école.

Ce degré de 1' « explication » est donc le point culminant de
toute la leçon. C'est celui qu'il faut préparer avec le plus de soin.

Après ce travail accompli dans la petite tête de l'enfant, une
détente est nécessaire, une sorte de repos intellectuel. C'est
pourquoi, arrivés au point culminant, nous ne poursuivrons
pas nos investigations dans l'inconnu, mais nous jetterons un
regard en arrière; nous fixerons les points principaux de la
leçon par une répétition. Et nous arriverons ainsi au degré
de la récapitulation, « Zusamenfassung ». Après ce travail
si rationnel de 1' « explication », l'enfant retrouvera par le
raisonnement les points de repère ; il reconstituera par la
« récapitulation » la formule littérale du catéchisme.

Enfin, de cette vérité abstraite nettement établie, descendons
dans le plus pratique. Posons à l'enfant des cas bien concrets
ayant trait à la vie morale et religieuse de tous les jours, à la
vie de l'enfant en particulier. Ces cas peuvent avoir pour base
une maxime, l'exemple d'un saint. Nous en sommes arrivés
par là au dernier degré de la leçon à Yapplication, « Anwendung

».

Voilà donc, dans ces grandes lignes, l'exposé de toute la
« Méthode de Munich ». Elle est basée, comme nous l'avons
déjà dit, sur la psychologie et sur les données de la pédagogie



— 149 —

moderne, disons plus simplement sur le bon sens. Elle n'a
rien de neuf, le bon sens étant vieux comme le monde. Mais
il arrive parfois que l'on oublie le bon sens et alors le vieux
nous apparaît glorieusement comme une nouveauté.

Et maintenant, oserais-je terminer ce modeste travail en
exprimant le désir de voir la méthode de Munich se répandre
et être mise en pratique chez nous!

Il me semble que la première règle de toute pédagogie c'est
l'amour des petits êtres qui nous sont confiés, dont nous avons
à former le cœur et à meubler l'intelligence. En les aimant,
nous entrerons forcément en contact avec eux, nous apprendrons

à les connaître, à les comprendre, à nous faire
comprendre, en un mot, à nous mettre à leur portée.

Et cette préoccupation nous amène nécessairement à chercher

dans l'enseignement religieux la méthode la plus apte,
car en toute chose il faut procéder avec méthode. Nous ne
devons pas, parce que nous sommes sur le domaine du
surnaturel, mépriser les moyens naturels, nous croire affranchis
des règles de la pédagogie.

Je n'ai aucun intérêt particulier à préconiser la méthode de
Munich, à recommander la lecture des ouvrages traitant la
question; je le fais uniquement par conviction, à la suite de
nombreuses et consolantes expériences, voyant dans cette
méthode le moyen certain de faire aimer et pratiquer la
religion parce qu'elle sera comprise.

En suivant cette voie si sensée nous travaillerons puissamment,

j'en ai la ferme espérance, à la réalisation du désir du
divin Maître : « Laissez venir à moi les petits enfants. »

François Moynat, vicaire à Friboury.

Bilaq géographique
de l'année 1907

(Suite)

OCÈANIE
L'Océanie, la plus vaste des parties du monde, si l'on tenait

compte de l'étendue des mers qu'elle renferme, est de beaucoup

la moins peuplée, avec ses 55 millions d'habitants, et la
superficie de ses terres (11000 000 de km3) ne dépasse guère
celle de l'Europe, Cependant elle n'est pas à dédaigner, car,


	La méthode de Munich pour l'enseignement de la religion

