
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 12 (1883)

Heft: 6

Artikel: Petit traité de logique : critique [suite]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1040181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1040181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PETIT TRAITÉ DE LOGIQUE

CRITIQUE
(Suite.)

Enfin lorsqu'on s'occupe de questions abstraites et que par
conséquent l'activité intellectuelle est concentrée par la réflexion
sur des idées, il s'ensuit toujours, au bout de quelque temps, une
fatigue plus ou moins considérable qui oblige à interrompre le
travail de l'esprit. Une faculté purement spirituelle, telle que
l'entendement, ne saurait se fatiguer; la fatigue est le résultat de
l'affaiblissement que le travail cause dans les organes matériels,
et, partant, là où les organes n'agissent point, aucune fatigue n'est
possible. Il faut donc admettre que dans l'étude des questions
même les plus abstraites, jamais l'entendement ne fonctionne
seul, mais que ses actes sont toujours accompagnés de sensations
ou de représentations sensibles, fournies par la mémoire et
l'imagination. Il y a là une nouvelle preuve en faveur de l'origine
expérimentale des idées.

55. Ce qui a trompé un certain nombre d'auteurs et leur a fait
accepter l'hypothèse des idées innées ou l'ontologisme, c'est
l'opposition plus apparente que réelle qui existe entre la connaissance

intellectuelle et les sensations. Tandis que celles-ci sont
concrètes, particulières et soumises à de continuels changements,
il y a dans les idées quelque chose d'immatériel, d'abstrait,
d'universel, d'immuable et d'éternel. N'est-il pas vrai que les
vérités de Tordre idéal sont nécessaires et que, par conséquent,
elles ont toujours existé et ne cesseront jamais d'être ce qu'elles
sont? Puisqu'il en est ainsi, comment les idées pourraient-elles
être tirées des sensations?

Et d'abord nous n'avons pas dit, et Aristote lui-même n'a
jamais prétendu, que les idées fussent purement et simplement
tirées des sensations. C'est l'entendement qui, en sa qualité de
faculté active, les produit lui-même et en lui-même; de sorte que
la cause efficiente des idées et le sujet dans lequel elles résident
sont déjà complètement spirituels. Il ne faudrait pas se
représenter l'entendement comme une faculté passive, analogue aux
sens. De même que l'âme humaine, substance spirituelle, est
incomparablement supérieure à tout ce qu'il y a de perfection
dans les corps et dans les animaux, de même aussi ses deux
principales facultés, l'entendement et la volonté, l'emportent à
tous les points de vue sur les sens et sont douées de propriété



— 127 -
qu'on chercherait en vain dans ces derniers. Par l'entendement
notre âme se rapproche si bien de Dieu, l'intelligence par excellence,

qu'on a pu dire qu'elle renferme quelque chose de divin
et que la raison humaine est une participation, un rayonnement
de la vérité éternelle. Qu'y a-t-il donc de surprenant à ce que les
idées, effets et modifications d'une substance spirituelle, présentent

elles-mêmes le caractère de l'immatérialité?
En second lieu, bien que les sens ne perçoivent explicitement

rien d'abstrait, d'universel et d'immuable, il y a cependant
toujours implicitement dans leur objet quelque chose qui possède
toutes ces propriétés. On se trompe certainement lorsqu'on affirme
que tout est changeant, contingent et particulier dans les choses
sensibles. En toutes choses, matérielles ou spirituelles, il faut
distinguer deux côtés ou plutôt deux principes : l'essence et l'existence.

L'essence détermine la nature de la chose, c'est ce qui fait
qu'elle est telle, qu'elle appartient à telle espèce, qu'elle répond
à telle définition, en un mot c'est la. forme constitutive de la chose.
L'existence est la réalité, ce par quoi les choses sont réelles, ce
qui les met en opposition avec le néant. Les individus de la même
espèce ne se distinguent pas entre eux par leur essence,
puisqu'elle est la même chez tous, mais par leur existence ou leur
réalité. Par contre on distingue entre elles les espèces par
l'essence, qui est différente dans chacune d'elles. Or, l'essence, si
on la considère séparément, abstraction faite de l'existence, est
idéale, nécessaire, immuable, toujours vraie, universelle en tant
qu'elle peut se trouver identique à elle-même dans un nombre
indéfini d'individus réels. Qui ne sait que la vérité des définitions,
qui expriment l'essence, est indépendante du fait de l'existence
des choses? Quand même l'homme n'aurait jamais existé, ou
viendrait à disparaître, la définition de l'homme serait toujours
vraie. De même la définition que l'on donne du triangle ne pourra
jamais être changée. Sous ce rapport les essences sont éternelles.
Unie à l'existence, l'essence devient concrète, elle est individualisée;

le tout résultant des deux est soumis aux changements, et
par conséquent au temps. Gela posé, il faut observer que les
sens perçoivent les choses matérielles réelles, individuelles,
changeantes, concrètes; il les perçoivent surtout au point de vue de
leur actualité, c'est-à-dire de leur existence. Mais sous la réalité
il y a toujours nécessairement une essence. Jamais sans doute
les sensations ne représentent l'essence séparée de l'existence;
voilà pourquoi elles sont toujours concrètes et particulières.
Toutefois ce qu'elles expriment contient toujours implicitement
l'essence. Or, l'entendement produisant les idées d'après les
sensations, omet l'existence ou l'actualité qui s'y trouve et ne retient
que l'essence, qui devient ainsi isolée, c'est-à-dire abstraite. On
comprend maintenant la vérité de cette proposition, que l'entendement

perçoit par le moyen des idées, ce qu'il y a d'idéal,
d'abstrait, d'immuable, d'éternel et d'immatériel dans les sensations

et dans les choses sensibles. Tout s'explique par la ihéorie



— 128 —

de l'abstraction, qui repose sur la distinction entre l'essence et
l'existence.

Observons en passant, pour éviter toute équivoque, que
l'essence se prend dans les deux acceptions : 1° par opposition aux
accidents ou propriétés accidentelles, et alors elle signifie la même
chose que la substance; 2° par opposition à l'existence, et dans
ce sens non seulement les substances, mais encore les accidents
eux-mêmes ont une essence. Il va de soi que nous avons pris
jusqu'ici le terme d'essence dans cette seconde acception.

(A suivre).

DE LA POLITESSE ÉLÉMENTAIRE

A ENSEIGNER AUX ENFANTS

(Suite.)

VIII. — Egards dus aux voyageurs et aux étrangers
Si vous lisez les livres de Moïse, vous y verrez que Dieu se

déclare à plusieurs reprises le prolecteur des étrangers. Il voulait

par là graver profondément dans le cœur de son peuple
les devoirs de la charité envers eux, car ils ont d'autant plus
besoin d'égards qu'il sont plus isolés des leurs. « Les prophètes
regardent l'oppression des étrangers, des veuves et des orphelins
comme la ruine morale d'un peuple. » (Galura, Civilité chrétienne.)

L'instituteur rappellera aux enfants que nous désirons tous
être traités avec honnêteté et charité lorsque nous voyageons ou
que nous séjournons au dehors ; plus on est éloigné de la famille,
plus on sent le besoin de recevoir des témoignages de bienveillance

et des égards ; rien n'est plus propre à adoucir la tristesse
qui naît du souvenir de la famille et de la patrie absentes.
Faisons comprendre aux élèves combien il est juste, naturel,
de ne pas refuser aux autres ce que nous désirons pour nous
mêmes. L'âme droite de l'enfant s'inspirera bien vite de cette vérité
et on le verra saluer poliment l'étranger, lui répondre honnêtement

s'il s'informe auprès de lui du chemin ou du nom de l'endroit,
l'accompagner même, en lui témoignant le plaisir qu'il éprouve à
lui rendre service ; lui donner tous les renseignements utiles.

N'avez vous pas été, plus d'une fois, dans la nécéssité de
demander votre chemin ou le domicile d'un parent ou d'un ami
que vous alliez visiter? Et dans ces circonstances, n'est-on
pas heureux si l'on rencontre un enfant à la mine éveillée et
souriante, qui vous indique avec complaisance la voie que
vous devez suivre, et même dirige avec joie vos pas jusqu'au
sentier qui abrégera votre route ou jusqu'au seuil que vous
cherchez. Vous emporterez de la localité où l'on se montre si


	Petit traité de logique : critique [suite]

