Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation
Band: 12 (1883)

Heft: 6

Artikel: Petit traité de logique : critique [suite]
Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1040181

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1040181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 126 —

PETIT TRAITE DE LOGIQUE

CRITIQUE
(Suite.)

Enfin lorsqu’on s’occupe de questions abstraites et que par
conséquent I'activité intellectuelle est concentrée par la réflexion
sur des idées, il s’ensuit toujours, au boui de quelque temps, une
faligue plus ou moins considérable qui oblige & interrompre le
travail de l'esprit. Une faculté purement spirituelle, telle que
I’entendement, ne saurait se fatiguer; la fatigue est le résultat de
I’affaiblissement que le travail cause dans les organes matériels,
et, partant, 13 ol les organes n’agissent point, aucune fatigue n’est
possible. Il faut donc admettre que dans l'étude des questions
méme les plus abstraites, jamais I’enlendement ne fonctionne
seul, mais que ses actes sont toujours accompagnés de sensations
ou de représentations sensibles, fournies par la mémoire el I'ima-
gination. I1 y a ] une nouvelle preuve en faveur de l’origine
expérimentale des idées.

55. Ce qui a trompé un certain nombre d’auteurs et leur a fait
accepter I’hypothése des idées innées ou l'ontologisme, c'est
I'opposition plus apparente que réelle qui existe entre la connais-
sance intellectuelle et les sensations. Tandis que celles-ci sont
concrétes, particuliéres et soumises 4 de continuels changements,
il y a dans les idées quelque chose d’immatériel, d’abstrait,
d’universel, d'immuable et d’éternel. N’est-il pas vrai que les
vérités de I'ordre idéal sont nécessaires et que, par conséquent,
elles ont toujours existé et ne cesseront jamais d’étre ce qu’elles
sont? Puisqu'’il en est ainsi, comment les idées pourraient-elles
étre tirées des sensalions?

Et d’abord nous n’avons pas dif, et Aristote lui-méme n’a
jamais prétendu, que les idées fussent purement et simplement
tirées des sensations. C'est I’entendement qui, en sa qualité de
faculté active, les produit lui-méme et en lui-méme; de sorte que
la cause efficiente des idées et le sujet dans lequel elles résident
sont déja complétement spirituels, Il ne faudrait pas se repré-
senter I'entendement comme une faculté passive, analogue aux
sens. De méme que I'dme humaine, substance spirituelle, est
incomparablement supérieure i tout ce qu’il y a de perfection
dans les corps et dans les animaux, de méme aussi ses deux
principales facultés, ’entendement et la volonté, 'emportent a
tous les points de vue sur les sens et sont douées de propriéte



— 127 —

qu’on chercherait en vain dans ces derniers. Par I'entendement
notre 4me se rapproche si bien de Dieu, l'intelligence par excel-
lence, qu'on a pu dire qu’elle renferme quelque chose de divin
et que la raison humaine est une participation, un rayonnement
de la vérité éternelle. Qu’y a-t-il donc de surprenant i ce que les
idées, effets et modifications d'une substance spirituelle, présen-
tent elles-mémes le caractere de 'immalérialité ?

En second lieu, bien que les sens ne percoivent explicitement
rien d’abstrait, d’'universel et d'immuable, il y a cependant tou-
jours smplicitement dans leur objet quelque chose qui posséde
toutes ces propriéiés. On se trompe certainement lorsqu’on affirme
que lout est changeant, contingent et particulier dans les choses
sensibles. En toutes choses, matérielles ou spirituelles, il faut
distinguer deux coOtés ou plutdt deux principes : 'essence et I'exis-
tence. L’essence détermiue la nature de la chose, ¢’est ce qui fait
qu'elle est telle, qu'elle appartient a telle espece, qu’elle répond
a telle définition, en un mot c'est la forme constitulive de la chose.
L’existence est la réalité, ce par quoi les choses sont réelles, ce
qui les met en opposition avec le néant. Les individus de la méme
espece ne se distinguent pas enfre eux par leur essence, puis-
qu'elle est la méme chez tous, mais par leur existence ou leur
réalité. Par contre on distingue entre elles les espéces par l'es-
sence, qui est différente dans chacune d'elles. Or, I'essence, si
on la considére séparément, abstraction faile de l'existence, est
idéale, nécessaire, immuable, toujours vraie, universelle en tant
qu'elle peut se trouver identique 4 elle-méme dans un nombre
indéfini d’'individus réels. Qui ne sait que la vérité des définitions,
qui expriment I’essence, est indépendante du fait de l'exislence
des choses? Quand mémé I’homme n’aurait jamais existé, ou
viendrait 4 disparaitre, la définition de I'nomme serait toujours
vraie. De méme la définition que 'on doune du triangle ne pourra
jamais étre changée. Sous ce rapport les essences sont élernelles.
Unie 4 l'existence, I'essence devient coneréte, elle est individuc-
lisée; le tout résultant des deux est soumis aux changements, et
par conséquent au-temps. Cela posé, il faut observer que les
sens percoivent les choses matérielles réelles, individuelles, chan=
geantes, concrétes; il les pergoivent surtout au point de vue de
leur actualité, c'est-a-dire de leur existence. Mais sous la réalité
il y a toujours nécessairement une essence. Jamais sans doute
les sensations ne représentent l'essence séparée de l'existence;
voila pourquoi elles sont toujours concrétes et particuliéres. Tou-
tefois ce qu'elles expriment contient toujours smplicilement I'es-
sence. Or, I'entendement produisant les idées d’aprés les sen-
salions, omet 'existence ou l'actualité qui s’y trouve el ne retient
que I'essence, qui devient ainsi isolée, c'est-d-dire absiraile. On
comprend maintenant la vérité de cette proposition, que I'enten-
dement percoit par le moyen des idées, ce qu’il y a d’idéal,
d’abstrait, d'immuable, d’éternel et d’'immatériel dans les sensa-
tions et dans les choses sensibles. Tout s’explique par la théorie



— 128 —

de l'abstraction, qui repose sur la distinction entre l'essence et
I’existence.

Observons en passant, pour éviter toute équivoque, que ’es-
sence se prend dans les deux acceptions: 1° par opposition aux
accidents ou propriétés accidentelles, et alors elle signifie la méme
chose que la substance; 2° par opposition 4 I'exislence, et dans
ce sens non seulement les substances, mais encore les accidents
eux-mémes ont une essence. Il va de soi que nous avons pris
jusqu’ici le terme d’essence dans cette seconde acception.

(A suivre).
—e<y YD <—

DE LA POLITESSE ELEMENTAIRE

A ENSEIGNER AUX ENFANTS
(Suile.)

VIII. — Egards dus aux voyageurs et aux étrangers

Si vous lisez les livres de Moise, vous y verrez que Dieu se
déclare a plusieurs reprises le protecteur des étrangers. Il vou-
lait par 13 graver profondément dans le coeur de son peuple
les devoirs de la charité envers eux, carils ont d’autant plus
besoin d’égards qu’il sont plus isolés des leurs. « Les prophéles
regardent 'oppression des étrangers, des veuves et des orphelins
comme la ruine morale d’un peuple. » (Galura, Civilile chrélienne.)

L’instituteur rappellera aux enfants que nous désirons tous
étre trailés avec honneteté et charité lorsque nous voyageons ou
que nous séjournons au dehors ; plus on est éloigné de la famille,
plus on sent le besoin de recevoir des témoignages de bienveil-
lance et des égards ; rien n’est plus propre a adoucir la tristesse
qui nait du souvenir de la famille et de la patrie absentes.
Faisons comprendre aux éléves combien il est juste, naturel,
de ne pas refuser aux autres ce que nous désirons pour nous
mémes. L’ame droite de I'enfant s’inspirera bien vite de cette vérité
et on le verra saluer poliment I'étranger, lui répondre honnéte-
ment s’il s’informe auprés de lui du chemin ou dunom de I'endroit,
I'accompagner méme, en lui témoignant le plaisir qu’il éprouve a
lui rendre service; lui donner tous les renseignements utiles.

N’avez vous pas été, plus d'une fois, dans la nécéssité de
demander votre chemin ou le domicile d’'un parent ou d’'un ami
que vous alliez visiter? Et dans ces circonstances, n’est-on
pas heureux si I'on rencontre un enfant 4 la mine éveillée et
souriante, qui vous indique avec complaisance la voie que
vous devez suivre, et méme dirige avec joie vos pas jusqu’'au
sentier qui abrégera volre route ou jusquau seuil que vous
cherchez. Vous emporterez dela localité ot 'on se montre si



	Petit traité de logique : critique [suite]

