
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 12 (1883)

Heft: 5

Artikel: De la politesse élémentaire : à enseigner aux enfants [suite]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1040178

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1040178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 108 —

encore nuisible à l'entendement? De quelque côté que l'on se
tourne, l'on va se heurter à des difficultés insurmontables, à

moins d'admettre le rapport de dépendance et d'origine qui
rattache les idées aux sensations. On comprend alors que les
sensations n'existant point, l'entendement se trouve dans l'impossibilité

de produire des idées, parce qu'il n'a à sa portée aucun
modèle d'après lequel son activité puisse s'exercer.

Un autre fait qui se produit assez fréquemment confirme la
doctrine de l'origine expérimentale des idées. Les personnes qui
naissent privées d'un sens, ne parviennent jamais à recevoir l'idée
proprement dite des choses qui rentrent dans l'objet spécial de
ce sens. Parlez de lumière, de couleurs à un aveugle-né; il ne
vous comprendra pas, ou du moins il ne concevra ce que vous
lui dites que très imparfaitement, en se servant de comparaisons
et d'analogies ; il saura, par exemple, que ce qu'on appelle
lumière est quelque chose de semblable à la chaleur. Si les idées
étaient innées, on ne comprendrait pas pourquoi l'aveugle-né ne
parviendrait pas à réveiller dans son esprit, par le moyen de la
réflexion, l'idée de la lumière, qui s'y trouverait.

Chacun peut constater l'impossibilité de travailler sur les idées
proprement dites sans les incorporer en quelque sorte à des
sensations. C'est ainsi que lorsque nous réfléchissons, que nous
faisons des raisonnements, il y a toujours dans notre imagination
des représentations sensibles qui correspondent à ces opérations
intellectuelles. Dans l'étude des sciences abstraites l'on doit
constamment avoir recours à des exemples concrets, à des termes de
comparaison qui tombent sous les sens. Le mathématicien écrit
les quantités sur lesquelles il opère, ou du moins il les voit, il
les lit dans son imagination. Ces faits que peuvent constater tous
ceux qui se livrent à l'étude ou à l'enseignement des sciences, ne
peuvent bien s'expliquer que si les sensations concourent à la
production des idées. (A suivre.)

-CES>'

DE LA POLITESSE ÉLÉMENTAIRE

A ENSEIGNER AUX ENFANTS

(Suite.)

IV.— Conduite à tenir dans les repas.
C'est surtout au sujet des repas que l'instituteur peut adresser

aux enfants des recommandations utiles.
t C'est une louable et pieuse coutume, dit J.-B.-J. de Chantai,

que d'élever son âme à Dieu avant chaque repas et de le prier
de bénir la nourriture qu'on va prendre. » Il convient aussi, avant



— 109 -
de quitter la table, de remercier ie Seigneur de ses bienfaits par
cette couite prière qu'on appelle les grâces. La politesse exige
qu'on ne se présente aux repas qu'avec des mains parfaitement
propres.

Soit à la maison paternelle, soit chez autrui, les enfants doivent,
sur les conseils de leur instituteur dévoué, s'habituer à ne s'asseoir
ni trop près, ni trop loin de la table, à s'y tenir tranquilles, à ne
pas s'y accouder ; il n'y faut appuyer que le poignet.

Ils s'abstiendront aussi de regarder les mets avec une avide
curiosité, de se montrer impatients d'être servis, de manger avec
gloutonnerie, de prendre le meilleur, de remplir trop la bouche
en entassant morceaux sur morceaux et de laisser apercevoir ce
qu'elle contient, de toucher et de retoucher les mets au plat avant
de fixer son choix.

La civilité défend de rire avec excès, de parler trop bruyamment

et trop souvent, de gesticuler avec la fourchette ou le
couteau, de toucher les aliments et de les porter à la bouche avec la
main. « Il serait malpropre, dit encore J.-B.-J. de Chantai, de
nettoyer son assiette avec les doigts, d'essuyer ses doigts, sa
cuiller, sa fourchette, son couteau avec sa langue ou avec la
nappe. En un mot, la civilité veut qu'on mange avec le plus de
propreté possible et qu'on tâche même de le faire avec grâce.

« S'il arrivait de trouver quelque malpropreté dans les aliments,
il faudrait la faire disparaître sans la montrer et sans rien dire. »

C'est à table surtout qu'il faut s'appliquer à accomplir le
précepte de saint Paul : Ayez]de mutuelles attentions les uns pour
les autres (Rom. XII).

V. — Kelations avec les supérieurs.
Les maîtres d'école ne négligeront pas d'apprendre à l'enfant

qu'il n'a pas seulement à obéir à son père et à sa mère, mais
qu'il a encore d'autres supérieurs. Ils nommeront le pasteur de
la paroisse, les magistrats, les inspecteurs scolaires; enfin, ils se
placeront eux-mêmes dans les rangs de ceux à qui l'enfant doit
égard et soumission. Qu'ils fassent de chaque école primaire
« une école de respect, » qu'ils sachent s'attirer l'honneur auquel
ils ont droit. De bonne heure, ils habitueront leurs élèves à honorer

et à respecter le principe d'autorité. Ils leur recommanderont
de se découvrir lorsqu'ils rencontrent des ecclésiastiques, des
magistrats, l'inspecteur du district et le même témoignage de
respect sera accordé à l'instituteur lui-même; les bons parents
en feront une obligation à leurs enfants. Rien de plus juste,
puisqu'il remplit à l'égard de l'enfance un ministère sacré et qu'il
accomplit une œuvre de dévouement.

Les magistrats à leur tour sont les organes et les ministres
des lois ; rien de plus convenable que de leur rendre tous les
égards particuliers par lesquels on reconnaît et on honore
l'autorité dont ils sont investis. « Nous devons aussi, dit encore
J.-B.-J. de Chantai dans son Traité de la Civilité, respect et défé-



— 110 —

rence aux ministres de la religion, non seulement par le mérite
personnel qui les distingue le plus souvent, mais encore à cause
du caractère sacré dont ils sont revêtus et des pouvoirs ineffables
que leur a confiés Notre-Seigneur Jésus-Christ pour administrer
les sacrements de son Eglise. »

Lorsque l'on parle à des supérieurs, c'est une grave impolitesse
que d'agir avec eux comme l'on ferait avec des égaux. L'on se
gardera bien de répondre par un simple oui ou par un simple
non, mais il faut y joindre parfois le titre qui leur convient.

VI. — Relations avec des égaux.
« Ceux qu'un enfant doit regarder comme ses égaux sont ses

frères et ses soeurs, ses camarades d'étude, les enfants ou jeunes
gens du même âge que lui. » (J.-B.-J. de Cbantal).

Nous avons indiqué en passant sous les titres : L'enfant à
l'école, à la maison paternelle, quelques-uns des devoirs de
l'enfant à l'égard de ses frères et de ses condisciples. Mais
nous croyons nécessaire de revenir sur ce sujet et d'entrer dans
quelques détails, car on est naturellement porté à croire que la
politesse entre égaux n'est pas nécessaire. Ce n'est que par de
persévérants efforts, par des conseils souvent répétés que
l'éducateur obtiendra que ses élèves se respectent entre eux. Sans
doute, la civilité des enfants entre eux doit exclure tout cérémonial,

toute étiquette, mais que chacun d'eux traite les autres
comme il désire être traité lui-même. Les enfants doivent s'aimer
les uns les autres; cette affection fera naître des manières
empreintes de prévenance et de bonté, et inspirera des par oies toujours
pleines de bienveillance. L'on doit avoir même des attentions
plus délicates pour ses amis, « car même le meilleur ami veut
qu'on observe la bienséance à son égard, et jamais, surtout
devant des étrangers, son cœur ne renonce au droit qu'il a d'être
traité avec politesse et honneur. L'honnêteté est un devoir de
charité et à l'égard d'un ami, la charité doit être portée au plus
haut degré; toutefois un ami n'exige pas cette politesse toute
particulière avec laquelle on traite les étrangers.» (Galura, Civilité
chrétienne.)

VII. — Rapports avec des personnes d'une autre religion.

Dans presque toutes les communes du canton, même dans
celles qui ne sont pas limitrophes de cantons protestants, les
enfants catholiques peuvent être en contact avec des enfants qui
ne partagent pas la même foi. Ici je me contente de transcrire les
directions données par Mgr Galura : « Il faut, dit-il, se conduire
à l'égard de ceux qui ont une autre croyance comme le
miséricordieux Samaritain s'est conduit à l'égard du Juif couvert de
plaies ; ils avaient une croyance différente et Jésus-Christ veut
que nous imitions ce Samaritain. C'est une obligation de rendre
à ceux qui n'ont pas la même religion que nous, tous les devoirs



— Ill —

de la charité chrétienne et de l'honnêteté, de les traiter
honorablement, de leur vouloir du bien, de prendre sincèrement part à
leur bonheur et à leur malheur et, autant qu'il est possible, de
les préserver de tout ce qui peut leur nuire et de les secourir
dans le besoin avec un zèle plein d'amour. » (A suivre.)

HISTOIRE DE LA PÉDAGOGIE

(Suite.)

PLUTARQUE, JUVËNAL ET LA DÉCADENCE DES MŒURS

Parmi les pédagogues de ce temps-là nous distinguons
Plutarque. Il naquit à Ghéronée, en Béotie, vers l'an 50 de
Jésus-Christ, étudia la philosophie à Athènes et séjourna
pendant plusieurs années à Rome où il enseigna cette branche. Il
compta parmi ses auditeurs les empereurs Trajan et Adrien et
reçut de celui-ci les honneurs consulaires. Ses ouvrages justement

célèbres sont les Vies des hommes illustres grecs et romains,
puis le Traité sur l'éducation de l'enfant. Ce dernier ouvrage, dont
plusieurs contestent l'authenticité, n'est intéressant pour nous que
par ses allusions à la grande démoralisation de son temps.

Plutarque fait remarquer tout d'abord que celui-là seul jouira
pleinement du bonheur de posséder des enfants, qui mène lui-
même une vie pure et qui se préserve de tout vice et particulièrement

de celui de l'ivrognerie. Le père doit être, par l'accomplissement
fidèle de ses devoirs, un exemple vivant pour son fils. Les

chefs de famille qui se rendent coupables des mêmes fautes pour
lesquelles ils punissent leurs enfants, deviennent par le fait
même leurs propres accusateurs; bien plus, ils ont moins de
droit de punir leurs enfants que leurs esclaves, car si les parents
n'ont point à cœur leur propre honneur, les enfants ne l'auront
pas non plus.

Par une conséquence nécessaire, Plutarque voulait que
l'enseignement donné à la jeunesse fût toujours conforme à la vérité
et à la morale. Malheur au père qui, par ignorance ou par inexpérience,

confierait ses enfants à des maîtres dont la conduite n'est
pas irréprochable; malheur surtout à celui qui se laisserait déterminer

par les avis et les flatteries d'un ami douteux. On ne peut
assez déplorer les conséquences qu'entraîne l'avarice de certains
pères de famille qui, n'ayant pas le courage de faire la plus petite
dépense pour l'instruction et l'éducation de leurs enfants,
choisissent pour maîtres des sujets aussi incapables qu'indignes de
leur mission.

Quelqu'un ayant demandé à Aristippe, disciple de Socrate, com-


	De la politesse élémentaire : à enseigner aux enfants [suite]

