
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 12 (1883)

Heft: 1

Artikel: Petit traité de logique : critique [suite]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1040159

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1040159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PETIT TRAITÉ DE LOGIQUE

(Suite.)

CRITIQUE
40. Bien que la connaissance ait avec son objet un rapport de

ressemblance, il ne s'ensuit point qu'elle doive être, en elle-même,
de même nature. Les peintures sont des surfaces sur lesquelles
on a tracé des lignes et appliqué des couleurs; or, ces surfaces
représentent toutes sortes d'objets solides ayant entre eux les
rapports les plus variés de position, de distance, de grandeur
relative, etc. Mais si la représentation ne doit pas être de même
nature que l'objet représenté, il faut cependant qu'elle s'y
rapporte par une certaine proportion. C'est ainsi qu'un tableau qui,
en soi, n'a rien de commun avec les objets qu'il représente, doit
nécessairement envoyer à notre œil la même lumière que ces
derniers; la lumière sert donc de terme de comparaison entre le
tableau et les objets. Quelque chose d'analogue existe entre la
connaissance et la chose connue. Sans essayer pour le moment
de déterminer avec précision la nature du rapport de ressemblance,

il nous suffit de constater que ce rapport existe souvent
entre des choses de uature toute différente, et qu'il n'y a en cela
rien d'absurde.

Il est évident que la connaissance n'est pas un être, une
substance; c'est plutôt la modification d'un être. La substance qui
connaît ou le sujet préexiste à tous les actes particuliers; il reste
toujours le même, bien que ceux-ci se succèdent et changent
continuellement. Chaque fois qu'une nouvelle connaissance arrive,
le sujet est modifié d'une nouvelle manière. Cette modification
n'est pas moins réelle que la connaissance elle-même; elle affecte
son sujet, et elle exprime un objet dont elle porte l'empreinte.
On doit y distinguer deux points de vue: 1° la réalité de la
modification, 2" la forme qu'elle contient. Par sa réalité la connaissance
tient à ce sujet; par sa forme, elle se rapporte à son objet.

Par forme nous désignons non pas la figure matérielle, mais
tout ce qui peut déterminer ou définir la nature et les propriétés
d'une chose. Toute représentation est une forme.

Outre la forme de l'objet, il y a dans la connaissance un
rapport en vertu duquel cette forme est attribuée à l'objet. C'est ce
rapport que l'on désigne quand on dit que les connaissances
s'objectivent ou sont objectivées.

Par suite de la connaissance les choses connues sont pour
ainsi dire transportées dans le sujet qui connaît; elles s'y trouvent
non pas réellement, mais idéalement.

41. Le but de la connaissance est d'abord de faire communiquer
le sujet qui connaît soit avec les objets extérieurs, soit avec lui-
même. Il communique avec les objets extérieurs par la connais-



sance directe, tandis que c'est la réflexion ou la connaissance
réflexe qui le met en communication avec lui-même. Les corps
situés hors de nous, même à une grande distance, sont présents
à notre esprit quand nous les connaissons; et notre âme est
présente à elle-même chaque fois qu'elle se perçoit dans ses
actes. Les êtres spirituels seuls sont capables de se posséder
ainsi eux-mêmes par la conscience de leurs actes et de leur
propre existence.

Un autre but de la connaissance, c'est de diriger l'activité et
la conduite des êtres. Les animaux règlent leurs mouvements
sur les renseignements qui leur sont fournis par les sens, et
l'homme consulte sa raison avant d'agir. La connaissance, du
reste, montre les objets qui peuveut nous être utiles, et elle
indique en même temps les moyens par lesquels nous parviendrons

à nous en emparer. Or, montrer le but et les moyens,
n'est-ce pas diriger l'activité0?

42. Il faut distinguer deux sortes de connaissances : la con-
naisance sensitive, la seule que les animaux possèdent, et la
connaissance intellectuelle qui, dans l'homme, vient s'ajouter à
la connaissance sensitive dont elle diffère essentiellement et à

laquelle elle est supérieure sous tous les rapports. Quelle qu'ait
été sur ce sujet l'opinion d'un certain nombre d'auteurs appartenant

à l'école cartésienne, la distinction des deux sortes de
connaissances est un fait qu'il n'est pas permis de révoquer en doute.
Il ne serait pas moins déraisonnable de refuser, ainsi que certains
auteurs l'ont fait, toute connaissance aux bêtes, que de prétendre
qu'il n'y ait pas dans l'homme une connaissance spéciale, d'un
ordre complètement supérieur. Il s'agit d'un double fait attesté
par des expériences aussi anciennes que le genre humain et qui
peuvent être vérifiées par le premier venu dans des conditions
telles, que l'erreur n'est évidemment pas possible.

Quels sont les faits qui prouvent que la connaissance intellectuelle,

propre à l'homme, diffère essentiellement de la connaissance

sensitive, commune aux animaux? Ces faits sont les suivants :

1° L'homme seul est capable de science, et bien que tous les
individus de l'espèce humaine ne soient pas des savants, tous
cependant, s'ils ont l'usage de leur raison, possèdent des
connaissances raisonnées, lesquelles, précisément parce qu'elles
sont raisonnées, doivent être appelées dans toute la force du
terme scientifiques. Gela est si vrai que, dans un certain nombre
de pays, l'instruction, dont l'idée est inséparable de celle de la
science, est rendue obligatoire pour tout le monde. Existe-t-il
rien de semblable chez les animaux? Et qu'on ne vienne pas
nous dire que la différence résultant de ce fait ne tient qu'à des
caractères secondaires, qu'elle ne prenne qu'un plus ou moins
grand développement des mêmes facultés. Dans notre siècle si
fier de ses conquêtes scientifiques, la science n'est certainement
pas un caractère insignifiant. Les auteurs qui se fondent sur
quelques détails anatomiques et parfois sur des particularités



tout extérieures pour établir la séparation de deux espèces d'animaux

et de plantes, et même pour essayer de prouver, en dépit
de bons sens, que l'homme noir n'est pas de même espèce que
l'homme blanc, ne viendront pas nous dire que la science ne
saurait constituer un caraclêre spécifique de plus. De plus,
l'homme ne se distingue pas des animaux par le fait qu'il aurait,
lui, plus de science, et que ceux-ci en auraient moins ; la distinction

suppose d'un côté l'existence de la science, et l'autre
l'absence complète de toute science: la distance est la même qu'entre
l'être et le néant. Par conséquent la connaissance intellectuelle
scientifique de l'homme diffère essentiellement de la connaissance

sensitive non scientifique des animaux; ce sont là deux
espèces de connaissances.

2° L'homme développe spontanément ses connaissances
intellectuelles et il progresse. Il y a sous ce rapport bien des
différences entre les peuples ainsi qu'entre les individus; toutefois
chez les uns comme chez les autres la faculté de progresser est
attestée par des faits nombreux et variés. Partout l'homme
s'innove, change, entreprend, invente. De temps en temps il se
produit des reculs dus soit aux circonstances extérieures, soit à
la négligence et la dépravation volontaires. Mais ces reculs eux-
mêmes attestent indirectement la faculté de progresser, car les
êlres incapables de progrès ne recnlent pas plus qu'ils n'avancent
ils restent stationnaires. Or, les progrès réalisés par l'homme
dus en grande partie à son intelligence, qui progresse elle-même
dans tous les genres de connaissances et fait progresser également

toutes les autres facultés. Un simple coup d'œil jeté sur le
règne animal tout entier suffit pour nous convaincre qu'il ne s'y
réalise pas l'ombre d'un progrès quelconque, mais que tout s'y
passe maintenant comme il y a deux mille ans. Une étude attentive

des mœurs et des facultés des animaux montre que cette
stabilité est inhérente à leur nature. L'homme, être doué de
raison, parvient à modifier les animaux, à les transformer dans
une certaine mesure; mais ce progrès relatif, l'animal le subit; il
n'en est pas l'auteur. Les causes naturelles, les modifications des
agents extérieurs peuvent aussi réagir sur l'animal. Dans tous
les cas, ce dernier, complètement abandonné à lui-même,
conserve indéfiniment les mêmes mœurs, les mêmes instincts, les
mêmes propriétés. Il y a donc dans la connaissance intellectuelle
de l'homme la faculté de l'initiative et du progrès spontané, tandis
que la connaissance sensitive des bêtes est complètement privée
de cette faculté.

(A suivre.)


	Petit traité de logique : critique [suite]

