Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation
Band: 12 (1883)

Heft: 1

Artikel: Petit traité de logique : critique [suite]
Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1040159

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1040159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

s P

PETIT TRAITE DE LOGIQUE
(Suite.)

CRITIQUE

40. Bien que la connaissance ait avec son objet un rapport de
ressemblance, il ne s'ensuit point qu’elle doive étre, en elle-méme,
de méme nature. Les peintures sont des surfaces sur lesquelles
on a tracé des lignes et appliqué des couleurs; or, ces surfaces
représentent toutes sortes d'objets solides ayant entre eux les
rapports les plus variés de position, de distance, de grandeur
relative, etc. Mais si la représentatlion ne doit pas étre de méme
nature que l'objet représente, il faut cependant qu’elle s’y rap-.
porte par une certaine proportion. C'esl ainsi qu’un tableau qui,
en soi, n'a rien de commun avec les objets qu’ll représente, doit
nécessairement envoyer a notre ceil la méme lumiére que ces
derniers; la lumiére serl donc de terme de comparaison entre le
tableau et les objets. Quelque chose d’analogue existe entre la
connaissance et la chose connue. Sans essayer pour le moment
de délerminer avec précision la nature du rapport de ressem-
blance, il nous suffit de constater que ce rapport existe souvent
entre des choses de ualure toute différente, et qu’il n’y a en cela
rien d’absurde.

Il est évident que la connaissance n’est pas un étre, une subs-
tance; c’est plutol la modification d’un étre. La substance qui
connait ou le sujet préexiste 4 tous les actes particuliers; il reste
toujours le méme, bien que ceux-ci se succédent et changent con-
tinuellement. Chaque fois qu’'une nouvelle connaissance arrive,
le sujet est modifié d’'une nouvelle maniére. Cetle modification
n’est pas moins réelle que la connaissance elle-méme; elle affecte
son sujet, et elle exprime un objet dont elle porte I'empreinte.
On doit y distinguer deux points de vue: 1° la réalité de la modi-
fication, 2° la forme qu’elle contient. Par sa réalité la connaissance
tient & ce sujel; par sa forme, elle se rapporte & son objet.

Par forme nous désignons non pas la figure matérielle, mais
tout ce qui peut déterminer ou définir la nature et les propriétés
d’'une chose. Toute représentalion est une forme.

Outre la forme de I'objet, il y a dans la connaissance un rap-
~port en vertu duquel cette forme est atiribuée a I'objet. C'est ce

rapport que l'on désigne quand on dil que les connaissances
s'objectivent ou sont objectivées.

Par suile de la connaissance les choses connues sonf pour
ainsi dire transportées dans le sujet qui connait ; elles s'y trouvent
non pas réellement, mais ¢déalement.

41. Le but de la connaissance est d’abord de faire communiquer
le sujet qui connait soit avec les objets extérieurs, soit avec lui-
méme. Il communique avec les objets extérieurs par la cennais-



— 4 —

sance direcle, tandis que c'est la rdflexion ou la connaissance
réflexe qui le met en communication avec lui-méme. Les corps
situés hors de nous, méme 4 une grande distance, sont présents
a notre esprit quand nous les connaissons; et notre dme est
présente 4 elleeméme chaque fois qu’elle se pergoit dans ses
acles. Les étres spirituels seuls sont capables de se posséder
ainsi eux-mémes par la conscience de leurs actes et de leur
propre existence.

Un autre but de la connaissance, c'est de diriger 'activité et
la conduite des étres. Les animaux réglent leurs mouvements
sur les renseignements qui leur sont fournis par les sens, et
I’homme consulle sa raison avant d’agir. La connaissance, du
reste, montre les objets qui peuveut nous étre utiles, et elle
icdique en méme temps les moyens par lesquels nous parvien-
drons 4 nous en emparer. Or, montrer le but et les moyens,
n’'est-ce pas diriger I'activité?

42. 1l faut dislinguer deux sortes de connaissances: la con-
naisance sensifive, la seule que les animaux possédent, et la
connaissance ¢nlelleciuelle qui, dans I'homme, vient s’ajouter a
la connaissance sensitive dont elle différe essentiellement et 4
laquelle elle est supérieure sous tous les rapports. Quelle qu’ait
éte sur ce sujet I'opinion d’un certain nombre d’auteurs apparte-
nant a I’école cartésienne, la distinction des deux sortes de con-
naissances est un fait qu’il n’est pas permis de révoquer en doute.
Il ne serait pas moins déraisonnable de refuser, ainsi que certains
auteurs I'ont fail, toute connaissance aux bétes, que de prétendre
qu’il 1’y ait pas dans '’homme une connaissance spéciale, d'un
ordre complétement supérieur. Il s’agit d’'un double fait attesté
par des expériences aussi anciennes que le genre humain et qui
peuvent élre vérifiées par le premier venu dans des conditions
telles, que I'erreur n’est évidemment pas possible.

Quels sont les faits qui prouvent que la connaissance intellec-
tuelle, propre a2 'homme, differe essentiellement de la connais-
sance sensitive,commune aux animaux ? Ces faits sont les suivants :

1° L’'homme seul est capable de scsence, et bien que tous les
individus de l'espéce humaine ne soient pas des savants, tous
cependant, s'ils onl J'usage de leur raison, possédent des con-
naissances raisonnées, lesquelles, précisément parce qu’elles
sont raisonnées, doivent étre appelées dans toute la force du
terme scientifiques. Cela est si vrai que, dans un certain nombre
de pays, linstruction, dont I'idée est inséparable de celle de la
science, est rendue obligatoire pour tout le monde. Existe-t-il
rien de semblable chez les animaux? Et qu’on ne vienne pas
nous dire que la différence résultant de ce fait ne tient qu’a des
caracléres secondaires, qu'elle ne prenne qu’un plus ou moins
grand développement des mémes facultés. Dans notre siécle si
fier de ses conquétes scientifiques, la science n’est certainement
pas un caractére insignifiant. Les auteurs qui se fondent sur
quelques détails anatomiques et parfois sur des particularités



— 5 —

tout extérieures pour établir la séparation de deux espéces d’ani-
maux et de plantes, et méme pour essayer de prouver, en dépit
de bons sens, que 'homme noir n’est pas de méme espéce que
I’'homme blane, ne viendront pas nous dire que la science ne
saurait constituer un caractére spécifique de plus. De plus,
I’'hnomme ne se distingue pas des animaux par le fait qu’il aurait,
lui, plus de science, et que ceux-ci en auralent moins; la distine-
lion suppose d’'un cOté l'existence de la science, et I'autre I'ab-
sence compléte de toute science: la distance est la méme qu’entre
I'étre et le néant. Par conséquent la connaissance intellectuelle
scientifiqgue de I'homme différe essentiellement de la connais-
sance sensilive mon scienlifique des animaux; ce sont li deux
espéces de connaissances.

2° L’homme développe spontanément ses connaissances intel-
lectuelles et il progresse. Il y a sous ce rapport bien des dif-
férences entre les peuples ainsi qu’entre les individus; toutefois
chez les uns comme chez les autres la faculté de progresser est
atteslée par des fails nombreux et variés. Partout 'hnomme
s'innove, change, entreprend, invente. De temps en temps il se
produit des reculs dus soit aux circonstances exlérieures, soil &
la négligence et la dépravation volontaires. Mais ces reculs eux-
mémes attestent indirectement la faculté de progresser, car les
élres incapables de progrés ne recnlent pas plus qu’ils n’avancent
ils restent stationnaires. Or, les progrés réalisés par I’homme
dus en grande partie a son intelligence, qui progresse elle-méme
dans tous les genres de connaissances et fait progresser égale-
ment toutes les autres facultés. Un simple coup d’eeil jeté sur le
régne animal tout entier suffit pour nous convaincre qu'il ne s’y
réalise pas l'ombre d’'un progrés quelconque, mais que tout s’y
passe maintenant comme 1l y a deux mille ans. Une étude atten-
tive des moeurs et des facullés des animaux montre que cette
stabilité est inhérente a leur nature. L’homme, étre doué de
raison, parvient & modifier les animaux, 4 les transformer dans
une certaine mesure; mais ce progres relatif, I'animal le subit; il
n’en est pas l'auteur. Les causes naturelles, les modifications des
agenis exlérieurs peuvent aussi réagir sur I'animal. Dans tous
les cas, ce dernier, complétement abandonné a lui-méme, con-
serve indéfiniment les mémes mosurs, les mémes instincts, les
mémes propriétés. Il y a donc dans la connaissance intellectuelle
de 'homme la faculté de l'initiative et du progrés spontané, tandis.
que la connaissance sensitive des béles est complétement privée

de cette faculté.
(A suivre.)



	Petit traité de logique : critique [suite]

