
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 11 (1882)

Heft: 5

Artikel: Petit traité de logique : dialectique [suite]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1039890

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1039890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 87 —

44. Si l'Etat ne peut pas rendre obligatoire l'établissement de
jardins d'enfants, il devra au moins contribuer à leur fondation
dans les communes où la majorité des habitants la désire.

45. L'Etat, en révisant les lois scolaires, traitera le jardin
d'enfants comme partie organique de l'école publique.

X. Devoirs d'une société suisse pour la propagation
des jardins d'enfants.

46. En Suisse, les amis d'une éducation rationnelle des jeunes
enfants n'ayant pas encore l'âge de fréquenter l'école primaire,
forment une société.

47. Le but de cette société est de répandre les principes d'une
bonne éducation des enfants en général, et d'éveiller, en
particulier, l'intérêt de l'Etat, des communes et des parents pour la
cause des jardins d'enfants.

48. Aussi longtemps que l'Etat ne fera pas le nécessaire, cette
société travaillera à fonder des jardins d'enfants (à l'aide des
sociétés locales), à faire éviter des fautes aux comités locaux;
à former des maîtresses pour ces établissements ; à organiser
des cours de répétition pour les maîtresses.

49. Cette société aura un organe qui communiquera les
expériences faites, les progrès accomplis, etc.

50. Les sociétés feront rapport au Comité central sur leur
activité, etc.

51. La société se réunit tous les deux ans. R. H.

PETIT TRAITÉ DE LOGIQUE

Dialectique (Suite.)

CHAPITRE QUATRIÈME
DE LA DÉMONSTRATION

24. Le rapport existant entre le sujet et l'attribut d'un jugement

ne peut pas toujours être mis en évidence par un seul
moyen terme ; souvent l'on est obligé d'en prendre plusieurs et
de faire un nombre plus au moins considérable de syllogismes.
L'art de grouper ces syllogismes de telle sorte, qu'à partir de
quelques données certaines on parvienne, par une suite non
interrompue de raisonnements légitimes, à une conclusion
nécessairement vraie, constitue ce qu'on appelle la démonstration.

La conclusion à laquelle on doit aboutir n'est pas toujours
connue d'avance ; quelquefois il s'agit précisément de la découvrir

en se fondant sur des données qui peuvent y conduire :

on a alors un problème. Quand la conclusion est déjà connue, et
qu'il ne s'agit que de la rendre certaine, l'objet de la démonstration

s'appelle une thèse.



— 88 —

Dans son acception la plus étendue, la démonstration consiste
à faire voir qu'une proposition appelée conclusion, est nécessairement

liée à d'autres propositions nommées communément
principes.

25. La première chose dont on doit s'occuper avant d'entreprendre

une démonstration, c'est de bien déterminer l'état de la
question. Si l'on a un problème à résoudre, inutile de penser à
la conclusion, puisqu'on l'ignore encore ; mais il est indispensable
de connaître avec exactitude les principes qui doivent y conduire.
Les thèses, qui ne sont autre chose que des conclusions, doivent
être précisées et formulées nettement ; puis on passe à la
recherche des principes, encore inconnus, qui serviront de base
à l'argumentation.

Par principe on entend toute proposition indubitable par le
moyen de laquelle une conclusion peut être rendue certaine.
Ce qui distingue les principes des vérités ordinaires, c'est que
seuls ils communiquent leur certitude à d'autres connaissances,
et qu'ainsi ils jouent le rôle de causes dans l'ordre logique.

Certains principes sont immédiatement évidents; ils n'ont donc
pas besoin d'être démontrés, mais leur vérité s'impose à l'esprit
dès que l'on a saisi le sens des termes par lesquels ils s'énoncent.

Tels sont nécessairement les premiers principes, ou axiomes,

dont voici quelques exemples:
Il est impossible qu'une chose soit et ne soit pas en même temps

(principe de contradiction) ;

Deux choses identiques à une troisième, sont identiques entre
elles (principe d'identité) ;

Tout ce qui commence exige une cause (principe de causalité);
Le tout est plus grand que la partie ;
Rien ne se fait sans une raison suffisante.
26. Quelquefois les principes dont on se sert dans une démonstration

ont dû préalablement être démontrés ; leur évidence n'est
que médiate, et, par opposition aux axiomes, on les appelle
théorèmes. Ils portent le nom de lemmes lorsqu'on ne les suppose
pas déjà démontrés, mais qu'on les démontre immédiatement
avant de s'en servir.

L'hypothèse est une proposition non démontrée, et quelquefois
fausse, à laquelle on fait jouer, par une fiction logique, le rôle de
principe en en tirant des conséquences d'après les lois du
raisonnement. Si l'hypothèse se trouve être vraie et que l'on
parvienne à la démontrer, elle passe à l'état de thèse ou de théorème.
Le raisonnement basé sur upe hypothèse n'est pas une véritable
démonstration, parce que le point de départ et la conclusion
manquent de certitude. Les hypothèses ne sont cependant pas
inutiles ; souvent elles contribuent à faire découvrir la vérité, et,
dans certaines questions, c'est l'unique voie qui s'offre à l'esprit
pour tenter de résoudre les difficultés.

27. Au point de vue de leur nature les principes sont les uns



— 89 —

abstraits, résultant de la comparaison des idées et fondés
uniquement sur la raison ; les autres concrets, obtenus par l'expérience

et constatés soit par les sens, soit par la conscience ou la
réflexion. Ordinairement les principes abstraits portent seuls le
nom de principes. Les vérités expérimentales sur lesquels la
démonstration peut se baser, s'appellent plutôt des faits, des
données positives.

Quand les principes sont concrets ou des faits, la démonstration
prend souvent la forme de l'induction ; elle s'élève, du moins en
apparence, du particulier au général, et elle est analytique parce
que, au point de vue de la compréhension, le point de départ
concret est, par rapport à la conclusion abstraite, comme le tout
par rapport aux parties. Il faut autant que possible que l'induction

soit complète, et l'on doit se garder de prendre pour des
faits attestés par l'expérience, ce qui n'est souvent que le résultat
d'une appréciation inexacte ou d'un raisonnement défectueux.
C'est ainsi que, d'après certains auteurs, nous percevrions par le
sens de la vue, non pas les objets extérieurs, mais l'image des
objets qui est dans l'œil ; le fait est que nous ne percevons pas
cette image : ce que nous voyons, ce sont les objets eux-mêmes.
Quelles que soient les difficultés d'expliquer les faits, l'on ne
doit pas les modifier pour les adapter aux théories ; mais il faut
les prendre tels qu'ils sont, et changer au besoin les théories.

La démonstration qui s'appuie sur des principes abstraits se
fait par le syllogisme. La conclusion a toujours plus de compréhension

que les principes; par conséquent le procédé suivi est
synthétique. La recherche des principes se fait comme cefie du
moyen terme (23), par l'analyse et la comparaison du sujet et de
l'attribut de la conclusion. Quelquefois la démonstration remonte
jusqu'aux axiomes ; souvent elle prend pour point de départ
des vérités déjà démontrées.

Quoique la démonstration commence par des principes
abstraits soit synthétiques, on peut lui donner l'apparence de la
méthode analytique en énonçant la mineure avant la majeure,
et la partie la moins abstraite avant celle qui esL la plus générale.

On fait alors une simple inversion.
28. On dislingue plusieurs espèces de démonstrations. D'après

ce que nous venons de dire, l'on doit mettre d'un côté la démonstration

analytique, expérimen'ale, inductive; de l'autre, la
démonstration synthétique, abstraite, scientifique, deductive et
syllogistique. Le premier genre de démonstrations s'emploie
surtout dans les sciences positives, telles que la physique, la
chimie, l'histoire naturelle, etc. ; l'autre est presque le seul dont
on puisse se servir dans les mathématiques, et il est indispensable

aux sciences abstraites.
On dislingue encore la démonstration a priori, qui part de la

cause pour aboutir à l'effet, et la démonstration a posteriori, qui
remontwde l'effet à la cause. La démonstration analytique et
expérimentale est à posteriori, parce que les faits ou phénomènes



— 90 —

sur lesquels elle s'appuie sont des effets. Quant à la démonstration

synthétique et syllogistique, elle n'est a priori que si les
principes dont elle se sert expriment quelque chose d'antérieur
à ce qui est dit dans la conclusion. Il faut observer, du reste,
que la nature ou essence d'un être est toujours antérieure à ses
propriétés.

La démonstration est directe quand la conclusion obtenue
implique la vérité de la proposition que l'on veut démontrer ;

elle est indirecte lorsqu'elle aboutit à la fausseté de la proposition
contradictoire. Si je démontre la liberté de la volonté humaine
en disant : « Ce qui est attesté par le sens intime est vrai ; or la
liberté de la volonté humaine est attestée par le sens intime,
donc elle est vraie » ; je fais une démonstration directe. Si par
contre, je dis : « Une volonté qui n'est pas libre, n'est pas responsable

de ses actes ; or il est faux que la volonté humaine ne soit
pas responsable de ses actes, donc il est faux que la volonté
humaine ne soit pas libre » ; la démonstration est indirecte.

Cette dernière démonstration s'appelle réduire à l'absurde
quand, pour prouver qu'une proposition est vraie, on part de
l'hypothèse contradictoire, d'où l'on tire des conséquences
absurdes. Pour qu'une proposition soit absurde il faut ou bien
qu'elle renferme quelque contradiction, ou qu'elle soit en opposition

avec des faits d'une évidence incontestable.
On argumente ad hominem quand, pour réfuter un adversaire,

on prend pour principe ce qu'il a lui-même accordé. L'argumentation
ad hominem n'a qu'une valeur relative.

29. Les syllogismes, si la démonstration en renferme plusieurs,
peuvent être combinés de diverses manières. Tantôt la démonstration

tout entière se résume en un seul syllogisme principal,
dont la majeure et la mineure doivent ensuite se prouver séparément

par d'autres syllogismes ; l'on a ainsi une sorte d'épiché-
rême; tantôt deux ou plusieurs syllogismes doivent se suivre et
se continuer, soit comme dans le prosyllogisme, soit comme
dans le sorite.

D'après la méthode synthétique, l'on commence par le principe
le plus général et l'argumentation descend toujours, diminuant
constamment d'extension, jusqu'à la conclusion. Rien n'empêche
de suivre l'ordre inverse, en commençant par le dernier
syllogisme pour remonter jusqu'au premier principe; mais la démonstration

n'en est pas moins synthétique, bien que la disposition
des parties qu'elle renferme semble analytique : dans le fond,
c'est une simple inversion.

On a une véritable démonstration analytique quand on s'appuie

sur l'observation et les faits. Chaque donnée expérimentale
doit être vérifiée et définie avec exactitude; puis on la soumet à

l'analyse, afin d'en lirer les propriétés générales qu'elle contient
simplicitemeut. On compare ensuite entre eux les divers faits
observés, et quand il ai été constaté que la même idée s» trouve
dans chacun d'eux on généralise par ie moyen de l'induction.



— 91 —

Certaines vérités ne peuvent se démontrer que par la méthode
synthétique ; d'autres exigent l'emploi de la méthode analytique.
Il y en a aussi qui peuvent être établies à la fois par les deux
méthodes. C'est ainsi que l'on démontre la liberté de la volonté
humaine aussi bien par l'analyse des faits de conscience, que
par déduction en partant de la nature de la volonté et de ses
rapports avec les objets.

CHAPITRE CINQUIÈME
DE LA. MÉTHODE

30. Comme il nous est souvent arrivé de parler de méthode'
nous ne saurions nous dispenser de traiter ce sujet. La méthode,
dans le sens qu'on lui donne en logique, est la marche que l'on
doit suivre pour arriver à la science, c'est-à-dire à la connaissance

raisonne'e et certaine des choses. Elle s'identique avec la
logique considérée comme art ; elle apprend à bien se servir de
la dialectique, et à ne raisonner que sur des données expérimentales

incontestables ou sur des principes abstraits évidents. Par
conséquent elle embrasse ce que nous avons dit dans la dialectique,

de la définition, de la division, du jugement et du
raisonnement; de même les règles que nous donnerons dans la critique
pour vérifier l'usage des facultés par lesquelles nous saisissons
les faits ou nous percevons l'évidence des notions abstraites.

On a l'habitude de distinguer deux méthodes, l'analyse et la
synthèse. Cette division, selon nous, ne peut être admise que
dans le sens de deux procédés distincts mis au service d'une
seule même méthode complète. Car il n'y a pas de science qui
puisse se servir exclusivement de l'analyse ou de la synthèse;
ces deux ordres d'opération sont jusqu'à un certain point inséparables.

Ainsi le jugement affirmatif appartient à la synthèse, et
le jugement négatif à l'analyse; or, il est impossible de ne pas
employer à la fois l'un est'l'autre de ces jugements dans
n'importe quel travail intellectuel. Quand on veut procéder synthé-
tiquement, on doit commencer, comme le font les mathématiciens,
par des définitions qui, en tant qu'elle distinguent, dans la chose
à définir, le genre et la différence, sont de véritables analyses.
Dans les sciences expérimentales, dès que, par l'analyse des
faits, on a acquis des notions abstraites, c'est par une véritable
synthèse qu'on généralise ces notions en les rapportant aux
autres faits de la même espèce ou du même genre. Eu outre,
les lois que l'on établit dans ces sciences seraient inutiles s'il
n'était pas permis d'en tirer des conséquences par le moyen du
syllogisme. La vraie méthode consiste donc à se servir à propos,
selon la nature des sujets que l'on traite, des procédés analytiques

et synthétiques. Il est vrai, toutefois, que dans certaines
sciences l'analyse doit dominer, tandis que dans d'autres c'est à
la synthèse qu'il faut accorder la prépondérance. Les sciences
expérimentales se trouvent dans le premier cas ; comme elles



— 92 —

partent des faits, qui sont des notions concrètes ayant beaucoup
de compréhension, il s'agit tout d'abord de les analyser, et les
procédés synthétiques ne peuvent venir qu'en second rang.
Dans les sciences abstraites, c'est le second cas qui a lieu, parce
qu'on est obligé de s'appuyer surtout sur des axiomes ou sur
des vérités générales.

Il y a abus quand l'analyse et la synthèse ne sont pas
employés à propos.

31. La méthode analytique qui, ainsi que nous venons de le
voir, n'est qu'une partie de la méthode complète ; consiste à

séparer, à diviser; elle prend le nom de méthode intuitive quand
elle part de faits observés et perçus par les sens ; on l'appelle
aussi dans ce cas, méthode expérimentale ou d'observation, de
même, méthode inductive. Gomme elle fait surtout découvrir des
vérités nouvelles, elle est dite quelquefois méthode d"invention.

Si l'analyse sépare, la synthèse, comme le mot l'indique, réunit
et compose. On donne à la méthode synthétique les noms de
méthode syllogislique, parce qu'elle emploie le syllogisme;
de méthode deductive, parce qu'elle déduit des conclusions
particulières de principes généraux ; de méthode démonstrative,
parce qu'elle est propre à démontrer des vérités déjà connues ;

de méthode d'enseignementparce que, vu sa simplicité et sa
clarté, elle facilite l'enseignement.

(A suivre.)

L'A 15 D de l'accompagneiucut «5si plain-clin-nt
(Suite.)

Parmi nos lecteurs, nous supposons un élève qui n'a jamais
touché un harmonium, et c'est à lui que nous nous adressons
pour lui donner les premiers éléments de l'accompagnement du
chant sacré. Nous aimons à croire qu'il a bien mis en pratique
nos premières directions données dans l'article précédent (voir
le N° de mars), et qu'il a maintenant fait connaissance avec le
clavier de son instrument. Aujourd'hui nous ferons un grand
pas en avant et nous accompagnerons déjà quelques morceaux
faciles en nous servant de la gamme de do.

L'accompagnement de plain-chant, n'est pas autre chose que
ce que l'on a appelé faux-bourdon exécuté par l'orgue ou l'harmonium.

Il faut donc que l'élève connaisse bien les accords. Etant
donné une mélodie, il doit là rendre harmonie en lui conservant
son cachet, son caractère propre. Un accord quelconque ne rendra
pas le caractère juste du plain-chant, souvent même il le
défigurera complètement et lui enlèvera sa beauté. Telle phrase
du plain-chant exige tels accords et si on lui en donne d'autres
son caractère disparaîtra totalement. Nous pourrons revenir
plus tard sur ce sujet si c'est nécessaire. Nous nous contentons
d'en dire cela pour que nos jeunes accompagneurs ne s'effraient pas


	Petit traité de logique : dialectique [suite]

