Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation
Band: 11 (1882)

Heft: 4

Artikel: Histoire de la pédagogie [suite]
Autor: [suite]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1039888

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1039888
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

XI* ANNEE. N° 4. AVRIL 1882,

e e )
4

BULLETIN PEDAGOGIQUE

publié sous les auspices

0B LA SOCIETE FRIBOURGROISE D'EDUCATION

Le BULLETIN paraftancommencement de chague mois. — L'abonnement pour 1a Suisse
est de 2 fr. 50 cent. Pour l'étranger, le port en sus. Prix des annonces, 20 cent.laligne.
Prix du numéro 20 cent. Tout ce qui concerne la Rédaction doit &tre adressé 4 M. Horner,
4 Hauterive, prés Fribourg; ce gqui concerne les abonnements & M. Torche, instituteur,
4 Fribourg.

SOMMAIRE. — IHistoire de la pédagogie. — L’instituteur et ses moyens de per-
Sfectionnement. — Bibliographie. — Correspondance. — Chronique.

Histoire de 1a Pédagogie.
(Suite.)

DES THEORICIENS GRECS. PYTHAGORE

Aprés avoir fait connaitre, dans les paragraphes précédents,
les hommes qui exercerent, par leur législation, une influence
profonde sur des Etats entiers, nous accorderons quelque atten-
tion 4 certains personnages qui ont envisagé l'éducation et la
vie de I'homme théoriquement dans son but et son essence. ,

Bien que ces penseurs profonds n'eussent pas été en opposition
formelle avec les usages et les lois des KEtals, ils se montrérent
néanmoins indépendants, émetlant des idées propres, et agissant
dans un cercle plus ou moins restreint. Voild pourquoi nous les
appelons justement les théoriciens de 1'’éducation.

Le premier personnage que nous rencontrons est Pythagore,
qui naquit 'an 580 avant Jésus-Christ, & Samos, ile ionienne.
Aprés bien des voyages, il visita Cortone, dans la basse Italie,
atliré par le climat sain et le bon caractére des habitants.
Aprés y avoir séjourné et travaillé avec activilé pendant une
vingtaine d’années, Pythagore fut banni par les démocrates
révoltés ; il s’enfuit & Métaponte, ou il mourut & I'Age de 99 ans,

Favorisé d’'une taille haute et majestueuse, d'une éloquence
remarquable, Pythagore se fit bientot un grand cercle d’admi-
rateurs et de disciples auxquels il communiqua ses principes sur
la vie et le monde, et dont il forma bientot une école qui prit
toutes les années de nouveaux développements par le nombre
et I'importance des auditeurs, Il s’attacha de préférence le jeune



— 66 —

age, comme etant I’héritier de I'avenir, et cherchait & lui persua-
der que la force, la dextérité et Ja beauté du corps sont
bonnes en elles-mémes, mais qu’elles ressemblent & des amis
qui devront bientdot nous quitter, tandis qu’une intelligence
cultivée nous est fidéle jusqu’a la mort et souvent nous procure
une gloire immortelle. Il recommandait aux hommes la chasteté
et la fidélité conjugale ainsi que I'esprit de famille, et répétait
souvent que la femme avait une sorte de sacerdoce i remplir
dans le sanctuaire de la famille et qu'elle devait se distinguer
par sa piété et sa simplicité.

Pythagore donnait son enseignement 4 sa maison de campagne
dont la partie centrale avait é1é converlie en salle d’audience;
le reste du bAtiment était occupé par ses éléves qui pourvoyaient
aux deépenses de la vie commune par des dons volontaires, Il
était loin de recevoir le premier venu, mais il éprouvail le novice
longlemps ot avec grand soin, examinant s’il était ambitieux,
intempérant ou vaniteux. Le premier devoir de ses disciples
était d’observer un grand silence pendant toutes les lecons du
maitre. L'autorité de Pythagore, 'emportait sur tout ; toute réfle-
xion tout doute méme s’évanouissait a ces seules paroles: « G'est
lui-méme qui I'a dit! »

Le temps des épreuves écoulé, I'éléve, parvenu a un degré
plus élevé, approchait son maitre de plus prés et était initié a
des enseignements plus intimes. D’aprés ces legons, un Dieu
était le principe de tout ce qui existe, I'univers est son corps, et
le feu sa premiére création. Les créatures animées, d’aprés lui,
sont en mouvement continuel, d’oll ressort I’harmonie des sphé-
res, mais cela nous échappe parce que nous y sommes accou-
tumés dés notre naissance. Selon Pythagore, I'dame humaine est
de nature divine, de sorte qu’elle seule a de la valeur en elle-
meéme et elle survit & la mort. Il s’ensuit donc que I’'homme est
d'origine divine, qu'il appartient & la catégorie des esprits qui
au commencement auraient habité le paradis et ne seraient sur
la terre que pour faire pénitence, aprés quoi ils retourneraient
dans leur patrie. Par sa nature et par sa naissance, I'homme est
imparfait, et méme enclin au mal: I'éducation religieuse seule
peut le purifier et le ramener & sa premiére origine. L’habitude,
’amitié et une société bien élevée ainsi que la connaissance des
sciences, tels seraient les grands facteurs de 'éducation humaine,
les seuls qui puissent conduire '’homme & sa fin. Aussi la
sagesse ne doit avoir d’autre but que de délivrer I'esprit humain
du joug de la convoitise et de la sensualité, qu'a le ramener a
son origine céleste et 4 le rendre digne d’étre uni un jour a la
divinité.

Quant 2 ses jeunes éléves, Pythagore les instruisait par des
phrases et des questions courtes, qu’'ils devaient méditer et sur
lesquelles ils devaient se prononcer plus tard. Qu’est-ce qui
existe de plus beau? (L’harmonie.) Qu’y a-t-il de plus puissant?
(L'intelligence.) Quelles sont les iles des bienheureux ? (Le soleil



— BY —

et la lune.) Qu'y a-t-il de meilleur? (Le bonheur.) Des régles
trés sages s’y rattachaient, comme par exemple : La lacheté seule
abandonne son poste avant que la divinité le permette. La
sobriété soutient et conserve la force de I'esprit. Celui-1a seul est
libre qui sail se vaincre.

Pythagore préférait I'’éducation morale 4 la culture scientifique
et la pratique de la vertu 4 des déclamations théoriques. L’édu-
cation morale et la pratique de la vertu étaient fondées sur la
religion qui lui apparaissait comme la plus excellente organi-
sation de la vraie liberté, et devait régler toute la vie depuis le
berceau jusqu'a la tombe. Pythagore classait la musique dans le
domaine de la religion. Elle devait aider 4 maitriser les passions,
a ennoblir les sentiments, 4 vaincre la pusillanimité et I’abatte-
ment de I'esprit, et & seconder '’harmonie entre le cceur et la raison,
entre le corps et I'ame. En conséquence, toutes les mélodies
quil faisait exéculer avaient un caraclére doux et tranquille, et
les chanis étaient accompagnés de la lyre el d'un instrument
a cordes; mais l'emploi d'instruments & vent était interdit a
cause de leur carac!ére plus excitant.

Pythagore tenait les mathématiques en grande estime, il y
voyait un remede contre les écarts de l'imagination et contre la
prépondérance de la sensibilité. Il les eslimait la plus noble des
sciences, le moyen le plus fructueux pour exercer les sens et
la réflexion. Plusieurs de ses découvertes prouvent combien il
était supérieur dans celte science, par exemple: le monochorde,
instrument d'une seule corde pour mesurer les intervalles, et la
lyre a4 huit cordes. Au monochorde se ratlache le triton, que
Pythagore doit avoir remarqué le premier quand passant devant
une forge, il percut le son de irois marteaux qui, par hasard,
s'accordaient si bien, que deux faisaient entendre la tierce et la
quinte du ton fondamental.

La vie commune des Pythagoriciens était édifiante. Au point
du jour, ils déterminaient la besogne de la journée et le soir on
faisait un examen retrospectif. Le matin, on lisail des passages
d’Homeére ou d’autres poetes, puis venait un chant ou un morceau
de lyre pour élever les sentiments, et encourager l'esprit aux
études plus profondes qui devaient suivre. Aprés un court
délassement avaient lieu des promenades en commun, qui étaiert
consacrées 4 de sérieuses réflexions ou a des dialogues instructifs,
auxquels se joignaient des exercices de gymnastique. Le repas
en commun qui suivait était trés simple et consistait le plus
souvent en du miel, de I'eau et du pain; les mets indigestes, la
viande et le vin en étaient exclus. Les heures de I'aprés-midi
étaient consacrées aux affaires domesliques, aux relations ami-
cales, 4 un sérieux examen de soi-méme et aux bains. On cher-
chait & réaliser dans toute cette vie commune cette harmonie qui
reluit dans tout 'univers.

Pythagore voulait que les parents fussent les propres institu-
teurs des enfants et il ajoutait que la séparation des uns d’avec



— 68 —

les autres élait trés préjudiciable. Il inspirait aux enfants un grand
respect envers leurs parents et la vieillesse faisant remarquer
qu'un enfant est d’autant plus agréable 4 la Divinité qu'il aimait
et respectait plus son pére et sa mére.

Le respect pour la femme était aussi un principe de Pythagore,
non seulement en raison de sa grande influence dans I'éducation,
mais encore parce que la femme est appelée 4 ennoblir toute la vie
domestique et publique. A la demande des habitants de Corlone,
il faisait pour les femmes des cours particuliers, qui eurent un si
bon résultat que les femmes crotoniennes se distinguaient géné-
ralement par leur fidélilé, leur esprit d’économie et leur modestie.
L’épouse de Pythagore, nommée Théano, écrivit & une amie des
letires dans lesquelles elle lui donnait des conseils sur la jalou-
sie, le traitement des serviteurs et I'éducalion ; elle composa éga-
lement un pelil livre sur la piété. D’'autres femmes de la société
pythagoricienne, Phialys, écrivit sur I'empire sur soi-méme et
Perilione sur la sagesse et I'narmonie de la femme, qu'elle
résume sous les noms de réflexion et de bon sens.

SOCRATE

Aprés Pythagore, c'est le célébre Athénien, Socrate, qui va
attirer toute notre attention. Il naquit en 'an 469 avant Jésus-
Chrit ; son pére Sophronisque était sculpteur et sa mére Phénaréte,
sage-femme. Lui-méme se voua au commencement avec succés, au
meétier de son pere, el mit & profit toutes les occasions d’acquérir
une instruction plus avancée. Pauvre, mais ne manquant de rien,
ne possédant pas cette beauté physique que les Grecs estimaient
tant, il comprit qu’il n’avait rien 4 attendre que de lui-méme,
aussi il chercha 4 s’instruire, par des rapports directs avec les
hommes les plus distingués de son temps, et a se perfectionne-
dans la vertu. Il s’attacha la jeunesse, lui faisait part des résulr
tals de ses réflexions et de ses recherches, en promenade, au
marché, dans des heures silencieuses du jour; il faisait cela
d’'une maniére si originale qu'avec lui un nouveau mode
d’instruction commenca. Il n’a laissé aucun écrit sur sa maniére
d’enseigner, et nous en devons, en grande partie, 1a connaissance
4 ses disciples Platon et Xénophon. Le fonds de ses legons, sa
vie sans reproche et ses efforts désintéressés lui attirérent la
haine des démocrates et d'une secte philosophique, les sophistes.
Accusé de séduire la jeunesse et de rejeter les dieux, il fut
condamné (en 399 avant Jésus-Christ) & mourir par le poison.
Il dédaigna 1'occasion de fuir, que lui offraient ses disciples et
mourut avec ce calme et cette fermelé, que peut donner seule
une foi vive en une vie meilleure. Les sophistes que nous avons
menlionnés, étaient une école de philosophes, qui admettaient ce
principe, que dans les opinions et les pensées de I'’homme se
trouvait ]a mesure de toutes choses, de sorte que la direction de



— 69 —

la vie dépendait de son bon plaisir, de ses impressions et de ses
désirs sensuels.

Mais comme les impressions et les désirs changent, suivant
la différence des natures, il en résulte que ce principe ne repose
point sur une vérité objective générale et que les appréciations
contradictoires d’'un homme sur un objet ou sur un autre ont un
méme poids. Il suit de cette maniére de voir que la différence
entre le bien et le mal pouvait étre révoquée en doute ainsi
que la vérité et la vertu. Le droit du plus fort et la satisfaction
des plaisirs sensuels trouvaient dans les lecons des sophistes
une excuse d'autant plus facile, que ceux-ci déclaraient que la foi
aux dieux et I'observation des lois génantes n'étaient autre chose
que des inventions de rusés politiques. Dans [linstruction, ils
cherchaient principalement a faire de leurs disciples des hommes
habiles en affaires et des orat: urs subtils, et comme ce but était
trés pratique, ils ne dédaignaient pas d'accepter de riches
rét ributions pour leur peine. Protagore, un des plus célébres
sophistes (440 avant Jésus-Christ) exigea par exemple, pour
I’éducation complete d’'un éléve, 100 mines, soit 8594 fr. qui
durent sans doute élre payés a l'avance. Toute la direction de
cette école élait absolument opposée aux efforts et aux vues
désintléressés du vertueux et sobre Socrate, c’est ce qui explique
la haine et la persécution dont il fut finalement la victime, aprés
avoir combattu depuis sa trentiéme année contre ces ennemis
de la vraie science et de la moralité. Pendant que les sophistes
se faisaient valoir par leur faste extérieur, Socrate apparaissait
dans la plus grande simplicité. L'hiver méme, il ne portait point
de souliers, un modeste manteau était son vétement de toute
I'année ; il n'en meltait un plus convenable que pour les fétes
publiques. Le corps était pour lui le serviteur de esprit; il
savait le tenir dans cette condition et I'entretenir en bonne santé
par la gymnpastique et la tempérance. Il était fidéle & ses amis
et ne craignait aucun sacrifice en leur faveur; il exercait la
justice envers ses concitoyens et respectait la liberté de chacun
dans le domaine des opinions et des actes; il supporta méme
avec palience les tracasseries et I'hnumeur ficheuse de sa femme
Xanlippe, en vue de ses bonnes qualités comme mére de famille
el maitresse de maison.

Les enseignements de Socrate sur le monde peuvent étre
résumés d’apres Platon et Xénophon comme il suit: 1° Le monde
a été créé par une divinité toute puissante qui le soutient et le
conserve. 2° Nous devons témoigner notre vénération a cet Etre
puissant bien plus par la vertu et les bonnes mceurs que par
des sacrifices. 8° La meilleure partie de I'homme est I'dme
immorlelle, douée des facultés merveilleuses. 4° Les biens de ce
monde ne peuvent point rendre ’'homme vraiment heureux; la
vertu seule nous apporte le vrai bonheur, parce qu’elle est le
bien par excellence. 5° Mais nous ne pouvons acquérir ce bien
que par la connaissance de nous-meémes el la formation de notre



— 0 —

esprit, par la victoire sur la concupiscence et par une activité
constante. Xénophon parle encore d'une autre maxime de
Socrate : Lorque délivrés des liens de notre enveloppe terrestre
nous nous éléverons en haut, nous verrons la lumiére et la vérité,
et la vie présente ne nous apparaitra que comme une existence
obscure 4 laquelle nous ne voudrions plus retourner, selon ce
que dit le poéte Euripide, « qui sait si notre vie n’est pas une
mort, et la mort un principe de vie. Selon Socrate celui-la seul
est libre qui posséde la sagesse, l'insensé au coniraire est
I’esclave de sa passion.

Le bonheur consiste dans I'accomplissement de ses devoirs,
et la véritable liberté dans l'indépendance de toute convoitise.
Sa loi principale était: « Que ftes moeurs soient bonnes et ta
seras véritablement heureux. » Dans toutes ces choses, Socrate
obéissait & une voix intérieure appelée son génie. Lui-méme
nous l'enseigne dans Platon lorsqu’il dit: « Dés ma jeunesse
il m’est arrivé (et je ne sais s'il en est de méme des autres)
d’entendre une voix qui me retient et m’empéche de faire ce que
je voulais, sans toutefois me forcer jamais. »

Bien que cette voix qu'on peuf appeler, dans notre langage, la
conscience, se soit contentée d’avertir seulement, elle peut élre
considérée dans certains cas commme la cause de bien des actes :
aussi Xénophon remarque que ce génie montrait a Socrate ce
qu’il fallait faire et ce qu'il fallait éviter.

Pour ce qui regarde le mode d’enseignement de cet homme
extraordinaire, il est 4 remarquer qu’il se choisissait Jui-méme
ses auditeurs et ses éléves. Tous les matins il visitait les prome-
nades publiques et les palestres aux heures ol le marché était
le plus fréquenté, quant au reste du jour on etait sur de le
trouver 1 ol se remarquait la plus nombreuse assemblée, car
disait-il en riant: « Je suis curieux et habitué a parler, et je
m’entretiens volontiers avec le premier venu ; les champs et les
arbres ne m’apprennent rien, mais il n’en est pas de méme des
habitants des villes. »

Dans ces assemblées il parlait 4 tout le monde sans distinction
de condition ou d’'adge et tout le monde pouvait I'entendre. Il
assurait avoir été destiné par Dieu lui-méme a prodiguer aux
jeunes gens nobles les soins qui devaient cultiver leur intelli-
gence. Le secret de son art consistait, selon lui, 4 deviner si
I'Ame du jeune homme était sur le point de concevoir quelque
chose de faux et de mauvais ou si elle nourrissait des idées vraies
et nobles. Il disait encore: Je ne fais pas preuve de grande
sagesse et ce n'est pas sans raison que l'on me reproche d’inter-
roger tout le monde, sans vouloir jamais répondre, comme si
j'élais incapable de donner une sage réplique. La cause en est
gqu’un dieu m’a obligé a4 venir en aide a4 ceux qui donnent la vie
tout en me défendant de la donner moi-méme. Aussi ne peut-on
m’appeler sage parce que mon esprit ne produit rien, mais tous
ceux 4 qui la divinité permet de me fréquenter, se montrent



.

d’abord trés ignorants, mais avec le temps ils font d'incroyables
progrés, Ce qui est siir toutefois, c’est que je ne leur apprends
rien, mass tout ce qu'ils savent, ils le découvrent por euz-mémes,
ausst le possédent-ils & fond. La divinité et moi en aidons et
facilitons la conception. Aristote dit que I'on est forcé d’accorder
a Socrate deux choses, savoir, son induction ou le raisonnement
qui passe du particulier au général, et la définition qu’il regar-
dait comme les fondements de la science. Dans toules ses recher-
ches philosophiques, il partait d'une chose ou d’'une vériié géné-
ralement connue. Il cherchait a faciliter le travail de I'intelligence
par des exemples multipliés, dés lors la vérité s’offrait d’elle-
méme et clairement a l'inlelligence ; puis en alternant les procédés,
c'est-d-dire en allant du général au particulier, et du particulier
au général, Socrate parvenait facilement 4 donner une définition
claire et solide d'une chose quelconque. D’aprés ce sage, celui-la
seul est capable de donner des explications claires et nettes, qui
posséde lui-méme 4 fond sa matiére; pourquoi s’étonner alors
que celui qui ne voit pas clair, se trompe et induise les autres
en erreur? Voila pourquoi Socrate était infaligable 4 rechercher
avec ses amis les idées justes en toutes choses. A ce but, dont
I'interrogation et la conversation ét{aient les moyens principaux,
se joignaient des passages poétiques, des paraboles et des
senten ces tirées le plus souvent de la vie ordinaire et qui prétaient
4 ses enseignements une fraicheur et une clarté remarquables.
Cetle maniére d’allier le sublime avec une apparenie bassesse,
a donné 4 ses ennemis irrités plus d'une occasion de traiter
la conduite de Socrate de triviale et de grossiére. Nous devons
re marquer ici, que la méthode de Socrate, a son c6té négatif et
son coté positif. Le coté négatif consistait en ce que notre philo-
sophe se faisait passer le plus souvent comme ignorant. Il
fo rcait ses propres éléves i lui faire la lecon, mais ils étaient
b Tentbt obligés de reconnaitre leur peu de savoir ou la fausseté
d® leurs idées par les questions habiles, les réflexions et les
objections qu’il leur opposait. Il finissait rarement ses entretiens
sans les accompagner d'une raillerie fine et d'un sourire spirituel,
en rappelant les idées erronées qu'on avait émises,

Lorque I'éléeve était parvenu a reconnaitre l'insuffisance de
ses connaissances ou ses idées erronées, alors commencait le
cOté posilif de I’éducation, c’est-a-dire que V'éléve, en suivant sa
direction, devenait capable au moyen d’idées justes sur les faits
et au moyen d'exemple, par induction, & donner lui-méme une
définition claire et juste. Socrate avait moins en vue de commu-
niquer a ses éleves des connaissances posilives que de les
former 4 la réflexion et 4 I'action, de sorte que Socrate est devenu
le pére de la méthode de développement, des investigations
(euristique) et c’est pour ce motif que la pédagogie 'appelle la
méthode socratique.

Cette méthode aussi bien que toute la personne de Socrale,
produisaient une profonde impression sur ses eléves. Alcibiade,



— 7 —

I'un des plus savants d'entre eux, assure avoir élé tellement
transporté par lui que ses enseignemenis lui arrachaient trés
souvent des larmes et qu’il ne se séparait de son maitre que par
un violent effort. Le mode d’enseignement de Socrate a encore
plus de valeur pour nous que ses principes philosophiques. Son
mérite pédagogique consiste principalement dans ce don si rare
de pénétrer jusque dans les replis les plus profonds du coeur
humain, pour y découvrir les pensées les plus intimes et en
arracher \outes les fibres de la présomption et de I'amour-propre,
pour forcer en quelque sorte I’homme a reconnaitre sa proprefai-
blesse et ses vices, mais aussi a provoquer en lui un désir
ardent de connaitre la sagesse et de pratiquer la vertu.

Nous n’omettrons pas de dire que Socrale excluait les femmes
de son enseignement, parce qu’il ne leur reconnaissait point la
réflexion et la force, ainsi que la présence d’esprit soutenue et
’lLranquille qu'il exigeait de ceux qui désiraient profiter de ses
egons.

Si Socrate regardait 1a musique comme un point essentiel de
toute formation, il n’en était pas de méme des mathématiques et
des sciences naturelles qui occupaient un rang inférieur et
n'entraient pas dans son plan, parce que selon lui ces branches
n'avaient que peu de rapport avec la vie pralique, parce que,
disait-il, elles attirent nos regards plutot en bas qu’en haul, et
occupent plus nos sens qu’elles ne nous rapprochent de la divinité
et de la vertu.

(A suivre.)

L’instituteur et ses moyens de perfectionnement.

Travaillez toujours & mieux faire: A force de chercher on finit
par trouver ce qui est bon. Cette parole de Fénélon trace a
I'instituteur une régle de conduite dont il ne se départira jamais,
g'll est ami du véritable progrés et soucieux de bien remplir les
devoirs de sa charge.

Nous signalerons ici quelques-uns des moyens, dont dispose
I'instituteur pour se perfectionner dans son état.

L. Efude en particulier. — On peut tracer ainsi le cadre des
études de l'instituteur :

1. L’étude de toutes les matiéres de l'enseignement ¢ 2. I'étude
des matiéres étrangéres au programme ; 3. I’étude de la pédagogie
et de la méthodologie : 4. lecture d’une bonne revue pédagogique
et méthodologique ; 5. préparation soignée des le¢ons et des de-
voirs de conférences ; 6. étude pratique de I'enfant.

II. Les conférences. — Les conférences ont pour objet tout ce
qui peut concerner les progrés de l'enseignement primaire, et



	Histoire de la pédagogie [suite]

