
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 10 (1881)

Heft: 11

Artikel: Histoire de la pédagogie [suite]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1039957

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1039957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Xe ANNÉE. N° 11. NOVEMBRE 1881.

BULLETIN PÉDAGOGIQUE
publié sous les auspices

US SOCIÉTÉS FRMlGiOM !T Min D'fflUCM*

Le BULLETIN paraît au commencement de chaque mois. —L'abonnement pour la Suisse
est de 2 francs. Pour l'étranger, le port en sus. Prix des annonces, 20 cent, la ligne. Prix du
numéro 20 cent. Tout ce qui concerne la Rédaction doit être adressé à M. Horner, à
Hauterive, près Fribourg ; ce qui concerne les abonnements du Valais au Secrétariat de
l'instruction publique, à Sion et ce qui concerne les autres abonnements à M. Torche
instituteur à Fribourg.

SOMMAIRE. — Histoire de la pédagogie (suite). — Petit traité de logique. — Circulaire
adressée aux instituteurs et institutrices. — Correspondance. — Bibliographie.

Histoire de la Pédagogie.

(Suite.)

Avant de quitter la Chine nous devons encore faire mention
d'un homme qui, par la distinction de son esprit et le preslige
de sa vie, acquit une si grande influence sur le peuple que les
traces de son activité y sont, visibles aujourd'hui encore, quoiqu'il
doive avoir vu le jour l'an 551 avant Jésus-Christ. De bonne
heure déjà Confucius montra un grand amour de la science et
un caractère très sérieux, c'est pour cette raison que la dignité de
mandarin lui fut conférée déjà dans sa quinzième année. En raison
de son savoir et de ses qualités éminentes, il était plus envié
des grands du pays qu'il n'en était soutenu, aussi se retira-t-il
bientôt des affaires publiques et ne se voua-t-il plus qu'à son
amélioration et à celle du peuple déchu. Les nombreux disciples
qui se pressaient autour de lui, étaient instruits dans les sciences,
mais aussi dans toutes les vertus sociales. Il les groupa selon
l'âge et les talents en quatre classes, dont l'inférieure devait
s'exercer à la réflexion et aux vertus, la deuxième au jugement
et à la parole; la troisième étudiait les sciences statistiques et
le gouvernement, la quatrième la morale et la loi morale, que
précédait une formation pratique. Avec cette instruction, il voulait,

d'après ses propres paroles, conduire la jeune génération
et, par elle, l'humanité, vers la pureté primitive qu'elle avait
reçue du Ciel, mais qu'elle avait perdue bientôt après. Il
reconnaissait comme créateur et arbitre de l'univers, un être sans
commencement et sans fin, qui, infiniment bon et juste, maintient

tout et ordonne tout avec ordre. Confucius renfermait le
plus souvent ses leçons dans de courtes sentences et dans des



— 238 -
maximes de morale. Plusieurs d'entre elles ont pour objet la
modération dans la jouissance des plaisirs sensuels, le respect
envers la famille et les parents, de plus l'obéissance envers le
chef de l'Etat. Il était lui-même un homme tourmenté de l'idéal
de la perfection, mais il reconnaissait ouvertement n'avoir bien

compris les éternelles lois du Ciel que dans la cinquantième année
de sa vie, et dans la soixante-dixième seulement, il n'avait plus
senti dans son cœur d'opposition contre ces lois.

l'inde.
L'Inde, ce sanctuaire des vieilles traditions fleuries sur les

rives du Gange, est probablement notre pays d'origine, en même

temps que le berceau d'une civilisation qui se perd dans l'obscurité

des temps. Mais en réalité, les Indous sont des hommes
sensuels, jouissant de la nature grandiose d'une manière passive et
acceptant avec une égale indifférence toutes les vicissitudes de la
vie.L'Indou se soumet aussi au joug des castes qui rivalisent les
unes avec les autres et qui empêchent tout inférieur de s'élever
jusqu'à elles. Il existe quatre castes : les Brahmanes ou prêtres,
les Kétris ou guerriers, les Vaiayas ou industriels et agriculteurs
et les Sudras ou serfs qui naissent hommes pour la première
fois, tandis que les trois classes plus élevées sont sensées déjà
être hommes régénérés. Une cinquième classe, celle des malheureux

Parias, est venue s'y ajouter. Les Brahmanes sont respectés
presque à l'égal des dieux, et même les classes inférieures sont
soumises à leur direction ; mais ceux qui appartiennent à cette
classe privilégiée doivent mener une vie sévère et retirée,
pratiquer certains exercices de piété, mais surtout lire le Yéda ou
livre sacré du peuple et en tirer leur instruction. Après cette
caste vient Brahma, l'être le plus grand et de la plus haute
sagesse : tout est par lui, vit en lui et retourne à lui. De même
que l'âme de l'homme pénètre tout son corps, ainsi l'esprit de
Dieu pénètre le monde tout en restant élevé au-dessus de l'univers.

Comme l'araignée tire de son corps les fils soyeux de la
toile qu'elle tisse, comme les plantes germent de la terre, ainsi
l'univers émane de l'Etre immuable. C'est pourquoi la natuie
exerce une si grande impression sur l'Indou, car il voit en elle
la divinité même, de telle sorte que le soleil, le fleuve du Gange
et les géants de l'Himalaya sont autant d'émanations divines à
ses yeux. L'Indou ne pouvait pas échapper à l'influence de cette
doctrine et il devait trouver dans le sentiment de son origine
toute divine, une dignité et une aspiration vers la perfection qui
se traduiraient, non en généreux efforts vers l'idéal de la vertu,
mais dans une passive contemplation, et dans de stériles
méditations qui ne sont que le reflet de ses croyances.

Bien que la polygamie fût permise aux trois classes supérieures,
les femmes y étaient respectées et, conformément aux prescriptions

des livres sacrés, elles étaient entourées d'égards. Un
respect tout religieux présidait aux relations des enfants avec leurs



— 289 -
parents, car ces relations étaient l'image de celles de la Divinité
avec le monde ; cependant, bien que l'amour pour les enfants fût
un devoir, rien n'interdit aux mères de jeter leurs enfants et
surtout leurs filles dans le Gange sacré, ou de les placer dans
des corbeilles et de les suspendre aux arbres pour servir de
nourriture aux oiseaux. L'enfant doit à ses parents une obéissance

sans borne ; mais la subordination au maître comme
père spirituel est encore plus absolue.

Si l'éducation en Chine se proposait un but pratique, dans
l'Inde toute l'activité éducative était dirigée vers la vie contemplative

et intérieure, vers le ciel et le renoncement. Dans la
première enfance l'éducation commençait par les conseils et les
directions qui ont la vie quotidienne pour objet ; l'instruction
proprement dite était le monopole des prêtres : voilà pourquoi
l'élément religieux prédominait. L'éducation consistait principalement
dans l'enseignement des cérémonies et des formes extérieures dont
la plus exacte observance était aussi un devoir pour les parents.
Si l'Indou témoignait du respect à la femme, il ne l'excluait pas
moins de la participation au bienfait de l'instruction, et aujourd'hui

encore, il se trouve des Indiennes qui ne savent ni lire ni
écrire. La quatrième classe aussi est privée de toute éducation ;

la deuxième et la troisième reçoivent une instruction appropriée
à leur état ; de sorte qu'elles ne peuvent lire les livres saints
que sous la surveillance et avec les commentaires des prêtres.

Les maîtres donnent l'instruction élémentaire au grand air
aussi longtemps que le temps le permet ; cette instruction
consiste dans des exercices de lecture, d'écriture et de calcul.
L'enseignement supérieur appartient presque exclusivement aux
Brahmanes. Les cinq premières années, l'élève prend part aux
leçons en qualité d'auditeur muet ; ce temps passé, il lui est
permis d'interroger ses maîtres et d'exposer ses doutes. Les études
dans les cours supérieurs sont de douze ans, pendant lesquels
l'élève demeure auprès des maîtres et les dédommagent de leur
peine par des présents ou de bons offices. La discipline est en
général très douce, bien que l'élève soit tenu aux rapports les plus
respectueux avec ses maîtres. La lecture des saintes écritures et
du Véda constitue la base et le centre de tout enseignement
supérieur, aussi cet enseignement est-il lié à de nombreuses
cérémonies et pratiques destinées à relever aux yeux de l'élève la
sainteté de ces écritures et le respect qu'elles doivent leur
inspirer.

Les enseignements de la pédagogie se trouvent, chez
les Indous, disséminés çà et là dans leurs œuvres poétiques
comme, par exemple, dans la collection des fables d'Hitopadesa
dont l'origine remonte jusqu'au Vma siècle après Jésus-Christ.
Quelques sentences tirées de ce livre suffiront à le démontrer :

« Un enfant bien doué est une bénédiction. Il a plus de prix
« qu'une centaine d'enfants abandonnés et ignorants ; la lune a
» elle sei.le ne dissipe-t-elle pas plus de ténèbres qu'une multi-



- 240 -
« tude d'étoiles Un homme sans connaissance ne sera jamais
« renommé : eût-il d'ailleurs les dons de la jeunesse et de la beauté
« qu'il restera semblable à la fleur privée de parfum. L'éducation
« est plus précieuse que trésor et beauté, parce qu'elle nous
« guide dans les voyages à travers les pays inconnus et nous
« donne une force inépuisable. — L'homme sage amassera des
« richesses et des connaissances, comme s'il devait vivre éter-
« nellement, il remplira ses devoirs religieux comme s'il avait
« continuellement la mort sur les lèvres. »

Le brahmanisme subit une réforme et reçut une plus grande
extension de Bouddha, fils d'un roi, qui vécut au VIme siècle
avant Jésus-Christ. Ses enseignements et ses règles de sagesse
furent recueillis par écrit dans l'île de Ceylan, environ 100 ans
après Jésus-Christt. Il enseignait l'égalité entre tous les hommes
sans distinction de profession, de naissance et de 1 om. Il
recommandait au peuple la répression de ses convoitises et de ses
passions comme le moyen le plus sûr pour obtenir l'union avec
Dieu et avec le prochain. Il disait également que l'homme est
d'autant plus parfait et plus rapproché de la divinité qu'il a
moins de désirs, moins d'orgueil, moins d'amour-propre et moins
de haine. De tels principes devaient entraver le progrès des
sciences et des arts, énerver les forces et amollir les mœurs. Si
le Brahmane rconnrussail la divinité dans toute créature vivante,
le Bouddhisme au contraire concevait pour ces mêmes créatures
une profonde compassion parce que toutes sont sujettes aux
misères de celle vie. Le rang et la profession n'avaient aucune
valeur à ses yeux, et il ne connaissait pas même la haine ou
l'intolérance envers les infidèles. Le véritable disciple de Bouddha

ne pouvait pas se marier, la parenté lui était indifférente,
de sorte qu'il était étranger aux questions de famille.

L'éducation des sectateurs du bouddhisme est empreinte des
tendances que nous trouvons formulées dans un catéchisme
particulier, d'après lequel tout attentat à la vie humaine est
défendu aussi bien que le vol et l'impureté. Le faux témoignage,
la calomnie, l'usage du vin, la vanité et la mollesse, le droit de
propriété privée sont également interdits. Les bouddhistes
prisent même beaucoup une sorte de vie cénobitique dont les partisans

ne sont à vrai dire que des mendiants pieux qui ont renoncé
aux plaisirs sensuels. L'éducation des enfants basée sur ces
principes consistait à leur apprendre quelques sentences, des
cérémonies et la musique religieuse, sans accorder aucun essor
à leur activité spontanée.

Cependant l'intelligence de ce peuple ne manquait pas d'aptitudes

remarquables. Leurs aspirations vers la vérité les
poussaient tout naturellement à l'étude du Véda. Ce livre sacré
enseignait que l'homme est l'image de l'Etre suprême, qu'il a
été créé libre et qu'il trouve en lui-même la source de toutes
les misères morales qui l'accablent.



— 241 —

LA PERSE.

Dans les plaines de l'Oural et de la mer Caspienne, sur les
rives de l'Euphrate et du Tigre, sous un ciel splendide sont fixés
les Perses, cette nation intelligente et de race caucasienne.

L'histoire ancienne nous les a déjà dépeints comme un peuple
vaillant et vigoureux, qui dans les premiers temps habitaient
les contrées sauvages de l'Iran, secouant la domination des
Mèdes sous Cyrus et conquérant plus tard Babylone pour y
ériger le trône de la grande monarchie persane. (555 avant Jésus-
Christ). Les Perses se laissèrent malheureusement séduire par
l'opulence des Babyloniens, et leurs mœurs corrompues avec le
luxe de l'Asie, leur firent perdre toule vigueur ; de là aussi les
défaites honteuses qu'ils eurent à essuyer de l'armée grecque
quoique inférieure à la leur, et enfin, leur complète destruction,
par Alexandre-le-Grand (333 avant Jésus-Christ). Après la mort
de ce conquérant, la Perse fut réunie à la Syrie, mais redevint
bientôt libre (l'an 250 avant Jésus-Christ) et figure dès lors dans
l'histoire sous le nom de Parthes, peuple devenu, comme on le
sait, si redoutable aux Romains. Vers la fin du VIme siècle après
Jésus-Christ, apparaît encore un royaume persan fondé par Sas-
san. Du temps des Sassanites, les arts et les sciences, la peinture

et l'architecture surtout florissaient en Perse. Au VIIme siècle,
la religion de Mahomet pénétra jusque dans l'Asie centrale et les
califes de Bagdad s'emparèrent de la Perse, (640 après Jésus-
Christ.) La langue arabe qu'ils y apportèrent, mêlée à celle de
la Perse forme la langue persane qui se parle encore de nos
jours. La Perse, ainsi que tout le centre de l'Asie, tomba sous la
domination du grand conquérant Gengis-Khan vers l'an 1206
après Jésus-Christ, mais elle recouvra bientôt son autonomie
après la mort de ce grand homme. Après avoir subi bien des
vicissitudes sous le conquérant Tamerlan ét quelques-uns de ses
successeurs, l'empire des Perses prit enfin sa forme actuelle,
sous Abbas-le-Grand, l'année 1587.

Zoroast'-e exerça une influence très remarquée sur l'éducation
intellectuelle de ce peuple sujet à tant de changements. Il naquit
en Médie l'a i 550 avant Jésus-Christ. La légende dit qu'après
avoir visité le ciel où il reçut les trésors de la vérité et du feu
sacré, il descendit en enfer et de là se retira dans la solitude
pour s'y préparer à la vocation d'éducateur et de législateur.
Les anges doivent l'avoir porté au ciel après sa mort qui arriva
dans sa 77° année. Zoroastre révérait l'Etre suprême dans le
soleil et les autres astres et dans les éléments tels que le feu et
l'eau et voulait que l'homme se rendît semblable dans ses mœurs
à Ormuzd. l'esprit du bien, et qu'il s'opposât aux séductions
d'Ahriman, l'esprit du mal. Zoroastre admit l'existence de l'âme
humaine dans un monde spirituel d'où elle redescendrait sur
cette terre pour s'y affermir et s'y purifier dans le combat contre
le mal. Son bonheur dépendrait de la victoire sur le mal, et il
voulait surtout que les suites funestes et temporelles du péché



— 242 —

ne fassent que des moyens pour se corriger et qu'Ahriman, c'est-
à-dire le mauvais esprit, n'eût reçu de pouvoir sur nous que dans
ce but. Gomme moyen de sanctification le bon esprit, ou Ormudz,
révélerait sa volonté par les prophètes et qu'il enverrait à la fin
du monde, alors que le mal semblerait triompher, un Sauveur,
qui vaincrait le mal, rétablirait les hommes dans la vertu et
renouvellerait la terre. Selon lui l'Etre suprême exercerait une
action bienfaisante sur la terre entière comme sur le sort de
chaque individu et toutes les embûches du malin esprit ne
serviraient qu'à l'accomplissement des desseins de la Providence,
et du triomphe suprême de tout bien. Zoroastre fait allusion à
la faiblesse de la nature humaine en enseignant que les premiers
hommes déjà s'étaient laissé séduire par l'esprit du mal en
mangeant du fruit défendu, désobéissance qui avait introduit le
péché et la mort dans le monde. Cependant il regardait les
nouvelles générations comme étant pures, et supposait que le mauvais

esprit cherchait sans cesse à les porter au péché comme leurs
premiers parents. Son code religieux est le Zend-Avesta. Sous
l'influence de tels principes les Perâes parvinrent à un haut
degré de culture, qui s'annonça de bonne heure dans leurs
poésies. L'art de la poésie atteignit son apogée de l'année 900 à 1100
après Jésus-Christ, période qui a vu naître le célèbre Firdusi,
l'auteur du poème épique des rois persans, et qui peut être comparé

à l'Illiade d'Homère L'un des poètes persans qui se
distingua encore au XIIIme siècle fut le sage Soadi ; le XIVme siècle
produisit Aafiz. Les contes fabuleux de la Perse sont également
célèbres, entre autres les Mille et une nuits, que l'Occident s'est
approprié par des imitations et des traductions.

Hérodote (né en 484 avant Jésus-Christ et Xénophon (né en
444 avant Jésus-Christ) nous donnent des détails assez exacts
sur l'éducation de la jeunesse des anciens Perses. D'après la
règle, telle qu'elle existait d'ailleurs dans tout l'Orient, le sexe
féminin était exclut de l'instruction publique et les mères de
famille malgré leur ignorance étaient chargées de l'éducation de
leurs filles. Les garçons étaient aussi confiés aux soins maternels
jusqu'à l'âge révolu de 6 ans, il était défendu de les frapper,
mais ils devaient être avertis sérieusement de ne plus retomber
dans la faute commise. Pour tout le reste la femme et les enfants,
devaient une obéissance absolue à leur mari, à leur père et après
celui-ci, le maître avait une autorité absolue, il jouissait de
la plus grande estime et avait droit à un profond respect en ce
qu'il était appelé à cultiver l'âme, la plus noble partie de l'homme.

Depuis l'âge de 7 ans commençait pour les garçons l'éducation
publique dans des établissements que l'on trouvait dans toutes
les localités importantes. Là, ils vivaient en commun se
nourrissant frugalement. On les formait aux plus viriles vertus, et on
leur inspirait l'amour de la justice et de la vérité. Les exercices
d'équitation, de tir et le maniement de la lance ne faisaient pas
défaut. On n'a pas encore pu savoir au sûr si la lecture et l'écriture



— 243 —

faisaient partie de l'instruction. Un maître qui avait atteint sa
cinquantième année devait leur servir de modèle en tout. A l'âge
de 15 ans, le jeune homme rompait tout lien de famille, pour
appartenir à l'Etat, dès lors commençaient pour lui les préparatifs
de la chasse et de la guerre, lesquels duraient jusqu'à sa majorité
c'est-à-dire jusqu'à 25 ans. Il était alors reconnu par l'Etat comme
citoyen. A l'âge de 50 ans il était exempt des devoirs de citoyen,
en temps de guerre comme en temps de paix, mais il était astreint
à l'obligation de contribuer au bien de la jeunesse par
l'enseignement et la surveillance.

D'après Xénophon, outre cettte formation générale et nationale,
il y avait en Perse, à la cour même du roi, une éducation spéciale
pour les pages et les personnages du haut rang, comme nous le
lisons dans Daniel: « Nabuchodonosor, avait reçu à sa cour ceux
des jeunes juifs captifs qni lui paraissaient les mieux doués. »

(A suivre.) M. professeur.

Petit traité de Logique

AVANT-PROPOS

Devant donner à ce petit traité de Logique toute la concision
possible, nous avons omis les explications et les développements
que l'on trouve dans les ouvrages plus étendus.

Sur plusieurs points nous nous sommes écarté des théories
adoptées communément en France et empruntées à la philosophie

cartésienne, qui est presque toujours superficielle, et
souvent même inexacte. L'on doit certainement m'accorder la préférence

aux ouvrages de logique composés par les anciens, car ils
étaient beaucoup plus versés dans l'art de réfléchir, et leur
pensée présente à la fois plus de solidité et plus de profondeur.

Nous prévenons le lecteur que, pour posséder la logique, il
ne suffit pas d'en connaître les règles ; mais il faut encore, à
force d'exercices, s'habituer à y conformer son esprit.

NOTIONS PRÉLIMINAIRES

La logique est à la fois une science et un art. En tant que
science, elle étudie et démontre les lois de l'entendement. En
tant qu'art, elle dirige, au moyen de ces lois, les opérations par
lesquelles l'entendement parvient à la connaissance de la vérité.

L'objet de la logique est donc l'entendement., qu'il faut se
garder de confondre avec les facultés sensitives. Celles-ci, que
l'on trouve aussi bien dans les animaux que dans l'homme, ne
donnent qu'une connaissance superficielle, et elles sont, par
conséquent, incapables de s'élever à cette connaissance approfondie

et raisounée que nous nommons la science. La logique


	Histoire de la pédagogie [suite]

