
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 3 (1874)

Heft: 11

Artikel: Notions élémentaires sur la liberté [suite]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1039877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1039877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 164 —

dévouement à la patrie. Quant à l'instituteur, a-t-il dit, il n'est pas
homme complet, s'il n'a pas de connaissances militaires. — A ce

prix nous plaignons sincèrement nos premiers magistrats
fédéraux, qui seront condamnés à rester des hommes incomplets,
puisqu'ils sont exempts du service militaire. Remarquons-nous,
d'ailleurs, un plus grand dévouement à la patrie de la part de nos
gymnastes de profession, ou de nos hommes incorporés dans
l'armée, que de la part de ceux qui ne connaissent ni le maniement

du fusil ni les exercices aux engins?
« C'est un fait que les temps les plus glorieux de notre histoire,

a dit M. Welti, sont précisément ceux où règne l'esprit militaire,
tel que voudraient le créer les dispositions discutées aujourd'hui. »

Mais d'où venait-il, cet esprit guerrier? Nos ancêtres le
puisaient-ils dans les exercices de gymnastique, ou dans une instruction

spéciale? Qui ne sait qu'il était dû à d'autres causes et à des

circonstances bien différentes.
Le temps refroidira bien vite cet engouement pour le militarisme,

ce fanatisme tudesque qui donne actuellement le vertige à

toutes les têtes, et les difficultés contre lesquelles ces essais iront
se heurter feront voir toute l'absurdité du projet de loi qui vient
d'être volé. Mais un bien que toutes ces expériences nous feront
perdre, c'est l'inviolabilité du sanctuaire de l'école et de la famille
devant les agents fédéraux. Dès que la botte de quelque caporal
aura franchi ce seuil, l'éducation de l'enfance appartiendra à l'Etat
et nous tombons dans le paganisme, la servitude et l'abjection de

l'empire romain.

NOTIONS ELEMENTAIRES SUR LA LIBERTÉ.
— Suite. —

CHAPITRE XIV.
DE LA LJBERTÉ DES CULTES.

§ 2-

De la liberté des caltes devant l'Etat.

Dans cet article, qui fait suite à celui du mois passé, nous avons
à rechercher : 1° Si les sociétés politiques sont tenues de prati-



— 15 —

quer un culte ; — 2° Si elles peuvent rester indifférentes entre
les différents cultes.

I. Les politiques et les philosophes de tous les siècles se sont
accordés à reconnaître comme juste et nécessaire l'observation
d'un culte public, c'est-à-dire la pratique extérieure de ce culte
par les organes des sociétés humaines et au nom de ces sociétés.
Il serait difficile, sinon impossible, de trouver dans les annales
de l'humanité un Etat ancien ou moderne, barbare ou policé, qui
n'ait point honoré la divinité par des actes communs et des
cérémonies solennelles.

De nos jours, des novateurs ont essayé de rompre en ce point
avec toutes les traditions du passé. Ils ont déclaré que les sociétés

ne doivent reconnaître aucune religion, que l'Etat et les lois
doivent être athées, que les magistrats et les organes de la société
doivent rester étrangers, en leur qualité officielle, à tout culte et
à toute profession de foi publique.

Il ne peut être question de réfuter ici cette erreur que sa
nouveauté rend dangereuse. Une telle réfutation serait sans doute
très utile, car le système dit de la sécularisation de l'Etat tend à
prévaloir dans l'organisation politique de plusieurs pays, et entre

autres de la Suisse. Mais cette tâche doit être abordée directement

et avec des développements suffisants pour porter la
conviction dans les esprits abusés. Nous espérons que le Bulletin
pédagogique pourra un jour l'entreprendre et la mener à bien. Ici,
avec le peu de place dont nous disposons, nous ne pouvons que
soumettre à nos lecteurs de courtes réflexions.

Si la nature de l'homme exige que le culte soit non-seulement
intérieur, mais encore extérieur, son état social demande qu'il
soit public. Voici en peu de mots le résumé des enseignements
de la philosophie spiritualiste.

« Parmi les bienfaits que nous avons reçus de Dieu, dit le
cardinal Gousset, les uns nous sont personnels, les autres nous sont
communs avec tous les membres de la société à laquelle nous
appartenons. Nous devons donc rendre grâces à Dieu en commun,
autant que la nature des sociétés religieuses peut le permettre.
La société elle-même dépend de Dieu comme l'individu ; c'est la
Providence divine qui forme et dirige les sociétés. Elles doivent
donc reconnaître le souverain domaine de Dieu par des adorations,

des prières, des supplications publiques et solennelles.
« De plus, la religion est nécessaire à la société; elle est la base

des institutions, des lois et des mœurs, sans lesquelles il n'y a
pas de société possible. Or, il n'y a pas de moyen plus propre à
développer les sentiments de la religion que le culte public, qui
réunit autour de l'autel les princes et les sujets, les grands et les
petits, les riches et les pauvres, comme ne formant qu'une seule
famille. Dans les solennités saintes, les rites symboliques, les
chants graves et purs, la pompe des cérémonies, tout ce qu'on
voit, tout ce qu'on entend, est capable de faire sur nous les plus



— 166 —

salutaires impressions; le recueillement pénètre les âmes et les
excite à la méditation; les passions se calment; la pensée de la
Divinité devient plus vive et dispose à l'accomplissement des
devoirs de l'homme envers Dieu, envers ses semblables et envers
la société. »

Un homme qui s'est acquis par ses travaux d'économie sociale
une juste célébrité, a fait ressortir avec beaucoup de force, comme
résultat de l'expérience et de « l'observation méthodique des peuples

contemporains, » que la pratique sociale de la religion est une
des conditions nécessaires de la prospérité des nations. « Certaines

nations, dit-il, parvenues à un haut degré de puissance et de
prospérité, et en particulier la France depuis la fin du XVII" siècle,

se sont éloignées des pratiques religieuses ; mais aussitôt
l'affaiblissement des aptitudes morales les plus nécessaires, et l'apparition

de plusieurs autres désordres sociaux, leur ont appris
qu'elles perdaient leur principal moyen d'harmonie et de bien-
être....

* Il s'en faut de beaucoup que la religion occupe chez nous (c'est
un Français qui parle) la place qui lui est due. Nous ne sommes
point encore remontés, en ce qui concerne l'intelligence des
principes sociaux, au niveau du XVII" siècle; nous sommes loin
d'avoir regagné l'avance que, depuis cette grande époque, nous
avons laissé prendre à plusieurs de nos rivaux, en ce qui touche
l'énergie des croyances, l'esprit de famille, la dignité des mœurs
et leurs conséquences les plus naturelles, les libertés civiles et
politiques....

» Si la mission des modernes consistait à détruire la foi et à
donner plus de force à la raison pure, les peuples les plus libres
et les plus prospères seraient ceux qui s'inspirent le moins des
croyances religieuses. Or, j'ai trouvé, par l'observation directe,
que c'est le fait inverse qui se produit (1). »

Ainsi les partisans de la sécularisation de l'Etat rejettent et
toutes les traditions de l'humanité, et les enseignements de la
vraie philosophie et les données de l'expérience et de l'observation.

Ajoutons que les catholiques ne peuvent adhérer à cette
nouveauté sans se mettre en opposition directe avec l'Eglise. « Pour
tout homme qui n'a pas renié son baptême, il est un principe
incontestable, sur lequel l'accord doit se faire : c'est la royauté
sociale de Jésus-Christ. Voilà le terrain qui doit réunir tous les vrais
catholiques, tous les chrétiens conséquents avec eux-mêmes,
lous les amis de l'ordre social tant civil que religieux.

» Par la royauté sociale de Jésus-Christ, nous entendons le
droit que possède l'Homme-Dieu, et que possède avec lui l'Eglise
qui la représente ici-bas, d'exercer sa divine au to ri lé, Jans Vordre
moral, sur les sociétés ainsi que sur les individus, et l'obligation,

(1 La Réforme sociale en France, par F. le Play ; ch. I°r : la religion.



— 167 —

pour les sociétés, les gouvernements et les pouvoirs civils, de
reconnaître cette autorité de Jésus-Christ et de son Eglise, de la
respecter dans les lois, dans les institutions, dans l'enseignement à
tous les degrés, en un mot dans tous les actes de la vie publique
et sociale, comme les particuliers doivent la reconnaître et la
respecter dans la vie privée.

» La société, en effet, ne peut subsister si elle n'a la vérité pour
base, l'autorité pour défense, et la liberté pour atmosphère.

» Or, ces trois choses essentielles à sa vie, la société moderne
les a perdues, et voilà pourquoi elle est malade. Rongée par le
scepticisme, perpétuellement ballottée entre l'anarchie et le despotisme,

elle est condamnée à périr, si le remède nécessaire ne lui
est appliqué à temps.

» Et quel est le remède au mal qui la dévore, à ce mal qui a
déjà causé de si terribles convulsions et qui en prépare de plus
affreuses encore — Le remède, le seul remède, c'est la restauration

du règne social de Jésus-Christ, c'est-à-dire la reconnaissance
publique de ses droits sur la société, et des droits de l'Eglise,
dépositaire de l'autorité divine dans toute l'étendue de l'ordre moral

(1). »

L'étendue de cet article nous oblige à remettre au mois
prochain la réponse à la dernière question que nous nous sommes
posée.

ENSEIGNEMENT DE LA GÉOGRAPHIE.

Monsieur le colonel de Mandrot, de Neuchâtel, a donné,
pendant le dernier cours de répétition des instituteurs, à Hauterive,
deux conférences sur la cartographie. Le savant colonel a enseigné

pendant un grand nombre d'années la géographie aux sous-
officiers d'un régiment prussien, à Magdebourg. Les succès qu'il a
obtenus dans ces leçons, données surtout au moyen de la
cartographie, l'ont engagé à proposer son système pour les écoles de
notre pays.

Après avoir développé sa méthode dans une série de conférences

données soit à Neuchâtel, soit à Lausanne et ailleurs, Monsieur

de Mandrot en a résumé les principaux points dans un tra-

(1) La Royauté sociale de Jésus-Christ, par le R. P. Bourgeois.
Préface.


	Notions élémentaires sur la liberté [suite]

