
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 1 (1872)

Heft: 10

Artikel: De l'instruction civique d'après les principes catholiques : chapitre V. De
l'autorité politique [suite]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1040152

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1040152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 147 —

lement de développer lea facultés naturelles de l'homme, ruais de
le former encore à l'image du Christ.

4° Comme le patriotisme consiste principalement dans un
dévouement désintéressé et dans une immolation au bien de la
patrie, et comme cet esprit de sacrifice ne peut avoir sa source
que dans la Religion, on ne saurait bannir la Religion de l'Ecole
sans proscrire en même temps le vrai patriotisme.

5* Un enseignement antichrétien n'est, pas seulement
anticonfessionnel, mais encore antinational.

6" L'éducation est le droit et le devoir de la famille et non celui
de l'Etat. On doit faire tous ses efforts pour rendre à la famille
ses droits légitimes et la place qu'elle devrait occuper dans
l'économie sociale.

Chacune de ces résolutions mérite nos plus sérieuses
réflexions et elles trouvent leur application dans notre pays aussi
bien qu'en Bavière.

DE L'INSTRUCTION CIVIQUE
D'APRÈS LES PRINCIPES CATHOLIQUES.

CHAPITRE V.

De l'autorité politique.
— Suite. —

§ 3. Bases et limites de la souveraineté.

Nous entendons par base de la souveraineté le titre en vertu
duquel le souverain (homme ou assemblée) a droit à l'obéissance
des citoyens.

En prenant pour point de départ la doctrine chrétienne de
l'origine divine du pouvoir, il n'y a aucune difficulté. Dieu ayant
voulu la société, et ayant voulu que la société soit régie par un
gouvernement, il est clair qu'il a voulu par cela même que le
gouvernement commande, et que tous les membres de la société
obéissent. De cette sorte, le gouvernement, quand il fait un
commandement, remplit la volonté de Dieu et Je peuple quand il
obéit, remplit la volonté divine. L'autorité du pouvoir politique
est grandie, parce que ce n'est plus seulement un homme ou un

R. Horner.



— 14r5

groupe d'hommes qui commandent, mais Dieu même qui manifeste

ses volontés par l'intermédiaire de cet homme ou de ce

groupe d'hommes. Pareillement, la dignité du citoyen est
sauvegardée car en obéissant, ce n'est pas à des hommes, ses égaux
par nature et ses semblables qu'il se soumet, mais à la volonté
de son Créateur.

Cette notion chrétienne du pouvoir a des conséquences qu'il
faut faire ressortir.

1° Le souverain commandant au nom de Dieu ne doit rien
commander de contraire à la volonté divine manifestée par la loi
naturelle et par la révélation chrétienne. Car il est clair que Dieu
ne peut pas se contredire et donner des ordres opposés. Quand un
gouvernement ordonne ce que Dieu a défendu ou défend ce que
Dieu a ordonné, il sort de sa mission il n'est pas le délégué de
Dieu dans ce commandement, et on ne lui doit pas l'obéissance.

Il y aurait île nombreux inconvénients à ce que chaque citoyen
pût s'établir juge de la conformité d'une ordonnance avec la loi
divine ; beaucoup d'individus manquent des connaissances nécessaires

pour apprécier des questions si délicates, et il arrive aussi
que la passion ne laisse pas à l'esprit une suffisante clairvoyance.
Celui qui croit que sa conscience serait lésée par l'exécution d'un
ordre de l'autorité 11e doit donc pas se décider par ses seules
lumières, mais consulter des personnes plus instruites, et en
particulier le confesseur qui esl juge de toutes les questions de
morale.

Parmi les commandements de l'Eglise, il y en a qui n'obligent
point lorsqu'on a des misons de s'en dispenser ; par exemple on
n'est pas tenu au jeûne du carême, quand on a une mauvaise
sauté ou qu'on fait un ouvrage Irès-pénible. On peut se dispenser
d'assister à la messe, quand on assiste un malade, etc. Vis-à-vis
des prescriptions ecclésiastiques de cette nature, un ordre du
gouvernement pour un service public est une dispense suffisante.
Ainsi les soldats ne sont tenus ni au jeûne ni à l'abstinence, et
its ne sont pas coupables en manquant ia messe si une marche ou
un exercice les empêchent d'y assister.

2" Le gouvernement de la société politique est voulu de Dieu
pour la lin même de cette société, c'est-à-dire pour l'ordre et la
paix à l'intérieur et la sécurité à l'extérieur. Cette fin de la société
politique indique les limites dans lesquelles le gouvernement doit
restreindre son action. Le souverain aie droit de commander tout
ce qui est nécessaire au but social ; il doit défendre tout ce qui
empêcherait Ja société d'atteindre sa fin ; mais ses droits sont
enfermés entre ces deux limites. S'il fait un commandement inutile
au bien social soit en vue d'un intérêt privé, soit pour une simple
satisfaction d'orgueil et d'ambition, il commet un acte arbitraire.
Il en esl de même, s'il défend un acte indifférent au bien social,
et. il serait encore plus coupable s'il entravait des actes utiles à la
société.



— 149 —

L'autorité souveraine doit se souvenir que la liberté est la
condition que Dieu a faile à l'homme et que c'est afin de maintenir
et de protéger celle liberté que la Providence a voulu l'état social.
Elle ne doit donc restreindre la liberté des membres de la société
que pour autant que cela est nécessaire au bien commun. Elle
doit surtout respecter les droits et l'indépendance de la famille et
de l'Eglise, deux sociétés non moins nécessaires que la société
civile et qui, comme elle, sont basées sur les besoins de notre
nature et sur la volonté divine.

Il y a des hommes d'Etat et des philosophes qui veulent faire
complètement abstraction de la divinité dans les choses humaines

; ils prétendent organiser la société comme si Dieu n'existait
pas ou comme s'il ne s'occupait point de nous. Ce sont ceux qui
pour se passer de l'intervention divine à l'origine des sociétés, ont
inventé la théorie d'un contrat social, théorie que nous avons déjà
réfutée. Pour éviter de reconnaître le droit divin du pouvoir, ce
qui serait reconnaître le suprême domaine de Dieu sur la société,
ils ont fait reposer le pouvoir sur la théorie de la souveraineté du
peuple.

Cette locution: souveraineté du peuple, a été employée dans
deux sens bien différents, et nous devons commencer par faire
une distinction. Dans un Etat républicain démocratique on peut
dire que le peuple est vrai souverain surtout dans les Etats où
la souveraineté s'exerce dans les landsgemeiade. Entendue en ce
sens, la souveraineté du peuple n'a rien que de raisonnable.

Mais par souveraineté du peuple, il y a des écrivains qui
entendent une théorie d'après laquelle toute autorité dans la société
civile émanerait du peuple, de sorle que la volonté du peuple
serait la raison dernière en vertu de laquelle le gouvernement
commanderait et le peuple obéirail. Cette théorie a été inventée
tout exprès pour se passer de la Divinité ; nous allons montrer
qu'elle est absurde, et que réalisée elle conduit au despotisme.

1" La théorie en vertu de laquelle l'autorité émanerait du peuple

comme de sa cause finale est absurde. Cette théorie présuppose

le contract social, car une société n'ayant jamais pu exister
sans un gouvernement, le gouvernement a dû être institué au
moment même où la société se formait. Supposons cent mille
hommes qui avaient vécu jusque là en dehors de toute société.
Sentant les inconvénients de cet état ils se réunissent, décident
de se constituer en société et établissent un pouvoir auquel ils
s'obligent d'obéir, lui livrant sans réserve comme dit J.-J. Rousseau,

leurs personnes et leurs droits. Voilà bien comment les
partisans de la souveraineté du peuple expliquent l'origine du
pouvoir.

Mais ils ne réfléchissent pas que l'histoire ne mentionne, en
aucun letnps et en aucun pays, une société fondée de cette manière;
bien au contraire, les annales des peuples et les plus anciens
montrent que les nations se sont formées d'une manière toute



IAO

différente. Ile ne réfléchissent pas qu'il est absurde de supposer
que 100,000 hommes aient pu tomber d'accord sur une question
de cette importance et que tous sans exception aient consenti à

abdiquer tous leurs droits sans réserve et pour toujours entre les
tnains d'un pouvoir inconnu. Ils ne réfléchissent pas enfin que
cette aliénation est contraire à la raison et à la nature humaine ;

car l'homme ne doit rien faire que de raisonnable; or, qui osera
dire qu'il est raisonnable de se livrer ainsi à la discrétion d'uu
pouvoir et de s'obliger à lui obéir sans savoir ce qu'il commandera

f Non, jamais pareille chose ne s'est vue1, et si dans les
moments d'égarement des hommes ont contracté des obligations de
celte nature, le droit naturel et la loi sont d'accord pour déclarer
cet engagement nul et non avenu. Comment supposer que le pouvoir

dans la société cette chose si indispensable repose sur un
engagement contracté dans une forme qu'aucune législation
n'oserait sanctionner

2" Le dernier mot de lu théorie que noue combattons c'est te
despotisme.

Quand on fait abstraction de la conscience dans la conduite
des sociétés humaines, il n'y a plus d'autre règle que le nombre,
et le nombre, ce n'est pas le droit de la raison, c'est le droit de la
force. Ainsi que l'a dit l'un des partisans de cette doctrine, le
peuple n'a pas besoin d'avoir raison il lui suffit de vouloir. La
souveraineté du peuple, c'est en définitive le gouvernement par
les majorités, critérium tout matériel. Il est, de la nature du pouvoir

d'être jaloux de ce qui le gêne ; le régime des majorités n'é-
happe pas à celte loi, et lorsque le peuple n'a pas pour guides

de solides principes religieux, on le voit réagir contre les influences

purement morales comme celles de la famille et de la
religion, parce que ces influences sont une gène à l'action purement
matérielle du nombre. C'est pour cela queM. deTocqueville, qui a
fait les éludes les plus profondes sur la grande république
américaine, a dit : Dans les républiques démocratiques la tyrannie
laisse le corps et va droit à l'âme.

Dans un Etat qui n'admet point un pouvoir supérieur à l'homme
et de qui relève la souveraineté, la loi devient le critérium du

juste; toute loi est réputée juste et doit être obéie, quels que soient
les scrupules de la conscience. Or comme c'est la majorité qui
fait la loi, elle est par là même l'arbitre suprême du juste et de
l'injuste. Ici les majorités décideront la confiscation des biens
ecclésiastiques là elles proclameront l'expulsion des ordres
religieux ; ailleurs elles banniront la religion de l'enseignement,
ailleurs encore elles décideront que le mariage est un contrat
comme la vente ou l'échange ei qu'il relève uniquement de la loi
civile. Ainsi, la législation au lieu d'être l'expression de la justice

et la satisfaction des besoins d'un peuple, devient l'instrument
des théories philosophiques et sociales. Chaque idée cherche à
monter au pouvoir pour être réalisée par la force légale. Ainsi



— 161

l'on donne tont pouvoir ;i l'élat et l'on attend Ion! de lui. One
dans une société la majorité soit favorable à ia liquidation sociale,

la supression du mariage, au socialisme, et la loi se mettra au
service de ces systèmes, et. ce que la loi ordonnera devra être
accepté comme l'expression du juste et de i'honnête.

A Dieu ne plaise que nous contestions aux majorités le droit
de gouverner; mais ce que nous leur demandons, c'esL de ne pas
gouverner à leur guise comme nos adversaires leur en
reconnaissent le droit, mais de gouverner conformément aux lois de la
justice éternelle et aux commandements de Dieu. Les majorités
doivent reconnaître que leur pouvoir vient de Dieu et doit être
subordonné à la loi divine. Montesquieu a proclamé que le
régime républicain ne peut durer que chez un peuple vertueux et
un peuple vertueux, c'est un peuple religieux. Ainsi la religion
indique aux pouvoirs humains leur origine providentielle et marque

l'étendue et les limites de leur action; et quand il s'agit d'un
pays républicain, elle seule a assez d'influence sur le peuple
pour empêcher la liberté des uns de devenir l'oppression des
autres.

PARTIE PRATIQUE.

Enseignement «Se la longue.
ï. Dictée. (Pour les commençants.)

Henri est un petit garçon qui aime beaucoup le jeu. Les leçons
de récitation, de grammaire, d'histoire, de géographie et de calcul
ne lui font pas plaisir. Aussi, il néglige bien souvent ses devoirs
pour s'amuser avec Edouard, son meilleur camarade. Chaque fois
que son instituteur lui donne une punition, il se met à pleurer.
Mais son chagrin n'est pas de longue durée. 11 ne sait pas, le
méchant, qu'on le punit dans l'intention rie le rendre sage et
obéissant.

Avant de commencer les exercices relatifs à cette petite dictée,
nous conseillerons au maître de composer lui-même, clia pie f >is

qu'il le pourra, les thèmes qu'il se propose de dicter à ses jeunes
élèves. L'emploi du Recueil de mots à l'usage des commençants,
par Pautex, serait, ici très-utile. Dans cc polit vocabulaire, l'enfant
peut apprendre chaque jour à épeler et à écrire les mois les plus
connus et les nlus usuels. Les noms, les adjectifs et les verbes y
sont rangés dans un ordre logique. Avec chaque mot, le maître
peut dicter des phrases courtes, simples et faciles. Les dictées


	De l'instruction civique d'après les principes catholiques : chapitre V. De l'autorité politique [suite]

