
Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 1 (1872)

Heft: 5

Artikel: De l'instruction civique d'après les principes catholiques : 5e article

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1040136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1040136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 67 —

nous dit-il pas assez à quoi aboutit la centralisation de l'instruction

publique Les générations élevées dans les universités de
l'Etat sont presque partout sans foi, sans religion et partant sans
moralité et sans discipline.

Dès que la Confédération jouira du monopole de l'instruction,
les cantons, les communes et les familles se désintéresseront
forcément de l'importante question de l'éducation et nous verrons
alors tomber rapidement le niveau des études.

Tous ces motifs ne nous expliquent que trop bien la répugnance
et les scrupules qu'un très-grand nombre de députés ont éprouvé
à adopter cet article.

Ce ne seront donc pas les instituteurs catholiques qui prêteront
le concours de leur vote à celte restriction douloureuse que l'on
voudrait apporter à la souveraineté cantonale et aux droits naturels

des communes et des parents. Les instituteurs sauront se montrer

au-dessus de tout esprit de parti et dans le vote qu'ils
déposeront au 12 mai, ils n'écouteront que la voix de leur conscience
et leur patriotisme.

R. Horner.

DE L'INSTRUCTION CIVIQUE

D'APRÈS LES PRINCIPES CATHOLIQUES.

(S' article.)

§ 1. Nécessité de là société religieuse.
La société religieuse a pour but de conduire les hommes au

bonheur dans une autre vie par la connaissance des vérités de la
religion, les exercices du culte et les pratiques de la vertu.

Le but même de la société religieuse montre que cette société
est nécessaire à l'homme. Car, puisqu'il y a une autre vie après
cette vie, et puisque le bonheur ou le malheur dans la vie future
dépend de notre vie présente, il est clair que l'homme doit prendre
les moyens d'être heureux après sa mort.

Or, ces moyens, il ne peut les connaître et les employer par
lui seul et sans le concours d'une société religiense. Ils consistent

:

1° Dans la connaissance d'un certain nombre de vérités
essentielles, telles que l'existence de Dieu, l'existence, le libre ar-



— 68 —

bitre et l'immortalité de l'âme humaine, la distinction du bien et
du mal, la certitude des récompenses et des châtiments après la
vie, etc. Ces vérités et d'autres que nous ne pouvons mentionner
dans ce court travail, sont si élevées qu'elles ont surpassé
l'intelligence des plus grands philosophes de l'antiquité, ainsi que des
philosophes de nos jours qui ont voulu faire abstraction des
lumières de la religion et de la révélation chrétienne. Gomment
croire que de telles vérités puissent être devinées et saisies par
toutes les intelligences, même celle de l'illettré, même celle de
l'ignorant? Ne faut-il pas dès lors une société religieuse au sein
de laquelle ces vérités se conservent et se transmettent par un
enseignement continuel

2° Dans certaines pratiques et cérémonies religieuses, destinées
à inculquer les vérités de la religion et à affermir la volonté dans
l'observation de la loi morale. Cet ensemble de pratiques
s'appelle le culte. Pour le célébrer, il faut des prêtres et toute une
hiérarchie, ce qui ne se comprend pas sans une société religieuse.

On dira peut-être que l'enseignement de la religion et le culte
peuvent devenir l'objet d'une des autres sociétés naturelles, par
exemple, de la société civile ou de la société domestique. Mais ce
serait à tort. En ce qui concerne la société civile, elle a été instituée
dans un but déterminé, dont nous nous occuperons plus tard. Lui
assigner un autre but, encore plus important, ce serait dénaturer
l'essence de la société civile et modifier du tout au tout la raison
d'être de son institution.

Quant à la société domestique, si elle ne peut se confondre avec
la société religieuse, ce n'est pas pour motif d'incompatibilité, mais
d'insuffisance. Je m'explique. Le père de famille a le devoir
d'élever ses enfants, ce qui implique l'obligation de les instruire des
vérités de la religion et de les préparer au bonheur de la vie
future en les formant à la pratique de la vertu et aux exercices du
cuite. De là vient que dans toutes les familles bien dirigées, le
père et la mère attachent le plus grand soin à enseigner le
catéchisme à leurs enfants, à les faire assister aux offices, à leur faire
pratiquer le bien en vue de la récompense future et éviter le mal
par la crainte des châtiments éternels. De là vient aussi que, dans
les premiers âges du monde, alors que la population de la terre
n'était pas très-considérable, le chef de famille était en même
temps le chef du culte domestique et remplissait des fonctions
sacerdotales.

Plus tard, lorsque les familles se furent multipliées à l'infini,
que les enfants se furent disséminés et que l'époque patriarchate
eut pris fin, il n'aurait pas été possible à tous les chefs de famille
de conserver le dépôt des vérités essentielles de la religion, ni
l'observation des préceptes de la loi divine. De là la société
religieuse, que nous trouvons sur toute la surface de la terre et à

toutes les époques de l'histoire, toujours distincte de la société
domestique et de la société civile. Là même où la société religieuse
semble ne faire qu'un avec la société civile par l'institution de



ti!) —

cultes nationaux, il ne faut qu'un peu d'observalion pour s'apercevoir

que les deux sociétés, quoique réunies, ne sont pas
confondues. Les ministres du culte jouissent d'une certaine indépendance

vis-à-vis de l'autorité politique, et le plus souvent même ils
la dominent.

De tout ce qui vient d'être dit, il résulte que la société
religieuse n'est pas une société artificielle et accidentelle, mais une
société naturelle, si par ce mot nous entendons une société
impérieusement réclamée par la nature même de l'homme. Ainsi se trouvent

convaincus de contradiction ceux qui, tout en admettant la
nécessité de la religion et en professant les principales vérités et. la
morale du christianisme, prétendent néanmoins vivre en dehors
de toute société religieuse. C'est ce qu'on appelle Yindividualisme
religieux.

Nous avons dû expliquer le mot de société naturelle en ce sens
que la société religieuse est un besoin de la nature, car, si nous
envisageons la société religieuse, non plus au point de vue de
notre nature, mais au point de vue de ses origines, nous sommes
amenés à reconnaître en elle une société surnaturelle, une société
qui n'a point été fondée par les hommes, mais qui reconnaît Dieu
même pour auteur. C'est là une vérité que nous ne faisons que
mentionner. Les preuves et les développements relèvent de
l'enseignement de la chaire, bien plutôt que d'un cours d'instruction
civique.

§ 2. Droits et immunités de la. société religieuse.

La société religieuse étant strictement exigée par la nature de
l'homme, jouit par cela même d'un certain nombre de droits, que
nous allons faire connaître.

1° Elle a le droit d'exister suivant sa nature propre. Un pouvoir

quelconque qui essaie de la détruire, ou qui ne lui permet de
subsister qu'à des conditions incompatibles avec sa nature, se
rend coupable de tyrannie. Nous exposerons plus tard les devoirs
des pouvoirs publics; il nous suffit pour le moment de remarquer
qu'au nombre de leurs devoirs figure celui de donner satisfaction
aux besoins des administrés. Par conséquent, un gouvernement
qui ne tient pas compte des besoins religieux d'un peuple, manque

évidemment à son devoir.
2° La société religieuse a droit à une existence et à une

organisation indépendantes de l'Etat. Cela ressort du but même de
cette société. Si la société religieuse devait être soumise à la
société civile, ce serait parce que la vie future est subordonnée à la
vie présente, parce qu'elle est moins importante que la vie
présente. Il faudrait dire qu'il est raisonnable de compromettre son
bonheur éternel pour ne pas déplaire aux gouvernements de la
terre.

Or, ces conclusions sont évidemment inadmissibles. Il faut, ou
bien nier la vie future, et alors il n'est plus besoin de religion ni



- 70 —

de société religieuse, — ou bien, si l'on admet l'existence d'une
vie future, reconnaître que d'y tendre est le premier et le principal

devoir de l'homme sur la terre, un devoir dont aucun pouvoir
n'a le droit de nous détourner.

3° La société religieuse doit avoir les moyens de pourvoir à ses
besoins. Ces besoins sont de diverse nature. Il faut un sacerdoce;
par conséquent le droit de préparer des prêtres au saint ministère,
de les revêtir de fonctions ecclésiastiques, de les entretenir au
moyen des offrandes libres des fidèles et des revenus des biens
ecclésiastiques.

Il faut un culte; par conséquent le droit d'avoir des églises, d'y
réunir librement les fidèles, de s'assurer principalement par des
fondations, les ressources nécessaires pour l'exercice du culte.

En deux mots, il faut : des édifices religieux; des écoles
ecclésiastiques; des propriétés ecclésiastiques.

4° Il faut en outre ce qu'on a appelé les immunités ecclésiastiques.

Ce mot signifie que les personnes revêtues du sacerdoce
doivent être affranchies de quelques-uns des devoirs auxquelles
citoyens sont communément soumis envers l'Etat, par exemple,
de l'obligation du service militaire. Il est facile de se convaincre
que certaines fonctions civiques ne pourraient être accomplies par
le clergé qu'au détriment des fonctions du ministère, et en ce qui
concerne le service militaire, tous les peuples se sont accordés à
le considérer comme incompatible avec le caractère sacerdotal.

Les fonctions ecclésiastiques ne sauraient être considérées comme

inférieures aux fonctions publiques; or celles-ci confèrent partout

à ceux qui les revêtent certaines immunités. C'est l'Etat qui
est juge des privilèges qu'il doit accorder à une partie de ses
fonctionnaires. Il se guide d'après les besoins des services publics, et
personne ne verra une atteinte à l'égalité ou une faveur injuste si
un préfet, un juge, un instituteur sont dispensés du service
militaire. Mais l'Etat seul ne peut pas régler souverainement ce qui
concerne les immunités dues aux dignitaires de la société
religieuse, parce que ce serait méconnaître le caractère de pleine
indépendance dont nous avons constaté que cette société doit être
revêtue. A plus forte raison, l'Etat ne peut-il enlever arbitrairement

les immunités dont jouissent les membres du clergé dans
toute société bien ordonnée.


	De l'instruction civique d'après les principes catholiques : 5e article

