Zeitschrift: Bulletin pédagogique : organe de la Société fribourgeoise d'éducation et
du Musée pédagogique

Herausgeber: Société fribourgeoise d'éducation

Band: 1(1872)

Heft: 5

Artikel: De l'instruction civique d'aprés les principes catholiques : 5e article
Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1040136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1040136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

nous dit-il pas assez 4 quoi aboutit la centralisation de I'instruc-
tion publique? Les générations élevées dans les universités de
I'Etat sont presque partout sans foi, sans religion et partant sans
moralité et sans discipline.

Dés que la Confédération jouira du monopole de l'instruction,
les cantons, les communes et les familles se désinléresseront for-
cément de I'importante question de I'éducation et nous verrons
alors tomber rapidement le niveau des études.

Tous ces motifs ne nous expliquent que trop bien la répugnance
et les scrupules qu'un trés-grand nombre de députés ontl éprouvé
a adopter cet article.

Ce ne seront donc pas les instituteurs catholiques qui préteront
le concours de leur vote & celle restriclion douloureuse que 1’on
voudrait apporter a la souveraineté cantonale et aux droits natu-
relsdes communes et des parents. Les instituteurs sauront se mon-
trer au-dessus de tout esprit de parti et dans le vote qu'ils dépo-
seront au 12 mai, ils n’écouteront que la voix de leur conscience
et leur patriotisme.

R. HORNER.
—~ e

DE L’INSTRUCTION CIVIQUE

D'APRES LES PRINCIPES CATHOLIQUES.

(5¢ article.)

§ 1. NECESSITE DE LA SOCIETE RELIGIEUSE,

La société religieuse a pour but de conduire les hommes au
bonheur dans une autre vie par la connaissance des vérités de la
religion, les exercices du culte et les pratiques de la vertu.

Le but méme de la société religieuse montre que cette société
est nécessaire 4 I’homme. Car, puisqu’il y a une autre vie aprés
cette vie, et puisque le bonheur ou le malheur dans la vie future
dépend de notre vie présente, il est clair que 'homme doit prendre
les moyens d’'étre heureux apres sa mort.

Or, ces moyens, il ne peut les connaitre et les employer par
lui seul et sans le concours d'une société religiense. Ils consis-
tent :

1° Dans la connaissance d'un certain nombre de vérités es-
sentielles, telles que I'existence de Dieu, I'existence, le libre ar-



bitre et I'immortalité de I'Ame humaine, la distinction du bien et
du mal, la certitude des récompenses et des chitiments aprés la
vie, etc. Ces vérités et d’autres que nous ne pouvons mentionner
dans ce court travail, sont si élevées qu’elles ont surpassé l'intel-
ligence des plus grands philosophes de 1’antiquité, ainsi que des
philosophes de nos jours qui ont voulu faire abstraction des lu-
mieres de la religion et de la révélation chrétienne. Comment
croire que de telles vérités puissent étre devinées et saisies par
toutes les intelligences, méme celle de lillettré, méme celle de
lignorant? Ne faut-il pas dés lors une société religieuse au sein
de laquelle ces vérités se conservent et se transmettent par un
enseignement continuel ?

2° Dans certaines pratiques et cérémonies religieuses, destinées
a inculquer les vérités de la religion et a affermir la volonté dans
I'observation de la loi morale. Cet ensemble de pratiques s’ap-
pelle le culte. Pour le célébrer, il faut des prétres et toute une hié-
rarchie, ce qui ne se comprend pas sans une société religieuse.

On dira peut-étre que I'enseignement de la religion et le culte
peuvent devenir 'objet d’'une des autres sociétés naturelles, par
exemple, de la société civile ou de la société domestique. Mais ce
serait 4 lort. En ce quiconcerne la société civile, ellea été instituée
dans un but déterminé, dont nous nous occuperons plus tard. Lui
assigner un autre but, encore plus important, ce serait dénaturer
I'essence de la société civile et modifier du tout au tout la raison
d'étre de son institution.

Quant a la société domestique, si elle ne peut se confondre avec
la sociélé religieuse, ce n’est pas pour motif d'incompatibilité, mais
d’insuffisance. Je m’explique. Le pére de famille a le devoir d’é-
lever ses enfants, ce qui implique 'obligation de les instruire des
vérités de la religion et de les préparer au bonheur de la vie fu-
ture en les formant 4 la pratique de la vertu et aux exercices du
culte. De la vienl que dans toutes les familles bien dirigées, le
pére et la mére attachent le plus grand soin 4 enseigner le caté-
chisme a leurs enfants, a les faire assister aux offices, a leur faire
pratiquer le bien en vue de la récompense future et éviler le mal
par la crainte des chitiments éternels. De 14 vient aussi que, dans
les premiers dges du monde, alors que la population de la terre
n'était pas tres-considérable, le chef de famille était en méme
temps le chef du culte domestique et remplissait des fonctions sa-
cerdotales.

Plus tard, lorsque les familles se furent multipliées a I'infini,
que les enfants se furent disséminés et que I'époque patriarchale
eut pris fin, il n'aurait pas été possible i tous les chefs de famille
de conserver le dépot des vérités essentielles de la religion, ni
I'observation des préceptes de la loi divine. De 14 la société reli-
gieuse, que nous trouvons sur toute la surface de la terre et a
toutes les époques de I'histoire, toujours distincte de la société
domestique et de la société civile. LA méme ol la société religieuse
semble ne faire qu'un avec la société civile par I'institution de



s G

cultes nationaux, il ne faut qu'un peu d’observalion pour s’aper-
cevoir que les deux sociélés, quoique réunies, ne sonk pas con-
fondues. Lies ministres du culte jouissent d’'une certaine indépen-
dance vis-a-vis de l'autorité politique, et le plus souvent méme ils
la dominent.

De tout ce qui vient d’étre dit, il résulte que la société reli-
gieuse n'est pas une société artificielle et accidentelle, mais une
société naturelle, si par ce mot nous entendons une société impé-
rieusementréclamée par la nature méme de I’ homme. Ainsi se trou-
ventconvaincus de contradiction ceux qui, tout en admettant la né-
cessité de la religion et en professant les principales vérités et la
morale du christianisme, prétendent néanmoins vivre en dehors
de toute société religieuse. C'est ce qu'on appelle 'individualisme
religieu.

ous avons di expliquer le mot de société naturelle en ce sens
que la société religieuse est un besoin de la nature, car, si nous
envisageons la société religieuse, non plus au point de vue de
notre nature, mais au point de vue de ses origines, nous sommes
amenés 4 reconnaitre en elle une sociélé surnaturelle, une société
qui n’a point été fondée par les hommes, mais qui reconnait Dieu
méme pour auteur. C'est 14 une vérité que nous ne faisons que
mentionner. Les preuves el les développements relévent de I’en-
seignement de la chaire, bien plutdot que d’'un cours d’'instruction
civique.

§ 2. DROITS ET IMMUNITES DE LA SOCIETE RELIGIEUSE.

La société religieuse étant strictement exigée par la nature de
I’homme, jouit par cela méme d’un cerlain nombre de droits, que
nous allons faire connaitre.

1° Elle a le droit d’exister suivant sa nature propre. Un pou-
voir quelconque qui essaie de la détruire, ou qui ne lui permet de
subsister qu'a des conditions incompalibles avec sa nature, se
rend coupable de tyrannie. Nous exposerons plus lard les devoirs
des pouvoirs publics; il nous suffit pour le moment de remarquer
qu'au nombre de leurs devoirs figure celui de donner satisfaction
aux besoins des administrés. Par conséquenl, un gouvernement
qui ne tient pas compte des besoins religieux d'un peuple, man-
que évidemment a son devoir.

2° La société religieuse a droit & une existence et & une orga-
nication indépendantes de I'Etat. Cela ressort du but méme de
cette société. Si la société religieuse devait étre soumise 4 la so-
ciété civile, ce serait parce que la vie future est subordonnée i la
vie présente, parce qu'elle est moins importante que la vie pré-
sente. Il faudrait dire qu’il esl raisonnable de compromettre son
bonheur éternel pour ne pas déplaire aux gouvernements de la
terre.

Or, ces eonclusions sont évidemment inadmissibles. Il faut, on
bien nier la vie future, et alors il n'est plus besoin de religion ni



— 70 —

de société religieuse, — ou bien, si I'on admet I'existence d'une
vie future, reconnaitre que d'y tendre est le premier et le princi-
pal devoir de I'homme sur la terre, un devoir dont aucun pouvoir
n'a le droit de nous détourner.

3° La société religieuse doit avoir les moyens de pourvoir i ses
besoins. Ces besoins sont de diverse nature. Il faut un sacerdoce;
par conséquent le droit de préparer des prétres au saint ministére,
de les revétir de fonctions ecclésiastiques, de les enltretenir au
moyen des offrandes libres des fidéles et des revenus des biens
ecclésiastiques.

Il faut un culte; par conséquent le droit d’avoir des églises, d'y
réunir lihrement les fideles, de s'assurer principalement par des
fondations, les ressources nécessaires pour I'exercice du culte.

En deux mots, il faut : des édifices religieux ; des écoles ecclé-
siastiques ; des propriétés ecclésiastiques.

4° Il faut en outre ce qu'on a appelé les immunités ecclésiasti-
ques. Ce mot signifie que les personnes revétues du sacerdoce
doivent étre affranchies de quelques-uns des devoirs auxquels les
citoyens sont communément soumis envers I'Ktat, par exemple,
de I'obligation du service militaire. Il est facile de se convaincre
que certaines fonetions civiques ne pourraien! étre accomplies par
le clergé qu’au détriment des fonctions du minislére, et en ce qui
concerne le service militaire, tous les peuples se sont accordés 4
le considérer comme incompatible avec le caractére sacerdotal.

Les fonclions ecclésiastiques ne sauraient éire considérées coimn-
me inférieures aux fonclions publiques; or celles-ci conferent par-
toul a ceux qui les revétent certaines immunités. Cl'est I'Etat qui
est juge des priviléges qu’il doit accorder 4 une partie de ses fonc-
tionnaires. Il se guide d’aprés les besoins des services publics, et
personne ne verra une atteinte a 1’égalité ou une faveur injuste si
un préfet, un juge, un instituteur sont dispensés du service mili-
taire. Mais I'Etat seul ne peut pas régler souverainement ce qui
concerne les immunités dues aux dignitaires de la sociélé reli-
gieuse, parce que ce serait méconnaitre le caractére de pleine in-
dépendance doni nous avons constaté que cette société doit étre
revétue. A plus forle raison, I'Etat ne peut-il enlever arbitraire-
ment les immunités dont jouissent les membres du clergé dans
toute société bien ordonnée.



	De l'instruction civique d'après les principes catholiques : 5e article

