
Zeitschrift: Bulletin de l'Association Pro Aventico

Herausgeber: Association Pro Aventico (Avenches)

Band: 39 (1997)

Artikel: A propos de deux fragments de Deae nutrices à Avenches : déesses-
mères et jumeaux dans le monde italique et gallo-romain

Autor: Dasen, Véronique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-245810

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-245810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Apropos de deux fragments de Deae nutrices à Avenches: Déesses-mères et jumeaux dans le monde italique et gallo-romain

A propos de deux fragments de Deae nutrices à Avenches :

Déesses-mères et jumeaux dans le monde italique et gallo-romain
Véronique Dasen

Résumé

Un des motifs les plus populaires du répertoire des sta¬

tuettes en terre cuite gallo-romaines représente une
mère allaitant deux bébés, conventionnellement appelée
Dea nutrix. Ce type de figurine constitue une manifestation

remarquable de l'esprit synctétiste gallo-romain. L'originalité

des artisans indigènes est d'avoit assemblé deux motifs

présents dans l'iconographie gréco-romaine mais

jusqu'alors rarement réunis: celui de la mère nourricière et
celui des noutrissons jumeaux. La Nutrix personnifie la

Matrone par excellence, allaitant des jumeaux qui symbolisent

son inépuisable fécondité. Cette image idéale de la

maternité correspond au discours nataliste romain ainsi

qu'aux mentalités indigènes profondément vouées au culte
de la Mère et de la fécondité en général. Cette convergence

peut expliquer l'extraordinaire faveur de la Nutrix durant

toute sa période de production, de la fin du Ier s. ap. J.-C.
au milieu du IIIe s. ap. J.-C.

Zusammenfassung

Eines
der populärsten Motive im Repertoire der gallorö¬

mischen Tonstatuetten stellt eine zwei Säuglinge
stillende Mutter dar. Sie wird allgemein Dea nutrix genannt.
Diese Statuetten drücken auf bemerkenswerte Art den syn-
kretistischen Geist der Gallorömer aus. Die Originalität
der einheimischen Handwerker besteht darin, die stillende

Mutter und die Zwillingssäuglinge, zwei bisher meist nur

getrennt verwendete Motive aus det griechisch-römischen
Ikonographie miteinandet zu verbinden. Die Nutrix
verkörpert den Inbegriff der Matrone ; die Zwillinge, die sie

Bulletin de l'Association Pro Aventico 39, 1997, p. 125-140

stillt, symbolisieren die unerschöpfliche mütterliche
Fruchtbarkeit. Diese Idealvorstellung det Mutterschaft
entspricht einerseits den propagandistischen Bemühungen
Roms zur Eindämmung des Geburtentückgangs, andererseits

spiegelt sie die einheimische Mentalität wider, die dem

Mutter- und Fruchtbarkeitskult grösste Verehrung
widmete. Diese Übereinstimmung kann eine Erklärung sein

für die aussergewöhnliche Beliebtheit det Nutrix während
ihtet gesamten Produktionsperiode, vom Ende des 1. Jh. n.
Chr. bis in die Mitte des 3. Jh. n. Chr.

125



Véronique Dasen

Les Deae nutrices d'Aventicum*

En 1965 les fouilles de Xinsula 16 à Aventicum ont livré
deux fragments de figurines en terre cuite de déesse

nourricière, appelée conventionnellement Dea nutrix
(fig. 1-3)1. Ces statuettes, fabriquées en terre blanche ou
terre de pipe, sont avec les Vénus l'un des sujets les plus
populaires du répertoire des coroplathes gallo-romains2.

Les figurines d'Aventicum montrent le type iconographique

le plus courant de la Nutrix. Elles représentent une

INSULA 16 EST 1965-66 PERIODE III

70-120 ap.JC.

&CU t_ y

¦
-G

zac

d
Fig. 1. Plan de .insula 16 est avec lieux de trouvaille des figurines

en terre cuite. A: cf. fig. 2. B: cf. fig. 3. Dessin MRA,
M. Aubert.

jeune femme assise dans un fauteuil à haut dossier en osier

tressé, en train d'allaitet deux bébés, un à chaque sein ; elle

maintient les nourrissons obliquement contre sa poitrine,
leurs petits pieds posés sur ses genoux (fig. 2 et 3). Ce type

*Je tiens à remercier ici Anne Hochuli-Gysel, directtice du Site et
du musée romains d'Avenches, de m'avoii autoiisée à étudiei les

deux statuettes de Nutrix d'Aventicum, ainsi que Géraid Coulon
(Musée archéologique d'Argentomagus) pout ses remaïques et ses

encoutagements. Je remercie également Franz E. Koenig pour ses

recherches dans les réserves de monnaies du Musée romain et
Madeleine Aubeit poui ses dessins de plan et d'objet.

¦H. Bögli, Insula 16 est, BPA 21, 1970/71, p. 35, pl. 33, 1 et 2

(découvertes dans la tene végétale, le long de la façade sud-ouest
de Xinsula, dans le pottique extétieui).
2 Sur la technique de fabrication de ces teties cuites et les

caractéristiques de l'aigile, voir les différentes contiibutions dans Bémont
et al. 1993. Le teime coioplathe signifie littéralement «le mode-
leut de jeunes filles»; S. Mollard-Besques, Les terres cuites

grecques, Paris, 1963, p. 5-6.

¦

Fig. 2. Terre cuite. H. 7, 9 cm (première moitié du IIe s. ap.
J.-C). Avenches, Musée romain, inv. 65/1566. Photo MRA.

_.

_

Fig. 3. Terre cuite. H. 8 cm (fin du IIe s. ap. J.-C). Avenches,

Musée romain, inv. 65/9595. Photo MRA.

126



A propos de deux fragments de Deae nutrices à Avenches : Déesses-mères et jumeaux dans le monde italique et gallo-romain

est remarquablement constant durant toute sa période de

production, de la fin du 1er s. ap. J.-C. au milieu du IIP s.

ap. J.-C. La principale variante, moins répandue, figure la

Nutrix dans la même position mais n'allaitant qu'un seul

enfant.

Quelques détails peuvent différer d'un exemplaire à

l'autre. Tantôt les noutrissons sont entièrement emmaillotés

dans d'étroites bandelettes (fig. 3), tantôt leurs bras sont
dégagés et ils caressent d'une main le sein qu'ils tètent
(fig. 2 et 4) ; leurs pieds peuvent être séparés (fig. 2 et 4) ou
ils se rejoignent et se touchent (fig. 3). Parfois seul un des

deux enfants boit au sein3. Les divers styles de coiffure de la

femme, la forme des plis de son vêtement ainsi que l'aspect
de son fauteuil constituent autant de repères utiles pout la

datation des figurines et leut attribution à un atelier4.

Le motif de la Dea nutrix allaitant un ou deux enfants

apparaît vers 100 ap. J.-C. dans les ateliers de coroplathes
de Gaule centtale, notamment de l'Allier; il est aussi
produit dès le IIe s. ap. J.-C. dans des manufactures de la vallée

de la Moselle et peut-être également du Rhin5. L'aire de

diffusion des statuettes est très large; on les rencontre en

quantité innombrable dans toute la Gaule, en Bretagne et
dans les Germanies, jusqu'au limes et même parfois au-delà,

en Germanie libre6. Les trouvailles se répartissent entre les

nécropoles, les habitats et, plus rarement, les sites cultuels,

en particulier les sanctuaires des sources. Leur distribution
varie suivant les régions et le hasard des découvertes. Les

deux figurines d'Aventicum proviennent ainsi d'une insula

située au coeur de la ville, à côté du forum (fig. I)7. Hormis

les terres cuites, on ne dénombre que quelques
exemplaires en pierre ou en métal8.

3 Cf. la tene cuite conseivée au Musée archéologique de Saintes ;

Coulon 1994, fig. p. 54 (la légende de cette fig. «Musée de Saint-
Rémi de Reims» est ettonée, comme me l'indique G. Coulon).
4 Voit les typologies établies pat Rouvier-Jeanlin 1972, nos 306-
386; Schauerte 1985, p. 26-27, nos 910-948; Gonzenbach 1995,

p. 189-203.

'Schauerte 1985, p. 50; Schauerte 1987, p. 88-90; Gonzenbach
1995, p. 200-201, 355-356, 380-381. Sut la datation des ateliets
de Gaule centtale, voit pat exemple H. Lange dans Bémont et al.

1993, p. 124-129.

6Bémont et al. 1993, ch. 4, p. 218-252; G. M. E. C. van Boec-

kel, Teiles cuites du Centre dans les Pays-Bas, le Luxembouig et
la Grande-Bretagne, ibid., p. 241 mentionne la découveite d'une
figuline de Nutrix au noid du limes dans la province de Frise.

7Pour la Suisse, voir Gonzenbach 1986 et 1995 («Fundliste»)
Site cultuel: Lostotf n° 4, Vidy n° 4, Vindonissa n° 14; habitat
Augst nos 23-24, Holderbank n° 1, Martigny nos 10-15, Seeb n° 1

nécropole: Augst n° 22, Riddes n° 3

8 Reptésentations en pietre : E. Espérandieu, Recueil général des

bas-reliefi de la Gaule romaine, VI, Paris, 1915, n° 4701 (relief de

Virecourr) ; Schauerte 1987, p. 63 pl. 14,1 (relief de Ladenburg) ;

Marcolungo 1993, fig. 4 (la légende correspondante est celle de

la fig. 5 ; statuette en calcaire de Vertunum, Saint-Maid). En
métal: Petrikovits 1965, p. 209-210, fig. 12 (Bonn, Landesmuseum).

Cf. la Nutrix en bronze debout avec un enfant découveite
dans le pays de Galles; Roman Britain in 1934, fRS 25, 1935,

p. 201-202, pl. XLIII, 2 c (Culvet Hole Cave). Blanchet 1891,

p. 139 mentionne l'existence d'exemplaires en bois.

,'

$_
y

Fig. 4. Terre cuite. H. 15, 8 cm (première moitié du IF s. ap.
J.-C). Nimègue, ProvinciaalMuseum G. M. Kam, inv. XIX
b 12.1951.2. Photo du Musée.

Différentes manufactures ont pu fabriquer les statuettes
cXAventicum. Une des figurines (fig. 2) présente un type
analogue à celui de l'exemplaire intact de Nimègue (fig. 4) ;

elle semble provenit d'un atelier de Gaule centrale de la

première moitié du IIe s. ap. J.-G, soit des officines de

Toulon-sur-Allier9, soit de St-Pourcain-sur-Besbre10. Le style de

l'autre figurine (fig. 3) évoque l'atelier de Pistillus, l'un des

plus célèbres fabricants de terres cuites de la fin du IIe s. ap.

J.-C, localisé à Autun-Augustodunum11 ; mais pour G.

Schauerte, la figurine pourrait être issue d'un atelier de la

Moselle du deuxième quart du IIe s. ap. J.-C.12

Le type iconographique de la Nutrix gallo-romaine soulève

de nombreuses questions. Quelle est l'identité de la

nourrice? S'agit-il d'une divinité ou d'une femme réelle?

Pourquoi est-elle toujours en train d'allaiter? Pourquoi
tient-elle non pas un mais deux bébés S'agit-il de

jumeaux? Pourquoi ce motif est-il plus répandu que sa

variante avec un seul enfant? Sa popularité reflète-t-elle

9 Cf. les bords tressés du fauteuil, la position oblique des noutrissons

et les plis de la robe en forme de V emboîtés le long des

jambes; Guisan 1976, p. 8 et 11 ; Schauerte 1985, n°941. Parallèle:

Rouvier-Jeanlin 1972, n° 325.

¦"Schauerte 1985, n° 947; Gonzenbach 1995, p. 193-195, type
A2(vets 150 ap.J.-C).
1 ' Cf. l'emmaillotement complet des nouttissons et le tressage en
damiet du fauteuil aux botds enroulés; Guisan 1976, p. 8 et 11 ;

Gonzenbach 1986, p. 24, n° 12 (fin du IIe s. ap. J.-C.) ; Gonzenbach

1995, p. 197, type B 2. Parallèle: Rouvier-Jeanlin 1972,
n° 363.

12 Schauerte 1985, n° 924.

127



Véronique Dasen

l'attitude particulière des anciens envers la gémellité et les

enfants en général Se rattache-t-elle à une tradition indigène

gauloise
Dans un premier temps, cet article cherchera à démontrer

les origines gréco-italiques du motif iconographique de

la Nutrix aux jumeaux. Puis il tentera d'évaluer l'originalité
du type créé par les coroplathes de l'Allier et de définir sa

fonction et sa signification dans le contexte culturel gallo-
romain.

La nourrice aux jumeaux
dans le monde gréco-romain

Il est aujourd'hui bien établi que les Gallo-romains ont
développé un an populaire original au contact de la culture

artistique romaine. Les prototypes iconogtaphiques des

figurines de Nutrix ne se trouvent pas dans le monde
celtique, essentiellement aniconique avant la conquête. La
culture de La Tène n'a rien livré de comparable à nos terres
cuites, et il faut rechercher dans le monde classique les

modèles iconogtaphiques des artisans gallo-romains13.

Le motif de la mère nourricière

Le type de la Nutrix se rattache à l'imagerie gréco-italique
des divinités kourotrophes, c'est-à-dire à la fois nourricières

et protectrices des petits enfants. Le type de la mère assise

avec un nourrisson se développe en Grèce à l'époque
archaïque sous l'influence du motif égyptien d'Isis allaitant
Horus (his lactam). On le rencontre surtout parmi les terres
cuites de petit format provenant de tombes ou de

sanctuaires associés au culte d'une déesse kourotrophe, comme
Héra, Artémis ou Demeter14. La femme semble figurer une
déesse. Elle est assise sur un siège ou un fauteuil dans une
attitude hiératique, figée, les pieds posés sur un tabouret. Sa

tête peut être coiffée du polos ou couverte de Xhimation en

guise de voile. Elle tient l'enfant couché dans ses bras ou
assis sur ses genoux (fig. 5)15. Contrairement à Xlsis lactam,

13 Voit pat exemple J.-L. Brunaux, Tradition celtique ou innovation

gallo-romaine?, dans Bémont et al. 1993, p. 135-138;
Gonzenbach 1995, p. 427.

14Sut l'identité de ces divinités: E. Simon, Giiechische Muttet-
gottheiten, dans Matronen 1987, p. 157-169. Sut le motif de la

kourotrophe en Grèce: Price 1978, en particuliei p. 31-32.
15 R. A. Higgins, Catalogue ofthe terracotta statuettes in the British
Museum, London, 1954, n° 820, pl. 113 (Béotie, vets 450 av.

J.-C). Quelques tettes cuites reproduisent des gestes spontanés de

tendresse; D. M. Robinson, OlynthusYll, Baltimore and London,
1933, n° 251, pl. 31 (fin du Vlc s. av. J.-C.) : l'enfant se retourne
et embiasse sa mère.

16Par exemple Robinson, ibid., n° 249, pi. 31 (fin du VIe s. av.

J.-C). Il est possible qu'une statue monumentale de déesse nour-
licière ait existé à l'époque classique (la statue de culte du kouro-

trophion d'Athènes Des oeuvres hellénistiques et tomaines en

pierre ou en tene cuite l'évoquent peut-être; Price 1978, p. 129-
131, n° 696, fig. 27 (la «kourotrophe Chiaramonti» en maibte du
IIe-Ier s. av. J.-C); Bonfante 1986, p. 195-196, fig. 4 (tene cuite
du IVe s. av. J.-C).

• .:

F

Fig. 5. Terre cuite. H. 35 cm (vers 450 av. J.-C). Londres,
British Museum, inv. 820. Photo du Musée.

elle donne rarement le sein au bébé16; le motif de l'allaitement

n'appâtait de manière régulière que dès le IVe s. av.

J.-C. dans la statuaire en terre cuite17. Cette lacune est

encore plus marquée dans la peinture de vases. Les scènes

d'allaitement sont absentes des représentations des époques
archaïque et classique; elles ne sont figurées que dans la

céramique italiote du IVe s. av. J.-C, et dans des scènes

représentant des personnages mythologiques, notamment
Aphrodite et Eros18. Cette omission est-elle due au manque
de valorisation des tâches maternelles? Ou les imagiers

grecs ont-ils évité de montrer cet acte parce qu'il appartient
à une sphère tfès intime de la vie féminine, comme tout ce

qui touche à la grossesse et à l'accouchement19?

Dans le monde italique, pat contre, le motif de la mère

nourricière est très répandu. D'innombrables terres cuites

17Voir par exemple Higgins 1954 (supra note 15), n° 460, pl. 64

(Halicarnasse, début du IVe s. J.-C), et nos 551-559, pl. 73 (Arté-
mision d'Ephèse, début et milieu du IVe s. J.-C).
18 Voit A. Delivorrias et al. dans LIMC II, 1984, s.v. Aphrodite,
nos 1237 et 1238, pl. 124.

"Signalons une représentation en terre cuite unique de mère avec

un biberon (Béotie, première moitié du Ve s. av. J.-C.) ; D. Gou-

revitch avec la collaboration de J. Chamay, Femme nourrissant
son enfant au biberon, AK35, 1992, p. 78-81. Sur l'allaitement
et l'usage de nourrices en Grèce, R. Garland, The Greek way of
life, London, 1990, p. 113-118.

128



A propos de deux fragments de Deae nutrices à Avenches : Déesses-mères et jumeaux dans le monde italique et gallo-romain

'%

¦iU

Fig. 6. Terre cuite. H. 13, 8 cm. Londres, British Museum,
inv. 1922.4-13.27. Photo du Musée.

votives de kourotrophes proviennent de divers sites de

Sicile et d'Italie centrale, en Etrurie du sud, dans le Latium
et en Campanie. Ces statuettes, produites en série de la fin
du VIe s. au début du Ier s. av. J.-C, présentent des styles
variés. Le type le plus fréquent montre une femme assise

dans un fauteuil, vêtue d'un long chiton, la tête coiffée

d'un manteau qui recouvre ses épaules et ses bras, les pieds

posés sur un tabouret. Elle porte sur ses genoux un petit
enfant qui boit patfois au sein, toujours le gauche. Ces

mères italiques manifestent de façon plus expressive que les

kourotrophes grecques le lien qui les unit à l'enfant. En

Etrurie du sud, les mains de la femme encerclent d'un geste

protecteur le nourrisson qui étend son bras libre pour caresser

la poitrine maternelle (fig. 6)20. En Campanie, la mère

presse le sein qu'elle présente au bébé emmailloté21. La

majorité de ces terres cuites proviennent de dépôts votifs
consacrés à des divinités féminines. Elles sont associées à

des ex-voto qui se rapportent à la protection de la fécondité

20Bonfante 1984, fig. 5c (Cerveteii). Voir aussi Enea nel Lazio.

Archeologia e mito, Roma, 1981, p. 210, n°D 128 (Lavinium) ;

Bonfante 1984, fig. 3a (Véies), 6a (Lavinium).

21A Capoue: M. Bonghi Jovino, Terrecotte votive. Catalogo del
Museo provinciale campano, II, Le statue, Roma, 1971, n° 6 pl. 14

(fin du Ve s. av. J.-C.) ; n° 9, pi. 15 ; n° 15, pi. 18 (fin du IV s. av.

J.-C.) ; nos 24, 26-28, pl. 23-25 (IIP s. av. J.-C).

et des naissances, en particulier à des figurines de bébés

emmaillotés, de couples avec ou sans enfant, ainsi qu'à des

modèles anatomiques d'organes sexuels féminins ou
masculins22. Ces complexes votifs témoignent de l'importance
du culte de la maternité et de la famille dans le monde
italique. Les coroplathes ont-ils cherché à représenter des

mortelles ou une divinité? Certains éléments, comme la
diversité des vêtements et des parures, semblent parler en
faveur de représentations réalistes de dédicantes. Mais des

images de divinités se trouvent aussi parmi les statuettes
votives ; Mater Matuta ou une autre divinité locale pourrait
être figurée comme une mère nourrissant son enfant23. Il ne
semble pas possible de trancher de façon satisfaisante cette

question récurrente d'identification24.

A Préneste, le motif de la déesse allaitant est attesté dans

l'art monumental. Selon Cicéron, le sanctuaire de Fortuna

Primigenia y abritait une statue de culte qui monttait la
déesse assise donnant le sein à ses enfants, Jupitet et Junon.
Comme les nourrissons d'Etrurie du sud, Jupiter caressait

la poitrine de sa mère tout en tétant ; l'auteur ajoute que les

mères avaient pour ce sanctuaire une vénération spéciale25.

A l'époque impériale, le thème de l'allaitement n'apparaît
pratiquement que dans les représentations hellénisées d'Lsis

lactans26 et dans l'iconographie de la légende édifiante de

Pero et de Micon. Les auteurs anciens racontent que Micon
était un vieillard condamné à mourir de faim en prison ; il
fut sauvé par le dévouement de sa fille Pero qui n'hésita pas
à le nourrir au sein en cachette. Au Ier s. ap. J.-C. ce sujet
figure sur plusieurs fresques et terres cuites de Pompei ainsi

que sur des céramiques sigillées de La Graufesenque27.
Cette retenue contraste avec l'immense faveur que
rencontre en Gaule romaine le motif de la mère nourricière,
principalement sous la forme de la Dea nutrix.

22 Sur ces complexes votifs, A. Comella, Tipologia e diffusione dei

complessi votivi in Italia in età medio-iepubblicana, MEFRA 93,
1981, 717-803; A. Comella, G. Stefani, Materiali votivi dèi
santuario di Campetti a Velo, Roma, 1990. Voit pai exemple le tempie
d'Héta à Paestum ; B. Neutsch, Archäologische Giabungen und
Funde in Unteritalien 1949-1955, AA 71, 1956, col. 441, fig.
155-156 (une terre cuite de kourotrophe associée à une figurine
de bébé emmaillotté et à des modèles d'uteri).
23 Sui Matei Matuta: E. Simon dans LIMC VI, 1992, s.v. Matei
Matuta, p. 379-381. Sui l'Aitémis étrusque: I. Krauskopf dans

LIMC 11, 1984, s.v. Artumes, n° 20 a, pl. 582; Bonfante 1986,

p. 197, 198, fig. 9.

24Voii pat exemple Champeaux 1982, p. 43-44; Bonfante 1984,

p. 4; id. 1986, p. 198.

25 Cicéron, De la divination, 2, 85 : « lactens cum funone Fortunae
in gremio sedens, mammam appetens». Sut le culte couiottophique
de Foituna Ptimigenia, Champeaux 1982, p. 40-55.
26 Sut la diffusion du motif dans le monde romain, R. E. Witt,
Isis in the Graeco-Roman world, London, 1971 ; V Tran Tam

Tinh, Isis lactans, Leiden, 1973; id. dans LIMCV, 1990, s.v. Isis,

p. 761-796; E. A. Arslan (éd.), Iside. limito, il mistero, la magia,
Milano, 1997.
27 Deonna 1955 ; M. Renard, La légende de Peto et de Micon sui
des vases de la Graufesenque, Latomus, 14, 1955, p. 285-289; G.
Berger-Doer dans LIMC VII, 1994, s.v. Pero II, p. 327-329.

129



Véronique Dosen

Le motif de la mère portant des jumeaux

Les Deae nutrices gallo-romaines présentent donc un type
iconographique très proche des tetres cuites italiques de

kourotrophes, à un détail près : les mères allaitent non pas

un mais deux enfants.

Les représentations de mères portant ou nourrissant des

jumeaux sont rares mais se rencontrent dès la plus haute

antiquité. Elles expriment des attitudes ambivalentes envers
la gémellité. Les naissances multiples étaient généralement
honorées comme un signe de vitalité et de fécondité, parfois

d'origine surnaturelle. Mais ces naissances étaient aussi

redoutées ; les grossesses multiples comportent beaucoup de

risques susceptibles de coûter la vie à la mère et aux
nouveau-nés28. Dans le monde grec, les plus anciennes
représentations connues de nouveau-nés jumeaux datent de l'âge
du bronze. Deux modèles en terre cuite de berceaux avec
des jumeaux proviennent de Lapithos (Chypre) ; le relief de

l'un des berceaux forme le visage, les seins et les deux bras

d'une femme portant les bébés29. La nécropole d'un autre
site chypriote a livté un sceau-cylindre représentant une
femme accroupie, comme si elle venait d'accoucher, tenant

par les pieds des jumeaux; l'objet a pu servir de talisman à

une femme enceinte30. E. French mentionne également six

statuettes inédites de l'époque mycénienne figutant une
femme debout tenant des jumeaux dont seules les têtes

apparaissent au creux de ses bras31. Hors du monde grec,
signalons deux statuettes en terre cuite provenant de Palestine

et datant du milieu du XIIIe s. av. J.-C. Elles figurent
une femme debout, allaitant un bébé à chaque sein; ses

jambes sont ornées d'images de capridés et de palmiers,

autant de symboles de la fécondité de la Tette-mète, à l'origine

de toute vie, humaine, animale et végétale32.

Dans l'iconographie grecque archaïque et classique,

quelques séries d'images montrent une mère portant
symétriquement des jumeaux. Il s'agit de personnages mythologiques

: Aphrodite avec Eros et Himeros33, Ariane avec Sta-

phylos et Oenopion (fig. 7)34, Tyro avec Pélias et Nélée35,

ou encore Léto avec Apollon et Artémis36 ; toutefois la mère

n'est jamais figurée en train de les nourrir. Ces jumeaux

peuvent être synonymes de fécondité et de bonheut,

comme Staphylos et Oenopion, les fils de Dionysos et

d'Ariane, consolée de la trahison de Thésée. Mais la plupart
des naissances gémellaires sont associées à une transgression
de l'ordre établi : les jumeaux sont des enfants illégitimes,
issus de l'union d'une jeune fille avec un dieu, ou de l'adultère

d'une femme mariée. Les nouveau-nés sont exposés ou
soumis à diverses épreuves. Pélias et Nélée, les fils de Tyro
et de Poséidon, sont abandonnés par leur mère ; Apollon et

Artémis, péniblement mis au monde par Léto, doivent
affronter le serpent Python37. Une célèbre statue en bronze

d'Euphranor du IVe s. av. J.-C. figurait selon Pline «une
Latone, jeune mère, portant ses nouveau-nés Apollon et
Diane»38. Cette statue fut ramenée de Grèce et placée dans

le temple de la Concorde à Rome sur l'ordre de Tibère. De
nombreuses copies romaines en perpétuent peut-être le

y

'/ï
*

r2*

Fig. 7. Amphore attique (vers 530-520 av. J.-C). Londres,
British Museum, inv. B 168. Photo du Musée.

28 Sur les naissances multiples dans la littérature médicale antique,
Dasen 1995, p. 135-137; ead. 1997, p. 49-51.
29 V Karageorghis, The coroplastic art ofancient Cyprus, Nicosia,
1991, p. 96-97, n° C 6 et C 7, pl. 52-53 (2300-1650 av. J.-C).
30 E. Porada dans E. D. T Vermeule, F. Z. Wolsky, Toumba tou
Skourou. A bronze age potter's quarter on Morphou bay in Cyprus,
Boston, 1990, p. 340-341, pl. 126 (vets 1650-1500 av. J.-C). Sui
la moitalité infantile élevée de cette communauté: ibid., p. 324-
325.
31 E. French, The development of Mycenaean tetracotta figurines,
ABSA 66, 1971, p. 143.

32 P. Beck, A new type of female figurine, dans M. Kelly-Buccel-
lati (éd.), Insight through images. Studies in honor ofEdith Porada,

Malibu, 1986, p. 29-34; O. Keel, Ch. Uehlinger, Göttinnen,
Götter und Göttersymbole, Freiburg, Basel, Wien, 1992, p. 82,

fig. 82.

33 Plaque vorive de l'Acropole, Athènes, Mus. Nat. inv. 15131

(milieu du VIe s. av. J.-C.) ; A. Delivorrias et al. dans LIMC II,
1984, s.v. Aphrodite, n° 1255, pl. 126; A. Hermary dans LIMC
V, 1990, s.v. Himetos, n° 8.

34M.-L. Bernhard dans LIMC 111, 1986, s.v. Ariadne, nos 155-
158, pl. 735.

35Tette cuite, Béotie; F. Marx, Dioskuienattige Gottheiten, AA
10, 1885, p. 90-91, fig. p. 91.

36 V. Lambrinudakis et al. dans LIMC 11, 1984, s.v. Apollon, nos

993-1002. Voit aussi La Nuit portant Le Sommeil et La Mort sui
le coffre de Cypselos à Coiinthe (Pausanias 5.18.1), et Oieithyia
avec les enfants de Botée sur le fronton ouest du Paithénon; F.

Brommer, Die Skulpturen der Parthenon-Giebel: Katalog und
Untersuchung, Mainz, 1963, p. 168-169, pl. 64.2, 65.1, 119.

37 L. Kahil, Apollon et Python, dans Mélanges offerts à K. Micha-
lowski, Waiszawa, 1966, 481-490. Autres exemples de destins

gémellaires grecs : voir F. Frontisi-Ducroux, Les Grecs, le double
et les jumeaux, Topique, 50, 1992, p. 239-262; Dasen 1995,

p. 137-150; ead. 1997, p. 51-56.

38 Histoire naturelle, 34, 77; E. Simon dans LIMC II, 1984, s.v.

Apollon/Apollo, n°438.

130



Apropos de deux fragments de Deae nutrices „ Avenches: Déesses-mères et jumeaux dans le monde italique et gallo-romain

\

Fig. 8. Statue en marbre. H. 86 cm (époque romaine
impériale). Museo Torlonia 68. Léto avec Apollon et Artémis. Photo
DAI, Rome.

souvenir (fig. 8)39; mais l'intensité dramatique de cette statue

monumentale est bien éloignée du caractère intimiste
de nos figurines en terre cuite.

Les prototypes les plus proches de la Nutrix gallo-
romaine se trouvent dans le monde italique. Une statue en
calcaire de la première moitié du VIe s. av. J.-C, découverte
dans la nécropole de Mégara Hyblaea en Sicile (fig. 9),

représente une femme allaitant deux bébés emmaillotés40.

La composition de cette oeuvre unique préfigure celle des

ex-voto italiques (fig. 6). Les nourrissons, maintenus dans

chaque bras en position légèrement inclinée, tètent en pressant

le sein maternel de leut main libre ; ils sont encerclés

par les larges mains de leur mère et par son manteau en
forme de coquille qui les protègent du monde extérieur41.

Des monuments similaires proviennent du sanctuaire de

Santa Maria di Capua Vetere à Curti. Ce sanctuaire, consacré

à une divinité féminine inconnue (Damia, Mater
Matuta?), a livré des centaines de statues votives en tuf,
calcaire et terre cuite, produites du milieu du VIe s. à la fin du
IIe s. av. J.-C42 Les statues en pierre figurent des femmes

assises portant des bébés emmaillotés qu'elles allaitent
patfois. Ces mères peuvent tenir jusqu'à douze enfants à la fois,

disposés en éventail sur chaque bras ou étages en bon otdte
dans leur giron (fig. 10)43. Les figurines en terre cuite imitent

le sujet monumental, mais sans représenter la mère

£'_»_
C

1

'Tf î

il ïtrfer
¦¦ 3 ¦¦

¦

Fig. 9. Statue en calcaire. H. 78 cm (deuxième moitié du VF s.

av. J.-C). Syracuse, Museo Archeologico Regionale. D'après
E. Langlotz, Die Kunst der Westgriechen, München, 1963.

VX.'¦ ¦:

-

*

Fig. 10. Statue en calcaire. H. 144 cm (IIP-IIes. av. J.-C).
Capua, Museo Campano. Photo DAI, Rome.

39Simon, ibid., n° 439, pl. 337; Lambrinudakis 1984 (supra note
36) n° 992; Price 1978, nos 670-671.
40 G. V Gentili, NSA ser. 8, VIII, 1954, 99-103; R. R. Hollo-
way, Influences and styles in the late archaic and early classical Greek

sculpture ofSicily and Magna Graecia, Louvain, 1975, p. 33-34,
fig. 209-211.

41 Cf. Bonfante 1984, fig. 3e, 5b, 6a. Sur le symbolisme funéraire
de l'allaitement, cf. infra notes 87-88.
42 Voit le catalogue de A. Adriani, Cataloghi illustrati del Museo

Campano, 1, Sculture in tufo, Alessandria, 1939.

43 Adriani ibid., p. 59, n° 88, pl. XIV

131



Véronique Dasen

avec plus de deux nouveau-nés44. Ces ribambelles d'enfants

ne représentent pas des jumeaux réels; cette multiplication
de noutrissons exalte l'inépuisable fécondité maternelle et
traduit symboliquement le désir ou la reconnaissance des

parents d'avoir une nombreuse descendance45.

La gémellité occupe une place à paît dans la mythologie
romaine. L'image de jumeaux nouveau-nés est inséparable
de celle de Romulus et Rémus, les légendaires fondateurs
de Rome. La représentation de ces bébés miraculeusement
sauvés par une louve apparaît au IVe s. av. J.-C et connaît

rapidement une extraordinaire diffusion dans l'ensemble
du monde romain, notamment grâce au monnayage46.

L'image de la Lupa Romana allaitant les jumeaux devient
l'emblème de Rome; son intervention providentielle
symbolise la protection divine qui assure la grandeur et l'éternité

de l'Urbs.

44Mère pottant deux enfants emmaillotés: O. Della Torre, S.

Caghi, Terrecottefigurate ed architettoniche del Museo Nazionale di
Napoli, I, Terrecotte figurate da Capua, Naples, 1980, n° E Vili a

1, pl. 31, 10.

45 H. Jucker dans K. Schefold, Die Griechen und ihre Nachbarn,
Berlin, 1967, p. 328, n°425; Champeaux 1982, p. 44. Que ces

statues expriment le souhait de nounices d'avoii beaucoup de lait
semble peu vraisemblable ; Bonfante 1986, note 65.

46 Pat exemple le relief de la Lupa Romana à Avenches. Sut le mythe
et son iconographie, voit C. Dulière, Lupa Romana. Recherches

d'iconographie et essai d'interprétation, Btuxelles, Rome, 1979;
R Weigel dans LIMC"VI, 1992, s.v. Lupa romana, 292-296.

XX.:

l"*

Fig. 11. Base Casali (203 ap. J.-C). Vatican, Mus. Greg.

Prof, inv. 1186. Photo DAI, Rome.

V,Ara Casali, un relief de l'époque des Sévères (fig. 11),

présente une variante inhabituelle de l'iconographie de

Romulus et Rémus. Les jumeaux ne sont pas associés à la

louve, ils jouent sur les genoux de leur mère, Rèa Silvia47.

Ce motif semble imiter l'un des reliefs de l'Ara Pacis Augus-

tae, l'autel monumental érigé en 13 av. J.-C. pour célébrer

l'œuvre pacificatrice d'Auguste. Le panneau oriental gauche
de l'enceinte extérieure montre une jeune femme assise sur

un rocher avec deux bébés potelés (fig. 12) ; elle ne les

allaite pas, mais l'un des enfants touche son sein, comme

47 Dulière ibid., n° 38, fig. 99. J. Penny Small dans LIMC"VII,
1994, s.v. Romulus et Remus, n° 20. Cf. ead. n° 29: un relief
conservé à Cleveland, Mus. of Art, inv. 25.947 (IPTIP s. ap.
J.-C.) montre les jumeaux émergeant d'une corne d'abondance

que tient leut père Mats (un faux pour Penny Small, ibid.,
authentique poui Berczelly 1985, p. 131-132, fig. 16).

syyyymyyïiyBwy

\y
.3

¦ •-¦

-,

m»v//

|ï ï / *

K f y

A\_ _______¦

-

:y
,.¦¦

/"

¦*

X'«^"1^
Fig. 12. Ara Pacis Augustae, Rome (13-9 av. J.-C). Photo DAI, Rome.

132



A propos de deux fragments de Deae nutrices à Avenches: Déesses-mères et jumeaux dans le monde italique et gallo-n

13b13a 13c

ér

Fig. 13 a. Sesterce (22-23 ap. J.-C). Avenches, Musée romain, inv. AV91/8344-3. Photo MRA, J. Zbinden, Berne.

Fig. 13 b. Dessin MRA, M. Aubert.
Fig. 13 c. Sesterce (22-23 ap. J.-C). Oxford, Ashmolean Museum, Heberden Coin Room. Photo du Musée.

l'un des jumeaux de la base Casali48. Tandis que chaque
détail de la scène de l'Ara Casali se tappotte au destin par-
ticuliei de Rèa Silvia et de ses enfants, les personnages et le

décot de l'Ara Pacis sont chargés d'une dimension allégorique.

La figure maternelle est une personnification de la

Terre nourricière; elle est entourée de fleurs, de fruits,
d'animaux et de nymphes qui symbolisent la prospérité et
la fécondité humaine, animale et végétale49. La présence des

jumeaux, gages d'abondance et de fertilité, complète ce

tableau de bonheur et de paix. Leur identité n'est pas
réductible à celle de Romulus et Rémus. Ce ne sont pas des

jumeaux individualisés, identifiables. Ils cottespondent aux

Karpoi, les «fruits» de la Terre, personnifiés par des

jumeaux selon Jean de Gaza50, mais dont le nombre varie

dans l'iconographie51.
Gémellité et maternité sont également associés dans

l'iconogtaphie monétaire. En 22-23 ap. J.-C l'empereur
Tibère fit ainsi frapper un sesterce pour commémorer la

naissance de ses petits-fils jumeaux ; la pièce représente sut
l'avers les têtes des enfants émergeant de cornes d'abondance

entrecroisées entourant un caducée, des symboles de

prospérité qui témoignent de la félicité de l'empereur

48 Pour l'abondante bibliographie relative à ce relief: F. Canciani
dans LIMCV, 1990, s.v. Italia, n° 10; E. Ghisellini dans LIMC
VII, 1994, s.v. Tellus, n° 70.

49 Ce peisonnage féminin est tiaditionellement identifié à Tellus,
mais beaucoup d'autres noms ont été proposés, comme p. ex.

Magna Matet, Mater Matuta, Bona Dea, Cybèle, Italia, Vénus

genitrix, et bien sût aussi Rèa Silvia.

50Jean de Gaza 2, 11-13, 33-44, cité pat G. Downey, John of
Gaza and the Mosaic of Gè and Kaipoi, dans R. Stillwell (éd.),
Antioch-on-the-Orontes, II, Princeton, 1938, p. 205-212. Voii
Ghisellini (supra note 48) p. 879-889, n°5 68, 71-72; J. Balty
dans LIMCV, 1990, s.v. Kaipoi, p. 969-970. Sut ce double aspect
des jumeaux, évoquant à la fois Romulus et Rémus et les Kaipoi,
Berczelli 1985, p. 131-132, note 147.

51Voii aussi l'iconographie des Pecheis, ces petits enfants de la

taille d'une coudée qui incarnent l'abondance et la prospérité que

procure la ctue du Nil; M.-O. Jentel dans LIMC Vil, 1994, s.v.

Pecheis, p. 212-214.

52 Tiberius lulius Caesar Nero Gemellus et (Tibeiius) lulius Cesai

Getmanicus. RICÏ p. 107, n° 28. Cet exemplaire a été décou-

vett à Avenches, dans le palais de Dettière-la-Tour, en 1991.

(fig. 13 a-c)52. Le monnayage garde le souvenir de deux

autres naissances gémellaires dans la famille impériale. Le

7 mars 149, l'impératrice Faustine la Jeune, l'épouse de

Marc-Aurèle, accoucha de deux garçons, T. Aurelius Antonius

et T. Aelius. Deux types monétaires célèbrent l'événement:

l'un figure les têtes des jumeaux dans deux cotnes
d'abondance, comme dans le monnayage de Tibère ; l'autre

montre un trône où sont assis deux enfants coiffés chacun

d'une étoile53. Douze ans plus tard, le 31 août 161, Faustine

donna encore naissance à des jumeaux, le futur empereur

Commode et son frère Antonin; Marc-Aurèle fit
émettre un nouveau type monétaire qui montre Faustine en

Félicitas debout, pottant les jumeaux dans ses bras et entourée

de quatre fillettes (fig. 14)54.

Fig. 14. Sesterce (161 ap. J.-C). Avenches, Musée romain,
inv. M 1944. Photo MRA, Fibbi-Aeppli, Grandson.

53Le motif des cornes d'abondance: RIC III p. 48, n° 185;

p. 133 n° 857; p. 134, n° 859 (légende: TEMPOR[UM] FELI-
CIT[AS]). Le motif du trône: RIC III p. 95, n° 509 (légende:
SAECULI FELICIT[AS]). Ces jumeaux moulurent rapidement.
Sut leut identité: K. Fittschen, Die Bildnistypen der Faustina
minor und die Fecunditas Augustae, Göttingen, 1982, p. 23-25 (il
pouiiait aussi s'agit d'Annia Auielia Galetia Lucilla et d'un fière

jumeau anonyme).

54Sesterce et as. RIC III p. 347 et 1673-1677 (légende: TEM-
POR[UM] FELICIT[AS]). Sut cettains exemplaires, une ou
plusieuts étoiles se trouvent au-dessus de la tête des enfants poui les

assimilei aux jumeaux divins, les Dioscutes. Fittschen ibid.,

p. 30-31. Autres émissions monétaires: As (légende: SAECULI
FELICIT[AS]) : Commode et Antonin sont assis sut une sotte de

trône ; des étoiles suimontent leuis têtes ; ce type est représenté à

Avenches (inv. M 1946).

133



Véronique Dasen

La nourrice aux jumeaux
dans le monde gallo-romain

Le motif de la Nutrix gallo-romaine allaitant des jumeaux
connaît ainsi plusieurs prototypes dans le répertoire
iconographique classique. Parmi les terres cuites votives italiques
se trouvent notamment des représentations de mères
nourricières assises très comparables. Le choix du matériau, la

terre cuite, s'inscrit également dans une longue tradition.
Dans le monde classique, le motif de la kourotrophe est

téservé tfès tôt à ce support bon marché, facile à multiplier,
accessible à tous ; il n'apparaît qu'exceptionnellement dans

la grande statuaire.
Mais la Nutrix gallo-romaine se distingue sur plusieurs

points des mères italiques. Les mères italiques ne portent en

ptincipe qu'un seul enfant, la Nutrix généralement deux;
elles nourrissent occasionnellement l'enfant, la Nutrix
toujours. En combinant les motifs de l'allaitement et des

jumeaux, les cotoplathes gallo-romains ont ainsi créé un

type original. De plus, la Nutrix ne semble pas dériver d'un
modèle monumental en pierre, comme par exemple les

terres cuites de Capoue55. Leurs fonctions ne sont pas
identiques. Les terres cuites italiques proviennent essentiellement

de dépôts votifs, alors que les statuettes de Nutrix
sont aussi associées à des contextes domestiques et
funéraires.

Pourquoi la figure de la Nutrix apparaît-elle à la fin du Ier

s. ap. J.-C. Sa ctéation coïncide avec le renouvellement du

répertoire des coroplathes; à cette époque les artisans se

mettent à produire toute une série de motifs qui s'adressent

davantage à une clientèle indigène, principalement féminine,

toutes classes sociales confondues56. La plupart des

sujets manifestent l'importance d'un culte domestique de la

maternité et de l'enfance. On rencontre à côté de la Nutrix
différents types de déesses-mères protectrices, comme celui
de la Vénus au manteau, figurant une femme debout, nue

ou vêtue, protégeant un ou plusieurs enfants de divets âges ;

sa période de production ne dépasse toutefois pas le milieu
du IIe s. ap. J.-C.57 Un facteur importé a probablement
influencé l'évolution du répertoire des coroplathes gallo-
romains: F. Jenkins note que la production en série des

Deae nutrices coïncide avec la promotion du culte de la

Fecunditas sous le règne des Antonins (96-192 ap. J.-C.) et
des Sévères (193-235 ap. J.-C.) ; plusieurs émissions moné¬

taires montrent ainsi l'impératrice entourée de petits
enfants qu'elle allaite parfois58. En particulier, les séries

commémorant les deux naissances gémellaires dans la

famille de Marc-Aurèle ont pu contribuer à relancer l'intérêt

de l'atelier de Pistillus pour ce type de figurines à la fin
du IIe s ap. J.-C59

Signification des Deae nutrices

L'héritage gréco-romain

A première vue la thématique de la Nutrix peut apparaître

comme une illustration de la propagande nataliste

impériale. Face à la chute du nombre des naissances parmi
les membres des classes supérieures, l'empereur Auguste
mit en place un appareil juridique afin de promouvoir les

valeurs morales familiales; un ensemble de lois offrait
notamment des privilèges aux parents d'au moins trois
enfants (jus trium liberorum), et pénalisait le célibat et
l'adultère60. Ces lois furent renouvelées et même complétées

par ses successeurs. Elles font de la fécondité un devoir

civique. Les naissances multiples sont généralement
accueillies comme des signes de faveur divine; les enfants

sont alors placés sous le patronage de jumeaux légendaires,

comme les Dioscures ou Romulus et Rémus61. Certains

empereurs les honorent à titre d'exemples. Auguste fit ainsi

élever un monument funéraire sur la Via Laurentina en
l'honneur d'une de ses servantes morte en accouchant de

quintuplés, où « il fut inscrit le nombre d'enfants qu'elle
avait mis au monde »62. On sait aussi que Trajan ordonna
de faire élever à ses frais des quintuplés nés sous son

tègne63. Plusieurs émissions monétaires rendent officiellement

hommage à l'exceptionnelle fécondité de Faustine la

Jeune qui donna à son époux Marc-Aurèle treize enfants,

dont à deux reprises des jumeaux64.

La figure de la Nutrix semble participer à cet effort de

valorisation de la maternité et de l'enfance. L'image d'une
mère allaitant des jumeaux personnifie doublement une
maternité accomplie. D'une part, les jumeaux représentent
les fruits d'une conception idéale. Les médecins antiques

croyaient en effet que la femme possède deux demi-utérus
où la semence peut se fixer et former un ou plusieurs

embryons. Les deux seins correspondent à ces deux poches.

55Gonzenbach 1995, p. 201-202 note que du point de vue
iconographique, il n'y a pas de relation entre les renés cuites et les

ttiades de matrones qui n'allaitent ptatiquement jamais les bébés.

56V von Gonzenbach, Typologie et chronologie: l'exemple de la

Suisse, dans Bémont étal. 1993, p. 222. Ces statuettes ne sont pas
tésetvées à la classe défavotisée ; J.-J. Hatt, Figurines de tene cuite
et religion de la Gaule, RAE39, 1988, p. 146-147; Gonzenbach
1995, p. 417-418.

57Rouvier-Jeanlin 1972, n° 277-305 ; Gonzenbach 1995, p. 123-
126, 148-149, 347, 410, 426-427. Voit aussi les déesses de

l'abondance, assises, tenant une coinè d'abondance; Rouvier-
Jeanlin 1972, n° 436-440.

58T Ganschow dans LIMC"VII, 1997, s.v. Fecunditas, p. 583-
591 (Faustina maiot, Faustina minoi, Lucilla et Julia Domna) ; id.

ibid., s.v. Félicitas, n° 61-65.

59Cf. supra notes 53 et 54. Jenkins 1962, p. 838. Gonzenbach
1995, p. 193 note 2 relève qu'une statuette de Colleville-Ofival a

été découverte avec une monnaie de Faustine.

60 Lex Julia de maritandis ordinibus (18 av. J.-C.) et la Lex Papia
Poppaea (9 ap. J.-C.) ; S. Treggiari, Roman marriage, Oxfoid,
1991, p. 66-69.
61 Dasen 1997, p. 56-58.

62Aulu Gelle, Nuits attiques, 10, 2.

63 Phlégon de Tialles, Mirabilia, 29.
64 Cf. supra notes 53 et 54.

134



A propos de deux fragments de Deae nutrices à Avenches: Déesses-mères etjumeaux dans le monde italique et gallo-romain

La nature a ainsi déterminé le nombre optimal d'enfants :

« sa prévoyance a sagement doté les femmes de deux seins,

pour que, même en accouchant de jumeaux, elles aient en

double cette source de nourriture», affirme Plutarque65.
D'autre part, le motif de l'allaitement est un symbole

non seulement de tendresse maternelle, mais aussi de

pureté des moeurs. Sous l'Empire, les femmes de la bonne
société ne nourrissent plus elles-mêmes leurs enfants; les

nouveau-nés sont en principe confiés à des nourrices. Les

causes de ce phénomène, d'une ampleur comparable à celui

que connut la France urbaine aux XVIP et XVIIIe siècles,

sont complexes66. On avance aujoutd'hui plusieurs explications

: la mise en nourrice était peut-être liée au désintérêt
des parents envers les tout petits enfants, une indifférence
due en partie au taux élevé de mortalité infantile67. Le refus

de l'allaitement était aussi la marque d'un statut social

privilégié ; seules les femmes de milieu aisé pouvaient recourir

aux services d'une nourrice. Cette pratique était généralement

justifiée par des arguments d'ordre médical et
esthétiques. Soranos d'Ephèse s'en fait l'écho: l'allaitement
maternel est certes préférable, mais c'est une tâche contraignante

et pénible; «les seins distendus par le lait», la jeune
mère risque « de vieillir avant l'âge à force de s'user un peu
chaque jour à allaiter»; si elle prend une nourrice, c'est

pour son bien-être et celui de l'enfant qui profitera d'un lait
plus abondant68. Philosophes et moralistes déplorent ce

refus qu'ils interprètent comme un signe inquiétant de

dégradation morale. Tacite le dénonce: «Oui, autrefois,
dans chaque famille, le fils, né d'une mère chaste, était élevé

non pas dans la chambre étroite d'une nourrice achetée,

mais dans le sein et les bras d'une mère qui faisait avant

tout sa gloire de rester chez elle et d'être l'esclave de ses

enfants. [...] Aujourd'hui, au contraire, aussitôt né, l'enfant

est abandonné à je ne sais quelle servante grecque, à

laquelle on adjoint un ou deux esclaves pris au hasard,

généralement sans valeur morale et impropres à tout
emploi sérieux»69. L'allaitement maternel doit être réhabilité,

car il permet de créer un lien affectif durable entre la

mère et l'enfant: «il faut que les mères nourrissent elles-

mêmes leurs enfants, et leur donnent le sein », affirme

Plutarque, car elles deviennent «plus affectueuses et plus
tendres pout leurs enfants »70. Favorinus d'Arles reprend ces

arguments dans son fameux plaidoyer pour l'allaitement.
La nature aurait-elle donné aux femmes « les mamelons des

seins comme des verrues gracieuses pour orner leur poitrine
et non pour nourrir leurs enfants » La mère qui renonce à

«ce lien et cette union de l'âme et de l'amour» est «imparfaite,

diminuée de moitié ». Le recours à l'allaitement
mercenaire est même jugé dangereux: on attribue au lait la

propriété de transmettre les qualités physiques et morales de la

nourrice. L'enfant court ainsi le risque d'une «contagion
pernicieuse » si la nourrice est « d'une race étrangère et
barbare, si elle est sans moralité, si elle est laide, si elle est

impudique, si elle boit»71.

Il est donc probable que la Nutrix ne figure pas une nourrice

mercenaire, mais bien une mère allaitant ses propres
enfants. Les bébés ne sont pas des frères ou soeurs de lait,
mais des jumeaux, en apparence identiques, disposés en

miroir dans les bras maternels72. La Nutrix est-elle une mortelle

ou une divinité Elle ne représente manifestement pas

une impératrice déifiée, ni un personnage légendaire,

comme Réa Silvia, ni une divinité gréco-romaine particulière,

comme Léto. Elle semble plutôt personnifier la

Matrone idéale, alliant maternité, fécondité et prospérité
comme la Tellus de l'Ara Pacis; à travers cette image de mète

nourricière, c'est l'ensemble des soins prodigués aux petits
enfants qui est valorisé. Cette glorification du rôle maternel

se rencontre dans d'autres représentations gallo-romaines de

Déesses-mères, en particulier dans les «triades pouponnières»,

comme les nomme G. Coulon, qui tiennent le

linge, l'éponge et la cuvette servant aux ablutions du bébé73.

L'héritage celtique

L'immense vogue des statuettes de Nutrix ne peut pas

s'expliquer uniquement en termes d'idéologie et de propagande

impériales. Elle manifeste aussi la ferveur d'une foi
populaire indigène. La distribution des figurines montre
clairement que ces objets ont été créés spécifiquement pour
une clientèle romano-celtique. Plusieurs auteurs identifient
la Nutrix à une déesse-mère autochtone dont seule l'iconographie

aurait été empruntée au monde classique74. La
pauvreté des sources relatives aux cultes et croyances
préromaines rendent cette recherche malaisée et délicate.

65 Plutaïque, Moralia, De l'éducation des enfants, 3 D. Voir aussi

Galien, De usupartium 14, 4 (éd. K. G. Kühn, VIII, p. 437).
66 E. Badinter, L'amour en plus. Histoire dé l'amour maternel

(XVIIe-XXe siècles), Paris, 1980.

67 K. R. Bradley, Wet-nuising at Rome : a study in social relations,
dans B. Rawson (éd.), Thefamily in ancient Rome, London, 1986,

p. 201-229; J.-P. Néraudeau, Etre enfant à Rome, Paris, 1984,

p. 281-287; Marcolungo 1993, p. 224. Voit aussi la discussion
de M. Golden, Children and childhood in Classical Athens, Baltimore

and London, 1990, p. 82-89.
68 Soranos, Des maladies des femmes, 2, 7.

69 Tacite, Dialogue des orateurs, 28 et 29.

70 Moralia, De l'éducation des enfants, 3 B-F, 5.

71 Favorinus, cité pat Aulu-Gelle, Nuits attiques, 12,1. Sut la question

des nouitices, voit D. Gourevitch, Le mal d'être femme. La
femme et la médecine dans la Rome antique, Patis, 1984, p. 233-
259.

72 Sut le motif des jumeaux en mirait dans l'iconographie gréco-
romaine, V Dasen, Les jumeaux dans le monde gréco-romain:
théoiies médicales et iconographie, Medicina nei Secoli, Arte e

Scienza 7, 1995, p. 301-321, en patticuliet p. 315-318.

73Coulon 1994, p. 176; Gonzenbach 1995, p. 201-202. Cf. Jenkins

1962, p. 838-843 (passe en revue les divetses manifestations
de la Déesse-mère dans le monde antique: Fecunditas, Juno
Lucina, Cybèle, Isis...).

74«A native goddess in Roman guise» selon Jenkins 1962, p. 840;
Green 1986, p. 142. Voii aussi J.-J. Hatt, La divinité souveraine
chez les Celtes continentaux d'après l'épigraphie gallo-romaine et
l'art celtique, CRAI 1981, p. 12-28.

135



Véronique Dasen

Plusieurs aspects de la Nutrix traduisent des survivances

religieuses celtiques. Pour ce qui est de la forme, V von
Gonzenbach note que la composition reflète la prédilection
de l'art indigène pour la symétrie et que le fauteuil en osier
tressé présente une technique de fabrication typiquement
gauloise75. Quant aux ctoyances : le motif de la Nutrix s'inscrit

dans la lignée des Déesses-mères assises ; l'abondance et
la diversité de leurs représentations témoignent de l'importance

que la société gallo-romaine leur accordait. Ces

déesses peuvent être figurées seules, jumelées ou groupées

en triade, entourées d'enfants de tous âges, ou associées à

des symboles de fertilité et de prospérité ; à la place de

l'enfant, elles portent patfois des fruits, des corbeilles ou des

cornes remplies de produits de la terre. Ces Mères sont
nommées dans les inscriptions Matrae ou Matronae, des

noms composés du latin et du gaulois, syncrétistes comme
leur iconographie, auxquels s'ajoute parfois un surnom
local76. Des indices témoignent de leurs rapports avec des

ctoyances indigènes plus anciennes ; le socle d'une figurine
de Nutrix découverte en Grande-Bretagne est ainsi orné
d'une croix de Saint-André, un symbole céleste celtique77.

L'extraordinaire popularité du motif de la Nutrix
démontre aussi l'existence d'une vive sensibilité envers l'enfant

et la famille en général dans le monde gallo-romain. A
côté des représentations évoquant les soins entourant le

nouveau-né, de nombreuses images d'enfant témoignent
sous diverses formes de la profondeur de l'attachement
parental78. Sur le rôle de l'enfant dans la société celte, Tacite

appotte un témoignage limité aux peuples germains mais

qui concorde de façon troublante avec ce qu'expriment les

figurines de Nutrix. Dans La Germanie, il affirme que,
contrairement aux Romains, «chaque mère nourrit ses

enfants au sein, et elles ne chargent pas de cela des servantes

ou des nourrices»79. Cette affirmation rejoint celle de Stra-

bon relative aux femmes gauloises : « les femmes, en effet, y
sont très fécondes et ce sont de bonnes nourrices »80. Chez
les Germains, le fait d'avoir une grande famille est valorisé :

« Plus on a de proches parents, plus on a d'alliés et plus la

vieillesse est entourée de prévenances ; aucun n'a avantage à

être sans famille»81. Il n'est pas étonnant que ce peuple ne
connaisse pas la coutume de l'infanticide, admise et
régulièrement pratiquée dans le monde romain malgré sa

législation nataliste : « Limiter le nombre de ses enfants ou
supprimer l'un de ceux qui viennent une fois l'héritage assuré

est considéré comme un acte honteux, et là-bas, les bonnes

moeurs ont plus de puissance qu'ailleurs les bonnes lois »82.

Les naissances gémellaires étaient-elles bien accueillies?

Tacite fait allusion à la vénération portée aux jumeaux chez

les Germains; l'auteut décrit le bois sacré des Naharvales

dont les dieux seraient deux frères que les indigènes nomment

Aleis, et que Tacite identifie à Castor et Pollux ; les

traces d'autres jumeaux mythiques apparaissent dans la

littérature germanique, mais il s'agit toujouts d'héros adultes,

pas de nouveau-nés, et nous ne disposons pas de

documents permettant de mesurer l'importance des naissances

gémellaires dans le monde celtique83.

Fonction des Deae nutrices

Quelle était la fonction de ces statuettes Elle varie selon

le contexte des trouvailles. Dans l'habitat, la Nutrix était
vénérée au sein d'un laraire; dans le sanctuaire familial
d'une insula de Poitiers, elle était accompagnée de figurines
en terre cuite de Vénus, d'Epona et de Risus. Elle devait y
assurer la protection des enfants et de la famille en général,
à l'instar de la Vénus au manteau84. Dans un cadre cultuel,

comme dans le sanctuaire des sources de la Seine, ces ex-

voto ont pu servir à exprimer aussi bien le désir d'avoir des

enfants, une demande de protection de la grossesse et de

l'accouchement, que la reconnaissance pour une naissance

heureuse85.

De nombreuses figurines proviennent de sépultures. Une

statuette de Nutrix appartenait au mobilier funéraire d'une
tombe de nouveau-né à Argentomagus86. Les Deae nutrices

étaient-elles régulièrement déposées dans des tombes de

75 Gonzenbach 1995, p. 199-200.
76 Sut ces déeesses-mètes, voit en patticuliei Petrikovits 1965;
Schauerte 1985; Schauerte 1987; G. Bauchhenss dans LIMC
VII, 1997, s.v. Matres, Matronae, p. 808-816. S. Deyts, Images
des dieux de la Gaule, Paiis, 1992, p. 59-72, montre que le motif
appâtait tôt dans la statuaire en Gaule romaine (déjà vets 40-50

ap. J.-C), ce qui confitme son impoitance en Gaule indépendante.

77 Green 1986, p. 142-143 signale la découvette d'un bijou en
forme de roue associé à des figurines de Nutrix et de Vénus sui
une île en face des côtes de Cotnouaille.
78 Voit p. ex. les bustes d'enfants souiiants (le Risus) : Rouvier-
Jeanlin 1972, n°5 669-706; Gonzenbach 1995, p. 161-163. Voit
aussi Coulon 1994, p. 176-177 (divinités enfantines), p. 184-187
(disttibution des documents) ; cf. le témoignage des stèles

funéraires, ibid., p. 146-154.

79La Germanie, 20, 1 (trad. P. Grimai, Paris, La Pléiade, 1990).

80Strabon 4, 1,2. Cette affirmation est tépétée plus loin ibid., 4,

4,3.

81 Tacite, La Germanie, 20, 7.

82 Tacite, La Germanie, 19, 6.

83Tacite, La Germanie, 43, 4-5. Sur l'important dossier relatif aux
jumeaux dans le monde indo-européen et celtique en patticuliet,
D. Ward, The divine twins. An Indo-European myth in Germanie
tradition, Berkeley, Los Angeles, 1968; B. Sergent, De quelques
jumeaux indo-européens, Topique, 50, 1992, p. 205-238.
84 N. Le Masne de Chermont, Les fouilles de l'ancien évêché de

Poitieis (Vienne), Aquitania 5, 1987, p. 159. Sur ces chapelles
domestiques, voir G. Coulon, Les Gallo-romains, II, Paris, 1990,

p. 188.

85 S. Deyts, Un peuple de pèlerins. Offrandes de pierre et de bronze
des sources de la Seine, Dijon, 1994 (Revue archéologique de l'Est
et du Centre-Est, suppl. 13), p. 139, pl. 61, 7. Voit aussi Théve-

not 1951, p. 18-21 ; C Bourgeois, Divona, 1, Divinités et ex-voto
du culte gallo-romain de l'eau, Paris, 1991, p. 172-173.

86Peut-être s'agissait-il d'un jumeau? J. Alain et al, La nécropole

gallo-romaine du « Champ de l'image » à Argentomagus (Saint-Marcel,

Indre), Touts, 1992 (RACF suppl. 3) n°74-H 20, p. 52-53 et
172 (l'uine était entouiée de cinq autres figurines en tetre cuite:
trois Vénus et deux chevaux).

136



A propos de deux fragments de Deae nutrices à Avenches : Déesses-mères et jumeaux dans le monde italique et gallo-romain

femmes ou d'enfants L'état lacunaire de la documentation
ne nous permet malheureusement pas de tirer de conclusion.

Ces figurines possédaient-elles une signification funéraire

particulière Le motif de l'allaitement peut se rapporter

au concept de résurrection. Il symbolise une seconde

naissance après la mort dans la littérature et l'art de
nombreuses religions méditerranéennes87. En Egypte pharaonique,

l'allaitement accorde non seulement la santé et la

longévité, mais procure l'immortalité dans l'au-delà; dès

l'Ancien Empire le pharaon défunt est figuré en train de

boire au sein de déesses infernales; des figurines d'Isis lac-

tans proviennent de tombes du Nouvel-Empire88. Dans

l'iconographie classique, le motif de l'allaitement divin,

synonyme de renaissance et d'apothéose, apparaît surtout
dans l'att éttusque: plusieurs miroirs montrent Héra en
train de donner le sein à Héraclès adulte pour en faire son
fils adoptif et le rendre immortel89. Le symbolisme funéraire

de l'allaitement se retrouve dans la tradition orphique ;

le myste initié renaît dans le sein de Proserpine, tel un
chevreau vivifié par le lait maternel90. Une série de figurines en

terre cuite du Sud de l'Italie traduisent ces croyances ; elles

représentent une déesse kourotrophe (Persephone?) portant

debout sut ses genoux un personnage miniature ailé

qui symbolise le défunt placé sous sa protection91. Une

croyance similaire se manifeste dans les vases canopes
d'Ettuiie en forme de kourotrophe92. Relevons que certains

auteurs ont interprété dans ce sens la statue de Mégara
Hyblaea (fig. 9) : l'image de cette mère nourricière a pu
représenter la protection accotdée par la Terre-mère à un
couple de défunts (des jumeaux figurés comme des

nouveau-nés en ttain de renaître dans son giron93. La littérature

celtique irlandaise a conservé la mémoire de l'importance
symbolique de l'allaitement, synonyme de deuxième
naissance dans un rituel d'adoption94.

Conclusion

La Nutrix aux jumeaux offre un exemple remarquable de

l'esprit synctétiste gallo-romain. Elle témoigne aussi bien
de la parfaite assimilation de modèles importés que de la

survivance de croyances pré-romaines. Son iconographie
est tirée du répertoire artistique gréco-italique, mais combine

de manière originale deux motifs jusqu'alors rarement
réunis : celui de la mère nourricière et celui des nourrissons

jumeaux. Les coroplathes ont ainsi créé un type nouveau
qui opère la synthèse de concepts romains et indigènes. La

Nutrix est la Mère par excellence, allaitant des jumeaux qui
expriment son inépuisable fécondité. Cette image idéale de
la maternité correspond au discours nataliste romain ainsi

qu'aux mentalités indigènes, profondément vouées au culte
de la Mère et de la fécondité en général95. Cette convergence

du discours officiel et de la dévotion populaire
explique l'immense faveur de la Nutrix.

Comme leurs modèles grecs et italiques, ces figurines
sont l'expression d'une piété domestique, familiale. Elles

sont fabriquées en terre cuite, un matériau léger et bon
marché, adapté aux besoins d'une clientèle essentiellement
féminine et approprié à l'accomplissement de nouveaux
rites, notamment d'offrandes votives au sein de
sanctuaires96. Elles participent à la valorisation mystique de la

mère et de l'enfant en Gaule romaine, probablement à la

manière des déesses-mères du sud de la Gaule, qualifiées de

proxumae, «les très proches»97. On pourrait la nommer
«TIsis des Gaules» pour reprendre l'expression d'E. Tudot98.

En effet, seul le motif égyptien de YIsis lactam, a rencontré,

toutes proportions gardées, une faveur et une diffusion
comparables99.

On notera que les Anciens rapportent que, comme les

Germains, les Egyptiens ne connaissent pas la pratique de

l'infanticide100. Un homme est considéré «en proportion
du nombre de ses enfants », peut-on lire dans les préceptes
des moralistes101. Cette valorisation de la descendance

87Deonna 1955; Fridh-Haneson 1973, p. 62-68.

88 Fridh-Haneson 1973, p. 65-66; J. Leclant, Le rôle du lait et de

l'allaitement d'apiès les Textes des Pyramides, JNES 10, 1951,

p. 123-127.

89Nonnos, Les Dionysiaques, 35, 298-305. M. FUnard, Hercule
allaité pat Junon, dans M. Renard, R. Schilling (éds.) Hommages
àfean Bayet, Beichem-Btuxelles, 1964 (coll. Latomus 70), p. 611-
618.

90 Fridh-Haneson 1973, p. 62-65.
91 Th. Hadzisteliou-Price, «To the groves of Peisephoneia... »

Agioup of'Medma' figurines, AK12, 1969, p. 51-55.

92Voit p. ex. la statue de Chianciano conseivée à Florence, Mus.
Ett. inv. 73694; M. Cristofani, Statue-cinerario chiusine di età

classica, Roma, 1975, p. 39-40, n° 7, pl. 18-19. Cf. le rôle funéraire

de Fortuna Primigenia; Champeaux 1982, p. 42.

93 P. ex. Kenner 1981-1982, p. 38; Schauerte 1987, p. 63.

94J. Gricourt, A propos de l'allaitement symbolique: le domaine
iflandais, dans Hommages à Waldemar Deonna, Btuxelles, 1957
(coll. Latomus 28), p. 249-257. Ceitaines figurines italiques
proviennent aussi de tombes; Bonghi Jovino 1971 (supra note 21),
n° 9 (à Nola et à Cumes).

95 Coulon 1994, p. 171 -180 ; l'auteut relève que l'on ne peut
toutefois pas affumet que cette politique ait eu plus d'effets en Gaule

qu'à Rome.

96 Les dépôts votifs de terres cuites ne deviennent fréquents
qu'aptes le milieu du Ier s. ap. J.-C. ; cf. J. Allain et al. 1992 (supra

note 86), p. 109-111.

97Deyts (supra note 76), p. 68.

98 E. Tudot, Les statuettes en terre cuite du centre de la Gaule, tééd.

Avignon, 1984 (Revue archéologique Sites, hots série no 23),

p. 31.

99 Cf. la statuette d'A« lactans découverte à Augst ; A. Kaufmann-
Heinimann, Die römischen Bronzen der Schweiz, I, Augst und das

Gebiet der Colonia Augusta Raurica, Mainz, 1977, n° 79, pl. 86 et
87.

100Diodore de Sicile 1, 80, 3-6; Stiabon 17, 2, 5.

101M. Lichtheim, Ancient Egyptian literature, II, The New Kingdom,

Beikeley, Los Angeles, London, 1976, p. 136 (Insttuctions
d'Any). Sui le tôle maternel en Egypte ancienne, voit G. Robins,
Women in ancient Egypt, London, 1993, en patticuliet p. 88-91

(allaitement, noutrices), p. 106-107 (statut de la mère).

137



Véronique Dasen

semble être allée de pair avec celle du rôle maternel domestique.

En particulier l'allaitement, symbole de l'ensemble
des soins qu'il faut prodiguer aux petits enfants, est magnifié

tant par l'Isis lactam que par la Nutrix. Mais la comparaison

doit s'arrêter là. Isis n'allaite qu'un enfant; les

jumeaux sont un sujet tabou en Egypte, alots qu'ils ont été

généralement bien accueillis dans le monde classique102.

Signalons, pour conclure, que l'image de la mère allaitant
deux enfants a survécu dans l'iconographie chrétienne dans

la figure de la Caritas (la Charité) et d'Ecclesia (l'Eglise)103.

102J. Baines, Egyptian twins, Orientalia, 54, 1985, 461-482; J.-L.
Chappaz, Jumeaux, jumelles et «doubles» en Egypte ancienne,
dans C. Savary, Ch. Gros (éds.), Des jumeaux et des autres,

Genève, 1995, p. 167-181.

103 Les prototypes antiques sont vraisemblablement littéraires plutôt

qu'iconogiaphiques ; cf. Ov. Fast. 4.1 : Venus genitrix, gemino-
rum mater amorum. E. Wind, Charity, the case histoiy of a

pattern, JWI1, 1937-1938, p. 322-330; R Freyhan, The evolution
of the Caritas figure in the thiiteenth and fourteenth centuries,

JWI 11, 1948, p. 68-86, en paiticuliei p. 83, pl. 16 a (14e s.).
Ecclesia allaitant deux hommes adultes: J.-Y. Rbault, Un chef-
d'oeuvre gothique. La cathédrale de Bourges, Aicueil, 1995, pl. 177

(vitrail du 13e s.).

138



A propos de deux fragments de Deae nutrices à Avenches: Déesses-mères et jumeaux dans le monde italique et gallo-romain

Bibliographie

Abréviations

AA
ABSA
AK
ANRW
Bonnfahrb
BPA
CRAI
fNES
JWI
LIMC
MEFRA
NSA
RAE
RHR
RIC

Archäologischer Anzeiger
Annual ofthe British School at Athens
Antike Kunst

Aufstieg und Niedergang der römischen Welt, Beilin-New York, I, 1972-
Bonner fahrbücher
Bulletin de l'Association Pro Aventico

Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres

Journal ofNear Eastern Studies

fournal ofthe Warburg and Courtauld Institute
Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae, Zürich und München, I, 1981-
Mélanges de l'Ecole française de Rome, Antiquité.
Notizie degli Scavi di Antichità
Revue archéologique de TEst et du Centre-Est
Revue de l'Histoire des Religions
H. Mattingly, E. A. Sydenham, The Roman Imperial Coinage, London, I, 1923-

Monographies et articles

Bémont étal. 1993

Berczelly 1985

Blanchet 1891

Bonfante 1984

Bonfante 1986

Champeaux 1982

Coulon 1994

Dasen 1995

Dasen 1997

Deonna 1955

Fridh-Haneson 1973

Gonzenbach 1986

Gonzenbach 1995

Guisan 1976

Green 1986

Jenkins 1957

Jenkins 1962

Kenner 1981-1982

Marcolungo 1993

Matronen 1987

Petrikovits 1965

Price 1978

C. Bémont, M. Jeanlin, Ch. Lahanier, Les figurines en terre cuite gallo-romaines, Paris, 1993 (Documents

d'Archéologie Française 38).

L. Berczelly, Ilia and the divine twins. A reconsideration of the two relief panels from the Aia Pacis

Augustae, Acta ad archaeologiam et artium historiam pertinentia. Institutum romanum norvegiae, seiies
altera in octavo 5, 1985, p. 90-149.

A. Blanchet, Etude sui les figurines en tetre cuite de la Gaule romaine, Mémoires de la société nationale

des antiquaires de France, 51, 1891, p. 65-224 (tepi. Hots-sétie 22, Revue archéologique Sites,

Avignon, 1983).

L. Bonfante, Dedicated mothets, Visible Religion 3, 1984, p. 1-17.

L. Bonfante, Votive tenacotta figures of motheis and children, dans J. Swaddling (éd.), Italian iron

age artefacts in the British Museum. Papers of the sixth British Museum Classical Colloquium, London,
1986, p. 195-201.

J. Champeaux, Fortuna. Le culte de la Fortune à Rome et dans le monde romain, 1, Rome, 1982.

G. Coulon, L'enfant en Gaule romaine, Paris, 1994.

V Dasen, Les jumeaux dans l'antiquité classique, dans C. Savary et Ch. Gros (éds.), Des jumeaux et
des autres, Genève, 1995, p. 135-156.

V Dasen, Multiple bitths in Giaeco-Roman antiquity, Oxfordfournal ofArchaeology 16, 1997, p. 49-63.

W. Deonna, La légende de Pero et de Micon et l'allaitement symbolique, dans Deux études de symbolisme

religieux, Bruxelles, 1955 (coll. Latomus 18).

B. M. Fridh-Haneson, Le manteau symbolique. Etude sur les couples votifs en terre cuite assis sous un
même manteau, Stockholm, 1973.

V von Gonzenbach, Die römischen Terracotten in der Schweiz. Band B, Bein, 1986.

V. von Gonzenbach, Die römischen Terracotten in der Schweiz. BandA, Tübingen und Basel, 1995.

M. Guisan, Les statuettes gallo-romaines en tette cuite d'Avenches, BPA 24, 1976, p. 5-14.

M. J. Green, The iconography and archaeology of Romano-British religion, dans ANRW 18.1, 1986,

p. 113-162.

F. Jenkins, The cult of the Dea nutrix in Kent, Archaeologia Cantiana 71, 1957, p. 38-46.

E Jenkins, Romano-Gaulish clay figurines as indications of the mothet goddess cults in Bf itain, Latomus

58, 1962, p. 832-852.

H. Kenner, Das Tellusrelief der Ara Pacis, fahreshefte des Osten. Archäol. Institutes in Wien 53, 1981-
1982, p. 31-42.

D. Marcolungo, Naissance et prime enfance dans les sociétés antiques. Une enquête dans les vestiges
funéraires, dans Naître autrefois. Rites etfolklore de la naissance en Ardenne et Luxembourg, 1993, p. 223-
232.

G. Bauchhenss, G. Neumann (Réd.), Matronen und verwandte Gottheiten, Köln, 1987 (Bonnjahrb
Beiheft 44).

H. v. Petrikovits, Ein Mädchenkopf und andere Plastiken aus dem Heiligen Beziik in Zingsheim,
Bonnjahrb 165, 1965, p. 192-234.

Th. Hadzisteliou Price, Kourotrophos. Cults and representations of the Greek nursing deity, Leiden,
1978.

139



Véronique Dasen

Rouvier-Jeanlin 1972 M. Rouvier-Jeanlin, Les figurines gallo-romaines en terre-cuite au Musée des Antiquités Nationales, Paris,

1972 (Gallia suppl. 24).

Schauerte 1985 G. Schauerte, Terrakotten mütterlicher Gottheiten. Formen und Werkstätten rheinischer und gallischer
Tonstatuetten der römischen Kaiserzeit, Bonn, 1985 (Bonnfahrb Beiheft 45).

Schauerte 1987 G. Schauerte, Darstellungen mütteilicher Gottheiten in den römischen Notdwestpiovinzen, dans

Matronen 1987, p. 55-102.

Thévenot 1951 E. Thévenot, Le culte des déesses-mères à la station gallo-romaine des Bolaids, RAE 2, 1951, p. 7-26.

140


	A propos de deux fragments de Deae nutrices à Avenches : déesses-mères et jumeaux dans le monde italique et gallo-romain

