Zeitschrift: Bulletin de I'Association Pro Aventico
Herausgeber: Association Pro Aventico (Avenches)

Band: 16 (1954)

Artikel: Les docécaedres gallo-romains en bronze, ajourée et bouletés : a
propos du dodécaedre d'Avenches

Autor: Deonna, W.

Kapitel: V: Le pythagorisme, les monuments romains et les traditions indigenes
en Gaulle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-242288

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-242288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

63
bets cryptographiques des temps modernes,! résultent
peut-étre de pareilles notions.

V. LE PYTHAGORISME, LES MONUMENTS ROMAINS
ET LES TRADITIONS INDIGENES EN GAULLE

Le pythagorisme,? comme Iastrologie,® a influencé
la pensée et I'art figuré de Rome et de son Empire. La
basilique souterraine de la Porte Majeure, 3 Rome, en
donne un excellent exemple, et I’on a montré que tout en
elle, plan, décor figuré, s’explique par les théories mys-
tiques de la secte pythagoricienne qui I’'a édifiée sous le
régne de Claude.* Tout son plan s’y conforme.® Elle est
souterraine, parce qu’elle reproduit I’antre pythagoricien
du monde, la caverne cosmique,® et le couloir étroit et
long qui y donne accés’ se conforme a la régle : « Dé-
laisse les grandes routes, prends les sentiers ». Le décor
figuré expose les symboles de la vie humaine, I'enfer
terrestre,® et la vie future, le paradis céleste.® On vy
percoit la hantise des nombres sacrés. Les pythagoriciens
ne réunissaient jamais plus de 10 convives ensemble, et

quatre « mensae » groupaient par 7 pour les festins

! Marqués-Riviére, Amulettes, talismans et pantacles, 1938, 117, fig. 26, (pa-
pyrus magique, IV-Ve s. apr. J.C.) ; 125, fig. 28 (Islam, caractéres « a lumettes»);
308 sq. (« lettres a luneites ») ; fig. 48 (amulettes hébhraiques en « écriture bou-
lée ») ; fig. 49 (symbole lébraique des constellations, par C. Agrippa) ; ete.

® Gianola, La fortuna di Pitagore presso i Romani dalle origini fino al
tempo di Augusto, Catane, 1921 ; Cumont, Recherches sur le symbolisme funé.
raire des Romains, 32, n. 1, réf. ; Méautis, Recherches sur le pythagorisme, 1922,
21 sq.; Carcopino, La basilique pythagoricienne de la Porte Majeure, 1927,
161, Le pythagorisme, dogmes et milieux historiques ; id., Aspects mystiques
de la Rome paienne, 1941, 173 sq., Les origines pythagoriciennes de 1'Hercule
tomain ; Boulanger, Le pythagorisme romain, Rev. ét. ane., 1927, 397.

® Bouché:.Leclereq, L’astrologie grecque, 1899, 543, L’astrologie dans le
monde romain.

! Carcopino, La basilique pythagoricienne de la Porte Majeure, 1927, —
Dates, 27, édifiée et détruite sous le réegne de Claude ; J. Bousquet, Les con-
fréres de la Porte Majeure et 'arithmologic pythagoricienne, REG., LXIV, 1951, 466.

5 ibid., 207, Le plan de la basilique et la liturgie pythagoricienne.

% ibid., 207, 213, 219-20, 228.

T ibid. 224 sq.

® ibid., 264. Le pythagorisme et les motifs de la basilique: I’enfer terrestre.
ibid. 292. Le pythagorisme et les motifs de la basilique : le paradis céleste.



64

rituels les 28 membres du collége,! chiffre qui est aussi
celui des disciples de Pythagore.? Ce nombre 28 est
encore celui des stucs de la cella.? Le méme motif revient
10 fois dans Patrium ;* il y a 12 portraits.> On sait la
valeur que les pythagoriciens attribuaient a ces chiffres.”

Les monuments funéraires reflétent parfois les croyau-
ces pythagoriciennes et en portent les symboles.” On
voit le triangle équilatéral, celui de la tétraktys mysti-
que,’ comme symbole d’immortalité céleste,’ sur une
urne de Rome, au musée des Thermes, qui l’associe au
croissant de la lune, séjour des morts.'® Le pentagramme
parait sur une inscription funéraire du Vatican.!!

Une statuette de Cybele, provenant de Pergame, du
ITe s. av. J.C., porte sous la ceinture une sorte de tablier
triangulaire, avec 10 saillies ovales, disposées sur pln-
sieurs lignes de maniére a former un triangle, pointe en
bas ;1> on y a reconnu le symbole triangulaire de la
tétraktys,’® de la décade, somme des nombres, 1, 2, 3, 4,
ainsi placés.!* Cybéle n’est-elle pas la déesse de la

1 jbid., 256 ; 246-7; REG., LXIV, 1951, 468 sq.
ibid., 249, 254 sq.

ibid., 249, 254 sq.

4 ibid., 250 , n. 2.

* ibad., 248.

5 Cf. plus haut.

7 Cumont, Recherches sur le symbeolisme funéraire des Romains, 32 ; n. 2;
Lameere, Le symbholisme pythagoricien dans I'art funéraire de Rome, Bull. de
corresp. hellénique, LXIII, I, 1939, 1i3.

® Cumont, 224 ; Dornseiff, Das Alphabet in Mystik und Magie (2) 1925, 22, —
J'ai donné des exemples i diverses époques du triangle mystique, quel qu’en
soit le sens, Rev. des ét. greeques, XXXII, 1917, 176 {cité par Cumont, 223. n. 3).
On sait Pimportance du triangle dans la mystique pythagoricienne.

("

9 Cumont, 224 : « Les spéculations des Pythagoriciens permettent dexpliquer
pourquoi I'on a gravé le triangle sur les mounuments funéraires, et pourquoi on
a placé de préférence le croissant dans le fronton triangulaire. Le triangle ex-
prime discrétement la croyance i une immortalité céleste.

1* Cumont, 223, fig. 45.

' Dolger, Die Fisch-Deckmiler, 1927, 1V, pl. CCXXV ; Lecl.erq et Cabrol.
Dict. d’arch. chrétienne et de liturgie, s.v. Pentagramme, fig. 10095.

12 V. Miiller, Eine Statuette der Kybele in Wien, Rom. Mitt., XXXIV, 1919.

82 (y a reconnu un symbele rituel, mais sans I’expliquer).

3 Weinreich, Rom. Mitt., XXXVI-XXXVII, 1921.2, 153 ; Cumont, Recherches,
32, n. 2; 224 et n. 4.

"4 of, ci-dessus.



65

Nature toute puissante, et la tétraktys n’est-elle pas «la
source et la racine de I’éternelle Nature ? »!

Les anciens ont relevé des ressemblances entre le
pythagorisme et le druidisme, au point de supposer que
Pythagore avait été I’éléve des druides.? Cette influence
a pu se propager de bonne heure par la voie de Mar-
seille, mais aussi plus tard, 3 I’époque romaine.® On re-
trouve des symboles pythagoriciens sur des monuments
gallo-romains : sur une stéle funéraire de Bourges, les
triangles de la tétraktys sont associés au croissant lu-

naire, comme a3 Rome méme.*

Le pythagorisme, épris de symbolisme astral et arith-
mologique, a trouvé au N. des Alpes un terrain préparé,
et il a pu s’y combiner avec les traditions indigénes.’
Depuis I’dge du bronze® le culte des astres et la repré-
sentation de leurs signes figurés y jouent un role impor-

! Cf. ci-dessus. — Les doctrines pythagoriciennes ont é1é  florissantes en
Asie Mineure et s’y sont maintenues longtemps. Cumont. Recherches, 32, n. 1;

id., Rev. hist. rel.,, LXXXVI, 1912, 202.

¢ Alex. Polyhist., dans Diodore, V, 28, 6; Clem. Alex. Strom., I, 15;
Ammien Marcellin, XV, 9, 8 ; Valer. Max., II, 6, 10 ; cf. Jamblique, Vita Pyth,,
28, 151. — Cumont, Recherches, 213, n. 4, réf. ; Dottin, Manuel d’antiquité cel-
tique, 1906, 279 ; Hubert, Les Celtes depuis l'époque de la Téne, 1932, 282, n. 4
(textes) ; Bouché-Leclercq, L’astrologie grecque, 1899, 5; Reinach, Cultes, I,
I155: « Dans une assertion comme celle-la, il y a deux parts a faire. Elle se
compose de I'expression d’un fait, — D’analogie entre le pythagorisme et le
druidisme — et d’une hypothdse, l'accointance des Druides avee Pythagore.
L’hypothése est naturellement sans valeur, mais le fait est précieux a recueil-
lir, ear il a &té constaté par des hommes qui étaient a méme de savoir hien
mieux que nous ce qu'étaient le druidisme et la doctrine de Pythagore ».

3 Cumont, Recherches, 213 ; 224: « Des doctrines pythagoriciennes ont pu
pénétrer en Gaule dés une époque reculée par Marseille, mais elles ont pu
aussi y étre introduites a I’époque romaine par les prétres des mystéres phry-
giens, car le néo-pythagorisme, qui reprit une vigueur nouvelle pendant la pé-
riode hellénistique, continua & trouver des adeptes en Asie Mineure jusque
sous les Césars ».

* of. ci-dessus. — Espérandieu. Recueil, II, 354, No 1513 ; Cumont, Re-
cherches, 223, fig. 44; 212: «Il est done certain qu'en [talie, comme au-
dglh des Alpes, on attachait a cette figure géométrique une signification fu-
néraire ».

5 Cumont, Recherches, 213: « sous I’Empire, D’influence des cultes orien-
taux a pu se combiner avec les traditions celtiques pour répandre la foi en
I'immortalité astrale » ; cf. Jullian, Hist. de la Gaule, VI, 249, n. 4; 86.

® Déchelette, Manuel, II, 1, Age du hronze, 413 sq., Le culte du soleil et
ses symboles.



66

tant ; ils se maintiennent a I’époque romaine,! et plus
tard encore.> Rouelles, cercles concentriques, cercles
ponctués,® disques, croix, cantonnées ou non d’autres
symboles, triscéles, pentagrammes, croissants, etc., mo-
tifs bouletés, abondent en tout temps, et nous avons mon-
tré leur parenté avec ceux des dodécaédres de bronze.
Leur hantise va jusqu’a décomposer la forme vivante en
symboles ;* les monnaies celtiques donnent des exem-
ples de cette désagrégation, qui la raméne a des boules,
des cercles, des rosaces, des signes en S. La chevelure
des statuettes en terre cuite gallo-romaine devient des S,
des cercles ponctués, des disques entourés d’une cou-
ronne d’autres,” et les seins sont stylisés de méme.® (Fig.
17). Certains nombres sont aussi sacrés pour les Celtes,

par exemple trois,” et quatre, qui a le sens de perfection,®

comme en Greéce.?

1 Déchelette, Manuel II, 1, 464, Les survivances des symboles solaires

k) ] " i ’ b
Cumont, Recherches, 213, symbolisme funéraire astral en Gaule romaine ; I_)eouua,
La persistance des caractéres indigénes dans "art de la Suisse romaine, Genava,

XII, 1934, 91 sq.

2 Deonna, Le soleil dans les armoiries de Genéve, Rev. hist. des rel., 1915 ;
id.,, Les croyances religieuses et superstitieuses de la Genéve antérieure au
christianisme, Bull. Inst. national Genevois, XLI, 1917, passim.

3 Les cercles ponctués sont un motif ornemental extrémement fréquent,
en tout pays et dés une haute antiquité ; ils se perpétuent dans 1'art chrétien
et musulman. Marcgais et Poinssot, Objets kairouannais, 1948, I, 329 sq., en
ont donné de nombreux exemples en tout temps et partout. — En Occident, dés
I’dge du bronze, ex, Deonna, Les croyances, 347 sq. — Toutefois ce ne sont
pas toujours de simples ornements, mais des symboles célestes, et ils ont une
valeur prophylactique. Marcais et Poinssot, 329, n. 3 ; Deonna, l.c. Ils sont
trés souvent associés a d’autres symboles astraux ornant des objets rituels. Les
monnaies gauloises, abondantes en signes célestes, en donnent des exem-
ples. Ils ne sont pas moins usuels & I’époque gallo-romaine et barhare.

i Deonna, La peristance des caractéres indigénes dans D’art de la Suisses
romaine, Genava, XII, 1934, 124 sq., ex.

% ex. statuette de terre cuite, Tudot, pl. 31.

% ex. Blanchet, Mém. Soc. Nationale Ant. de France, 1890, pl. I, n. 1, 6.
~~ La ecriniére des bovidés, ailleurs avec cornes houletées, peut se¢ transformer
en une série de boules ; ex. Déchelette, Manuel II, 3, 1408, fig. 629, 2.

7 Déchelette, Manuel, II, 3, 1527, La croyance aux vertus magiques du
nombre trois, et ses influences sur I’art celtique ; Deonna, Les croyances reli-
gieuses et superstitieuses, 335 sq.

* Loth. Comptes rendus acad. Inser. et Belles-Lettres, 1916. 85-7 ; id.,
Les vases & quatre anses i I’époque préhistorique dans la péninsule armori-
caihe, Rev. des ét. anc., X, 1908, 175 sq. ; ibid., 1916, 282 8q. ; Rev. arch., 1916,
I, 306 ; Deonna, La croyance au tréfle a quatre feuilles, Pages d’Ait, Genéve,
1917, 187, 231.

* sur le chiffre 4 pythagoricien, ef. ci-dessus.



67

oS s

FIG. 17 — Figurines gallo-romaines en terre cuite, stylisation des seins et de la
chevelure, - - Blanchet, Mém. Soc. Nat. Antiquaires de France, 51, 1890, 224, pl.
I, No I, 6; Tudot, Collection de figurines en argile, 1860, pl. 31.

La majorité des dodécaédres en bronze ajourés et
perlés provient de France, et plusieurs érudits leur re-
connaissent, avec raison, semble-t-il, une origine indi-
gene.! Les Gallo-romains ont adopté le dodécaédre et
sa signification cosmique, inspirée par le pythagorism~
romain, qui répondait bien a leurs propres traditions ;>
il lui ont toutefois ajouté des détails que ce polyédre ne
montre pas ailleurs, mais qui sont empruntés a leurs tradi-
tions : ouvertures i cercles concentriques, cercles ponc-
tués, boules aux sommets, et ils en ont fait une création
originale. On en a rapproché, comme prototypes pos-
sibles, quelques objets de détermination indéterminée.
On a trouvé a Vindonissa — d’otit provient précisément

! ef. ci-dessus.
? Saint-Michel, 102, 103 sq. Limites du druidisme,.



68

.‘;-' ﬂk-‘.':r"
| m}“' B
l e

.- ,

lﬁ'u
:d ‘

3

FIG. 18 — En haut. A gauche : épingle, dge du bronze, Déchelette, I, 324,
fig. 127, 6. —— & droite : téte d’épingle, Peschiera, dge du bronze, Montélius, La
ctvilisation primitive en lItalie, I, 1895, série B, pl. 7, No 24.

Au miliew et en bas, sphéroides en bron ¢ de Vindenissa, ler s. apr. J.C.,
Loeschcke, Lampen aus Vindonissa, 354, fig.

un dodécaédre perlé, — et ailleurs, en Suisse, en Italie,
des sphéroides en bronze du Ier s. apr. J.C.: aplatis, ils
sont constitués par des anneaux tangents, et forment une
masse ajourée, parfois bouletée ;! on ne saurait dénmier
leur analogie avec les dodécaédres perlés, forme a part.

On a cherché a ceux-ci de plus lointains ancétres indi-

3

génes : en terre cuite,? en bronze,? et 'on n’oubliera pas

‘que les épingles de I’dge du bronze sont parfois termi-

! Indicat. ant. suisses, 1861, 12 ; Keller, Mitt. Antiquar. Gesell. Zurich, XV,
1864, pl. XI, No 35, 36; S. Loeschcke, Lampen aus Vindonnisa, 1919, 354,
n. 412, fig. . ’

* Prétendus « Laténe-Leuchter » ; Jacobi, Kastell Zugmantel, 94 (« primi-
tive Vorliufer ») ; Koehl, Rém. Germ. Korrespondenzblatt, I, 1908, 25 ; Loeschcke,
354, n. 412,

* sphéroldes aplatis en brouze, de ’ige du bronze, avec « ouvertures po-
laires, de destination discutée », Déchelette, Manuel, II, 298 sq. ; Saint-Venant,
Sphéroides en bronze i ouvertures polaires, Congrés International Anthropologie,

1906, II, 276, réf.



69

nées par une sphére creuse, ajourée elle aussi d’ouver-
tures circulaires qu’entourent des cercles concentriques.!
motif qui peut avoir eu un sens astral et talismanique.
comme ceux qui ornent la téte d’autres épingles.? (Fig. 18).

VI. LES DODECAEDRES
ET LA CONSULTATION PAR LE SORT

Les dodécaédres ajourés et perlés symboliseraient
donc I'Univers ou le Ciel, comme le dodécaédre pythago-
ricien et platonicien dont ils sont issus. Leur destination
demeure-t-elle problématique ? Leur nombre relativement
considérable, une cinquantaine, atteste qu’ils n’étaient
pas exceptionnels, mais d’emploi courant.

Un usage cultuel n’est pas impossible, mais ne peur
étre retenu, tant qu’un exemplaire n’aura pas été décou-
vert dans un lieu précis de culte. La présence dans des
trésors monétaires atteste, dit-on, qu’on leur attribuait
«une grande valeur »:* mais on enfouissait avec les
monnaies des objets d’usage divers auxquels on tenait.
Le dépdt dans les tombes est justifié par leur sens sym-
bolique, mais n’est pas a lui seul indice suffisant, car le
mobilier des tombes renferme autant d’objets profanes
que religieux. On remarquera toutefois que la plupart
des dodécaédres provient d’établissements publics et lai-
ques, camps militaires, thermes, et cette fréquence pa-
rait indiquer qu’ils ont eu un réle pratique. Pour que re-
lui-ci paraisse vraisemblable, il convient de tenir compte
du sens symbolique du dodécaédre, ce qui élimine la pln-

! Déchelette, Manuel, II, 324, fig. 127. No 5, 6: Deonna, Les croyances,
329, fig. 4l.

* ex. disque plat, avec croix cantonuée de quatre globules, Saviéze. Heierli,
Urgeschichte d. Schweiz. 1901, 250, fig. 234. — disque, fixé horizontalement sur
la tige, avec soleil ravonnant, Peschicra, Montelius, La civilisation primitive en
Italie, I; Italie septcr;lricmale. 1895. série B. pl. 7. No 24 :; Munro, Palaeolithic
Muan and Terramare Settlements, in Europe, 1912, pl. LII. — Roucelle terminale,
Déchelette, II, 323, fig. 126. —— Age du bronze.

% Coulon, 257 ; ex, Saint-Venant, 3 sq., 47, No 31 (Saint-Parize-le-Chatel).



	Le pythagorisme, les monuments romains et les traditions indigènes en Gaulle

