Zeitschrift: Bulletin de I'Association Pro Aventico
Herausgeber: Association Pro Aventico (Avenches)

Band: 16 (1954)

Artikel: Les docécaedres gallo-romains en bronze, ajourée et bouletés : a
propos du dodécaedre d'Avenches

Autor: Deonna, W.

Kapitel: lll: Le dodécaedre, Image de l'univers

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-242288

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-242288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

31

ou I'autre de ses faces ? mais leur absence ne la compro-
mettrait pas. S’il est un instrument de jeu, servent-elles a
protéger la main qui le lance, éviter qu’elle ne se blesse
aux angles ; a protéger aussi I'objet des heurts contre des
corps durs, quand il tombe ? ! D’autres polyédres, cubes,
dodécaédres, isocaédres, sont des dés a jouer, sans avoir
cette protection. ?

Il convient donc de scruter en tout premier lieu quelle
raison — il doit y en avoir une — a déterminé le choix
du dodécaédre ; quel en est le sens. De la réponse a cette
question dépend aussi le sens des détails, ouvertures, cer-
cles concentriques, cercles ponctués, boules.? Et cette ré-
ponse décidera aussi la destination, pratique ou non, que
cet objet a pu avoir.

ITI. LE DODECAEDRE, IMAGE DE L’UNIVERS

Quelques auteurs, toutefois. ont accordé aux dodécaé-
dres bouletés une signification, non plus profane et pra-
tique, mais religieuse et symbolique. Objets de culte ?
suggére Erman ?* « Peut-étre, dit Saint-Venant, ont-ils
joué simplement un réle dans quelques cérémonies cultu-
relles ou cabalistiques, et alors il n’y aurait aucune expli-
cation a chercher ».> Déduction étrange! Car s’ils ont
eu cet emploi, c’est qu’il devait y avoir a cela une raison.
A son hypothése « chefs-d’ceuvre de maitrise », Coulon en
ajoute une seconde, pour expliquer la conservation, jus-
qu'a I'époque gallo-romaine, des dodécaédres fondus,
pense-t-il, a I’'dge du bronze.® S’ils ont persisté, c’est qu’ils

! Saint-Venant, 31. — 2 Cf. plus loin. — 3 Cest aussi 1'avis de L. Saint-
Michel, 98 : ce qui importe, c’est la forme du dodécaédre ; 113, quant aux ou-
vertures, « il est certain, malgré tout, qu'elles avaient leur raison d’étre, et
qu'elle nous échappe, comme a nos devanciers », — * Pro Aventico, V, 1894, 17,

— * Saint-Venant, 29, — ¢ Ci-dessus, No 1L



32

étaient devenus un « signe mystique » du druidisme.! Les
12 faces signifiaient pour celui-ci les 12 mois de I’année ;
les 30 arétes, les 30 jours du mois ; les 20 boules des
sommets rappelaient le chiffre 20, « pivot de la numéro-
tation celtique », et, par extension, la science druidique
des nombres.?2 D’autre part, si le dodécaédre parait mal
équilibré, sauf si on le regarde perpendiculairement  une
face, il est un solide essentiellement régulier. Aussi « nos
savants ancétres ont pu voir dans ce double aspect 'image
" de 'ordre fondamental et du désordre apparent de I'uni-
vers. » « Ainsi, dans ce solide muet pour la masse popu-
laire, le druide, prétre et savant, peut avoir entrevu
I'image d’un microscope simplifié. Le dodécaédre,” vu
dans son individualité, ¢’est 'univers, le cosmos unique ».3
En conclusion, « I’hypothése d’une adaptation des dodé-
caédres perlés au symbolisme des druides n’est pas a
rejeter sans examen. Elle peut étre vraie partiellement».*
Toutefois, Coulon n’a pas cherché i le prouver. En ren-

dant compte de son mémoire, S. Reinach croit aussi « que

5

ces objets avaient un sens religieux ;° il rappelle ail-

leurs® qu’ils « pourraient étre des emblémes religieux ou
cosmiques », et qu'on en voit d’analogues « aux mains des

1 Coulon, 250 : « Causes probables de la conservation des dodécaddres en Gaule
et en Germanie. Le symbolisme druidique ; 256 : Pour conclure, on peut admettre,
i titre hypothétique, que les dodécaédres fondus dés P’dge du bronze ont été uni-
quement conservés dans les Gaules parce que la seulement ils furent adaptés au
symbolisme philosophique et scientifique par les prétres druides » ; 257 : « Ils ont
conservés en Gaule romaine, et enfouis & cette époque avec des trésors monétaires,
parce que leurs possesseurs voyaient en eux, d’aprés les vieilles croyances ances-
trales, un symbole de leur foi, un talisman vénéré capable de protéger la pré-
cieuse cachette ». — Cf. RA, 1911, I, 464 ; RA. 1917, I, 144.

? Coulon, 254 : « Les houles des dodécaédres pouvaient done symboliser fort
,exactement la numérotation, et, par extension, toute la science des nombres que
les druides ont cultivée avec amour sinon avec fruit »; 256 : [’auteur pense que
ces boules pouvaient aussi symboliser le gui, plante sacrée, le rameau de gui offrant
une étrange similitude, parait-il, avec le dodécaédre.

3 Coulon, 253 ; ibid. : « multiple dans ses aspects, il devient la dualité primor-
diale de I'ordre et du désordre, du bien et du mal, du juste et de I'injuste... Le
soleil, symbolisé par les cercles, distrihue trés inégalement sa lumiére suivant les
saisons ; les faces pentagonales qui signifient les mois sont percées d’orifices de
diamétres différents ». .

4 ibid., 257,
5 RA. 1911, 1, 464 ; RA, 1917, 1. 146, n. L

% S. Reinach, Répertoire de peintures, VI, 7 ; id., Catalogue illustré du musée
(}135 antitlluités nationales, Saint-Germain-cn-Laye, II, 1921, 181 ; id., RA. 1929, II,
360, n. L, :



33

astrologues de la Renaissance ». Il souligne les analogies
du druidisme et du pythagorisme, que les anciens avaient
eux-mémes constatées, si bien qu’«il est possible, sous
réserve, de conclure de l'un a l'autre ». Pythagore —
Coulon n’en a pas prononcé le nom — « faisait du dodé-
caédre I'image de la sphére universelle, et cette idée lui
fut empruntée par Platon. Voir les textes cités dans le
Thesaurus d’Estienne, Didot, s.v. Awdezoiedooz; ils méri-
teraient d’étre transcrits, traduits et commentés.» L. Saint-
Michel développe cette hypothése « pythagoricienne » et
« druidique », dans un mémoire paru en 1951 (cf. plus
haut, référ.). '

Les conceptions pythagoriciennes et platoniciennes sur
Punivers semblent bien, en effet, donner la raison d’étre
des dodécaédres houletés.

De toutes les figures solides, dit Pythagore, ! la sphére
est la plus belle, et de toutes les figures planes, le cercle :
c’est Popinion de tous les anciens philosophes grecs. Sans
commencement ni fin, tous ses éléments étant égaux,? la
sphére représente I’état parfait, le Tout, la Divinité, ? et,
selon Xénophane, ¢, Pythagore, 5 Platon, ¢ le Monde, com-
me aussi le Temps. 7

! Diog. Laesce, Vit. Pyth., VIII, I, 19; cf. Rey, La jeunesse de la science
grecque, 1933, 232.

? Plutarque, Des opinions adoptées par les philosophes, Oeuvres morales, trad.
Bétolaud, IV, 13: « Le monde est sphériqne, ce qui est la plus excellente des
formes, attendu que c’est la seule dont toutes les parties soient exactement sem-
blables entre elles, et sa rotondité détermine celle de toutes ses parties ». — sur
ces caractéres de la sphire, Deonna, Le symbolisme de I’acrobatie antique, 1953,
118 sq., réf.

! Parménide, Rey, La jeunesse de la science grecque, 144 ; Empédocle, Rey,
La maturité de la pensée scientifique en Gréce, 1939, 110, La description du
Sphairos ou de 1’état parfait, Nos 27-290 ; Burnet, L’aurore de la philosophie grec-
que, trad. Reymond, 1919, 246, Nos 27-29.

! Burnet, 138, n. 3; 142.

% E. Zeller, La philosophie des Grees, trad. Boutroux, I, 1877, 396.

% Platon, Timée, éd. A. Rivaud, Platon, Oeuvres complétes, X, 1925, 146, 33 a:

« Quand i sa figure, il (Dieu) lui a donné celle qui lui convient le mieux et qu
a de D'affinité avec lui. Or au Vivant qui doit envelopper en lui-méme tous les
vivants, la figure qui convient le mieux est celle qui comprend en elle-m&me toutes
les figures possibles. C’est pourquoi le Dieu a tourné le Monde en forme sphéri-
que et circulaire, les distances étant partout égales. depuis le centre jusqu’aux
extrémités, Clest la, de toutes les figures, la plus parfaite et la plus complitement
semblable 3 elle-méme » 3 ibid., 63 : 52, Le systéme astronomique de Platon.

7 Plutaraue. Des opinions adoptées par les philosophes, Oeuvres morales, IV,
traq. Bétolaud. 25, livr. I, chap. XXI: « Pythagore dit que le Temps est la
sphére qui entoure le monde ». — Cf. Eisler, Weltenmantel und Himmelszelt, 1,

1910, 469? n. 3; réf, ; 701, Aion, Chrones-Ananke, crqupa. TOU TFE‘DLE'ZOUTO;.



34

Pythagore et ses premiers disciples savent que les
polyédres réguliers sont contenus dans la spheére.! Mais,
bien qu’une ancienne tradition leur attribue la théorie
des 5 corps réguliers,? ils semblent n’avoir connu que
trois d’entre eux, le tétraédre (pyramide), I’hexaédre
(cube) et le dodécaédre.? Les deux derniers, I'octaédre
et I'icosaédre, ont été découverts par Théététe, le géo-
meétre ami de Socrate et Platon, dans les derniéres années
du Ve s. av. J.C.,* et complétent la série des 5 corps dits
platoniciens. ®* Parce qu’il se rapproche le plus de la forme

sphérique donnée au monde, le dodécaédre est identifié

6

par Pythagore,® avec la « sphére de 'univers ».

En rappelant cette assimilation, Plutarque a‘~ute :
«en ceci, également Platon pythagorise ».7 En effet,

1 Philolaos, d’aprés Stobée : T2 £ TS a'aomoa a'mluara TEuTE SvTi.

cf. 0. Gilbert, Die meteorologischen Theorien des griech. Altertums, 1907, 80, n. 1;
E. Zeller, La philosophie des Grecs, trad. Boutroux, I, 1877. 389, n. 5; Rey, La
jeunessc de la science grecque, 1933, 231. — Cf. Rouché et Comherousse, Eléments
de géométrie (4), 1888, 469, No 686 : « Tout polyédre régulier peut &tre inscrit et
circonscrit & une sphére », de méme qu’on peut toujours inscrire ou circonserire
a une circonférence donnée un polygone régulier d’un nombre donné de ¢dtés »,
ibid., 158, No 222.3 ; id., Traité de géométrie (5), I, 11883, 168 — Pacioli, Divina
Proportione, éd. Winterberg, 99, chap. LVII: « Commo en la spera se collochino
tutte le 5 corpi regulari » ; trad., 259 ; 60, No 26, chap. XXV ; No 28, chap. LVII:
82 sq., chap. XXXIX sq (« duodecedron »).

? A. Rivaud, Platon, Oeuvres complétes, X, 1925, Timée, 81-2.

3 ibid., 82 : « on peut &tre surpris que la construction du dodécaédre, plus
difficile que celle de I’octaédre et de I'icosaédre, ait été connue avant ces derniers»

4 Burnet, L’aurore de la philosophie grecque, trad. Reymond, 1919, 326. 338 :
Rev, La jeunesse de la science grecque. 1933, 253, 254, 284 : id., La maturité de
la pensée scientifique en Gréce, 1939, 153, 292 ; O. Gilbert, 79 sq. ; Rivaud, 82, —
Rey. La jeunesse. 153 : <« on pouvait déja les connaitre en tant que fieures (les
deux derniers polvédres), puisque nous avons des chapiteaux égyptiens octaédriques.
mais sans en avoir fait ’étude géométrique » ; ibid., 227-8: « Les polvédres régn-
liers semblent bien n’avoir été construits (sinon connus), que tous prés de Platon ».

5 Eva Sachs, Die fiinf platonischen Karper, Berlin. 1917: cf. Rivaud, 76 sq.
’ - ’ - -~
& Philalaos : Huea'/oprz; éx 709 02 3&)822&5&003 THY TOO TOVTHZ TOULGHY.

Cf. Rey. La maturité de Ta nensée scientifique en Gréce, 153 ; 0. Gilhert. 80 u. 1:
Fisler, Weltenmantel und Himmelszelt, TI, 701, n. 4, réf. ; Burnet. 339. Le do-

décaddre. — Plutarque. Des opinions adoptées par les philosophes. Oenvres mo-
rales. trad. Bétolaud, IV, 1870, 33, VI, No 5: « Selon Pythagore... l¢ dodéraddre
a formé la snhére de 1"univers entier. » — Ce serait pour avoir vévélé, moins la

construction du dodécadédre et son inscription dans la sphére, que le svstéme mys-
tique et astrologique qui lui était attaché, et pour s’en €tre attribué la paternité
— " elle revenait 2 Pythagore — qu'Hippase, pythagoricien vers la fin du Vle s.
av. J.C., aurait été puni, ayant péri dans un naufrage. Burnet, 341 ; Rohin, La
nensée grecane, 1923, 74 : Rev, La ieunesse de la science grecque. 113. 225-6. 338:
Eisler. TI. 701 et n. 7 : Delatte. Etudez sur la littérature pvthagoricienne. 1915.
266 : Matila Ghika. Philosophie et mystique du nombre, 1952, 38. 41, n. 1.

? Plutarque, Des opinions adoptées par les philosophes, Oeuvres morales. trad.
Bétolaud, IV, 34, chap. VI — Platon et Pythagore, Rostagni, Pitagora e i pitago-
rici in Timeo, Att. d. Accad.delle S¢. di Torino, vol. 49, 1913-4, 373; Rivaud, 24,



35

aprés avoir énuméré dans le Timée les quatre corps,
Platon ajoute : « Il restait encore une seule et derniére
combinaison ; le Dieu s’en est servi pour le Tout, quand
il en a dessiné I'arrangement final ».! Il fait encore allu-
sion au dodécaédre dans le Phédon: «la vraie terre »,
telle qu’elle est vue d’en haut, est « peinte de nombreuses

couleurs, comme les balles qui sont faites de 12 piéces

2

de cuir » :2 donep ai dwderaauTor gQainaL.

Pour Platon, le dodécaédre a donc servi de plan au Dé-
miurge pour modeler le kosmos tout entier.® et il en
embrasse tous les éléments.?

Ce dodécaédre cosmique réfléte les divisions du Ciel
et du Temps, comme Plutarque le précise, parlant de

Platon :5
« Est-ce, comme le soupgonnent quelques-uns, qu’il

attribue au sphéroide le dodécaédre, lorsqu’il dit que
Dieu s’est servi du dodécaédre pour dessiner la figure de

i 14 1 » 1 -~ '

1 Timée, 55¢; [t 0 olone aurtiasme uLds TEPTTNS, imh Th wav o Ofng
uVTH rutey paTUTo S7Eivo Srulwypupiv.
- ! s . - e
Rivaud, 175 ; Eisler, II. 701, n. 4 ; Burnet, 340, n. 4. — Timée de Locres., De
I’d8me du monde et de la nature, Oeuvres de Platon, trad. Cousin, XI, XII, 1839.
289 : « Quand au dodécaddre. il est I'image du monde, parce que c’est la forme
qui se rapproche le plus de la sphére ». Qeuvre attribuée & Timée de Locres, mais
terit apocryphe de I'époque alexandrine, inspiré par le Timée de Platon.

*Phédon, 110 h 6 : Eisler. TI, 701. n. 7 — Burnet, 340: « La clef de ce
qu'on nous dit du dodécaédre nous est fourni par Platon. Le neeud de la question
est que le dodécaédre sa rapproche plus de la sphére qu’aucun autre des solides
réguliers. Les douze pidces de cuir employées a faire une balle seraient toutes des
pentagones réguliers ; et si cette matiére n’était pas souple comme elle I’est, nous
aurions un doedécaddre au lieu d’une sphére ; ibid. n. 4: « Ni ce passage, ni le
précédent ne peuvent se rapporter au zodiaque, qui serait décrit comme un do-
décagone, non comme un dodécaédre., Ce que Platon entend, c’est la division du
Ciel en douze champs pentaronaux ». — Eisler, 701. n. 7: «Es ist in der Tat
leichter ecinen annihrend kugelférmigen Ball, wie er fiir die athletische Spiele ge-
braucht wurde, aus Fiinfecken. als aus sog. « Melonenschnitten » zu schueiden und
zu nihen ». — Carcopino, La bhasilique pythagoricienne de la Porte Majeure. 248 :
«la sphére céleste est issue de 12 pentagones dont les surfaces ont été recour-
hées » ; n. 5. réf. : Rey, La jeunesse de la science grecque. 226.

¥ Le mot « cosmos» ne figure pas dans Homére : Timée fait honneur a
Pythagore de I’avoir créé. par lequel, le premier. il désigne Dunivers. Delatte.
Ftudes sur la littérature pythagoricienne, 1915, 17 et n. 5. réf. : 126-7. 130-1. —
Voltaire : Diet. XXIX, 6 : « Que Dieu se propose d’arranger les éléments suivant
les dimensions d’un dodécaddre » ; cf. Littré, Dictionnaire, s.v. Dodécaédre.

¢ Assimilation des éléments aux corps solides réguliers : tétraddre (pyra-
mide) : fen. - hexaddre (cube) : terre. — octaddre : air — icosaédre : eau -
dodécaddre, qui embrasse tous : univers. — Timée. ¢d. Rivaud, 55. 176 ; Rey, La
maturité de la nensée scientifioue en Gréce, 153 : 292 : 0. Gilbert. 80. n. 1 : 81.
161 sq.; F. Zeller, I. 389 : Willamovitz-Mellendorff. Platon, I, 1919. 615. Cette
théorie serait d’origine platonicienne ct non pythagoricienne, comme le dit Milhaud,
Les philosophes géométres de la Gréee. 84 : cf. Perdrizet, Le jen alexandrin de

Vicosaédre, Bull. Inst. frang. arch. orientale, Caire. XXX, 1930, 15. No 1.

- * Plutarque, Questtions platoniques, QOeuvres morales, IV, trad. Bétolaud.
337, question V.



36

I'univers ? En effet, le dodécaédre, par la multitude de
ses €éléments constituants et par la grande ouverture de
ses angles ,est facile a infléchir, outre que son périmétre,
comme les sphéres composées de douze piéces réunies,
et circulaire et contient un vaste espace. Il a en effet
vingt angles solides, dont chacun est formé par trois an-
gles plans obtus, et obtus de telle facon qu’ils sont formés
d’un droit et du cinqui¢me d’un droit. Le dodécaédre est
composé de douze pentagones équiangles et équilatéres,
qui se composent des trente premiers triangles scalénes.
Voila pourquoi le dodécaédre semble &tre une image du
zodiaque et de I’année : car les divisions de ses parties sont
égales en nombre a celles de I'un et de Pautre. »

Les philosophes platoniciens ultérieurs répéteront ces
paroles et reconnaitront dans le dodécaédre I'image du-
Ciel, tel Alcinous, auteur d’une introduction a la doctrine
de Platon, du II s. apr. J.C., que je cite dans la traduction
latine de Lambrino, en 1567 : 1

Figura vero duodecim basium ad universum abusus
est... Dodecaedro autem hoc est. figura duodecim sedium,
abusus est deus ad universum, propterea quod et animalia
cernuntur in coelo duodecim, nempe in orbe signifero et
unumquodque eorum in triginta partes dividitur, simili-
ter atque evenit in dodecaedro, quae figura constat ex
quinquangulis duodecim (audeam sic latine appellare quos
Graeci vocant pentagonos) quorum singuli dividuntur in
triangulos aequilateros quinos, singulis rursus triangulis
aequilateris continentibus scalenos senos, ita ut in

toto dodecaedro trecenti sexaginta trianguli scaleni repe-
riantur, quot partes sunt in orbe signifero, quem Zodia-
cum Graeci appellant.

Les érudits du moyen &dge et de la Renaissance se
référeront a ces auteurs anciens. Dans sa Divina Propor-

1 Alcinoi Philosophi Elementa atque initia, quibus quis imbutus, ad Platonis
decretum penetralia facile introire ac pervenire possit, etc., trad. latine par Dio-
nysio Lambrino, Paris, 1567, dodécaédre, 19, 22 sq. ; chap. XI, les polyédres: so-
lides ; 23, 28 sq. Editions de Platon, 1469, 1488, 1472, 1497, etc.; trad. frang. pav
Combhe-Dounoys, 1800,



37

tione, parue a Venise en 1509,! Fra Luca Pacioli étudie
les polyédres, et, a propos du dodécaédre, ? cite Alcinous
presque textuellement :3

Si commo a quello e receptaculo e albergho de tutti
gli altri 4 corpi regulari commo apare in le loro inscrip-
tiont uno in lUaltro ancora commo dice Alcinovo sopra
de Timeo de Platone, perche si commo nel cielo sonno
12 segni nel suo zodiaco e ognuno de quelli in 30 eguali
parti se divide e che tutta la sua annuale revolutione fia
360. Cost questo duodecedron ha in se 12 basi pentagone
delle quale ognuna in 5 triangoli resoluta fermando il
parte in mezzo e ognuno de dicti triangoli in 6 scaleni,
che in tutte basi son 30 triangulari per una ; che fra tutto
son 360 commo dicto zodiaco... ete.

On peut donc admettre selon toute vraisemblance,
-+~ les dodécaédres de bronze reproduisent ce dodécaédre
cosmique.* Leurs détails semblent le confirmer.

Pourquoi sont-ils creux et ajourés ? Pour compliquer
I'exécution de cette forme savante ? Pour diminuer la
aunantité de métal employé ? Pour les alléger et faciliter
leur lancement. s’ils sont des piéces de jeu ?° Selon un

! Divina Proportione. Venise, 1509 : Pacioli. Divina Proportione, Die Lehre
*om Goldenen Schnitt. avee trad. allemande par C. Winterherg. Vienne, 1896 -
Ouvrage illustré de dessins de Léonard de Vinei ; ef. G.B. de Toni, Leonardo da
Vinci ¢ Luca Pacioli. Venise. 1906. - -~ A la Bibliothéque Publique et universitaire
de Genéve. ms. de Pacioli. et dessins ; ef. Sénébier. Catalogue raisonné de Ia
Ribliothéque de Genéve, 1779, 464 : H. Aubert, Notice sur les manuscrits Péteau.

Paris. 1911, 181. —— A la méme Bibliothéque. Album photographique de ces des-
sins, T a 1510, 4. (et uotice dactvlographiée de F. Gardy en téte). donnant les
divers polvédres pleine o0 erens Portrait présumé de Luca Pacioli. par I, de

Barhari, Naples : S. Reinach. Répertoire de peintures du moven dge et de la
Renaissance, IV, 662, fig.. réf. (a coté de lui. le jeune duc Guidobald d'Urhino :
dans le champ, un polyédre).

® Pacioli. ¢d  Winterherg. chap. LIT  «q. De Duodecedron  plano  solido
over vacuo »: t-ad 249, chan, LIT sa. : Dessin. alhum photogravhique de la
Bibl. Publique de Genéve : XXVITIT (duodecedron abscisus solidus) : XXX (duade-
cedron abscisus vacuus) : XXVIT (duodecedron planus solidus) ; XXVIIT (duodece-

dron planus vacuus).

3 Ed. Winterberg, 97, chap. LV : trad. allemande, 256. — Tl n’est done pas
exact de dire : « Mais lorsqu’il (Platon) mentionune que le dodécaédre servit an
Dien ordonnateur pour I'harmonie du Cosmos. il ne doune aucune explication :

ce ntest qutan YVTe cicele aue Tuea Pacioli trouva la clef de ece rébuse « Matila
Gliyka, Philosophie et mystique du nombre », 1952, 41.
4 Saint-Michel, 101 : - Te dodécaddre. c’est non point image de PUnivers,

mais e'en est le nombre. la formule. I'Tdée. Clest la réalité profonde du cosmos,
~"en est essence. On peut dire. sans foreer les mots. que c'est le cosmos lui-
méme «... < un microcosme de poche -,

 Saint-Venant, 31-2 : « griace aux trous latéranx. cet air circule dans son
intérieur, retardant sa vitesse. ¢t lui donnant un peu des propriétés du parachute »,



38

fragment apocryphe attribué au pythagoricien Philolas,!
le cinquiéme corps, soit le dodécaédre, est 1" i/za:
de la sphére, terme qui implique une forme creuse, celle

d’un vaisseau, d’un vase, et que certains traduisent par la
« coque de la sphére » ;% il serait la périphérie de 'univers.
la paroi extérieure qui circonscrit le monde, son enve-
loppe. Pour les pythagoriciens encore, le monde est un
antre, une caverne cosmique , croyance dont s’inspire le
mythe de la caverne de Platon.? « Le périmétre du dodé-
cacdre, dit Plutarque, comme les sphéres composées de
douze piéces réunies, est circulaire et contient un vaste
espace ».* Ce dodécaédre cosmique, que Platon compare
a une balle de jeu faite de douze piéces, est pareil a la
balle creuse et ajourée, sphére cosmique, sphére armillaire,
qu’Aphrodite donne en récompense a Eros pour qu’il ren-
de Jason amoureux de Médée:® «C’est une balle qui roule
si bien que tu ne pourrais obtenir des mains d’Héphaistos
un précieux plus précieux; elle est formée de cercles d’or;
autour de chacun s’enroulent de doubles anneaux qui
I’enveloppent ; on n’en voit pas les jointures, car une

! Philolaos, selon Stobée : zzi 4 TZs Fpaipns OAnog TEUTTTOY.
0. Gilbert, 80, n. 1; 83, n. 1: Coeok, Zeus, 111, 18, n. 3 ; Burnet, 339, n. 3.

> Gundermann, Philolaos und das finfte Element, Rhein. Mus. f. Philol., 1904,
115 ; Burnet, 339, n. 3: « Su- I %422z , voir Gundermann dans le Rhein Mus..
1904, 145 sq. Je crois avec lui que le texte est correct, et que le mot signifie
« vaisseau », mais je pense que c’est la structure et non son mouvement qui
constitue le terme de comparaison. — 0. Gilbert, 83, n. 1: « 6)/5: als Last-
schiff, ist eine Bezeichnung der Umdrehung der obersten Peripherie des Weltalls».
— Rey, La jeunesse de la science grecque, 417 : la voite qui forme les limites du
monde; on « sphéricise aussi I’enveloppe du monde, les « meenia mundi» ; id.,
La maturité de la pensée grecque, 38 : « dans la représentation pythagoricienne,
cette sphére peut étre évoquée par ’enveloppe derniére du monde, la paroi im-
mobile et sphérique qui encercle tout. » — Carcopino, La basilique pythagoricienne
de la Porte Majeure, 1926, 167 : « dans la’ sphére, avec laquelle se confond le
cosmos, il faut compter, non seulement les quatre éléments physiques, air, eau,
terre et feu, qui la remplissent, mais le volume, ou comme le dira le pythago-
ricien Philolaos dans la seconde moitié du Ve siécle avant J.C., le « tirant ».
AT IED qui la circonscrit, la soutient et ’anime ». — Rivaud, 82,6)‘27'.;(c\’é||i(:u|1
de la sphére »

3 Carcopino, La basilique pythagoricienne de la Porte Majeure, 213, 219-20, 228.

4 cof. ; ci-dessus.

* Apoll. Rhod., Argonautiques, ITI, 132 ; trad. La Ville de Mirmont, 1892, 95,
— méme théme chez Philostrate le Jeune, Icon. 8 ; éd. Teubner, 1902, 8, p. 18-

’ r
19 : ABU'{/O‘JTE; (Eros joue avec Ganvméde aux astragales dans 1’Olympe),

cf. Gaz. arch., VI, 1880, 32; Deonna, Le symholisme¢ de¢ ID’acrebatie antique,
1953, 113, n. 3.



39

spirale bleuitre court a leur surface. Mais si tu prends
cette balle dans tes mains pour la lancer, semblable a un
astre, elle répand dans 'air une trainée brillante. C’est
le cadeau que je te ferai ».

Tous les détails de ces dodécaédres en bronze rap-
pellent la forme circulaire et sphérique qui est celle du
monde et de ses corps célestes : les ouvertures circulaires
des faces pentagonales, les cercles concentriques qui les
entourent, les cercles ponctués du champ, les boules qui
surmontent les sommets. Cette unité ne se comprendrait
pas, si on ne lui accordait pas un sens symbolique. Ils
évoquent donc la sphére étoilée du monde, pareils a
cette balle cosmique que, dans I'Olympe, au concours du
cottabos entre Eros et Hyménée, celle-ci offre en prix :
« une spheére arrondie, habile ouvrage de sa mére Uranie,
dont l’esprit sublime connait le cours des astres... c’est
I'image artificielle qui reproduit la beauté d’Argus », la
sphére dont les étoiles rappellent les yeux d’Argus.!

On sait la valeur mystique que les Pythagoriciens at-
tribuent a certaines figures géométriques et aux nombres,
surtout aux dix premiers que, dans leur arithmologie,
ils considérent comme les producteurs des phénomeénes
naturels et de la structure de l'univers.?

Le nombre 5 a pour équivalents géométriques: en

plan, le pentagone, polygone a 5 c6tés, dont dérive le

pentagramme, symbole pythagoricien ;> en volume le

dodécaédre, polyédre de 12 pentagones ; figures les plus

importantes de la mystique pythagoricienne.?

Le nombre 5 « jouit d’une supériorité qui dépasse

i ' Nonnes, Dionysiaques, chant XXXIII, v. 64 sq.: trad. de Marcellus, 267 ;
Stace, Théh. live. VI, v. 277, « Spectat inocciduis stellatum visibus Argum»; cf.; de
Marcellus, notes, 139 ; Deonna, Le symbolisme de l'acrobatie antique, 115.

. *Delatte, Etudes sur la littérature pythagoricienne, 1915, 139 ; leur identifi-
cation avec des divinités, 139 sq.
*oef. plﬁs loin.
* Matila Ghyka, Philosophie et mystique des nombres, 41 : « les trois figures

géométriques les plus importantes de la mystique pythagoricienne, pentagone, pen-
tagramme et dodécaédre ».



40

toutes les autres » ;! il est « souverain dans l’univers »2
qu’il représente,® I'image de la cause premiére qui dirige
I’ensemble de toutes choses,! etc.’ Formé de pentagones
a 5 cotés, le dodécaédre est le cinquiéme élément de
Punivers,® celui qui embrasse tous les autres. Multiplié
par 4 (autre chiffre pythagoricien), 5 donne les 20 som-
mets du dodécaédre ; par 6, autre nombre parfait,” les
30 arétes diédres, soit les 30 cotés des 12 pentagones
faciaux du dodécaédre, qui constituent aussi 30 triangles
scalénes,® et le nombre trente est cosmique.?

Le nombre 12 est celui des 12 pentagones du dodé-
caédre, et de leurs 12 ouvertures circulaires,!® et c’est
un nombre sacré : des 12 dieux qui conduisent le monde,
particuliérement de leur maitre Zeus ;' des 12 signes du

! Plutarque, Sur le EI du temple de Delphes, Qeuvres morales, trad. Bétolaud,
II, 318. — Qu’on lise I’énumération par cet auteur des innombrables vertus de ce
nombre, 309 sq. ; Delatte, Etudes sur la littérature pythagoricienne, 152 sq. Le
nombre cing-

2 Plutarque, 309.

3 ibid., 318: «la marque et le symbole du nombre qui représente tout
I'univers » ; 315: il y a « une sorte d’association entre le nombre.5 et 'univers
entier ».

¢ ibid., 312.

8 I1 est « demi-dieu » parce qu’il est la moitié de 10, considéré comme le
plus divin des nombres, Delatte, 153 ; identification avec diverses divinités, ibid.,
152 sq. ; avec Zeus, ibid., 153, 199 ; Zeus est aussi identifié au dodécagone ; cf.
plus loin. — Cinqg est appelé « nature », Plutarque, 311 (v. I'explication de cet

auteur) ; « mariage, '/a(.mlia, parce qu’il unit le premier nombre femelle
(2) au premier nombre mile (3). Plutarque, 310, 311 ; Delatte, 152, De méme

le nombre 6, '/:Zyo;, étant constitué par la multiplication de 2 et de 3,
Delatte, 236.

¢ Plutarque 316 — Ci-dessus.

7 Delatte, 235, cf. les raisons ; appelé ré)\acog, complet ; i‘ox-}, 7oL ';';Iu.tO"J
rruv‘rég, « commencement et moitié du tout ».

% ¢f., plus haut, Plutarque, Questions platoniques.

® Chaque signe du zodiaque est de 30 degrés ; nombre des jours du mois lu-
naire ; des années du ecycle saturnien, Boll, Sternglaube und Sterndeutung (3)
1926, 73 ; des TRLAAOVTH, hUUTTEOL ATTEpES du ciel, Boll,Sphaera, 337;
Eisler, II, 702.

1 Dans les dodécaédres de ybronze, deux des 12 ouvertures, placées a 1'oppo-
site, sont de dimensions semblables ou a peu prés, dépassant celle des autres, qui
varient, cf: ci-dessus. Cette constance relative pourrait avoir quelque signifi.
cation. Indiqueraient-elles les points extrémes du ciel, détermination rapportée au
pythagoricien Nouménios, mais assurément antérieure, et attribuable a Pythagore
lui-méme ; le tropique d’hiver, sous le signe du Capricorne, et le tropique d’été,
sous celui du Cancer, ces deux « pdles de la voie lactée », ces « portes du ciel »,
par ou montent et descendent les ames ? Sur cette théorie, Cumont, Recherches
sur le symbolisme funéraire des Romains, 1942, 40, n. 4; 201, n. 1; 505, n. 2;
Carcopino, La bhasilique pythagoricienne de la Porte Majeure, 369 sq.; 371, n. 1.

11 Zeus, représenté par le dedécagone ;-Proclus: T7v '/3'!‘6 o0 8(06.-:20('/&3‘40’.1
. b ) . LAY \ i - v
Adig svat yugiv 6 Priciuo: Plutarque :Isis et Osiris : Ty 02 767 Gwdszurymvou
Acic.



41

zodiaque, soit des 12 demeures du soleil pendant I’année,
et des 12 constellations comprises en elles ; des 12 mois
de I'année.! Multiplié par 30 (nombre des cotés du dodé-
caédre), 12 donne 360, chiffre de la sphére de I'univers,
des jours de l'année.> « Voila pourquoi, dit Plutarque,
le dodécaédre semble étre une image du zodiaque et de
Pannée : car les divisions de ses parties sont égales en
nombre a celles de I'un et de l'autre ».> « Dans chacune
de ces combinaisons, le chiffre douze, ou Philolaos sen-
tait Pafflux d’une contraction divine, désignait a leurs
yeux la partie pour le tout ».%

Ce symbolisme numérique résulte de la constitution
méme du dodécaédre, est contenu en lui. Mais les dodé-
caédres en bronze ajoutent parfois des détails qui le
confirment, comme ils confirment leur sens cosmique.
Sur quelques exemplaires, des cercles ponctués® entou-
rent I'ouverture circulaire de chaque face pentagonale.
Ils sont au nombre de 5 sur chacune d’elle, correspon-
dant a chaque angle,® et, dans un cas, entourés de plus
d’un pentagone gravé.”. Ailleurs, de 10, les 5 supplémen-

cf. Cook. Zeus, 83, n. 1, réf. ; Boll, Neue Jahrbiicher f. d. klassiche Altertum,
1908, 119 ; Dornseiff, Das Alphabet in Mystik und Magie (2) 1925, 85; E. Zeller,

La philoesophie des Grees, 1, trad. Boutroux, 1, 378, u. 1 ; Carcopino, 367 sq.;
parce que la planéte Jupiter fait le tour du zodiaque en 12 ans; cf. Cumont,
Recherches, 69 et n. 4: « C'est a dire qu'elle parcourait chaque année un are

dont la corde était un des cotés d’un dodécagone inscrit dans la sphére ».

!Quant a la division duodécimule de la journée, d’origine babylonienne, elle
a du devenir familiére aux Grecs dans la premiére moitié de la période hellé.
nistique ; la premiére ville ou cette facon de diviser la journée est entrée en
usage courant semble avoir ¢été  Alexandrie. Perdrizet, Bull. Inst. frang. arch.
or., Caire, XXX, 1930 (division indiquée sur la face d’un dodécaédre en hronze.
pour jeu).

? Boll, Sphaira, 316 ; Boll-Bezold, Sterglaube und Sterdeutung, 73 : DA, s.v.
Astronomia, 483 : Dodecatémories, division de 1’orbite annuelle du soleil, en 12
arcs: égaux, parcourus chacun en un peu plus d’un mois de 30 jours ; puis chacun
de ces arcs en 30°. Par conséquent la circonférence entiére comprend 360 degrés,
parcourus chacun en un peu plus d’un jour: 184, chacune des 12 constellations
zodiacales est affectée 3 une dodécatemorie. Cf. plus loin, les 12 « lieux » ou
« maisons » du ciel.

¥ ef. ; plus haut.

¢ Proclus, In Euel., 174, 12 : g %,=% oy fymgty 767 Arls ooy
G‘J‘JéZG‘JTO; T THZ 8!-)857.71_80; ’L“GLO"JJJ"J; cf. Carcopine, 249 et u. 3.

% sur le sens de ces motifs, ef. plus loin.
% Saint-Venant, No 13, fig. 6, pl. fig. 6 (Elst) ; No 26, fig. 11 (Membrey) :
7 ibid., 19 ; 36, No 5 (Windisch). '



42

taires intercalés entre les autres, au milieu de l’'aréte.!
Ou encore de 5 sur 8 faces, et de 10 sur 4 autres.? Ces
groupes de 5 et de 10 n’ont-ils qu’une valeur ornemen-
tale,> inspirés par la forme méme du pentagone ? On ¥
verra plutot la répétition du chiffre mystique 5, et 'indi-
cation de deux autres non moins importants, 4 et 10, tous
en étroite connexion. Car 10 n’est-il pas le double de 5,%
et, par la tétraktys, n’est-il pas issu de 4 7°

La décade est toute puissante ;% elle est le commence-
ment et le modele des choses divines et célestes, comme
de la vie terrestre ; elle régit 'univers ; elle est la perfec-
tion, -z, le tout, nay 2lle est xraduiyos celle qui tient
et de qui sortent tous les rameaux;’” ou  jaduyos
celle qui tient les clefs de la nature. Elle renferme en
elle I’essence des nombres, les contient tous, parce que
la premiére dizaine sert a former les nombres a I'infini.

Sur un dodécaédre en bronze, 4 faces ont chacune 10
cercles ponctués, faisant un total de 40 ; les 8 autres faces
en ont chacune 5, soit au total 40 également. Ailleurs, les
faces ont chacune 5 cercles ponctués, soit un total de 60 ;
ailleurs encore, elles en ont 10, soit un total de 120. Tous

Uibid., 4-5, fig. 2, 2 bis, pl. fig. 2 ; 47, No 31 (Saint-Parize-le-Chatel).

* ibid., 41, No 18, fig. 7, pl., fig. 7 (Lyon). Le dodécaédre de Coulendon,
48, No 34, n’a plus que 3 faces, dont 2 avec 10 cercles ponctués, une avec 9, sans
doute par erreur du graveur.

3 ¢f, plus haut.

* Plutarque, Sur le EI du temple de Delphes, Oeuvres morales, trad. Béto-
laud, II, 314 : « le nombre cing, qui tantét se reproduit lui-méme comme le feu,
tantot forme le nombre 10, comme le feu forme le monde ».

5 cf. plus loin.

6 Zeller, I, 382 ; 396, 404, 412, 379, n.; Burnet, 15; Bouché-Leclerq. L’as-
trologie grecque, 1899, 7, n. 1; 540 : « une des clefs avec laquelle les Pythago-
riciens pénétraient dans les secrets de l'univers ; fondement de I’harmonie uni-
verselle », n. 9; Delatte, 214 ; 256 ; 215; 235 (mzv). 202 (mwovTizzte) 162 sq
identification avec les divinités; DA, Astronomia, 480; Carcopine 177,
247, «la sacro-sainte décade qu’ils vénéraient comme le plus parfait des nom-
bres ») ; Mathila Ghyka, Philosophie et mystique du nombre, 1952, 17, « nom-
bre du monde », symbole du cosmos; Cumont, Recherches sur le symbolisme
funéraire des Romains, 224, n. 2, 3, réf.: « expression numérique du Ciel qui
contient toutes choses, principe de la vie divine et céleste, comme de celle
d’ici-bas ».

7 Delatte, 217.



43

ces chiffres sont divisibles par 4. Les 12 faces, les 20
sommets bouletés, sont des multiples de 4. Ainsi, on re-
trouve sous ces diverses combinaisons les chiffres 10 et
4, 'un et I'autre importants dans ’arithmologie pythago-
ricienne,! et étroitement apparentés. Car la décade est
engendrée par le quaternaire, puisque 10 est ’addition
"des quatre premiers nombres (1 +2 +3 +4). Si 'on
représente ces (uatre nombres par des points, et qu’on les
répartit sur quatre lignes les unes au-dessous des autres,
ont obtient un triangle équilatéral, forme parfaite, qui

contient en elle les 10 points, et dont chacun des trois

3

cotés en compte quatre.® Ce nombre « triangulaire »* est

la « tétraktys » ( ‘:’5,“095'4?1’/; ) sacrée des Pythagoriciens

essence de l'univers, parfois appelée »isus: « source et

4

racine de I’éternelle nature »,* qu'invoque le serment

pythagoricien.’
4 et 10 ont les mémes qualificatifs, ont a peu preés la
méme valeur et le méme roéle ; ils s’identifient ;% ils ont

! Plutarque, Sur le EI du temple de Delphes, Oeuvres morales, trad. Béto-
laud, 1L, 316 : « Ceux qui ont glorifié le nombhre quatre nous apprennent, et ce
n’est pas une considération méprisable, que des rapports avec ce nombre se
trouvent dans tous les étres de la création »; Delatte, Etudes sur la littérature
pythagoricienne, 1915, 150, Le quaternaire. (identification avec des divinités) ;
P. Kucharski, Etude sur la doctrine pythagoricienne de la tétrade, Paris,
1952 ; cf. Boyancé, L’antiquité classique, XX, 1951, 421, n. 1.

¢ Burnet, 115-6, fig. ; Rey, La jeunesse dc la science grecque, 285 ; Delatte,
214, 256, n. 1, fig; DA, Astronomia, 480.

3 Sur les nombres triangulaires pythagoriciens, Burnet, 116 ; Rey, 285 ; De-
latte, 25, n. 1; — Plutarque, éd. Bétolaud, IV, 338, n. 1. On sait Pimpor-
tance des triangles, et spécialement du triangle équilatéral, dans la géométrie et
la mystique pythagoricienne ; Gilbert, Die meteorologischen Theorien der Grie-
chen, 1907, 77, 82 (« Urform ») ; Cumont, Recherches, 224 (symbole de la Té-
traktys).

* Sur la tétraktys, Delatte, 249, La Tétraktys pythagoricienne ; Zeller, I, 383,
n. 1, réf. ; Boyancé, Note sur la tétraktys, L’antiquité classique, XX, 1951, 42, —-
Delatte, 17, 187 : étymologiquement, la tétraktys signifie « quaternité », ensemble
de 4 choses, et désigne une force qui groupe toutes choses par séries de qualre ;
mais il y a des variantes, et des sens divers. — Plutarque, Is. et Os., cf., De-
lutte, 255, distingue en particulier la tétraktys pythagoricienne, composée des
4 premiers nombres impairs et des quatre premiers nombres pairs (soit 36), et
la platonicienne, somme des nombres de I’ame du monde, dont la création est
exposée dans le Timée. — Bouché-Leclerq, 9 et n. 3 : la petite tétraktys, soit
le chiffre 4; la moyenne, somme des 4 premiers nombres, ou décade ; la gran-
de tétraktys, somme des 4 premicrs nombres pairs et des 4 premiers nowmbres
impairs, soit (1 plus 3 plus 5 plus 7) plus (2 plus 4 plus 6 plus 8), c’est-a-dire 30;
Zeller, 384. — Delatte, 257 : « donc on attribue le nom de tétraktys pythagori-
cienne a deux nombres, i 36, et au quaternaire (considéré comme un groupe de
4 nombres, équivalent a 10).

5 Sur ce serment, Burnet, 115; Delatte, 249-50 (texte) ; Carcopino, 117 et
n. 2, réf.

¢ Delatte, 215, 217, 236.



44

recu I'un et 'autre le nom de « tout », et sont considérés
comme équivalents a4 tous les nombres, parce que la série
'1+2+3+4 = 10 suffit a former n’importe quel
nombre. Lucien met en scéne Pythagore et un marchand,
auquel il demande de compter jusqu'a 4. « Tu vois bien,
lui dit-il, ce que tu crois 4 est 10, le triangle parfait, notre
serment ordinaire ».! |

IV. LES BOULES DES SOMMETS

Tout ce qui précéde révele bien la signification
-cosmique des dodécaédres de bronze, images de 'univers.
Ils nous en donnent une autre confirmation, par les bou-
les qui surmontent leurs sommets. Car on retrouve celles-
ci, avec ce sens céleste, sur d’autres monuments, que leur
présence « ouranise » en quelque sorte. On est en droit de
rapprocher les uns et les autres.

A. Pentagrammes bouletés
A

F

FIG. 3 — Pentagone et pentagramme,

Le pentagone, et le « pentagramme », ou « pental-

pha », soit étroitement apparentés. Si Pon divise une cir-

1 Lucien, Les sectes a [’encan.



	Le dodécaèdre, Image de l'univers

