
Zeitschrift: Boissiera : mémoires de botanique systématique

Herausgeber: Conservatoire et Jardin Botaniques de la Ville de Genève

Band: 6 (1941)

Artikel: La philosophie d'un naturaliste (deuxième version)

Autor: Hochreutiner, B.P.G.

Kapitel: 6: Conséquences pratiques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-895682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-895682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— IQ4 —

Chapitre VI

Conséquences pratiques

§ i. Introduction. Je voudrais justifier mon système en montrant

l'utilité de ses conséquences en pratique.
§ 2. Conséquences pour les sciences pures et appliquées. Mon attitude

est celle du chercheur absolument impartial qui s'incline
toujours devant les faits sans aucun parti-pris. En cela je
me crois supérieur au créationiste qui tremble devant
l'évolution et à l'idéaliste qui se base sur les mystères encore
insolubles pour la science. En revanche je suis surpied d'égalité

avec les monistes, les positivistes et les matérialistes.
§ 3. Conséquences pour la philosophie. Ma philosophie est la

connaissance de moi-même. A ce point de vue elle me

paraît supérieure à celle des monistes et des positivistes qui
voudraient réduire ma personnalité aux données scientifiques

et matérielles et m'arracher ainsi un élément de mon
bonheur.

g 4. Conséquences pour la religion, a) En Dogmatique : i° L'abolition

des dogmes, mais la conservation du sentiment
religieux qui est un élément de bonheur pour moi. 20 Le
renoncement à toute discussion logique en ces matières et par
conséquent : tolérance absolue pour toutes les convictions
qui ne compromettent pas la morale ou l'état social.

b) En Apologétique : Je ne puis plus imposer ma foi, je
peux tout au plus la proposer et je ne puis même pas
prétendre au monopole de la vraie religion.

c) En Morale : Croire à ma responsabilité et pas à celle
des autres est un principe fécond. Je me sens obligé de

travailler à la bonne marche de l'humanité et je n'ai pas
le droit de ressentir de la haine ou d'éprouver du ressentiment

pour mon prochain.
d) En Ecclésiologie : Je ne puis pas créer une Eglise

subjective, mais je puis accepter l'Eglise objective, si elle
est capable de donner du bonheur aux hommes. Je
reconnaîtrai alors la parfaite fraternité qui unit ses membres,
mais je serai contraint de leur refuser l'égalité.



— ig5 —

§ I. INTRODUCTION

Le système que je viens d'exposer dans ces pages

risque de prêter le flanc à des critiques très graves au

point de vue moral. Accorder à ma personnalité une
place pareille, paraîtra à plusieurs un monstrueux
égoïsme. C'est pourquoi je voudrais m'expliquer à cet

égard.
Malgré le danger du pragmatisme, qui me semble être

un dissolvant au point de vue social, je vais cependant
adopter sa méthode, car elle est propre à frapper l'esprit
humain. Pour défendre mon système, je vais montrer
son utilité.

Je n'indiquerai ici que des choses déjà dites, ou bien
des conséquences de théories émises précédemment,
mais il convenait de grouper tout cela sous la forme
d'une sorte de plaidoyer.

Si je réussis à démontrer que ma philosophie a des

conséquences bonnes, c'est-à-dire utiles, alors on me
concédera au moins le droit de la conserver. La voir
adopter par d'autres est un désir trop présomptueux et

qui, du reste, ne cadrerait pas avec l'idée que je me fais
de l'humanité. Mon plaidoyer sera donc fait seulement

pro domo, sans ambition de prosélytisme et je croirai
avoir atteint mon but si mes contemporains trouvent
ma philosophie assez féconde pour m'épargner le blâme

ou la raillerie

§ 2. CONSÉQUENCES POUR LES SCIENCES PURES

ET APPLIQUEES

a) Mon attitude à l'égard de la science pure. —
Convaincu que, dans le monde objectif, je dois chercher



— 196 —

seulement des phénomènes matériels, que tout y est

déterminé par les relations immuables des faits entre

eux, j'aborde l'étude de la nature avec le désir de la

connaître telle qu'elle est.

Persuadé que le surnaturel, au sens ordinaire du mot,
n'est que de l'ignorance, je m'efforcerai — partout où je
le rencontrerai, — de déceler les causes matérielles ou

énergétiques des phénomènes restés mystérieux. Si je ne

trouve pas tout de suite la solution d'un problème
objectif, je ne me reposerai pas sur l'existence d'un Dieu
transcendant pour le résoudre.

J'irai jusqu'à répudier ces abstractions qui, même dans
les cercles scientifiques sont acceptées en guise d'explication

dans beaucoup de cas embarrassants ; par exemple :

la sensibilité du protoplasme provoquant les réactions
des êtres organisés aux excitants, l'affinité chimique
pour rendre compte des combinaisons et des décompositions

des corps, la variation pour expliquer l'évolution
des animaux et des plantes, etc. Je saurai dire : je ne sais

pas! Au lieu de me payer de mots, je chercherai les

causes avec les méthodes dont la fécondité est aujourd'hui

établie: l'observation minutieuse et l'expérimentation.

Trouverai-je quelque chose? Je l'ignore. Mais il est

certain que j'apporterai à l'édifice ma pierre, si minuscule

soit-elle, et j'entourerai de mon respect et de mon
admiration tous ceux qui cherchent de même. Si l'occasion

s'en présente, je ferai mes efforts pour les seconder,

malgré leurs déficits moraux, lorsqu'ils en auront. Qu'ils
soient ambitieux, égoïstes, âpres au gain, haineux ou
envieux, je ne saurais pour cela réprouver leurs découvertes.

Pauvres machines humaines, cerveaux mal réglés,



— '97 —

il faut les plaindre tout en tirant profit de leurs travaux

pour l'humanité ou pour moi-même.
En ce qui concerne la recherche scientifique, je

revendiquerai la plus grande liberté d'action ; tous les moyens
me paraîtront légitimes qui ne se heurteront pas aux
principes du droit, c'est-à-dire aux lois de la sociologie.
Partout, je serai autorisé à demander pourquoi et n'importe

quel homme pourra en faire autant. Rien ne me
semblera impossible et je me refuserai à poser des limites
à la science.

Eh bien cette liberté absolue et cette curiosité universelle

ne sont-elles pas les éléments de progrès les plus
actifs

Le rôle des prophètes de malheur est si ingrat, en

science, qu'on est toujours étonné de le voir assumé à

nouveau par des hommes intelligents. Que reste-t-il de

l'affirmation que la synthèse chimique des corps organiques

est impossible A-t-on assez nié aussi la réalisation

du plus lourd que l'air en aérostation Restreindre
les sujets d'étude des expérimentateurs paraîtra donc

aux esprits réfléchis, non seulement une imprudence,
mais une regrettable entrave mise aux recherches à

venir.
L'histoire nous enseigne, au contraire, que rien n'est

plus fécond que de mettre en doute les solutions toutes
faites, les autorités et la tradition ; la poursuite de ce qui
est soi-disant impossible est souvent le facteur principal
des découvertes les plus remarquables.

Seuls, des préjugés métaphysiques peuvent induire des

gens cultivés à vouloir soustraire certains domaines à

l'investigation scientifique. C'est pourquoi tant de

savants crient : Sus à la métaphysique Ceux-ci m'ap-



— 198 —

prouveront lorsque je conclurai en disant que les limites
de la science doivent être celles qu'elle se pose à elle-

même, à savoir : les limites du monde sensible.
Telle est la conséquence directe de mon système. Il y

a là un avantage considérable que me concéderont
certainement tous les pragmatistes.

b) Mon attitude, à l'égard de la science appliquée. —
Il est à peine besoin de parler de cette dernière; ses

applications ont toutes pour but de rendre la vie de

l'humanité plus facile; elles accélèrent le développement
matériel de la civilisation et mériteront, par conséquent,
mon approbation au même titre que la science pure.
J'aurai toutes les raisons possibles pour y contribuer
dans la mesure de mes moyens.

Il serait contraire à mes convictions, de déclarer sacrilège

l'homme qui s'élance dans les airs sur une machine

volante, de même que je ne pourrais pas blâmer le

psychologue réduisant la religion au phénomène de

l'extase, ou le sociologue la ramenant au rite et au dogme
obligatoire, c'est-à-dire à la chose sacrée.

Ce sont là des inventions, des applications, des résultats

de la science et je ne puis qu'y adhérer. Ce qui ne

veut pas dire que j'abdique mon sens critique, mais

j'envisage les faits seuls, et, s'ils sont bien observés, si

les expériences sont bien faites, j'en accepte toutes les

conséquences, même les conséquences philosophiques,
lorsqu'il yen a. Par définition, cela m'indiffère, au point
de vue de mes sentiments.

c) Comparaison de mon attitude avec celle des

philosophes. — Qu'on veuille bien comparer la sécurité de

cette attitude avec celle des hommes dont toute la

science, toute la vie, tout l'idéal, sont liés à une
métaphysique quelconque :



— '99 —

i°) Voyez un spiritualiste de l'ancienne école, il
croit que tous les êtres animés ont été créés par Dieu
et sa foi est ébranlée en constatant l'apparition d'espèces
nouvelles par évolution et mutation. Il n'a que deux
alternatives : Ou jeter sa philosophie et sa religion par
dessus bord, ou bien faire front contre la science et
contraindre au silence tous ses représentants.

Je ne fais pas un anachronisme, en parlant de cette
seconde alternative ; de nos jours encore il y a beaucoup

d'esprits bornés, gavés de métaphysique, qui
résoudraient le problème par la violence s'ils en avaient le

pouvoir.
2°) Considérez aussi un simple déiste, partisan de la

liberté, j'imagine que sa conviction sera singulièrement
atteinte par les découvertes modernes sur les tropismes.

Je ne veux pas dire que tous les actes, surtout les actes

humains, aient été réduits à des tropismes. Nous en

sommes très loin. Cependant il est indéniable qu'il y ait
des tropismes, dans le sens que les botanistes ont
toujours donné à ce terme et que M. Lœb a fait sien pour
le règne animal. Or n'est-il pas vraisemblable d'admettre

non la certitude mais la possibilité de ramener un jour
les réactions compliquées des organismes supérieurs aux
réactions simples des êtres inférieurs.

Qu'on y parvienne donc et cet homme, qui a nié les

tropismes parce qu'ils ne cadraient pas avec sa

métaphysique, verra cette même métaphysique s'écrouler et

sera en proie à l'anarchie intellectuelle.
3°) Prenons enfin, comme point de comparaison, un

de ces esprits supérieurs dont la critique est très avertie
et pour qui la foi en la liberté dépend de certains hiatus
dans la chaîne des phénomènes. Leur raisonnement est



— 200 —

très convaincant parce qu'il s'appuie sur l'expérience
elle-même, mais tous les arguments en sont basés sur
notre ignorance actuelle.

Ces maîtres montreront, par exemple, que la mécanique

abstraite est réductible à des lois mathématiques,
mais que la mécanique concrète est obligée d'accepter,
comme fait encore inexpliqué, la loi de l'attraction
universelle; on en conclut que cette loi pourrait bien être

contingente. (V. Fouillée. Hist. p. 542). Or aujourd'hui,
déjà, de nombreux physiciens se sont attelés à ce

problème et, au lieu de se buter à l'attraction de la

matière, c'est au contraire de la résistance des champs
électro-magnétiques créés par le mouvement et des

pressions de l'éther qu'ils nous parlent, éther qui serait
formé lui-même de fragments d'ions ou d'électrons
immatériels. Je ne suis pas assez rompu au raisonnement

mathématique pour pouvoir suivre leurs démonstrations,

mais je sais fort bien que nombreux sont les

savants qui jugent les anciennes explications insuffisantes

et qui sont à la recherche d'une nouvelle solution.
Est-ce à dire qu'ils ne la trouveront jamais Voir là

dedans quelque chose d'actuellement contingent est

raisonnable, certes, mais affirmer que jamais nous n'aurons
la clef de l'énigme est un peu imprudent.

On dit aussi que la vie ne peut pas être ramenée aux
forces physiques et chimiques, parce qu'elle ne
consomme aucune énergie. Il y aurait ainsi, en elle, quelque
chose de non mécanique. Là encore, on se base sur
l'impossibilité actuelle de la synthèse du protoplasme vivant.
Supposons qu'elle soit réalisée et cette argumentation
serait certainement affaiblie.

En psychologie, le raisonnement est plus frappant



— 201

encore. Pour rendre compte d'une foule de phénomènes,
on se base sur la conscience psychologique, sur le

psychisme. Cette méthode a été féconde et W. James a

pu dire que « la psychologie a fêté de grands triomphes
«depuis qu'elle a courageusement adopté cette voie de

« postuler les faits de conscience, sans les critiquer ».

(V. James in Arch, cle Psychol. V. p. 3, ann. igo5).
On pourrait en dire autant sur la force vitale, car les

néo-vitalistes actuels ne sont pas sans avoir largement
contribué au progrès de la physiologie.

En réalité ces concepts comme la force vitale, le

psychisme, etc., sont des hypothèses qui jouent le rôle
de béquilles dans les sciences biologiques, comme les

fluides l'ont fait longtemps en physique.
Parce que l'hypothèse des fluides a été féconde, il ne

s'ensuit pas qu'elle aurait dû être conservée, de préférence

à celle des mouvements vibratoires et qu'il eût
été avantageux de renoncer à ramener toutes les branches

de la physique à la seule mécanique.
En l'état présent de la psychologie, il est un peu

pédant et malcommode de parler physiologiquement (l)

(') M. le prof. Claparède a beau jeu, pour se moquer des
naturalistes qui, en psychologie animale, veulent supprimer
les étiquettes psychologiques, ainsi que l'assimilation des
réactions de l'animal à celles de l'homme, de dire : « On n'a plus
« alors devant soi, qu'un monceau de mécanismes simples, de
« photo-réceptions, de phono-réactions, de réflexes et d'antiki-
« néses et il est impossible de se reconnaître au milieu de cette
« ferraille. Tandis qu'il est tellement plus compréhensible de
« parler de la joie, de la douleur ou du repentir d'un chien
« parce que nous comparons l'ensemble de cette attitude à

« l'ensemble de notre attitude lorsque nous sommes joyeux,
« tristes ou honteux ». (V. Arch, de psychol. V. p. 29,
ann. igo5).



— 202 —

et de considérer tous les faits mentaux comme des

transformations nerveuses; mais, de là à décréter que l'unification

de la physiologie et de la psychologie ne se fera

jamais, de là à dire que le phénomène de conscience

restera éternellement une énigme pour le naturaliste, il
y a un abîme. Malheureusement cet abîme est franchi

trop facilement par les hommes qui cherchent à fonder
leur métaphysique, leur philosophie ou leurs idées

religieuses sur les éléments encore mystérieux delà science (1).

Si je reconnais l'utilité de ces concepts, aujourd'hui
irréductibles, et si je m'en sers volontiers, dans certaines
recherches, je ne le fais pourtant que parce que je les

regarde comme des béquilles destinées à disparaître pour
faire place à l'unification des sciences et amener à une
idée plus rigoureusement mécaniste de l'univers.

Mais en basant une philosophie sur le caractère inso-'
lubie des hypothèses-béquilles que je viens d'étudier, on
s'expose à être démenti par les faits ; or cela est facile,

car, en science expérimentale, un seul résultat positif
annule tous les résultats négatifs antérieurs quel qu'en
puisse être le nombre. C'est pourquoi, désireux d'asseoir
mes convictions sur des bases aussi stables que possible,
je n'ai, pas pu suivre sur ce terrain les philosophes
modernes.

(') C'est pour réagir contre cette tendance, j'imagine, que
des esprits altérés de précision scientifique et hostiles à toute
compromission métaphysique ont demandé l'abrogation du
vocabulaire psychologique; c'est pour marquer les distances
avec les philosophes qu'ils voudraient remplacer cette nomenclature

par des néologismes enfantins et compliqués, basés sur
des hypothèses encore invérifiables, à cause de l'état rudimen-
taire de la science.

Ils pensent, probablement, qu'à l'aide de cette substitution,
on pourrait supprimer le concept de conscience qui s'attache
aux mots désignant les opérations de la pensée.



— 2O3 — "

4° En revanche, dans le domaine scientifique, je me

trouve sur un pied d'égalité complète avec les monistes,
les matérialistes et les positivistes, pour lesquels la

science expérimentale est aussi la seule connaissance

normative et l'unique préoccupation.

§ 3. CONSÉQUENCES POUR LA PHILOSOPHIE

a) Mon attitude à l'égard de la philosophie. —
Persuadé que la philosophie n'a plus de rôle à jouer dans le

monde objectif où le progrès des sciences positives la

dépouille peu à peu de tous les problèmes dont elle s'était
attribué l'étude, je la vois se réfugier dans mon domaine
subjectif. Elle s'y cantonne dans l'investigation de mon
moi et de ma personnalité; là elle m'aide à me reconnaître

au milieu de mes sentiments, de mes sensations

et de mes représentations. « rvw0i <te%utov » murmure ma
conscience, dans le tréfond de moi-même et, dès lors,
débarrassé des contingences objectives, dans la pleine
liberté de ma pensée, j'explore cette tour d'ivoire, qui
est le point de départ de ma connaissance. J'y rencontre
des révélations magnifiques et je puis les ordonner sans

autre préoccupation que la satisfaction .de mon sens

intime.
Jamais le danger de mon ignorance des faits extérieurs

qui ont bouleversé tant d'autres systèmes ne m'arrête
dans mon labeur; je construis ainsi, peu à peu, dans
le calme et la sérénité parfaite d'une solitude absolue,

un temple intérieur à la gloire de ce Plus grand, de cet

Idéal, devenu mon Dieu souverainement bon,
souverainement juste et souverainement beau.

Comment un fait extérieur, une théorie, une objection
humaine, pourraient-ils me troubler, après que j'ai



— 204 —

acquis la certitude de la vérité absolue de mes a priori
et reconnu que tout ce qui est objectif et en dehors de

moi est matière à connaissance indirecte ou dérivée?
Comment une affirmation d'un homme, fùt-elle subjective

par rapport à lui, pourrait-elle influer sur ma
philosophie, puisque le subjectif de cet homme est pour moi-
même de l'objectif?

Est-ce à dire que ma philosophie soit immobile Loin
de là, car, si je ne permets pas au monde objectif de me

poser des objections, je m'en fais à moi-même, comme
Cyrano, «avec assez de verve, pour défendre qu'un autre
me les serve». Aussi les problèmes ne me manquent pas

et, subjectivement, comme dans le monde objectif, je
réfléchis, je cherche, j'analyse. Toutefois, là, je puis
étudier, construire, modifier en toute liberté d'esprit et

avec une parfaite loyauté vis-à-vis de moi-même parce

que je sais d'avance qu'aucune conséquence ne sera

susceptible de porter atteinte à mon bonheur et à mon
équilibre intellectuel ou moral. J'ai également la certitude

que ces théories subjectives n'influeront pas sur ma
conduite à l'égard d'autrui, puisque cette conduite est

déjà objective et qu'elle est basée sur l'existence réelle

du monde sensible.

Quel est le système philosophique humain qui
présente de tels avantages?

Assurément aucune des philosophies idéalistes ou

spiritualistes que nous avons vues être à la merci d'une
découverte scientifique

b) Comparaison avec le solipsisme. — On me dira

que j'exagère et qu'il y a le solipsisme qui est également
inattaquable. On a affirmé qu'il était le seul système

rigoureusement logique, mais il est aussi le seul qui



— 205 —

n'ait aucun adepte, parce qu'il est absurde. En niant,
purement et simplement, le monde extérieur, on
s'interdit tout progrès et l'on perd toute raison de vivre.

Ma philosophie n'a pas les inconvénients du solip-
sisme, et elle partage néanmoins avec lui l'avantage
d'une attitude capable d'élever mon âme au-dessus des

douleurs, des injustices et des désagréments de ce monde

que l'on a nommé une vallée de larmes. Une catastrophe,
un accident, sont, pour moi, les résultats nécessaires des

lois d'airain de la nature ; une injustice, une persécution,

sont le fait de cerveaux mal bâtis ou insuffisamment

évolués ; les petits désagréments quotidiens qui
atteignent mon corps, peuvent diminuer son confort,
mais ce corps est lui-même objectif et je ne m'exagère
pas la valeur de ces choses qui rn'arrivent.

L'unique fait 'que je puisse imaginer comme un
cataclysme qui me surviendrait, ce serait la destruction ou

une altération de ma personnalité. Mais il faudrait, pour
cela, que quelque chose d'extérieur, d'objectif, pût y
pénétrer, ce qui est impossible par définition.

Je plane donc au-dessus de ce monde et, si je lui
accorde une existence réelle, ce n'est guère que pour
satisfaire ma logique.

Ma paix n'est troublée que si je viole les indications
de mes sentiments et, en particulier, celles de ma
conscience ; alors je suis coupable, je dois me l'avouer, et je
dois me réformer.

Que l'on veuille bien considérer avec quelle sérénité

un homme pourra supporter de voir ses bienfaits payés
de la plus noire ingratitude, s'il est convaincu que la

personne ingrate n'est qu'un mannequin Avec quel



2o6

calme siégera-t-il aussi comme juré à la Cour d'assises,

s'il peut se dire : J'ai à décider, non pas de :1a culpabilité
d'un accusé, mais de l'utilité ou du danger de cette
machine humaine pour l'ensemble de la société Quelle
sera l'intime satisfaction du philosophe, se heurtant à

d'irréductibles oppositions personnelles, lorsqu'il
connaîtra l'incapacité radicale des contradicteurs de pénétrer

dans son for intérieur, où sont enfouies les preuves
absolues, -mais inexprimables de son système Les
adversaires disparaîtront, il n'y aura plus que des

cerveaux manquant de perspicacité.

Eh bien, cette sérénité, ce calme, cette satisfaction,
sont devenues miennes, depuis que j'ai découvert les

vérités que j'expose dans ces pages.

c) Comparaison avec le dualisme. — A côté du solip-
sisme, il est un autre système philosophique qui permet
une adhésion sans restriction, à la fois, à la science et à

la métaphysique : c'est celui que M. le prof. Elournoy a

toujours défendu avec autorité. Il consiste à dire qu'il
y a deux ou même plusieurs vérités. Il y aurait ainsi une
vérité scientifique, une vérité philosophique, une vérité
religieuse, il pourrait y en avoir d'autres encore. C'est
un peu le principe adopté par le prof. Gourd et exprimé
au moyen de ses différentes dialectiques incoordonna-
bles entre elles.

De cette manière, on supprime toutes les antinomies et
la seule question qui se pose, désormais, est celle-ci :

Peut-il y avoir plus d'une vérité
Evidemment, il est aussi impossible de prouver que la

vérité est unique que de prouver qu'elle est multiple et,

pour réfuter ce système, j'en suis réduit à déclarer que



207 —

mon sentiment, mon esprit, ne peuvent pas se résoudre
à admettre des vérités multiples et — ne l'oublions pas

— opposées. Comme on l'a vu dans l'historique que j'ai
fait de mon développement intellectuel, j'éprouvais déjà
du malaise en acceptant deux ordres de choses à la fois
vrais et contradictoires ; c'eût été bien pire si leur nombre

se fût encore accru. C'est pourquoi :1a synthèse
devenue possible, fût-ce au prix de la liberté de mes

semblables, m'a fait l'impression d'un progrès et d'un
soulagement.

d) Comparaison avec le positivisme et les systèmes
réalistes. — Quand je compare mon attitude à celles des

philosophes de tendance positiviste, 'il me semble que
j'ai aussi sur eux des avantages pratiques marqués.

Parqués dans oe qui est objectif, ils en sont réduits à

nier toute philosophie et à renoncer à ce subjectif
humain que je considère comme illusoire, mais qui est

cependant parfois, dans la vie de l'humanité, une
parcelle de bonheur, une étincelle d'idéal.

Cette espèce d'illusion, cet idéal, est si bien enraciné
au coeur de l'homme, qu'il ne peut pas le renier. Ainsi,
après une profession de foi matérialiste, on lit souvent
des appels à la justice qui font sourire, quand on les

compare avec les prétentions des matérialistes. Ailleurs,
encore, les apôtres du positivisme éprouvent, comme
leur chef, Aug. Comte, le besoin d'ériger les idées de

leur intelligence en idoles, sur :1e piédestal de leur
présomption.

J'ai déjà tâché de faire ressortir la pétition de principe
qui est à la base de tous les systèmes matérialistes
(v. Part. I, chap. VI). Je désire seulement montrer ici
leurs conséquences pratiques fâcheuses.



2o8 -
Ce n'est pas le subjectif humain seul qu'il me faudrait

nier, si j'étais positiviste, c'est encore le mien propre. Il
faudrait .m'abaisser au rang de mécanisme, renoncer à

ma liberté, à la permanence de mon moi et jusqu'à ma
notion du bonheur. C'est dans la science que je serais
forcé de chercher la définition de ce bonheur et cette
définition serait synonyme de différenciation organique,
c'est-à-dire une illusion pour l'individu que je suis. En
un mot, la science s'arrogerait le droit de diriger tout
mon être. Pour le coup, je pourrais répéter avec Juvénal
« Et propter vitam vivendi perdere causas ».

Enfin, une conséquence plus paradoxale encore de

mon adhésion au positivisme, ce serait mon
renoncement à tout effort, en vue de contribuer au bonheur
de mes semblables.

Rien n'est changé, cependant, par votre système pour
ce qui concerne vos semblables, dira-t-on. Ils sont, pour
vous, des machines et ils le resteront, si vous adhérez

au positivisme. C'est vrai, répondrai-je, mais, actuellement,

j'ai une raison de contribuer à la bonne marche
de l'humanité, mon sentiment du devoir m'y oblige. Au
contraire, si j'étais positiviste, il me semble que je n'en
aurais aucune. En effet, si -ma conscience morale était,
pour moi, seulement un instinct social, elle ne suffirait
pas à réveiller mon altruisme. Je suis bien capable, à

l'occasion, de dompter mes penchants, si mon bonheur
futur est en jeu mais, si ma conscience .n'a pas cette
valeur absolue que je lui prête, je ne vois pas pourquoi
je lui sacrifierais mes désirs et mes passions.

En conséquence, j'affirme qu'avec des convictions
positivistes, je ne pourrais pas être un membre utile de



— 209 —

la société humaine. En effet, adopter loyalement et
entièrement les doctrines monistiques ou matérialistes,
ce serait lâcher la bride aux tendances égoïstes du
primitif qui est en moi. Malheur, dès lors, à ceux qui se

mettraient au travers de mes projets Contre eux, tous
les moyens me seraient bons, pourvu que j'échappe aux
châtiments prévus par les lois.

Non :1a négation de toute philosophie ne me séduit

pas. Car les systèmes monistique, positiviste et
déterministe ne sont pas des philosophies. Ils constituent
chacun une science en fait ou en devenir. Si je faisais
mien l'un de ces systèmes négatifs, il serait certainement

incompatible avec mon propre bonheur. Déjà, en voyant
disparaître ma foi en ma liberté, je serais au désespoir
de une sentir un rouage infime d'une mécanique aussi

grande qu'elle est absurde et je maudirais ma pensée

qui me permettrait de mesurer mon infortune.

§ 4. CONSÉQUENCES POUR LA RELIGION

J'ai déjà exposé ce que pouvait être pour moi une

religion, j'ai montré sa base possible dans mon .senti¬

ment et dans ma conscience morale. Cela suffit pour
faire comprendre ce qu'elle a de subjectif et ce qu'elle
a d'objectif.

Je me bornerai donc à envisager ici les conséquences

que mon système doit entraîner pour une religion
conforme à celui-là ; elles sont nombreuses et s'étendent fort
loin ; cependant, avec un peu d'application et de logique,
je vais m'efforcer de les poursuivre. Quelques-unes
risquent d'être taxées de nuisibles par des esprits opposés



2IO

aux innovations, mais, pour 'la plupart d'entre elles, leur

utilité ne sera contestée par personne. Je considérerai
successivement ces conséquences, en Dogmatique, en

Apologétique et en Morale.

a) En Dogmatique. — Il est à cet égard une première
conséquence, que je crois fort avantageuse, c'est la

réduction et même la suppression du dogme.

Il est évident que, si la religion est basée seulement

sur un Dieu .subjectif, toutes ses définitions empruntant
un terme au vocabulaire objectif seront caduques ; sa

définition en langage objectif deviendra une quasi
impossibilité. Je ne pourrai pas expliquer aux hommes
les caractères de la divinité, parce que les mots
employés auront une valeur différente pour les autres
et pour moi. Une seule chose pourra être établie, et

encore sera-t-elle de nature négative, c'est que Dieu n'est

pas matériel. Quant à son équivalence avec la cause
première objective, elle est vraisemblable mais on se

souviendra que je n'ai rien pu affirmer à ce propos.
Dans ces conditions, les dogmes m'indiffèrent.
Oui contestera que ce ne soit un avantage
Conséquence immédiate : pour ce qui me concerne, je

me vois donc obligé à une tolérance absolue à l'égard
de celui que j'appelle mon prochain. Car mon indifférence

pour le dogme n'implique pas l'hostilité, mais

plutôt le contraire. Une attitude bienveillante s'impose
à moi pour toutes les convictions sincères, exception
faite, cependant, pour les doctrines qui ont, comme but,
l'oppression matérielle et la tyrannie.

Autre conséquence de cette suppression de la dogmatique

: c'est la possibilité de m'associer aux hommes de



— 211

bonne volonté, quelles que soient leurs opinions, c'est-à-
dire à ceux dont une structure céréhrale appropriée a

fait des éléments utiles pour l'ensemble de la société.

Ces conclusions ne sont-elles pas estimables N'y
aurait-il pas lieu d'en induire la supériorité du système
philosophique qui les a dictées

Il me serait facile, en effet, de stigmatiser ici les

persécutions, les cruautés, '.les infamies et les horreurs
commises au nom des dogmes, par les orthodoxies de toutes
les religions connues Et les dogmes chrétiens, qui passent

pour être l'expression de la charité la plus parfaite,
n'échapperaient pas à ces reproches, car ils eurent aussi
de sanglantes conséquences. Mais ces faits sont connus
et il est inutile de les énumérer, pour faire toucher du

doigt l'avantage d'une conviction religieuse dont la

dogmatique est absente et où l'intolérance devient une
action mauvaise et — qui plus est — absurde.

b) En Apologétique. — Pourtant, une telle conception
ne va-.t-elle pas être fatale à toute apologétique

Ma conviction n'étant démontrable qu'à moi-même et
n'existant qu'au fond de ma personnalité subjective, il
est évident que je ne saurais prêcher cette conviction à

des phénomènes objectifs, que j'appelle des hommes, et

qui ignorent tout de mes sentiments. Puisque la vérité
n'est pas la même pour eux que pour moi, puisqu'ils
sont confinés dans la matière et dans la force, tandis

que j'y échappe, comment pourrais-je leur communiquer
ne fût-ce qu'une parcelle de ce que j'appelle ma
religion

Je n'ai donc pas le droit d'imposer ma conviction à

autrui, .ni même de la présenter comme la seule vraie.



•— 212

Je prétends, cependant, que cette supériorité en

matière de tolérance n'est pas une infériorité en matière
d'apologétique, car, ce que je n'ai pas le droit A'imposer,
je puis le proposer. Je n'affirmerai pas, il est vrai, une
vérité qui n'en est pas une pour l'humanité, mais, du
moins, je décrirai une méthode de connaissance et je
certifierai qu'elle fait mon bonheur.

Je sais fort bien que mon bonheur, ma pensée, ne

sont pas ceux des autres. Mais qu'importe, si, en montrant

aux hommes le fond de cette pensée, je les amenais

à m'im'iter, extérieurement au moins, et si, en jetant
cette semence d'idéal dans un monde objectif et matériel,

je contribuais à répandre un peu de bonheur en

régularisant et en améliorant la marche du mécanisme

universel, en un mot, si, par ma libre intervention,
j'induisais une nouvelle série de phénomènes susceptibles
d'accélérer la lente évolution des êtres vers un progrès
fatal.

Puisque mon système conclut à la justice et à la

tolérance, qui sait si quelque 'lecteur, se donnant l'illusion
de posséder un domaine subjectif analogue au mien,
n'adoptera pas telle de mes conclusions et amènera ainsi,
du même coup, plus de tolérance et plus de justice sociale
dans les sociétés humaines

Cette seule éventualité, envisagée par ma conscience

morale, a suffi pour que je me sentisse obligé de parler.

c) En Morale. — J'ai déjà montré ce qu'était ma

morale, mais je tiens à faire ressortir ici les conséquences

altruistes et bienfaisantes de ma philosophie, ce que
l'on est convenu d'appeler morale religieuse.

Je répète que c'est, pour moi, un principe fécond de



— 213 —

oroire à ma responsabilité et au déterminisme de l'humanité.

En effet, d'une part, il engendre la patience, le

pardon des offenses et, d'autre part, il m'induit à aimer
mon prochain. Je dis aimer, parce que le sentiment qui
m'oblige à travailler au bonheur des autres me paraît
être synonyme d'affection.

Mais, dira-t-on, c'est là, tout au plus, de .la bienveillance,

de l'intérêt, ce n'est pas de l'amour vrai, vivant,
palpitant, tel qu'il éclate à chaque ligne de l'Evangile, tel

qu'il se manifeste dans l'amour filial, maternel, conjugal,

ou dans l'amour pour la patrie.
Je voudrais réfuter ce reproche et en montrer l'inanité.

Pour cela, je demanderai qu'on veuille bien analyser
rigoureusement la notion d'amour. Qu'est-ce que
l'amour C'est un sentiment que nous reconnaissons,
chez les hommes, au moyen des actions et réactions qu'il
provoque. Nous constatons ainsi qu'il implique, de 'la

part de celui qui l'éprouve, une volonté de procurer de
la satisfaction, du bonheur matériel ou moral à l'être
aimé. Parfois, cette volonté est si forte que, pour
l'accomplir, la personne qui aime sacrifiera délibérément son

plaisir personnel et jusqu'à sa propre vie.

Cependant, beaucoup d'efforts sont inintelligents et tel

pourra compromettre, sans le vouloir, le bonheur de ceux
qu'il aime ; on en pourrait conclure à une cessation
momentanée de l'amour. Or, nous savons bien qu'un
véritable amour est constant ; c'est pourquoi nous le voyons,
non pas dans les actes seulement qui peuvent être mal

calculés, mais dans une attitude de volonté bonne et dans

une intention bienveillante soutenue. Eh bien, pour ce



214

qui me concerne, cette attitude et cette .intention, n'i les

vicissitudes de l'existence, ni les erreurs temporaires, ni
même l'ingratitude de ceux que j'aime, ne sauraient
les altérer. Ou bien, alors, je commettrais une erreur
de raisonnement, je serais illogique.

Ce n'est pas tout : On peut imaginer, en effet, qu'un
homme cherche à faire le bonheur d'un autre, sans

l'aimer réellement. Quelle différence y a-t-'il donc entre
celui qui poursuit le bonheur d'autrui par amour et celui

qui le fait par devoir
C'est que le premier éprouve un sentiment de plaisir,

tandis que le bienfaiteur par devoir est obligé de vaincre

une répugnance et de faire effort pour renoncer à

son égoïsme. Si l'homme de devoir ressent une satisfaction,

ce sera celle qui est produite a posteriori par
l'absence de remord. L'homme qui aime, au contraire,
poursuit à la fois son propre bonheur, en recherchant
celui de l'être aimé ; chez lui, le sentiment de plaisir
accompagne l'acte altruiste.

L'amour me paraît donc résider dams une attitude
altruiste spontanée de l'individu, c'est-à-dire dans un
altruisme accompagné du sentiment de plaisir.

Eh bien, je prétends que ces caractères s'appliquent
à mon attitude vis-à-vis de mon prochain, quand bien
même il est un mécanisme pour moi. On a déjà vu que
je lui pardonnais ses offences et que je me sentais obligé
de travailler à son bonheur. Il me reste à affirmer qu'en
le faisant, j'éprouve un sentiment de plaisir a priori et
non pas seulement une satisfaction de conscience résultant

du devoir accompli.
C'est absurde et c'est impossible, diront quelques-



— 215 —

uns, mais, ceux qu'i ont bien voulu suivre mon
raisonnement, comprendront d'emblée qu'il s'agit là d'un
sentiment subjectif. A ce titre, je me refuse à le discuter
et à en tirer des conséquences logiques, applicables au
domaine objectif ; en outre, je ne saurais admettre que
des hommes le mettent en doute. J'ai du plaisir à faire
marcher une machine, à me servir d'un microscope, en

les entourant de soins, comme j'ai du plaisir à répandre
du bonheur autour de moi, cela suffit pour que je me
croie fondé à dire que j'aime mon prochain.

Il est certain qu'en vertu de mes propres principes,
je iserai porté à ambitionner, en première ligne, le
bonheur matériel pour mon prochain. Mais peut-on dire que
ce soit là un inconvénient

Cette morale sera donc certainement approuvée au

point de vue social, puisqu'elle m'induit à être un membre

utile de la société. En outre, je la qualifie de

religieuse à cause des éléments subjectifs dont j'ai parlé
plus haut et qui ont comme conséqnence la nécessité, pour
moi, de considérer mes intentions alors que, pour les

autres hommes, les faits seuls doivent compter dans

l'appréciation de leur conduite. C'est du reste ainsi
qu'apprécient les juges lorsqu'ils sont intègres et...
intelligents.

Encore un -mot sur ce que j'ai appelé : mes intentions.
Elles devront, il est vrai, s'extérioriser par des actes et,
dès leur origine, ces actes tomberont dans le domaine

objectif. C'est un être objectif, mon corps, qui sera
l'instrument imparfait de mon moi subjectif. Cet
instrument est déterminé, comme tout le reste et, en lui,
l'acte, une fois induit, suivra le cours fatal de sa desti-



2l6

née. C'est seulement par une autre intention, suivie d'une
autre décision subjective, que je pourrai produire un
nouvel acte susceptible de modifier le premier.

Par conséquent, il n'y a bien vraiment que mon intention,

ma décision subjective, qui comptent pour moi ;

la répercussion objective n'est pas soumise à mon
contrôle, comme telle. En conséquence, pour la société, la

seule valeur de mon action devra être son utilité objective,

cependant que, pour ma conscience subjective et

pour elle seule, ce sera uniquement l'intention qui 'importera.

En résumé, mes convictions ont, en morale, deux

conséquences : i° L'amour pour mon prochain. 2° La
nécessité de juger mes semblables d'après leurs actions
et moi-même d'après mes intentions, malgré le règne
incontesté de l'utilitarisme dans le monde objectif.

Pour ce qui concerne les associations religieuses et

pour les cultes, il me suffira de me référer à ce que j'en
ai dit p. 174 et 175. C'est la ce qu'on appelle l'ecclésio-

sogie dans la théologie du christianisme. Comme on l'a

vu, je n'y suis pas opposé. Cependant, il s'agit là

d'éléments objectifs auxquels je ne refuserai pas de m'asso-

cier, le cas échéant, mais sans en oublier jamais le caractère

humain. Pas plus aux membres de ces communautés

qu'au reste des hommes, je ne pourrai accorder ou
reconnaître une égalité ou même une équivalence
quelconque avec mon être subjectif.


	Conséquences pratiques

