Zeitschrift: Boissiera : mémoires de botanique systématique
Herausgeber: Conservatoire et Jardin Botaniques de la Ville de Genéve
Band: 6 (1941)

Artikel: La philosophie d'un naturaliste (deuxieme version)
Autor: Hochreutiner, B.P.G.

Kapitel: 6: Conséquences pratiques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-895682

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-895682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

§
§

CuapiTrRE VI
Conséquences pratiques

1. Introduction. Je voudrais justifier mon systéme en mon-
trant [’utilité de ses conséquences en pratique. '

2. Conséquences pour les sciences pures et appliguées. Mon atlilude
est celle du chercheur absolument impartial qui s’incline
toujours devant les faits sans aucun parti-pris. En cela je
me crois supérieur au créationiste qui tremble devant I’évo-
lution et a [’idéaliste qui se base sur les mystéres encore
insolubles pour la science. Enrevanche jesuis sur pied d’éga-
lité avec les monistes, les positivistes et les matérialistes.

§ 3. Conséquences pour la philosophie. Ma philosophie est la

connaissance de moi-méme. A ce point de vue elle me
parait supérieure a celle des monistes et des positivistes qui
voudraient réduire ma personnalité aux données scientifi-
ques el matérielles et m’arracher ainsi un élément de mon
bonheur.

§ 4. Conséquences pour la religion. a) En Dogmatique : r° L’abo-

lition des dogmes, mais la conservation du sentiment reli-
gieux qui est un élément de bonheur pour moi. 2° Le renon-
cement a toute discussion logique en ces matiéres et par
conséquent : tolérance absolue pour toutes les convictions
qui ne compromettent pas la morale ou [’état social.

b) En Apologétique : Je ne puis plus imposer ma foi, je
peux tout au plus la proposer et je ne puis méme pas pré-
tendre au monopole de la yraie religion.

c) En Morale : Croire a ma responsabilité et pas a celle
des autres est un principe fécond. Je me sens obligé de
travailler a la bonne marche de "humanité et je n’ai pas
le droit de ressentir de la haine ou d’éprouver du ressen-
timent pour mon prochain.

d) En ILcclésiologie : Je ne puis pas créer une LEglise
subjective, mais je puis accepter [’Eglise objective, si elle
est capable de donner du bonheur aux hommes. Je recon-
naitrai alors la parfaite fraternité qui unit ses membres,
mais je serai contraint de leur refuser [’égalité.




— 195 —

§ 1. INTRODUCTION

Le systtme que je viens d’exposer dans ces pages
risque de préter le flanc a des critiques tres graves au
point de vue moral. Accorder a ma personnalité une
place pareille, paraitra a plusieurs un monstrueux
égoisme. C’est pourquoi je voudrais m’expliquer a cet
égard.
~ Malgré le danger du pragmatisme, qui me semble étre
un dissolvant au point de vue social, je vais cependant
adopter sa méthode, car elle est propre a frapper l'esprit
humain. Pour défendre mon systéme, je vais montrer
son utilité. |

Je n’indiquerai ici que des choses déja dites, ou bien
des conséquences de théories émises précédemment,
mais il convenait de grouper tout cela sous la forme
d’une sorte de plaidoyer.

Si je réussis a démontrer que ma philosophie a des
conséquences bonnes, c’est-a-dire utiles, alors on me
concédera au moins le droit de la conserver. La voir
adopter par d’autres est un désir trop présomptueux et
qui, du reste, ne cadrerait pas avec l'idée que je me fais
de ’humanité. Mon plaidoyer sera donc fait seulement
pro domo, sans ambition de prosélytisme et je croirai
avoir atteint mon but si mes contemporains trouvent
ma philosophie assez féconde pour m’épargner le blime
ou la raillerie !

§ 2. CONSEQUENCES POUR LES SCIENCES PURES
ET APPLIQUEES

a) Mon attitude a I'égard de la science pure. — Con-
vaincu que, dans le monde objectif, je dois chercher



....._196__.

seulement des phénomeénes matériels, que tout y est
déterminé par les relations immuables des faits entre
eux, jaborde l'étude de la nature avec le désir de la
connaitre telle qu’elle est.

Persuadé que le surnaturel, au sens ordinaire du mot,
n’est que de I'ignorance, je m’efforcerai — partout ou je
le rencontrerai, — de déceler les causes matérielles ou
énergétiques des phénomenes restés mystérieux. Si je ne
trouve pas tout de suite la solution d'un probléme
objectif, je ne me reposerai pas sur l'existence d’'un Dieu
transcendant pour le résoudre.

J'iral jusqu’a répudier ces abstractions qui, méme dans
les cercles scientifiques sont acceptées en guise d'explica-
tion dans beaucoup de cas embarrassants; par exemple:
la sensibilit¢ du protoplasme provoquant les réactions
des étres organisés aux excitants, I'affinité chimique
pour rendre compte des combinaisons et des décompo-
sitions des corps, la variation pour expliquer 1’évolution
des animaux et des plantes, etc. Je saurai dire : je ne sais
pas! Au lieu de me payer de mots, je chercherai les
causes avec les méthodes dont la fécondité est aujour-
d’hui établie: l'observation minutieuse et 'expérimen-
tation.

Trouverai-je quelque choser Je l'ignore. Mais il est
certain que j'apporterai a I’édifice ma pierre, si minus-
cule soit-elle, et j'entourerai de mon respect et de mon
admiration tous ceux qui cherchent de méme. Si 'occa-
sion s'en présente, je ferai mes efforts pour les seconder,
malgré leurs déficits moraux, lorsqu’ils en auront. Qu’ils
soient ambitieux, égoistes, apres au gain, haineux ou
envieux, je ne saurais pour cela réprouver leurs décou-
vertes. Pauvres machines humaines, cerveaux mal réglés,



e T s
il faut les plaindre tout en tirant profit de leurs travaux
pour I'humanité ou pour moi-méme.

En ce qui concerne la recherche scientifique, je reven-
diquerai la plus grande liberté d’action ; tous les moyens
me paraitront légitimes qui ne se heurteront pas aux
principes du droit, c’est-a-dire aux lois de la sociologie.
Partout, je serai autorisé a demander pourquoz et n'im-
porte quel homme pourra en faire autant. Rien ne me
semblera impossible et je me refuserai a poser des limites
a la science.

Eh bien ! cette liberté absolue et cette curiosité univer-
selle ne sont-elles pas les ¢léments de progres les plus
actifs ?

Le role des prophétes de malheur est si ingrat, en
science, qu’on est toujours €tonné de le voir assumé a
nouveau par des hommes intelligents. Que reste-t-il de
l'affirmation que la synthese chimique des corps organi-
ques est impossible ? A-t-on assez ni¢ aussi la réalisa-
tion du plus lourd que l'air en aérostation ! Restreindre
les sujets d’étude des expérimentateurs paraitra donc
aux esprits réfléchis, non seulement une imprudence,
mais une regrettable entrave mise aux recherches a
venir.

L’histoire nous enseigne, au contraire, que rien n'est
plus fécond que de mettre en doute les solutions toutes
faites, les autorités et la tradition ; la poursuite de ce qui
est soi-disant impossible est souvent le facteur principal
des découvertes les plus remarquables.

Seuls, des préjugés métaphysiques peuventinduire des
gens cultivés a vouloir soustraire certains domaines a
I'investigation scientifique. C’est pourquoi tant de
savants crient : Sus & la métaphysique ! Ceux-ci m’ap-



prouveront lorsque je conclurai en disant que les limites
de la science doivent étre celles qu’elle se pose a elle-
méme, a savoir : les limites du monde sensible.

Telle est la conséquence directe de mon systéme. Il y
a la un avantage considérable que me concéderont cer-
tainement tous les pragmatistes.

by Mon attitude a I'égard de la science appliquée. —
Il est & peine besoin de parler de cette derniére; ses
applications ont toutes pour but de rendre la vie de
I'humanité plus facile; elles accélérent le développement
matériel de la civilisation et mériteront, par conséquent,
mon approbation au méme titre que la science pure.
J'aurai toutes les raisons possibles pour y contribuer
dans la mesure de mes moyens.

[l serait contraire a mes convictions, de déclarer sacri-
lege I’homme qui s’élance dans les airs sur une machine
volante, de méme que je ne pourrais pas blamer le
psychologue réduisant la religion au phénoméne de
I'extase, ou le sociologue la ramenant au rite et au dogme
obligatoire, c’est-a-dire a la chose sacrée.

Ce sont la des inventions, des applications, des résul-
tats de la science et je ne puis qu'y adhérer. Ce qui ne
veut pas dire que jabdique mon sens critique, mais
j'envisage les faits seuls, et, s’ils sont bien observés, si
les expériences sont bien faites, j'en accepte toutes les
conséquences, méme les conséquences philosophiques,
lorsqu’il y en a. Par définition, cela m’indiffére, au point
de vue de mes sentiments.

c) Comparaison de mon attitude avec celle des philo-
sophes. — Qu’on veuille bien comparer la sécurité de
cette attitude avec celle des hommes dont toute la
science, toute la vie, tout l'idéal, sont liés a une méta-
physique quelconque :



190 Voyez un spiritualiste de l'ancienne école, il
croit que tous les étres animés ont été créés par Dieu
et sa foi est ébranlée en constatant I'apparition d’espéces
nouvelles par évolution et mutation. Il n’a que deux
alternatives : Ou jeter sa philosophie et sa religion par
dessus bord, ou bien faire front contre la science et
contraindre au silence tous ses représentants.

Je ne fais pas un anachronisme, en parlant de cette
seconde alternative ; de nos jours encore il y a beau-
coup d’esprits bornés, gavés de métaphysique, qui résou-
draient le probleme par la violence s'ils en avaient le
pOouVvoIr.

2°) Considérez aussi un simple déiste, partisan de la
liberté, j'imagine que sa conviction sera singuliérement
atteinte par les découvertes modernes sur les tropismes.

Je ne veux pas dire que tous les actes, surtout les actes
humains, aient ¢été réduits a des tropismes. Nous en
sommes trés loin. Cependant il est indéniable qu’il y ait
des tropismes, dans le sens que les botanistes ont tou-
jours donné a ce terme et que M. Loeb a fait sien pour
le réegne animal. Or n’est-il pas vraisemblable d’admettre
non la certitude mais la possibilit¢ de ramener un jour
les réactions compliquées des organismes supérieurs aux
réactions simples des étres inférieurs.

Qu’on y parvienne donc et cet homme, qui a nié les
tropismes parce qu’ils ne cadraient pas avec sa méta-
physique, verra cette méme métaphysique s’écrouler et
sera en proie a I’anarchie intellectuelle.

39) Prenons enfin, comme point de comparaison, un
de ces esprits supérieurs dont la critique est treés avertie
et pour qui la foi en la liberté dépend de certains hiatus
dans la chaine des phénomeénes. Leur raisonnement est



— 200 —

trés convaincant parce qu’il s’appuie sur l'expérience
elle-méme, mais tous les arguments en sont basés sur
notre ignorance actuelle.

Ces maitres montreront, par exemple, que la mécani-
que abstraite est réductible a des lois mathématiques,
mais que la mécanique concrete est obligée d’accepter,
comme fait encore inexpliqué, la loi de 'attraction uni-
verselle; on en conclut que cette loi pourrait bien étre
contingente. (V. Fouillée. Hist. p. 542). Or aujourd’hui,
déja, de nombreux physiciens se sont attelés a ce
probléme et, au lieu de se buter a l'attraction de la
matiere, c’est au contraire de la résistance des champs
électro-magnétiques créés par le mouvement et des pres-
sions de l'éther qu’ils nous parlent, éther qui serait
formé lui-méme de fragments d’ions ou d’¢lectrons
immatériels. Je ne suis pas assez rompu au raisonne-
ment mathématique pour pouvoir suivre leurs démons-
trations, mais je sais fort bien que nombreux sont les
savants qui jugent les anciennes explications insuffi-
santes et qui sonta la recherche d’'une nouvelle solution.

Est-ce a dire qu’ils ne la trouveront jamais ¢ Voir la
dedans quelque chose d’actuellement contingent est rai-
sonnable, certes, mais affirmer que jamais nous n’aurons
la clef de I'énigme est un peu imprudent.

On dit aussi que la vie ne peut pas étre ramenée aux
forces physiques et chimiques, parce qu’elle ne con-
somme aucune ¢énergie. Il v aurait ainsi, en elle, quelque
chose de non mécanique. La encore, on se base surl'im-
possibilité actuelle de la synthése du protoplasme vivant.
Supposons qu’elle soit réalisée et cette argumentation
serait certainement affaiblie.

En psychologie, le raisonnement est plus frappant



— 201 —

encore. Pour rendre compte d’une foule de phénomenes,
on se base sur la conscience psychologique, sur le
psychisme. Cette méthode a été féconde et W. James a
pu dire que « la psychologie a fété de grands triomphes
« depuis qu’elle a courageusement adopté cette voie de
« postuler les faits de conscience, sans les critiquer ».
(V. James in Arch. de Psychol. V. p. 3, ann. 19o5).

On pourrait en dire autant sur la force vitale, car les
néo-vitalistes actuels ne sont pas sans avoir largement
contribué au progres de la physiologie.

En réalité ces concepts comme la force vitale, le
psychisme, etc., sont des hypothéses qui jouent le role
de béquilles dans les sciences biologiques, comme les
fluides l'ont fait longtemps en physique.

Parce que l’hypéthése des fluides a été féconde, il ne
s’ensuit pas qu’elle aurait du étre conservée, de préfé-
rence a celle des mouvements vibratoires et qu'il et
été avantageux de renoncer a ramener toutes les bran-
ches de la physique a la seule mécanique.

En I'état présent de la psychologie, il est un peu
pédant et malcommode de parler physiologiquement (*)

() M. le prof. Claparéde a beau jeu, pour se moquer des
naturalistes qui, en psychologie animale, veulent supprimer
les étiquettes psychologiques, ainsi que I’assimilation des réac-
tions de I’animal a celles de ’homme, de dire : « On n’a plus
« alors devant soi, qu’'un monceau de mécanismes simples, de
« photo-réceptions, de phono-réactions, de réflexes et d’antiki-
« neses et il est impossible de se reconnaitre au milieu de cette
« ferraille. Tandis qu’il est tellement plus compréhensible de
« parler de la joie, de la douleur ou du repentir d’un chien
« parce que nous comparons l’ensemble de cette attitude a
« ’ensemble de notre attitude lorsque nous sommes joyeux,
« tristes ou honteux ». (V. Arch. de psychol. V. p. 29,
ann. 19o5).



— 202 —

et de considérer tous les faits mentaux comme des trans-
formations nerveuses; mais, de la a décréter que I'unifi-
cation de la physiologie et de la psychologie ne se fera
jamais, de la a dire que le phénomeéene de conscience
restera éternellement une énigme pour le naturaliste, il
y a un abime. Malheureusement cet abime est franchi
trop facilemént par les hommes qui cherchent a fonder
leur métaphysique, leur philosophie ou leurs idées reli-
gieuses sur les éléments encore mystérieux de la science (*).

Si je reconnais l'utilité de ces concepts, aujourd’hui
irréductibles, et si je m’en sers volontiers, dans certaines
recherches, je ne le fais pourtant que parce que je les
regarde comme des béquilles destinées a disparaitre pour
faire place a l'unification des sciences et amener a une
idée plus rigoureusement mécaniste de 'univers.

Mais en basant une philosophie sur le caractére inso-
luble des hypothéses-béquilles que je viens d’étudier, on
s’expose a ¢tre démenti par les faits; or cela est facile,
car, en science expérimentale, un seul résultat positif
annule tous les résultats négatifs antérieurs quel qu’en
puisse étre le nombre. Cest pourquoi, désireux d’asseoir
mes convictions sur des bases aussi stables que possible,
je n'al. pas pu suivre sur ce terrain les philosophes
modernes.

(1) C’est pour réagir contre cette tendance, j’imagine, que
des esprits altérés de précision scientifique et hostiles a toute
compromission metaphysique ont demandé I’abrogation du
vocabulaire psychologique; c’est pour marquer les distances
avec les philosophes qu’ils voudraient remplacer cette nomen-
clature par des néologismes enfantins et compliqués, basés sur
des hypothéses encore invérifiables, a cause de I’état rudimen-
taire-de la science.

[Is pensent, probablement, qu’a 'aide de cette substitution,
on pourrait supprimer le concept de conscience qui s’attache
aux mots désignant les opérations de la pensée.



—_203 —

4° En revanche, dans le domaine scientifique, je me
trouve sur un pied d'égalité compléte avec les monistes,
les matérialistes et les positivistes, pour lesquels la
science expérimentale est aussi la seule connaissance
normative et I'unique préoccupation.

§ 3. CONSEQUENCES POUR LA PHILOSOPHIE

a) Mon attitude a I'égard de la philosophie. — Per-
suadé que la philosophie n’a plus de role a jouer dans le
monde objectif ou le progrés des sciences positives la
dépouille peu a peu de tous les problemes dontelle s’était
attribué 1'étude, je la vois se réfugier dans mon domaine
~ subjectif. Elle s’y cantonne dans l'investigation de mon
mol et de ma personnalité; la elle m’aide a me recon-
naitre au milieu de mes sentiments, de mes sensations
et de mes représentations. « I'vafe gezvtéy » murmure ma
conscience, -dans le tréfond de moi-méme et, dés lors,
débarrassé des contingences objectives, dans la pleine
liberté de ma pensée, j'explore cette tour d’ivoire, qui
-est le point de départ de ma connaissance. J'y rencontre
des révélations magnifiques et je puis les ordonner sans
autre préoccupation que la satisfaction .de mon sens
intime. '

Jamais le danger de mon ignorance des faits extérieurs
qui ont bouleversé tant d’autres systemes ne m’arréte
dans mon labeur; je construis ainsi, peu a peu, dans
le calme et la sérénité parfaite d’'une ‘solitude absolue,
un temple intérieur a la gloire de ce Plus grand, de cet
Idéal, devenu mon Dieu souverainement bon, souve-
rainement juste et souverainement beau.

Comment un fait extérieur, une théorie, une objection
humaine, pourraient-ils me troubler, aprés que jai



acquis la certitude de la vérité absolue de mes a prior:
et reconnu que tout ce qui est objectif et en dehors de
moi est matiére a connaissance indirecte ou dérivée P
Comment une affirmation d’'un homme, fut-elle subjec-
tive par rapport 4 lui, pourrait-elle influer sur ma philo-
sophie, puisque le subjectif de cet homme est pour moi-
méme de l'objectif ?

Est-ce a dire que ma philosophie soit immobile ? Loin
de 1a, car, si je ne permets pas au monde objectif de me
poser des objections, je m’en fais & moi-méme, comme
Cyrano, «avec assez de verve, pour défendre qu’'un autre
me les serve ». Aussi les problémes ne me manquent pas
et, subjectivement, comme dans le monde objectif, je
réfléchis, je cherche, j'analyse. Toutefois, la, je puis
étudier, construire, modifier en toute liberté d’esprit et
avec une parfaite loyauté vis-a-vis de moi-méme parce
que je sais d’avance qu'aucune conséquence ne sera sus-
ceptible de porter atteinte a mon bonheur et & mon
équilibre intellectuel ou moral. J'ai également la certi-
tude que ces théories subjectives n’influeront pas sur ma
conduite a I'’égard d’autrui, puisque cette conduite est
déja objective et qu’elle est basée sur I'existence réelle
du monde sensible.

Quel est le systeme philosophique humain qui pré-
sente de tels avantages P

Assurément aucune des philosophies idéalistes ou
spiritualistes que nous avons vues étre a la merci d’une
découverte scientifique !

b) Comparaison avec le solipsisme. — On me dira
que j'exagere et qu’il y a le solipsisme qui est également
inattaquable. On a affirmé qu’il était le seul systeme
rigoureusement logique, mais il est aussi le seul qui



n’ait aucun adepte, parce qu’'il est absurde. En niant,
purement et simplement, le monde extérieur, on s’in-
terdit tout progrés et l'on perd toute raison de vivre.

Ma philosophie n’a pas les inconvénients du solip-
sisme, et elle partage néanmoins avec lui 'avantage
d’une attitude capable d’élever mon ame au-dessus des
douleurs, des injustices et des désagréments de ce monde
que 'on a nommé une vallée de larmes. Une catastrophe,
un accident, sont, pour moi, les résultats nécessaires des
lois d’airain de la nature ; une injustice, une persécu-
tion, sont le fait de cerveaux mal batis ou insuffisam-
ment évolués ; les petits désagréments quotidiens qui
atteignent mon corps, peuvent diminuer son confort,
mais ce corps est lui-méme objectif et je ne m’exagére
pas la valeur de ces choses qui m’arrivent.

L’unique fait que je puisse imaginer comme un cata-
clysme qui me surviendrait, ce serait la destruction ou
une altération de ma personnalité. Mais il faudrait, pour
cela, que quelque chose d’extérieur, d’objectif, piat y
pénétrer, ce qui est impossible par définition.

Je plane donc au-dessus de ce monde et, si je lui
accorde une existence reelle, ce n’est guére que pour
satisfaire ma logique.

Ma paix n’est troublée que si je viole les indications
de mes sentiments et, en particulier, celles de ma cons-
cience ; alors je suis coupable, je dois me 'avouer, et je
dois me reformer.

Que l'on veuille bien considérer avec quelle sérénité
un homme pourra supporter de voir ses bienfaits payés
de la plus noire ingratitude, s’il est convaincu que la
personne ingrate n’est qu’'un mannequin! Avec quel



— 206 —

calme siégera-t-il aussi comme juré a la Cour d’assises,
s’il peut se dire : J’ai a décider, non pas de la culpabilité
d’'un accusé, mais de l'utilité ou du danger de cette
machine humaine pour l’ensemble de la société ! Quelle
sera l'intime satisfaction du philosophe, se heurtant a
d’irréductibles oppositions personnelles, lorsqu’il con-
naitra l’incapacité radicale des contradicteurs de péné-
trer dans son for intérieur, ot sont enfouies les preuves
absolues, mais inexprimables de son systéme! Les
adversaires disparaitront, il n’y aura plus que des cer-
veaux manquant de perspicacité.

Eh bien, cette sérénité, ce calme, cette satisfaction,
sont devenues miennes, depuis que j’ai découvert les
vérités que j’expose dans ces pages.

¢) Comparaison avec le dualisme. — A coté du solip-
sisme, il est un autre systéme philosophique qui permet
une adhésion sans restriction, a4 la fois, a la science et a
la métaphysique : c’est celui que M. le prof. Flournoy a
toujours défendu avec autorité. Il consiste a dire qu’il
y a deux ou méme plusieurs vérités. Il y aurait ainsi une
vérité scientifique, une vérité philosophique, une vérité
religieuse, il pourrait y en avoir d’autres encore. Clest
un peu le principe adopté par le prof. Gourd et exprimé
au moyen de ses différentes dialectiques incoordonna-
bles entre elles.

De cette maniére, on supprime toutes les antinomies et
la seule question qui se pose, désormais, est celle-ci :
Peut-il y avoir plus d’une vérité ?

Evidemment, il est aussi impossible de prouver que la
vérité est unique que de prouver qu’elle est multiple et,
pour réfuter ce systéme, j’en suis réduit i déclarer que



— 207 —

mon sentiment, mon esprit, ne peuvent pas se résoudre
A admettre des vérités multiples et — ne l’oublions pas
— opposées. Comme on 'a vu dans lhistorique que j’ai
fait de mon développement intellectuel, j’éprouvais déja
du malaise en acceptant deux ordres de choses a la fois
vrais et contradictoires ; c’eiit €t€ bien pire si leur nom-
bre se fiit encore accru. C’est pourquoi la synthése
devenue possible, fiit-ce au prix de la liberté de mes
semblables, m’a fait 'impression d’un progrés et d’un
soulagement.

d) Comparaison avec le positivisme et les systémes
réalistes. — Quand je compare mon attitude a celles des
philosophes de tendance positiviste, il me semble que
j’ai aussi sur eux des avantages pratiques marqués.

Parqués dans ce qui est objectif, ils en sont réduits a
nier toute philosophie et & renoncer a ce subjectif
humain que je considére comme dillusoire, mais qui est
cependant parfois, dans la vie de I’humanité, une par-
celle de bonheur, une étincelle d’idéal.

Cette espéce d’illusion, cet idéal, est si bien enraciné
au cceur de ’homme, qu’il ne peut pas le renier. Ainsi,
aprés une profession de foi matérialiste, on lit souvent
des appels a la justice qui font sourire, quand on les
compare avec les prétentions des matérialistes. Ailleurs,
encore, les apOtres du positivisme éprouvent, comme
leur chef, Aug. Comte, le besoin d’ériger les idées de
leur intelligence en idoles, sur le piédestal de leur pré-
somption.

J’ai déja taché de faire ressortir la pétition de principe
qui est 4 la base de tous les systémes matérialistes
(v. Part. I, chap. VI). Je désire seulement montrer ici
leurs conséquences pratiques facheuses.



— 208 —-

Ce n’est pas le subjectif humain seul qu’il me faudrait
nier, si j’étais positiviste, c’est encore le mien propre. Il
faudrait mm’abaisser au rang de mécanisme, renoncer a
ma liberté, 4 la permanence de mon moi et jusqu’a ma
notion du bonheur. C’est dans la science que je serais
forcé de chercher la définition de ce bonheur et cette
définition serait synonyme de différenciation organique,
c’est-a-dire une illusion pour lindividu que je suis. En
un mot, la science s’arrogerait le droit de diriger tout
mon étre. Pour le coup, je pourrais répéter avec Juvénal
« Bt propter vitam vivendi perdere causas ».

Iinfin, une conséquence plus paradoxale encore de
mon adhésion au positivisme, ce serait mon renon-
cement a tout effort, en vue de contribuer au bonheur
de mes semblables.

Rien n’est changé, cependant, par votre systéme pour
ce qui concerne vos semblables, dira-t-on. Ils sont, pour
vous, des machines et ils le resteront, si vous adhérez
au positivisme. C’est vrai, répondrai-je, mais, actuelle-
ment, j’al une raison de contribuer & la bonne marche
de 'humanité, mon sentiment du devoir m’y oblige. Au
contraire, si j'é€tais positiviste, il me semble que je n’en
aurais aucune. Fn effet, si ma conscience morale était,
pour moi, seulement un instinct social, elle ne suffirait
pas a réveiller mon altruisme. Je suis bien capable, a
'occasion, de dompter mes penchants, si mon bonheur
futur est en jeu imais, si ma conscience n’a pas cette
valeur absolue que je lui préte, je ne vois pas pourquoi
je lui sacrifierais mes désirs et mes passions.

En conséquence, j'affirme qu'avec des convictions
positivistes, je ne pourrais pas étre un membre utile de



— 209 —

la société humaine. En effet, adopter loyalement et
entiérement les doctrines monistiques ou matérialistes,
ce serait lacher la bride aux tendances égoistes du pri-
mitif qui est en moi. Malheur, dés lors, a ceux qui se
mettraient au travers de mes projets ! Contre eux, tous
les moyens me seraient bons, pourvu que j'échappe aux
chatiments prévus par les lois.

Non ! la négation de toute philosophie ne me séduit
pas. Car les systémes monistique, positiviste et déter-
ministe ne sont pas des philosophies. Ils constituent
chacun une science en fait ou en devenir. Si je faisais
mien 'un de ces systémes négatifs, il serait certainement
incompatible avec mon propre bonheur. Déja, en voyant
disparaitre ma foi en ma liberté, je serais au désespoir
de me sentir un rouage infime dune mécanique aussi
grande qu’elle est absurde et je maudirais ma pensée
qui me permettrait de mesurer mon infortune.

§ 4. CONSEQUENCES POUR LA RELIGION

J’ai déja exposé ce que pouvait étre pour moi une
religion, j’ai montré sa base possible dans mon senti-
ment et dans ma conscience morale. Cela suffit pour
faire comprendre ce qu’elle a de subjectif et ce qu’elle
a d’objectif.

Je me bornerai donc a envisager ici les conséquences
que mon systéme doit entrainer pour une religion con-
forme a celui-la ; elles sont nombreuses et s’étendent fort
loin ; cependant, avec un peu d’application et de logique,
je vais m’efforcer de les poursuivre. Quelques-unes ris-
quent d’étre taxées de nuisibles par des esprits opposés



v ATE) ==

aux innovations, mais, pour la plupart d’entre elles, leur
utilité ne sera contestée par personne. Je consideérerai
successivement ces conséquences, en Dogmatique, en
Apologétique et en Morale.

a) En Dogmatique. — 1l est 4 cet égard une premiere
conséquence, que je crois fort avantageuse, c’est la
réduction et méme la suppression du dogme.

Il est évident que, si la religion est basée seulement
sur un Dieu subjectif, toutes ses définitions empruntant
un terme au vocabulaire objectif seront caduques ; sa
définition en Jlangage objectif deviendra une quasi
impossibilité. Je ne pourrai pas expliquer aux hommes
les caractéres de la divinité, parce que les mots
employés auront une valeur différente pour les autres
et pour moi. Une seule chose pourra étre établie, et
encore sera-t-elle de nature négative, c’est que Dieu n’est
pas matériel. Quant a son équivalence avec la cause pre-
miére objective, elle est vraisemblable mais on se sou-
viendra que je n’ai rien pu affirmer a ce propos.

Dans ces conditions, les dogmes m’indifférent.

Qui contestera que ce ne soit un avantage ?

Conséquence immédiate : pour ce qui me concerne, je
me vois donc obligé a une tolérance absolue a ’égard
de celui que j’appelle mon prochain. Car mon indiffé-
rence pour le dogme n’implique pas I’hostilité, mais
plutot le contraire. Une attitude bienveillante s’impose
a moi pour toutes les convictions sincéres, exception
faite, cependant, pour les doctrines qui ont, comme but,
l'oppression matérielle et la tyrannie.

Autre conséquence de cette suppression de la dogma-
tique : c’est la possibilité de m’associer aux hommes de



— 211 —

bonne volonté, quelles que soient leurs opinions, c¢’est-a-
dire a ceux dont une structure cérébrale appropriée a
fait des éléments utiles pour I’ensemble de la société.

Ces conclusions ne sont-elles pas estimables ? N’y
aurait-il pas lieu d’en induire la supériorité du systéme
philosophique qui les a dictées ?

Il me serait facile, en effet, de stigmatiser ici les per-
sécutions, les cruautés, les infamies et les horreurs com-
mises au nom des dogmes, par les orthodoxies de toutes
les religions connues ! Et les dogmes chrétiens, qui pas-
sent pour étre ’expression de la charité la plus parfaite,
n’échapperaient pas a ces reproches, car ils eurent aussi
de sanglantes conséquences. Mais ces faits sont connus
et il est inutile de les énumérer, pour faire toucher du
doigt ’avantage d’une conviction religieuse dont la dog-
matique est absente et ou [lintolérance devient une
action mauvaise et — qui plus est — absurde.

b) En Apologétigue. — Pourtant, une telle conception
ne va-t-elle pas étre fatale a toute apologétique ?

Ma conviction n’étant démontrable qu'a moi-méme et
n’existant qu’au fond de ma personnalité subjective, il
est évident que je ne saurais précher cette conviction a
des phénoménes objectifs, que j’appelle des hommes, et
qui ignorent tout de mes sentiments. Puisque la vérité
n'est pas la méme pour eux que pour moi, puisqu’ils
sont confinés dans la matiére et dans la force, tandis
que j’'y échappe, comment pourrais-je leur communiquer
ne fit-ce qu'une parcelle de ce que j’appelle ma reli-
gion ?

Je n’ai donc pas le droit d’imposer ma conviction a
autrui, ni méme de la présenter comme la seule vraie.



— 212 —

Je prétends, cependant, que cette supériorité en
matiere de tolérance n’est pas une infériorit€ en matiere
d’apologétique, car, ce que je n’ai pas le droit d’umposer,
je puis le proposer. Je n’affirmerai pas, il est vrai, une
vérité qui n’en est pas une pour l’humanité, mais, du
moins, je décrirai une méthode de connaissance et je
certifierai qu’elle fait mon bonheur.

Je sais fort bien que mon bonheur, ma pensée, ne
sont pas ceux des autres. Mais qu’importe, si, en mon-
trant aux hommes le fond de cette pensée, je les ame-
nais a m’imiter, extérieurement au moins, et si, en jetant
cette semence d’idéal dans un monde objectif et maté-
riel, je contribuais a4 répandre un peu de bonheur en
régularisant et en améliorant la marche du mécanisme
universel, en un mot, si, par ma libre intervention, j’in-
duisais une nouvelle série de phénomeénes susceptibles
d’accélérer la lente évolution des étres vers un progres
fatal.

Puisque mon systéme conclut a la justice et a la tolé-
rance, qui sait si quelque lecteur, se donnant lI’illusion
de posséder un domaine subjectif analogue au mien,
n’adoptera pas telle de mes conclusions et ameénera ainsi,
du méme coup, plus de tolérance et plus de justice sociale
dans les sociétés humaines ?

Cette seule éventualité, envisagée par ma conscience
morale, a suffi pour que je me sentisse obligé de parler.

¢) En Morale. — J’ai déja montré ce qu’était ma
morale, mais je tiens a faire ressortir ici les conséquen-
ces altruistes et bienfaisantes de ma philosophie, ce que
’on est convenu d’appeler morale religieuse.

Je répéte que c’est, pour moi, un principe fécond de



oroire a ma responsabilité et au déterminisme de I’huma-
nité. En effet, d’'une part, il engendre la patience, le
pardon des offenses et, d’autre part, il m’induit a aimer
mon prochain. Je dis aimer, parce que le sentiment qui
m’oblige a travailler au bonheur des autres me parait
étre synonyme d’affection.

Mais, dira-t-on, c’est 1a, tout au plus, de la bienveil-
lance, de l’intérét, ce n’est pas de 'amour vrai, vivant,
palpitant, tel qu’il éclate a chaque ligne de I’Evangile, tel
qu’il se manifeste dans l'amour filial, maternel, conju-
gal, ou dans 'amour pour la patrie.

Je voudrais réfuter ce reproche et en montrer I’ina-
nité.

Pour cela, je demanderai qu’on veuille bien analyser
rigoureusement la notion d’amour. Qu’est-ce que
Pamour ? C’est un sentiment que nous reconnaissons,
chez les hommes, au moyen des actions et réactions qu’il
provoque. Nous constatons ainsi qu’il implique, de la
part de celui qui I’éprouve, une volonté de procurer de
la satisfaction, du bonheur matériel ou moral a l’étre
aime. Parfois, cette volonté est si forte que, pour l’ac-
complir, la personne qui aime sacrifiera délibérément son
plaisir personnel et jusqu’a sa propre vie. |

Cependant, beaucoup d’efforts sont inintelligents et tel
pourra compromettre, sans le vouloir, le bonheur de ceux
qu’il aime ; on en pourrait conclure a une cessation
momentanée de 'amour. Or, nous savons bien qu’un véri-
table amour est constant ; c’est pourquoi nous le voyons,
non pas dans les actes seulement qui peuvent étre mal
calculés, mais dans une attitude de volonté bonne et dans
une intention bienveillante soutenue. Eh bien, pour ce



qui me concerne, cette attitude et cette intention, ni les
vicissitudes de I’existence, ni les erreurs temporaires, ni
méme l'ingratitude de ceux que j’aime, ne sauraient
les altérer. Ou bien, alors, je commettrais une erreur
de raisonnement, je serais illogique.

Ce n’est pas tout : On peut imaginer, en effet, qu'un
homme cherche a faire le bonheur d’un autre, sans
Paimer réellement. Quelle différence y a-t-il donc entre
celui qui poursuit le bonheur d’autrui par amour et celui
qui le fait par devoir ?

Clest que le premier €prouve un sentiment de plaisir,
tandis que le bienfaiteur par devoir est obligé de vain-
cre une répugnance et de faire effort pour renoncer a
son €goisme. Si '’homme de devoir ressent une satisfac-
tion, ce sera celle qui est produite a posterior:i par
I'absence de remord. L’homme qui aime, au contraire,
poursuit a la fois son propre bonheur, en recherchant
celui de l’étre aimé ; chez lui, le sentiment de plaisir
accompagne l’acte altruiste.

L’amour me parait donc résider dans une attitude
altruiste spontanée de l'individu, c’est-a-dire dans un
altruisme accompagné du sentiment de plaisir.

Eh bien, je prétends que ces caractéres s’appliquent
a mon attitude vis-a-vis de mon prochain, quand bien
meéme il est un mécanisme pour moi. On a déja vu que
je lui pardonnais ses offences et que je me sentais obligé
de travailler 4 son bonheur. Il me reste a affirmer qu’en
le faisant, j’éprouve un sentiment de plaisir a priori et
non pas seulement une satisfaction de conscience résul-
tant du devoir accompli.

C’est absurde et c’est impossible, diront quelques-



uns, mais, ceux qui ont bien voulu suivre mon raison-
nement, comprendront d’emblée qu’il s’agit la dun sen-
timent subjectif. A ce titre, je me refuse a le discuter
et a2 en tirer des conséquences logiques, applicables au
domaine objectif ; en outre, je ne saurais admettre que
des hommes le mettent en doute. J’ai du plaisir a faire
marcher une machine, 4 me servir d'un microscope, en
les entourant de soins, comme j’ai du plaisir & répandre
du bonheur autour de moi, cela suffit pour que je me
croie fondé a dire que j’aime mon prochain.

Il est certain qu’en vertu de mes propres principes,
je serai porté a ambitionner, en premiére ligne, le bon-
heur matériel pour mon prochain. Mais peut-on dire que
ce soit la un inconvénient ?

Cette morale sera donc certainement approuvée au
point de vue social, puisqu’elle m’induit 4 étre un mem-
bre utile de la société. En outre, je la qualifie de reli-
gieuse a cause des éléments subjectifs dont j’ai parlé
plus haut et qui ont comme conséqnence la nécessité, pour
moi, de considérer mes intentions alors que, pour les
autres homimes, les faits seuls doivent compter dans
lappréciation de leur conduite. C'est du reste ainsi
qu’apprécient les juges lorsqu’ils sont intégres et... intel-
ligents.

Encore un mot sur ce que j’ai appelé : mes intentions.
Elles devront, il est vrai, s’extérioriser par des actes et,
dés leur origine, ces actes tomberont dans le domaine
objectif. C'est un étre objectif, mon corps, qui sera
I'instrument imparfait de mon moi subjectif. Cet ins-
trument est déterminé, comme tout le reste et, en lui,
I’acte, une fois induit, suivra le cours fatal de sa desti-



— 216 —

née. C’est seulement par une autre intention, suivie d’une
autre décision subjective, que je pourrai produire un
nouvel acte susceptible de modifier le premier.

Par conséquent, il n’y a bien vraiment que mon inten-
tion, ma décision subjective, qui comptent pour moi ;
la répercussion objective n’est pas soumise d mon con-
trole, comme telle. En conséquence, pour la société, la
seule valeur de mon action devra étre son utilité objec-
tive, cependant que, pour ma conscience subjective et
pour elle seule, ce sera uniquement !'intention qui impor-
tera.

En résumé, mes convictions ont, en morale, deux
conséquences : 1° [ amour pour mon prochain. 20 La
nécessité de juger mes semblables d’aprés leurs actions
et moi-méme d’aprés mes intentions, malgré le régne
incontesté de l'utilitarisme dans le monde objectif.

Pour ce qui concerne les associations religieuses et
pour les cultes, il me suffira de me référer a ce que j'en
ai dit p. 174 et 175. Clest 1a ce qu'on appelle 'ecclésio-
sogie dans la théologie du christianisme. Comme on l'a
vu, je n’y suis pas opposeé. Cependant, il s’agit la d’élé-
ments objectifs auxquels je ne refuserai pas de m’asso-
cier, le cas ¢chéant, mais sans en oublier jamais le carac-
tere humain. Pas plus aux membres de ces communau-
tés qu’au reste des hommes, je ne pourrai accorder ou
reconnaitre une égalité ou méme une équivalence quel-
conque avec mon étre subjectif.




	Conséquences pratiques

