Zeitschrift: Boissiera : mémoires de botanique systématique
Herausgeber: Conservatoire et Jardin Botaniques de la Ville de Genéve
Band: 6 (1941)

Artikel: La philosophie d'un naturaliste (deuxieme version)
Autor: Hochreutiner, B.P.G.

Kapitel: 1: Evolution personnelle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-895682

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-895682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHAPITRE PREMIER
Evolution personnelle

Refusant de sacrifier, d’'une part, mes sentiments au
témoignage de ma raison et, dautre part, mes connais-
sances scientifiques positives et leurs conséquences les plus
vraisemblables a mes convictions religieuses ou philosophi-
ques, j'en étais arrivé a croire a l'existence de deux vérilés,
séparées par une cloison étanche. — Cela supprimait les
antinomies logiques, mais laissait subsister des conflits.
C’est pourquoi j’en suis venu a éliminer toute contradic-
tion en attribuant une des deux séries de vérités a 'huma-

nité ainsi qu’au monde sensible et lautre exclusivement a
moi-méme.

Est-il bien nécessaire de narrer le début de mon évo-
lution ? N’a-t-on pas deviné qu’arrivé au terme de mes
études et décidé a prohiber toute équivoque, je me suis
trouvé en face de cette alternative angoissante : choisir
entre un positivisme sans entrailles et un spiritualisme
qui menagait mon amour de la science expérimentale ?

Ayant lu ce qui précéde, I'on aura compris que je me
sois refusé a sacrifier une partie de moi-méme : ma rai-
son ou mon sentiment, ma science ou mes convictions
philosophiques et religieuses. Je m’y suis refusé d’abord
de méme qu'un homme qu'on emmene au supplice et
qui se débat avec I'énergie du désespoir entre les mains
de ses bourreaux. Je voyais, tout proche, le moment du
sacrifice, lorsqu'une chance de salut m’est apparue. Je
venais de reconnaitre que ma raison s’occupait surtout
du monde extérieur et que mon sentiment logeait au
plus profond de mon moi, dans un monde intérieur,
différent du précédent.



— 105 —

Constatant, alors, que ces deux mondes étaient a
jamais séparés, comprenant que 'un ignorait I'autre au
point de pouvoir douter légitimement de son existence,
jen vins a me demander pourquoi notre entendement,
par habitude de l'unité, voulait mettre d’accord les sens
et le moi, la science et la conscience, 'objectif et le sub-
jectif.

A-t-on assez parlé de la cloison étanche en philoso-
phie et affirmé qu’elle ne résolvait rien ? Pourtant,
est-clle si absurde? Au début d'une étude de l'intros-
pection, ne nous enseigne-t-on pas a récuser le témoi-
gnage de nos sens, a refuser toute réalité a ce que nous
voyons autour de nous, y compris notre propre corps,
afin de mieux rentrer en nous-mémes et de mieux dis-
tinguer le moi ?

Cela ne signifie rien ou bien cela veut dire que, pour
concevoir mon moi, je dois renoncer a toutes les don-
nées des sciences positives. N'est-ce pas la, déja, recon-
naitre le principe de la cloison étanche ?

Il m’apparut donc qu'il fallait séparer absolument les
deux domaines, aussi bien que la double série de leurs
conclusions. Depuis ce moment, dés que j’apercevais
des contradictions entre 'une des séries et l'autre, je ne
m’en inquiétais plus parce que la contradiction n’est pas
réelle, quand ses deux termes n’ont aucune relation
entre eux.

Théoriquement et logiquement, il m’était indifférent
que I’homme fat libre dans un cas et déterminé dans
l'autre, puisque ce concept « homme » avait une signifi-
cation différente suivant le point de vue auquel je me
plagais. C’est pourquoi je prétendais pouvoir conclure a
des contraires et a d’apparentes antinomies. C’était la
cloison ¢tanche !



— 106 —

J’ai raisonné de cette facon pendant longtemps. Car la
philosophie que j'expose ici n’est pas un simple jeu de
mots. C’est une conviction vécue, que celle dont je
parle ! C’est la raison pour laquelle aussi elle a évolué
comme tout organisme doit le faire.

Voici quelle fut sa modification subséquente :

- A vivre ainsi, en partie double, s’il est permis de le
- dire, j'arrivais a juger chaque chose de deux manicres
différentes et parfois opposées. Cela n’avait pas grand
inconvénient parce que la nature méme de la chose
jugée décidait généralement de la mesure qui devait lui
étre appliquée: celle du scientiste ou celle de ma con-
viction intime. [l était rare aussi que je fusse dans le
doute au sujet de l'action provoquée par le jugement;
étant une extériorisation, eclle devait étre basée sur les
données objectives. Mais il y avait des cas ou les sen-
timents violents et les passions subjectives étaient dé-
chainés en moi et venaient troubler mon raisonnement
objectif.

Par exemple : je voyais commettre une action injuste,
je m’efforcais de réparer le dommage, en me disant que
I'auteur n’était pas objectivement responsable mais, en
méme temps, au-dedans de moi, mon indignation s’ac-
croissait parce que, dans mon for intérieur, j’admettais
la responsabilité du coupable.

Ainsi j'éprouvais des tiraillements et des coléres que
je m’expliquais mal. D’une part, je sentais I’absurdité de
chatier les coupables puisque, au point de vue du droit
déterministe, il n'y en a pas; d’autre part, je trouvais
légitime d’accabler de mon mépris le méchant parce que
je le décrétais responsable par rapport & moi... j’y trou-
vais méme une certaine satisfaction.



Cela dura jusqu’au jour ou je m’avisai de mon erreur.

J'avais tort de juger mes semblables de deux fagons
différentes ! En les jugeant subjectivement, j'avais com-
mis le péché de la conclusion par analogie mal fondée.
En les jugeant, a la fois, déterminés objectivement et
responsables subjectivement, j’avais oublié que les hom-
mes n’existaient pas du tout a ce deuxieme point de vue.

Subjectivement, il ne pouvait y avoir qu'un seul
homme, dans le sens que jattachais a ce terme et cet
homme, c’était moi. Ou bien — pour m’exprimer sous
une autre forme, — je m’apercus qu’il y avait autour de
moi des humains, c’est-a-dire des étres animés, déter-
minés par les lois d’airain de la nature, ne ressemblant
en rien a4 un autre étre, essentiellement différent, un
étre de liberté et de volonté, un surhomme — si on veut
I'appeler ainsi — et cet étre, c’était ma propre person-
nalité.

« Voila, certes, . pensera-t-on, un bien formidable
orgueil ! »

Peu m’importe, pourrais-je répondre abruptement, en
me placant & mon point de vue subjectif, mais je ne le
dirai pas, car il me plait de m’expliquer. J'ajouterai
donc : je ne suis pas aussi orgueilleux que vous le croyez !
On s’en convaincra en examinant les choses de plus prés.

Me voici, moi seul, libre et responsable devant ma
conscience; je me trouve en face d'un monde dont je
décréte la réalité de par ma libre volonté, et ce monde
est déterminé. Dans ces conditions, impossible de me
dérober a la conclusion suivante :

Je suis responsable de mes réactions a 1’égard de ce
monde, mais ce monde n’est pas responsable envers
moi. J'ai le devoir de condamner mes fautes; je n’ai



— 108 —

pas le droit condamner celles des autres, j’ai tout au
plus celui de les rendre inoffensives.

Si j’ai fait du mal, j’en éprouve du remords et, si je suis
la victime de ce que vous appelez la méchanceté des
hommes, je n’ai pas le droit de me plaindre ni le moyen
de hair. Comment l'aurais-je, puisque ces souffrances
sont causées non par des hommes semblables a moi
mais par des mannequins fort bien articulés.

Vraiment cela peut-il s’appeler un formidable orgueil,
et cette fagon de voir ne se rapproche-t-elle pas singulie-
rement du pardon réitéré, préché par ’Evangile ?

Apres avoir reconnu mon erreur, je crois donc étre
parvenu a une plus juste appréciation des choses. Je
n’émettrai plus de jugements mi-partie objectifs, mi-
partie subjectifs. Désormais, il y aura seulement ’huma-
nité jugée avec les critéres de la science et moi jugé par
mon sentiment intime. Ainsi, j’ai soustrait les hommes
a la critique passionnée de mes sentiments et j’ai arraché
ma personne aux critéres matériels de la science.

Dés l'instant ot je me suis rendu compte de cette
vérité, je n’ai plus senti le hiatus douloureux entre 'ac-
tion et mon sentiment intérieur; le probleme m’apparut
alors dans toute son étendue, en méme temps que sa
solution devenait véritablement générale.

Cette solution prenait les proportions d’'un systéme
embrassant l'univers tout entier, ainsi que toutes les
activités de mon étre. [l ne s’agissait plus des antinomies
de la foi et de la science mais de toutes les antinomies,
les difficultés, les angoissantes contradictions dont le
chemin de la vie est semé. Elles se résolvaient d’elles-
mémes en si grand nombre, que je fus convaincu de la
nécessité d’'un essai plus étendu de ma méthode de rai-
sonnement. |



Cet essai se poursuit et il se pourrait qu’il se pour-
suivit longtemps encore. Son résultat, jusqu’a présent, a
ét¢ de donner réponse a une foule de questions que
j’avais crues insolubles. Ce sont quelques-unes d’entre
elles, que j'ai analysées dans les chapitres qui suivent.

CuariTrRE 1]
Solution de quelques antinomies

§ 1. Libre arbitre et déterminisme. Le déterminisme scientifique
et ma liberté, leur coéxistence. L’univers est un méca-
nisme mais je garde ma liberté parce qu’en cela je différe
des autres. La liberté de choix est une erreur en biologie.

§ 2. L'dme matérielle et I'dme immatérielle. Mon dme ne peut pas
étre matérielle mais la personnalité humaine résulte évi-
demment du jeu d’organes formés par de la matiére. .

§ 3. Unité et diffusion du moi. L’unité de mon moi est incontes-
table. Le moi organique est diffus dans la matiére vivante
cheg les animaux et cheg les autres hommes.

§ 4. Idées innées et tabula rasa. J'ai des idées ou du moins des
sentiments innés. La science moderne démontre cependant
que les idées innées sont une illusion cheg les hommes. Les
idées innées n’existeraient donc que cheg moi.

§ 5. Le devoir et l'instinct social. Mon devoir est absolu, c’est
Uimpératif catégorique de Kant, mais les sociétés humai-
nes sont guidées par un instinct social.

§ 6. L'univers infini et I'univers limité. L. univers objectif est limité,
mon univers est infini.

§ 7. Conclusion.

§ 1. LIBRE ARBITRE ET DETERMINISME

a) Déterminisme scientifique. — Dans le monde sen-
sible et objectif tout est déterminé par les lois immuables

de la nature.
8



	Evolution personnelle

