Zeitschrift: Boissiera : mémoires de botanique systématique
Herausgeber: Conservatoire et Jardin Botaniques de la Ville de Genéve
Band: 6 (1941)

Artikel: La philosophie d'un naturaliste (deuxieme version)

Autor: Hochreutiner, B.P.G.

Kapitel: 8: La religion étudiée a la lumiéere de la connaissance objective
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-895682

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-895682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

concours en observant ¢a et la un fait de plus. Je me
console de cet humble résultat, par la pensée que le
nombre est infini de ceux qui peinent sur leur petite
tache. Seul le total des efforts est considérable.

CHariTRE VIII

La religion étudiée & la [lumiére

de la connaissance objective

§ 1. La science des religions montre [’origine humaine des reli-
gions, elle y distingue deux éléments : le rite et le dieu.

§ 2. La notion de Dieu dans les religions humaines. Ches les chré-
tiens, les Juifs, les bouddhistes, les bramanistes, les poly-
theistes, les animistes, les fétichistes, partout on décéle
l’idée de cause premiére ou dérivée.

§ 3. Conclusion. Les religions sont soumises a [’investigation
scientifique mais la notion de Dieu, pour autant qu’elle
coincide avec l'idée de la cause premiére, échappera a la
science et restera inconnaissable.

§ 1. LA SCIENCE DES RELIGIONS

Dans le chapitre IV, j’ai analysé en détail ma religion,
je me suis efforcé d'en faire ressortir le caractere sub-
jectif et de mettre en lumiere les conclusions qu’elle
m’imposait.

Maintenant que j’ai reconnu l’existence d'un monde
objectif, je pense qu’il est utile de dire ce qu’est pour
moi /a religion, ou mieux ce que sont les religions. Car
je ne voudrais pas qu'on put croire que les phénomeénes



appelés de ce nom par les hommes, ne suscitent pas mon
intérét.

La science des religions se base exclusivement sur les
faits; c’est dire qu’on ne devra pas attendre de moi l'ex-
position complete de ce sujet qui nécessiterait des com-
pétences ethnographiques, linguistiques et historiques
que je ne posseéde pas.

Outre la compétence, cette étude implique aussi
une impartialité si haute et si sereine, que bien peu
d’hommes ont pu y atteindre. Presque tous ceux qui ont
traité cette question se sont laissé influencer par leurs
idées personnelles et par leur sentiment a 1'égard de la
religion. Ils ont versé dans la polémique ou le panégy-
rique.

Les plus savants ont succombé a la tentation de
chercher dans le monde objectif la confirmation de
leurs convictions particuliéres.

Emile Burnouf qui, des premiers, a écrit sur /a
science des religions, expose de facon magistrale la
méthode & suivre. Faute de pouvoir reproduire ici son
premier chapitre, j'y renvoie le lecteur.

Une seule phrase serait a supprimer, c’est a la page 2,
lorsqu’il dit : « La philosophie.... intervient aussi pour
« sa part dans la science des religions. Sans doute les
« systemes métaphysiques ne changent rien aux faits et
« modifient peu les inductions qu’on en tire, mais la
« science des religions n’est pas seulement une réunion
« de faits, elle est une théorie, et, suivant les systémes
« philosophiques que vous aurez adoptés, vous cons-
« truirez de facon différente la partie interprétative de
« la science. »

Autant j'applaudis & l'affirmation que les systemes



e By ~—

métaphysiques ne changent rien aux faits et fort peu
aux inductions, autant je crois que l'influence de la mé-
taphysique est désastreuse dans l'édification d’'une théo-
rie. Lorsque cette influence se fait sentir, c’est presque
toujours pour faire atténuer ou négliger certains phéno-
meénes génants. On le voit chez Burnouf lui-méme qui,
malgré sa haute compétence, n’a pu s’empécher de dire
leur fait aux orthodoxies, en les traitant de stationnaires
(cf. chap. 17 et 18). Or il est incontestable que les ortho-
doxies ont évolué, qu’elles évoluent méme tous les
jours.

Deux exemples entre beaucoup d’autres : D’une part,
qu’on veuille bien se rappeler ce qu’est devenu le dogme
de la théopneustie dans 'orthodoxie protestante, depuis
cinquante ans ? A I’heure actuelle, qui croit encore a
I'inspiration pléniere des Ecritures ? D’autre part, de
méme que les papes ont peu a peu €voqué a eux toutes
les questions dogmatiques, jusqu’au jour ou le concile
du Vatican décréta l'infaillibilité doctrinale, de méme
récemment le Saint-Pére intervint dans les questions
d’organisation et d’administration les plus spéciales.
N’avons-nous pas vu dernierement tout I’épiscopat
frangais, qui aurait accepté la loi sur les associations
cultuelles, s’incliner cependant devant le vefo de Rome,
a propos de cette affaire ne touchant en rien au dogme ?
Aprés I'infaillibilité dogmatique, on en viendra sans doute
a linfaillibilit¢ administrative. Apres avoir dépouillé
les conciles, on dépouillera les évéques, ainsi semble le
vouloir I’évolution fatale d’une centralisation a outrance.
Est-il vraiment possible de soutenir encore que les ortho-
doxies n’évoluent pas ?

Pour étudier les religions au point de vue scientifique,



le systéme que je défends ici me semble présenter I’avan-
tage d’une parfaite indépendance par rapportaux a priori
dogmatiques ou philosophiques. A [l'inverse de tous
les doctrinaires, je ne suis pas anxieux de savoir si
mes études m’ameneront a reconnaitre dans les divi-
nités le produit des tromperies d’'une caste sacerdo-
tale, ou si j'y décelerai un €lément psychologique in-
hérent a la nature humaine, ou enfin si je resterai per-
plexe en présence de faits contradictoires P Cela pourra
m’intéresser et avoir une certaine utilit¢, mais cela im-
porte aussi peu a la sérénité de mon ame que les derniers
perfectionnements apportés aux turbines ou aux machi-
nes électromotrices.

Jai déja dit qu’en mati¢re de science des religions, la
connaissance des faits me manquait dans une large me-
sure; en revanche, les méthodes me sont accessibles et je
me réserve le droit de les juger. J'ai donc examiné ce qui
me fut présenté par les savants compétents au point de
vue linguistique, ethnographique, anthropologique.
M’efforcant de distinguer entre les phénomeénes étudiés
et les tendances personnelles, j’ai constaté que les inter-
prétations les plus admissibles et les plus impartiales
¢taient généralement celles des auteurs ayant des convic-
tions religieuses plutdt négatives. C'est que, le plus sou-
vent, les faits les plus immédiatement accessibles,
étaient favorables a une telle maniere de voir: 1° Un
observateur impartial, tenant compte de ces faits, n’aurait
certainement pas proclamé la supériorité absolue du
christianisme. 2° Aprés un examen détaillé de la ques-
tion, il aurait réduit toute une partie des religions — la
principale, pour les esprits inférieurs, — savoir les
mythes, le surnaturel et les rites aux éléments humains
qui les avaient engendrés.



—_—

[l m’a donc semblé avantageux d’accepter ces conclu-
sions comme les plus vraisemblables.

Un seul point paraissait obscur, c'était la divinité.
Burnouf a dit, avec raison, que, dans toute religion, il y
a deux éléments essentiels : le rite et le dieu. L’histoire du
rite a €té faite et, si elle est incompléte encore, elle a été
¢tendue par des hypothéses suffisamment plausibles.

Pour le dieu, il plane une incertitude ; voyons ’histoire
du dieu.

§ 2. LA NOTION DE DIEU DANS LES RELIGIONS HUMAINES

Plus une religion se développe, plus la notion de Dieu
y acquiert d’ampleur; en définitive, il est placé a lori-
gine du monde. Comme créateur, ou comme force
immanente de l'univers, il devient I'équivalent de la
cause premicre.

Examinons donc cette notion dans les principales re-
ligions, et voyons si, véritablement, 'idée de cause tient
toujours de prés ou de loin au concept de la divinité.

a) Dans le christianisme. — Il est évident que Dieu,
le Pére, créateur du ciel et de la terre, est bien a l'origine
de tout. De plus, concu a la maniére de Jahvé, mais
avec le caractére d’universalité que lui ont donné les
chrétiens aussi bien que les Juifs modernes, il constitue
un étre immatériel et transcendental.

Transcendance ou immanence, la question fut chau-
dement discutée, mais il faut reconnaitre que, chez les
Ames particulierement mystiques et dans les Eglises les
plus puissantes et les plus nombreuses, dans 'orthodoxie
en un mot, la transcendance a toujours dominé.

b) Chez les Juifs de I'ancienne Alliance. — La concep-
tion de Dieu, quoique moins épurée, est cependant suffi-



-
samment monothéiste pour qu’elle se laisse assimiler
facilement a la cause premiere.

Méme la notion sacerdotale et théocratique du Dieu
fort et jaloux, analogue a Assour, Amon et Mardouk,
renferme 'idée de la toute puissance de cet étre, tandis
que les autres dieux des peuples voisins sont de faux
dieux. Jahvé est aussi le créateur, comme Elohim aprés
qu’il fut synthétisé. Il s’occupe des affaires des hommes,
mais, dés qu’il se manifeste, il perd son caractére et
devient le reflet des fantaisies d’'un despote pronongant
I'interdit, ou l'esclave d’un sacerdoce avide, vivant de
ses autels, ou bien encore le fetiche d’hommes incultes
demandant des miracles.

De temps en temps seulement, s’élévent les voix iso-
lées de prophetes, chez qui une idée plus pure de la divi-
nité amene des protestations véhémentes en présence des
superstitions de leur temps. Qu’on s’efforce de pénétrer
I'esprit de leur prédication et l'on verra qu’ils combattent
toute espéce de matérialisation. C’est par le cceur et
individuellement que se révele I’Eternel, disent-ils.

Peut-étre faut-il voir dans ces affirmations une intui-
tion que si Dieu est universel, s’il est la cause premicre,
il ne peut pas étre connu objectivement ou au moyen
d’une manifestation quelconque, passant par l'intermé-
diaire de nos sens.

c) Israél nomade. — Il ne savait rien de Jahvé; ses
Elohim se révélant dans le bruissement du feuillage ou
dans le silence des nuits sereines du désert, avaient de
singuliéres affinités avec les esprits de 'animisme dont
ils dérivaient. Et, plus tard, comme maintenant encore,
on voit réapparaitre ces formes ancestrales dans des
superstitions diverses.



La aussi transparait la notion de cause, comme nous
le verrons pour 'animisme lui-méme.

d) L’Islam. — Il n’apporte pas des lumieres nouvelles.
Allah est a l'origine de tout; on comprend bien que,
dérivé de Jahvé et du Dieu des chrétiens, il ne puisse
contenir autre chose. La provenance des matérialisations
classiques saute aux yeux : le prophete, son paradis, le
fatalisme, ne furent-ils pas de merveilleux moyens de
conquéte ? Pour le reste, I'Islam est une civilisation
plutdt qu'une religion; c’est ce qui constitue pour les
races inférieures sa supériorité incontestable sur le chris-
tianisme. Il en résulte aussi toutefois qu'on y distingue
moins facilement les caracteres du dieu.

En revanche certains musulmans connaissent des doc-
trines épurées qui correspondent a divers degrés de la
sainteté, mais, semblables aux adeptes de la discipline du
secret, dans I'ancienne église et chez les gnostiques, c’est
par des initiations successives qu’ils y atteignent. Ces doc-
trines réservées sont singulierement philosophiques; on
y voit poindre I'idée de 'universalité¢ de Dieu. Allah de-
vient presque le Créateur d'une facon générale, en deve-
nant non seulement le dieu du prophéte, mais aussi celui
des chrétiens et celui de tous les esprits religieux. De
sorte qu’'on peut dire: si Mahomet a négligé de donner
I'universalité & Allah, c¢’était pour I'y laisser arriver par
ses propres moyens.

e) Chez les bouddhisies et chez les adorateurs de
Brama. — La, l'idée de la cause premiére et inconnais-
sable éclate dans toutes leurs doctrines religieuses, et
jusque dans les cultes védiques, parfois un peu naturis-
tes.. Pour ces cultes, il est frappant de voir que la prin-
cipale manifestation de la puissance divine est le feu.

7



s 94._.—

Ce feu, qu'on allume au foyer domestique, qui consume
les offrandes sur l'autel, qui donne la chaleur bienfai-
sante et qui est assimilé au soleil. Ce culte solaire est le
plus remarquable de tous; on en voit des traces, non
seulement dans la religion persane, ou il atteignit un
haut degré de développement, mais aussi dans le brama-
nisme, le bouddhisme et dans tous les rites secrets de
tous les dges et de tous les lieux. Cette tradition semble
étre partie de I'Inde et avoir irradié sur I'Extréme-Orient
tout entier, puis sur ’Occident. C’est une vénération
pour la source de toute énergie, de toute chaleur, de
toute vie. La lumiere qui brille a ’Orient vient éclairer
la terre et, ici-bas, le feu en est la représentation.

Qu'on me permette un souvenir personnel: Dans
toute I'ile de Java, le bouddhisme et le bramanisme ont
cédé la place, il y a quelques siécles, a I'Islam envahis-
seur. Une seule peuplade a résisté : elle habite, dans
I'Est, le massif montagneux le plus élevé, le Tenger.
Ces bramanistes sont groupés autour d’un volcan actif
qu’ils adorent, comme la manifestation du Dieu; ils
I'appellent le Bromo, prononciation javanaise du mot
Brama. Or le Bromo est, 4 ma connaissance, le seul
volcan javanais ou la lave en fusion soit parfois visi-
ble (*). La nuit, et par des temps sombres, on voit du feu
au fond du cratére, tandis que dans les autres volcans,
(et ils sont nombreux) on observe seulement des émis-
sions de gaz, des souffioni, des sources bouillantes, sul-
fureuses, ou des salses.

Eh bien, les indigénes que j’ai interrogés m’ont tous
dit que le Bromo était sacré parce qu’on y voyait du feu.

(!) Cf. b LappareNT, Traité de géologie, I, 3qb.



Méme les musulmans que j’avais amenés de la plaine,
comme porteurs, ou comme domestiques, n’ont pas
voulu monter avec moi au sommet du cdne, tandis que
nous avions visité ensemble nombre d’autres cratéres
en activité. Ils furent unanimes a déclarer que le Bromo
était une puissance spéciale, puisque « il y avaitla un feu
« que personne n’avait allumé» — api, jang orang tida
pasang.

Je ne pus m’empécher alors de penser aux théories
dont nous sommes si fiers ! Je crois que le noyau central
incandescent est la facon la plus acceptable d’expliquer
le volcanisme, et j’étais frappé de voir ces indigénes, vé-
nérer dans cette matiére en fusion la substance univer-
selle. Entre elle et la matiére cosmique des nébuleuses,
dans laquelle Laplace voit le premier rudiment des
mondes, il n’y avait qu'une différence de condensation.

Je conclus en disant que, dans les grandes religions
indoues, comme dans leurs formes les plus inférieures,
la notion de l'origine de 'univers est contenue en germe,
et je comprends que ces idées aient abouti a cette gran-
diose synthése du panthéisme ou Brama, I'étre neutre,
est immanent et se manifeste dans le grand Tout.

f) Le polythéisme. — Cette forme de religion impli-
que une idée d’origine plus difficile a déceler. Cependant,
la plus grande partie de la mythologie grecque n’est-elle
pas destinée & nous renseigner sur les causes des phéno-
meénes P L’arc-en-ciel est le voile d’Iris; les vives cou-
leurs de 'aurore sont les doigts de roses de la déesse; la
mer en furie, c’est Neptune agitant son trident et I'Etna
qui fume s’explique par la forge de Vulcain.

En l'absence d’une cause connue, on imagine un
mythe.



S -

D’une part, le polythéisme grec aboutit au mono-
théisme et au panthéisme que nous avons déja étudids,
d’autre part, il tire ses origines de I'animisme.

g) L’ animisme. — Il est le point de départ des grandes
religions et se manifeste encore dans beaucoup de
superstitions diverses.

Toutes les notions d’esprits, les Elohim et les Rephaim
des Hébreux, les Djinn des Arabes, les Sjétan des Malais
et en général les personnifications des phénomenes de la
nature, sont toujours nés de la crainte ou de l'étonne-
ment, résultant de I'ignorance des causes.

Des arbres, remarquables par leur grandeur ou leur
isolement, des fleuves, des torrents, des sources, des
crateres volcaniques, des montagnes, les orages, de
vieilles ruines,... sont le siege de puissances bienfaisantes
ou malfaisantes. C’est que des hommes, ignorant |’ori-
gine de ces choses, s’efforcent inconsciemment de leur
trouver une cause et, comme ils ne peuvent pas fabri-
quer eux-mémes ces objets, du méme coup cette cause
leur parait étre supcrieure aux forces humaines. Elle
devient capable d’engendrer les plus terribles catastro-
phes : l'inondation, les éruptions, les épidémies, la
foudre, etc.

Cette idée de cause est plus qu'une hypothése, on peut
parfois la constater directement. Il n’est pas facile de
I’étudier chez des étres a intelligence rudimentaire; si
on les interroge, ils se troublent, ou bien ces notions
sont peu précises, se déforment facilement ou échappent
a 'analyse.

Pour les observer, il faut que l'occasion se présente
d’elle-méme. Si vous voulez commettre un acte, si vous
manifestez une intention contraires aux coutumes, vous



— g7 —
remarquerez qu’'on vous blamera ou qu’on vous retien-
dra. Vous avez heurté une superstition, ou vous alliez le
faire. Ne vous impatientez pas, ne passez pas outre,
surtout ne souriez pas; informez-vous plutdt, non pas
en philosophe, mais en homme soucieux de sa sécurité
compromise et, dans ce cas, l'indigene vous répondra.

M’occupant de botanique, il m’est arrivé a plusieurs
reprises de vérifier la vénération qu’ont les primitifs
pour certains arbres.

— Il ne faut pas toucher a ce banian, me disait-on.

— Et pourquoi ?

— Parce qu'il y a un esprit.

— Qu’importe a 'esprit si je cueille une fleur ?

— L’esprit sera mécontent parce que cet arbre lui
appartient.

— De quel droit lui appartient-il ?

— Parce qu'’il I’a fait pousser.

Que de fois m’a-t-on répondu par de semblables
arguments !

On ne saurait montrer plus clairement que l'esprit est
vénéré a titre de cause.

Qu’est-ce en effet que la premiére forme de la posses-
sion ? Ce n’est pas le tombeau des ancétres — comme
on a voulu le montrer pour les origines de la propriété
fonciére — ce sont les produits de l'industrie indivi-
duelle. Le sauvage ne posséde ni le sol, ni les eaux, mais
il a son arc et ses fleches. Parmi les civilisations plus
avancées, ol existe encore la forme communiste de la
propri€té, chez les tribus arabes, dans les dessa malaises,
le terrain, les rivicres, parfois méme les plantations ou
des troupeaux sont propriétés communes; par contre,
les armes, les outils, ou les vétements que chacun a su



se faconner et créer de toutes piéces sont et restent pro-
priétés individuelles. Il apparait toujours légitime, chez
I'homme le plus primitif et jusque chez les animaux,
que l'objet fabriqué de ses mains, la friandise conquise
par son industrie, soit la propriété de 'individu.

Voila pourqu'oi, je n’ai pas été étonné d’apprendre que
Pesprit fit possesseur de l'objet hanté, parce qu’il en
détait le créateur. J'y vois cette idée de cause dont je par-
lais en commengant. Cause seconde, je le veux bien,
mais cause mystérieuse, inconnue a I’homme auquel
cette superstition s’adapte et qui ne saurait aller jusqu’a
concevoir une cause premiere.

h) Le fétichisme. — I’y distingue des éléments ana-
logues. L’étre humain cherche a augmenter sa puis-
sance, a se protéger, a se guérir, au moyen de son fétiche.
Incapable de reconnaitre l'origine de la force et de la
faiblesse, de la richesse, de la pauvreté ou de la maladie,
il attribue ces vicissitudes a des objets familiers qu'il
vénére et auxquels il rendra un culte; quitte a les dé-
truire, lorsqu’il aura constaté l'absence de ce lien de

causalité.
§ 3. CONCLUSION

Puisque la notion de cause premiére est si intimement
lide a I'idée de Dieu, il en résulte que cette partie-la de
la religion ne sera pas analysée par la science; celle-ci
se bornera a déclarer la cause premiére inconnais-
sable et toutes les définitions de la divinité dénuées de
fondement. Bien plus, a propos des affirmations des
ames religieuses supérieures, proclamant la transcen-
dance et 'immatérialité de Dieu, la science devra cons-
tater que cet étre restera a jamais une énigme ou une
absurdité pour quiconque se fie exclusivement au témoi-
gnage de ses sens et de la logique.



— GO =

Les soi-disant manifestations divines, pouvant affecter
nos sens, tombent dans le domaine objectif et seront
ramenées tot ou tard a des causes secondes. Il se présen-
tera trois cas : |

Ou bien, on fournira la preuve (par la plus grande
vraisemblance) que les faits sont inexacts et mal obser-
vés, — ou bien, on en décélera la cause physico-chimique
et 'on reproduira a volonté le phénoméne, — ou bien
enfin, on conclura que les faits sont exacts, qu’ils ont une
cause physique, mais que cette derniere ne peut étre
élucidée dans I'état actuel de nos connaissances.

En résumé, le savant ne peut voir dans la religion, que
le résultat de I'évolution des idées et des rites, engendrés
par l'ignorance et par la crainte. La relation avec un
étre immanent, transcendental, ou spirituel, mais objec-
tif, restera pour lui une illusion. Tout ce qu'on
nomme révélations spirites (*), expériences religieuses,

(1) Il convient de dire deux mots du spiritisme, ce mélange
d’observations, de théories et de supercheries. A ’examiner
de prés, et en éliminant tous les cas douteux, ou mal obser-
vés, 1l ne reste guére qu'un certain nombre de phénomeénes
d’hypnotisme, de suggestion et peut-étre quelques cas d’objets
influencés a distance par la pensée humaine. Quoique inexpli-
qués encore, ces derniers ne sont pas en contradiction avec
les découvertes modernes sur les divers modes de rayonne-
ment de I’énergie.

Envisagé sous cet angle, le spiritisme perd tout son charme,
parce qu’il perd les esprits. Or ceux-ci sont en realité la
théorie, le deus ex machina, qui doit nous expliquer tous les
mystéres.

Cette persistance des spirites a vouloir toujours mettre au
premier plan les phénoménes observés, les expériences faites,
toute cette ferblanterie scientifique dont ils aiment a se parer,
me semble des plus caractéristiques. En effet, tout ce qui les
frappe, et dont ils ne peuvent trouver la cause (coups mysté-
rieux, mouvements d’objets, écriture médiumnique, etc.) est



— 100 —

miracles ou surnaturel, doit lui apparaitre comme un
amas d’erreurs, de supercherie et de phénoménes psycho-
logiques plus ou moins bien connus.

Etant données les prémisses ou, si 'on préfere, le pré-
jugé scientifique, c’est la de beaucoup la théorie la plus
vraisemblable.

Il est un peu sommaire d’'expédier ainsi, en quelques
lignes et sans distinction, une telle masse de témoi-
gnages, mais, si je voulais entrer dans le détail, il serait
infiniment trop long de le discuter, parce que chaque cas
mériterait d’étre étudié en particulier.

Je me borne donc a une généralité.

attribué aux esprits. Au lieu d’une cause premiére, ils en ont
une infinité d’autres, qui sont secondaires, mais qui n’en res-
tent pas moins inconnues, ce sont la les dieux veritables de
cette religion. Aussi, est-ce & eux que s’adressent tous les rites
et a eux que se rend, en quelque sorte, le culte. C’est pour-
quol on ne saurait nier les relations étroites du spiritisme
avec 'animisme.

M. Gustave Lebon a publié dans la Revue scientifique du
26 Mars et du 2 Avril (Paris 1910) deux articles qui constituent
un réquisitoire fort sévére, mais trés bien congu, contre les pré-
tentions scientifiques du spiritisme. J'y renvoie mes lecteurs,
qui trouveront la un exposé de l’é¢tat d’ame d’un naturaliste
en présence de ces problémes.

Le Dieu des théosophes est plus défini et supérieur au
divin des spirites, en ce sens qu’il peut se révéler directement.
Il ressemble déja mieux a4 Brama car il est immanent et
certains ¢lus peuvent communiquer avec lui par le moyen des
extases. Comme les bramanistes, les théosophes sont ravis au
septicme ciel et présentent des phénoménes psychologiques
semblables a ceux que les neurologistes ont décrit si souvent
dans les cas dits de mind-cure.




	La religion étudiée à la lumière de la connaissance objective

