
Zeitschrift: Boissiera : mémoires de botanique systématique

Herausgeber: Conservatoire et Jardin Botaniques de la Ville de Genève

Band: 6 (1941)

Artikel: La philosophie d'un naturaliste (deuxième version)

Autor: Hochreutiner, B.P.G.

Kapitel: 2: Mes sentiments

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-895682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-895682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— i5 —

loin qu'elle constitue un sentiment. Par conséquent
mon moi doit réaliser cet absolu, c'est-à-dire celui
de la conscience morale ou le souverain bien, celui de

la recherche du plaisir ou le bonheur parfait, celui
de la durée ou l'éternité, celui de la connaissance ou la
vérité totale.

Souverain bien, bonheur, vérité, éternité, telle me

paraît être, en gros, la finalité du moi.

Chapitre II

Mes sentiments

Ils sont a priori et font partie intégrante du moi. Ce sont :
§ /. La conscience psychologique qui n'est pas un sentiment à

proprement parler, mais qui les comprend tous. — § 2. Le

sentiment de l'absolu. — %3. Le sentiment du plaisir et du déplaisir.

— § 4. Le désir du plus grand plaisir. —• § 5. La conscience

morale. — § 6. Le sentiment de liberté. —• § y. Le principe d'identité.

— § 8. Le principe de causalité. — § g. Le sentiment religieux.

— I 1 o. Les autres sentiments. — Remarque sur l'espace et le

temps.

Si je ne peux pas analyser à fond ce moi, au moins
me sera-t-il permis de l'étudier et de le décrire.

J'y constate, ai-je dit, des sentiments et des sensations.
Enumérons d'abord les sentiments j1).

(') Définition du sentiment : Outre la signification de «

perception des objets par le moyen des sens », laquelle est exclue
naturellement, le Dictionnaire de l'Académie définit avec beaucoup

de raison le sentiment comme « étant aussi la faculté



— i6 —

Ce sont des a priori qui s'imposent à moi et ne se

discutent pas. Ils sont liés au moi d'une manière si

intime, qu'ils en font partie intégrante. Si j'en supprimais

un seul, j'ai l'impression que je ne reconnaîtrais
plus ma propre personnalité. Ils sont primaires et se

sont révélés en moi-même, à moi-même.

§ I. LA CONSCIENCE PSYCHOLOGIQUE

Je n'entends pas commencer mon énumération par la
conscience psychologique parce que cette dernière ne

« que nous avons de connaître, de comprendre, d'apprécier
« certaines choses sans le secours du raisonnement, de l'obser-
« vation ou de l'expérience et qui est en nous comme une
« sorte de tact ou d'instinct naturel. (11 y a des choses que
« nous ne connaissons que par sentiment. Avoir le sentiment
« du juste, du bon, du beau, le sentiment des arts, des conve-
« nances). »

L'Académie ajoute : «Sentiment se dit en outre des affec-
« tions, des passions et de tous les mouvements de l'âme
« (Sentiment noble, élevé. Sentiment d'amour, de haine, de
« colère, de douleur) », et : « Sentiment se dit aussi de la sen-
« sibilité morale, de la disposition à être facilement ému, tou-
« ché, attendri ».

Toutes ces acceptions sont comprises dans ma définition de
ce terme.

Littré, parmi les sens nombreux qu'il énumère, mentionne
aussi : «Sentiment Conscience que l'on a de la réalité
d'une chose», et il cite ces exemples démonstratifs : «J'ai le
sentiment clair de ma liberté», et : « Je distingue entre connaî-
« tre par idée claire et connaître par sentiment intérieur
« (Malebr.). On ne connaît son âme que par le sentiment inté-
« rieur qu'on en a (Malebr.). »

Je ne puis que faire miennes ces indications, surtout celles
de Littré. 11 ne m'est pas possible d'exposer plus clairement ce

que j'entends par mon sentiment. Le sentiment chez les
autres hommes est très différent du mien et je renvoie, pour
ce qui le concerne, à la deuxième partie de ce travail, où j'ai
donné une définition du subjectif humain.



— 17 —

me paraît pas être un sentiment comme les autres. Elle
a pourtant tous les caractères d'une révélation primordiale,

intime, a priori ; c'est pourquoi elle figure ici.
Elle est constituée par mon moi, réfléchissant à lui-

même. Or mon moi n'est ni un sentiment, ni une
sensation, ni quoi que ce soit; il est l'Irréductible. Ce moi
éprouve des sentiments que je vais énumérer et ma
conscience psychologique, réfléchissant mon moi, réfléchit,

à la fois, tous mes sentiments. Elle leur est analogue,

par conséquent, sans leur être identique.
J'ai déjà dit que je ne concevais pas la destruction de

ma personnalité. C'est dire que j'admets aussi la durée
indéfinie et l'invariabilité de ma conscience psychologique.

Cette question semble accessoire mais, comme
une objection importante peut se poser à son propos, il
est bon d'indiquer de quelle façon celle-ci a été résolue

pour moi. Cette objection est la suivante : Comment
ma conscience psychologique aurait-elle une durée

illimitée, puisque, chaque soir, je la sens seteindre

quand je m'abandonne au sommeil
Il y a là un de ces cas innombrables où l'habitude de

mêler constamment l'objectif et le subjectif rend le

problème obscur.

Il faut que je distingue, avec précision, entre mon
sommeil et celui des autres. Je sais fort bien que le sommeil

des hommes est accompagné d'une perte de la sui-
conscience mais je ne connais, de mon propre sommeil,

que les phénomènes accessoires de la fatigue des membres,

de la détente des muscles et de la fermeture des

paupières. Je n'ai aucune idée de la perte de ma
conscience.

Si je juge de ce dernier phénomène avec les éléments



— i8 —

objectifs que j'en possède, je puis dire qu'il ne se produit

jamais d'une manière insensible, mais toujours
brusquement. Mon corps s'engourdit et mon esprit
vagabonde ; je pense, je suis. La pensée même s'engourdit,

je suis toujours Puis, tout à coup, je ne suis plus.
C'est du moins ce que les données du monde objectif
pourraient me forcer d'admettre.

Au contraire, subjectivement, cela n'est pas. Tant que
je suis, je pense; les sensations peuvent parfois s'émous-

ser, les pensées peuvent devenir confuses, mais je suis

toujours, c'est toujours moi, le même moi. Si, par
hasard, un œil s'entr'ouvre, j'ai encore l'idée d'obscurité.

Puis l'instant après j'entr'ouvre un œil et il fait

jour.
Je n'ai aucun moyen de prouver à mon moi subjectif

qu'entre ces deux gestes de ma paupière, une nuit s'est

écoulée.

Pourtant, les songes, les moments où j'ai été réveillé
à moitié, au milieu de la nuit, comment en rendre

compte
Fort simplement, certes : d'abord, les seuls songes,

pour moi, sont ceux qui ont laissé une trace dans ma
mémoire consciente. Dans tous ceux-là, jetais moi-
même. Jamais je n'ai rêvé avoir été quelqu'un d'autre.
Ma situation sociale ou physique pouvait être différente,
mon moi était identique. Le dédoublement de ma
personnalité ne saurait avoir aucun sens. Je ne puis pas

imaginer cela.

Aussi le sommeil, en tant qu'interruption de ma sui-
conscience, n'existe-t-il pas pour moi, au point de vue
subjectif. La difficulté qui en résultait pour ma théorie
est donc éliminée.



— ig —

Outre le sommeil, on pourrait m'objecter fort bien le

subconscient (') qui a pris, aujourd'hui, une place si

considérable en psychologie. 11 convient de remarquer,
à ce propos, que ce subconscient est une notion scientifique

et objective. Je l'observe chez les autres, mais il
n'y a rien de semblable chez moi. Supposons même un
instant que je sois un mécanisme identique à tous les

humains, on comprendra bien que, si je me cantonne
dans l'observation de ma vie consciente, je ne puisse

pas concevoir une vie subconsciente parce que précisément

elle n'est pas consciente.
Inutile d'insister, tous ceux d'entre mes lecteurs qui

auront suivi mon raisonnement jusqu'ici auront compris
d'avance que je devais prendre une attitude négative.
Mon subconscient n'existe pas. Cette sorte de phénomène,

au contraire, m apparaît très clairement chez le

reste des hommes.

§ 2. SENTIMENT DE L'ABSOLU

J'appelle absolu ce qui échappe à la relativité. Or, la
seule chose qui puisse lui échapper, c'est ce moi irréductible,

avec sa conscience morale et psychologique, ce moi
dont j'ignore l'origine et dont je ne puis concevoir la
cessation.

Comment est-il possible d'appliquer le terme d'absolu
à moi alors que, si souvent, je me sens faible et à la

merci de mes sensations (un philosophe dirait à la merci
du monde contingent)?

Je voudrais m expliquer à ce sujet mais, pour être

(') Je ne veux pas parler de l'inconscience du sommeil, que je
viens d'étudier, mais du subconscient, au moyen duquel, on
explique aujourd'hui la mémoire, les réflexes, l'hypnose, etc.



— 20

compris, je dois anticiper sur un chapitre ultérieur et

parler un instant le langage scientifique qui est celui du

gros bon sens.
Je suis parfois écrasé par le sentiment de ma faiblesse

parce que je possède un corps, sujet à toutes les infirmités.

Ce corps est mortel, assurément, comme tous les

autres. Depuis si longtemps je tiens compte de cette

circonstance, au point de vue scientifique et objectif,
que je me laisse aller, par la force de l'habitude, à

reporter ces caractères de faiblesse, de relativité et de

transition de mon être matériel, sur mon moi subjectif,
commettant ainsi une erreur complète de raisonnement.

Si je m'examine d'une façon approfondie, je suis vite
convaincu que je fais fausse route. Tout ce que je sens,
j'éprouve, je pense, dépend de moi et ce n'est pas moi
qui suis soumis à ces choses. Cela est évident.

Quand, la nuit, je lève les yeux vers le ciel étoilé ou

que je braque mon télescope vers la nébuleuse d'Orion,
si éloignée qu'elle paraît dépourvue de mouvement propre,

le vertige de l'infini m'envahit parce qu'au delà de

ces espaces, j'en conçois encore d'autres et, par
l'imagination, je recule toujours plus loin les limites de mon
univers. Qui suis-je donc pour concevoir l'infini Car

il n'est qu'en moi, il n'existe que par moi.
De même l'éternité n'existe que par moi aussi, puisque

j'en conçois la durée infinie. Après cet instant, je

pense à un autre instant; après cette année, à une autre
année; après ce siècle, à un autre siècle et je puis dire,
qu'après cette éternité, j'imagine encore une autre
éternité, ensuite une autre et, ainsi,... toujours.

Ces notions d'espace et de temps, que j'ai empruntées



21

au monde objectif (*), ont acquis en moi, quand elles y
ont pénétré, leur caractère d'absoluité (a).

Serait-ce donc exagérer que de taxer ce moi d'absolu

Non, certes C'est rendre justice à la dignité de ma
personnalité consciente.

§ 3. PLAISIR ET DÉPLAISIR

Dès que j'ai été conscient et que des images se sont
présentées à moi, elles ont réveillé un sentiment agréable
ou désagréable, plaisir ou déplaisir, avec toutes les

gradations, en passant par l'indifférence.
En effet, le plaisir et le déplaisir ne sont pas deux

choses hétérogènes pour moi; ce sont, comme le froid
et la chaleur, deux degrés d'une seule échelle.

Le déplaisir est un plaisir très réduit, négatif, si l'on
préfère, et telle chose que je trouverai agréable, par
comparaison avec une autre, sera désagréable si je
la mets en parallèle avec un plaisir plus grand. C'est

donc cette échelle tout entière qui est primaire pour moi.
Il est possible même que ces sentiments se soient

présentés antérieurement aux sensations, c'est-à-dire que
j'aie pu éprouver plaisir ou déplaisir en dehors de toute
sensation. Tel serait le cas, par exemple, pour certaines
idées qui ont eu l'approbation de ma conscience morale.
Par exemple, quand j'ai examiné mes convictions reli-

f1) Voir p. 3o.

(2) Fouillée (Histoire de la phil., p. 467) relève que Spencer,
lui-même, le naturaliste par excellence, admet cette conception

de l'absolu. Ce dernier serait un élément immuable de la
conscience et une condition de la pensée. C'est ce même
Spencer qui s'est efforcé de montrer que le relatif est inconcevable

sans sa relation avec l'absolu.



22

gieuses, je me suis arrêté à un Dieu qui est le souverain
bien. J'en ai éprouvé du bonheur parce que cela

satisfaisait, à la fois, ma conscience morale et mes principes
de logique. La sensation (') ne jouait pourtant aucun rôle
dans cette affaire.

Accompagné, ou non, d'une sensation, le plaisir s'est

imposé à moi directement. 11 était constamment
primaire et les explications que j'ai entendues, qui
faisaient dériver ce sentiment d'autre chose ne m'ont pas
semblé admissibles.

On m'a dit, par exemple, qu'un son était désagréable

parce qu'il constituait une dissonance. — Mais pourquoi

une dissonance m'est-elle désagréable — Parce

qu'elle exerce une irritation sur le nerf auditif. — Pourquoi

donc une telle irritation m'affecte-t-elle douloureusement,

dois-je demander de nouveau Pourquoi est-il
désagréable que je me pince le doigt à une porte
Voilà ce qu'on n'a pas pu m'expliquer scientifiquement,
pas plus qu'on ne m'a expliqué la transformation d'un
fait nerveux en une de mes sensations.

On n'a même pas encore pu le faire pour les sensations

des autres hommes Cela ne veut pas dire que ce

soit impossible chez eux, mais les théories actuelles ne

sont guère satisfaisantes. On en trouvera une énuméra-
tion abrégée et une bonne critique dans le Rapport du

prof. Külpe, au dernier Congrès de psychologie (Genève

1909).

Quant à mon propre plaisir et à mon déplaisir, la
meilleure théorie ne pourra jamais me renseigner à leur

P) Le terme de sensation est pris ici dans son sens scientifique,

inutile de le dire.



— 23 —

sujet. J'en conclus que ces sentiments sont bien primitifs

chez moi. Ils s'y manifestent généralement en
présence d'images ou de sensations, mais ils n'en sont pas
dérivés.

§ 4. LE DÉSIR DU PLUS GRAND PLAISIR ET SA RECHERCHE

Après avoir ressenti du plaisir et du déplaisir, j'ai été

amené à rechercher toujours le premier de ces deux
sentiments. A cela ont tendu ma volonté, mon activité
et toute mon existence. La poursuite du bonheur est

devenue le but que mon moi s'est posé à lui-même.
Comme il y a des gradations dans le plaisir, des comparaisons

se sont établies et, en définitive, mon seul mobile
fut le plus grand plaisir.

Il ne faudrait pas comprendre mal cette affirmation et
croire que je sois un épicurien effréné. Des hommes

comme Stuart Mill et Bentham ont déjà fort bien montré

que la recherche du bonheur peut et doit même

impliquer la vertu. Il est donc inutile d'insister.
N'est-ce pas en vue d'être heureux qu'on obéit à l'impératif

catégorique? Qui n'a éprouvé, en effet, la satisfaction

d'avoir suivi les ordres de sa conscience morale (')
Accessoirement on voit, par là, combien mon entendement

se rebelle à admettre cette soumission à la loi,

(') Il suffira donc de placer l'autorité de la conscience sur une
base assez solide pour que cette morale-là soit au moins
l'équivalente de la morale classique. A ce point de vue, peut-être
les utilitaristes ne sont-ils pas à l'abri de tout reproche, mais
cette objection ne saurait s'appliquer à mon système puisque
ma conscience morale est absolue. Je puis être militariste sans
inconvénient parce que la base de mon devoir est inébranlable.



— 24 —

pour la loi, à admettre ce bien pour le bien, tels que les

décrit Kant(1).
Conclusion : De même que le plaisir est un sentiment

qui s'est imposé à moi sans discussion, de même cette
tendance à la recherche du bonheur m'est inexplicable.
Je la constate seulement et je sens bien que je ne serais

plus moi si je ne la possédais pas. C'est pourquoi je

pense que c'est un a priori(y;.

§ 5. LA CONSCIENCE MORALE

L'impératif catégorique me paraît tout aussi important

qu'à l'auteur de la Raiso?i pratique.
Oui, j'ai eu bien souvent, en face de certaines

décisions à prendre, un sentiment qui devait ressembler au

tu dois absolu de Kant. En revanche, on vient de voir
qu'en me conformant à ce tu dois, j'avais pour but la

satisfaction d'avoir obéi à ma conscience.
La présence de cette conscience morale a compliqué

ma recherche du plus grand plaisir. J'ai souventsupputé
ce qui m'offrirait le plus de chances de bonheur, de mon
devoir ou de mon désir. A plus d'une reprise, j'ai résolu
le problème contre ma conscience, mais celle-ci
protesta de telle façon que je me suis promis de ne pas

recommencer. J'en suis venu ainsi à croire que le souverain

bien, but absolu de la loi morale, est synonyme du
bonheur parfait, qui est le but absolu de ma recherche
du plaisir.

(') Du reste, Kant (in Raison prat.) lui-même, a reconnu
qu'on ne peut pas dire d'une seule action qu'elle ait été faite
par devoir pur. Il n'y a aucun caractère pour le reconnaître.

("2) La nécessité d'un but pour mon activité devrait aussi être
expliquée elle-même. 11 y a là une cause finale, en relation
avec le principe de causalité dont nous parlerons plus loin.



— 25 —

D'où vient cette idée du devoir? Je l'ignore comme
j'ignore pourquoi je suis heureux ou malheureux, pourquoi

je poursuis un but, pourquoi même je suis.
Ainsi que pour les sentiments précédents, on a

vainement cherché à m'expliquer les origines de ma
conscience morale avec des éléments empruntés au
monde objectif. On m'a montré l'évolution de l'instinct
social chez les humains alors que je n'ai encore admis
ni instinct, ni société, ni monde objectif, en un mot,
que le donneur d'explication lui-même est pour moi
une image d'un noumène dont je ne puis rien savoir.
Aussi cette théorie de l'instinct me paraît-elle inacceptable

et mon moi se refuse à l'envisager.
Ce n'est pas le lieu ici de discuter les conséquences

de cet impératif catégorique, ainsi que ses répercussions
dans le monde sensible; il me suffit de constater son
existence et son caractère a priori.

§ 6. LE SENTIMENT DE LA LIBERTÉ

Dès l'instant où j'ai voulu poursuivre un but, il m'a
fallu choisir les moyens de l'atteindre. Je l'ai fait avec
le sentiment très net de ma liberté.

Je pouvais me décider en oui ou en non, quelles que
fussent les images présentes à ce moment-là.

M'eût-il été permis de douter de ma liberté, dont
j'avais l'intuition, il y aurait eu encore ma conscience

morale, laquelle, en m'imposant une responsabilité,
créait en moi le principe d'une absolue indépendance.

Le sentiment a priori de ma liberté vint donc se

renforcer en se doublant du sentiment de responsabilité
qui lui est semblable.



20 —

§ 7- LE PRINCIPE D'IDENTITÉ

Ce principe et la logique, qui en découle, me paraissent

avoir toujours existé en moi. Je ne puis concevoir
ma vie sans cette conviction. Si je pouvais, à la fois,
être et n'être pas, comment aurais-je conscience de moi
Je renonce à discuter cette alternative tant elle me semble

impensable.
Quant à la logique hégélienne de la contradiction, elle

ne saurait être qu'un artifice. Comme M. le professeur
Adrien Naville vient de le montrer à nouveau magistralement,

il n'y a qu'une seule logique satisfaisante : celle
de l'identité (x) :

Elle est bien, pour moi, un a priori inexplicable, mais
indispensable, c'est un sentiment.

§ 8. LE PRINCIPE DE CAUSALITÉ

Comme le précédent, ce principe me paraît satisfaire à

un besoin profond de ma nature. Il est une des nécessités

de mon entendement, sur l'origine de laquelle je
ne sais rien.

Les hommes pourront évidemment l'expliquer par la
succession des phénomènes et par l'habitude que cette
succession régulière engendre dans l'esprit. Mais cela est

bon pour le domaine objectif, où l'on rendra compte
ainsi de ce qui se passe chez Y homo sapiens. Mon idée
de cause, comme ma personnalité, échappent au monde
sensible et dépassent infiniment toute explication de ce

genre. La causalité est, pour moi, un sentiment qui
s'impose.

1 Adr. Naville: La logique de l'identité et celle de la
contradiction, Genève 1909, in-8", in Mémoires publiés à l'occasion

du jubilé de l'Université.



— 27 —

Il s'est souvent extériorisé sous forme de nombreux
pourquoi que j'ai adressés à mes parents, à mes maîtres

ou à moi-même. C'est à cette curiosité que j'attribue
mon goût pour l'étude des sciences et de la philosophie.

La découverte d'une cause, fût-elle secondaire, me

procure un plaisir très vif, et il est naturel que je le

recherche.
§ 9. LE SENTIMENT RELIGIEUX

Je ne saurais affirmer que ce soit une notion simple.
C'est peut-être la résultante d'autres sentiments, tels

que la conscience morale et le besoin de causalité, mais

peu importe pour notre discussion.
On verra plus loin l'analyse de la religion, ou plutôt

de ma religion. Je voudrais examiner ici, seulement, la

nature du ou des éléments sur lesquels elle repose.
Cette base me paraît être un sentiment de subordination,

le besoin de quelque chose de supérieur, pour
employer les expressions de Schleiermacher et de

W. James (1).

Je remarque pourtant que ma théorie diffère beaucoup
de la leur. Schleiermacher et W. James voient dans ce

plus grand, dans cet auteur du sentiment de dépendance,

un être, sinon concrêt, du moins objectif, c'est-à-dire
distinct de mon moi et du moi des hommes en général.

Au contraire, pour ce qui me concerne, ce plus grand
fait partie intégrante de ma personnalité subjective.

Pour faire mienne l'affirmation de W. James, je de-

O Schleiermacher voit l'origine de la religion dans le sentiment

de dépendance et W. James dit expressément (Expérience

relig., trad. fr. p. 424) que l'homme arrive à se rendre
compte qu'il fait partie de quelque chose de plus grand que
lui.



— 28 —

vrais dire, non pas que je fais partie — ce qui vient
secondairement — mais que j'ai besoin de quelque chose

de plus grand.
De même que le besoin du principe d'identité est

satisfait par la subordination à ma logique, de même aussi

mon sentiment de dépendance trouve sa compensation
dans l'existence reconnue d'un plus grand qui est au
dedans de moi-même. Parallèlement, je puis dire
encore : le principe d'identité fonde ma logique, de même

que le principe de dépendance fonde mon plus grand et
devient sa raison suffisante (').

Pour mieux faire comprendre la valeur de mon besoin
de subordination, je voudrais exposer comment il s'est

parfois extériorisé (2). Lorsque j'étais enfant et, plus tard

quand je devins jeune homme, j'avais une grande
confiance dans mes parents, non pas que je fusse meilleur
qu'un autre, mais je vivais sans soucis, m'intéressant
exclusivement à mes études. Mes parents devaient pour-

(') Il est évident que je ne me base ici sur aucune de ces
soi-disant expériences de James et que ce sentiment de
présence réelle, dont il parle, n'entre pour rien dans ce débat où
je parle subjectivement.

(2) De crainte d'être mal compris, je tiens à spécifier que, si

je mentionne cet exemple, emprunté au monde objectif, ce
n'est pas pour donner une preuve quelconque du sentiment
qui est en moi-même et que je ne pourrai jamais ni prouver,
ni démontrer à d'autres. Ce n'est pas, non plus, pour légitimer,

envers moi, un sentiment primaire et absolu ; ce serait
inutile.

C'est bien plutôt pour faire sentir — si cela est possible —
l'intensité de ce sentiment, si vif qu'il provoque des extériorisations

irrésistibles. Extériorisations erronées et irréfléchies,
puisque le divin ne peut être qu'en moi, mais qui furent
comme le jet de vapeur perdue s'échappant de la soupape de
sûreté d'une chaudière soumise à une pression trop élevée.



— 29 —

voir à tout le reste. En particulier, je me souviens que
je me préoccupais remarquablement peu de l'avenir.
Survenait-il une difficulté, je ne m'en embarrassais

jamais parce que je pensais presqu'involontairement à

la maison paternelle et au refuge qu'elle m'offrait en

tout temps.
Aussi ne saurais-je décrire mon désarroi, à la mort de

mon père. Ce ne fut pas un simple deuil, mais une
catastrophe. J'aurais été écrasé par le chagrin et les

responsabilités, si je n'eusse possédé des convictions que je

qualifie de religieuses. J'éprouvai aussi intensément ce

désastre parce que mon père était pour moi, non seulement

un objet d'affection, mais encore un être remplissant,

en partie et sans que je m'en rendisse compte, ce

rôle de plus grand postulé par mon sentiment de

subordination.

En me déchargeant ainsi sur mon père de toutes mes

responsabilités, j'avais commis une erreur analogue, mais
inverse de celle que je faisais, lorsque je reportais sur
ma personnalité subjective le caractère de faiblesse et

d'infirmité de mon corps matériel.
Ce « plus grand », dont j'avais besoin, était absolu et

devait échapper à ce monde objectif et transitoire;
désormais, je devais le chercher en moi-même et non plus
chez des êtres matériels et contingents.

g 10. LES AUTRES SENTIMENTS

11 y aurait lieu d'examiner encore, ici, tous les

sentiments que je sens parfois bouillonner dans mon cœur :

la colère, la pitié, l'affection, l'admiration, le sentiment
du beau, de la justice, etc., etc. Mais, à y regarder de

près, ils me semblent réductibles aux a priori énumérés

ci-dessus.
3



— 3o —

Le sentiment de la justice, par exemple, et celui de

la colère, se rapportent à ma conscience morale. Quand je
me suis fâché, ce fut toujours sous l'impression qu'on
avait commis, à mon égard ou envers d'autres, une action
contraire à ma notion de la morale. Un châtiment que
j'aurais reconnu comme juste n'aurait pas pu provoquer
ma colère.

La pitié, l'affection, le sentiment du beau, me paraissent

être aussi des formes sous lesquelles je découvre la

conscience ou les sentiments de plaisir et de déplaisir.
Je laisserai donc provisoirement de côté ces choses qui
sont plutôt des émotions et des sentiments dérivés.

REMARQUE •

Les idées de Kant dominent à ce point la philosophie
contemporaine que je suis forcé de mentionner l'espace
et le temps parmi les a priori. Faute de quoi, on me
reprocherait de les avoir oubliés.

Ce n'est pas le cas, pourtant, mais je dois renoncer à

traiter ici d'une manière détaillée de ces notions, parce

que je ne peux pas les croire subjectives, quoiqu'en dise
le philosophe de Königsberg.

L'espace et le temps sont compris dans le monde
objectif que je vais créer en dehors de moi et ils en seront
ensuite abstraits, comme j'en abstrais l'induction. Où

trouverais-je l'espace dans mon moi subjectif et dans

mes sentiments Qu'y a-t-il de spacial dans ma
conscience morale ou psychologique

Pour le temps, la question se pose moins péremptoirement,

mais on concevra bien qu'elle doive être étrangère
à un moi qui est éternel.

L'espace et le temps ne m'apparaissent qu'en rapport



— 3i —

avec des sensations dont l'existence implique un nou-
mène. Leur étude sera donc faite à propos de la connaissance

objective.

Je viens d'énumérer les a priori que j'ai découverts en

moi et je les ai appelés des sentiments. Ils s'imposent à

moi, en effet, d'une façon immédiate, ils en font partie.
Si je ne les possédais pas, je ne serais plus moi-même ;

je ne puis me passer de leur existence, pas plus que je ne

peux m evader de ma raison, échapper à ma conscience

morale, ou renoncer à ma conscience psychologique.

Chapitre III

Relations de mes sentiments entre eux

En les comparant entre eux, je vois qu'il n'y a pas de
contradictions entre mes sentiments et je puis en tirer une
connaissance systématisée.

§ /. Ma recherche du bonheur s'accorde : avec ma conscience
morale puisqu'elle implique la vertu, avec ma liberté puisque

la force déterminante de ma conscience est égale à

celle de mon désir, avec la logique puisque ce qui est

illogique m'est insupportable.
§ 2. Ma conscience morale s'accorde avec l'absolu et avec la

logique, car elle se conforme aux conclusions de ma

logique raisonnant avec les prémisses du devoir.
§ 3. Ma liberté s'accorde avec la logique.

§ I. LE SENTIMENT DU PLAISIR

Ma recherche du plus grand plaisir peut-elle s'accorder

avec ma conscience morale J'ai déjà répondu, avec


	Mes sentiments

