
Zeitschrift: Boissiera : mémoires de botanique systématique

Herausgeber: Conservatoire et Jardin Botaniques de la Ville de Genève

Band: 6 (1941)

Artikel: La philosophie d'un naturaliste (deuxième version)

Autor: Hochreutiner, B.P.G.

Vorwort: Préface

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-895682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-895682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PRÉFACE

Il y a bien longtemps déjà, c'était en 1911, j'ai rédigé
le présent travail dont la diffusion fut très restreinte,
parce qu'il s'adressait à un public spécial. Aujourd'hui,
les années se sont accumulées sur ma tête, sans changer
rien d'essentiel aux principes exposés dans ma "Philosophie

d'un naturaliste" et j'ai pensé qu'il pouvait y avoir
quelqu'intérêt à les faire connaître dans les milieux
scientifiques. Ces principes, en effet, ont été les directives d'une
carrière entièrement consacrée à la recherche. Telle est la

raison pour laquelle cette étude, quelque peu modifiée,
figure ici à nouveau.

J'ai été encouragé — sinon déterminé — dans cette

entreprise par une conférence du célèbre physicien Max
Planck1 qui est arrivé à des conclusions analogues aux
miennes, en faisant les mêmes raisonnements et avec des

préoccupations scientifiques semblables. Malgré leur allure

paradoxale, ces idées, déjà exposées en 1911, sont donc

peut-être, aujourd'hui encore, dignes d'être méditées.

Planck, il est vrai, traite spécialement de la question
du déterminisme et de la liberté; il ne prend pas en

considération toute la théorie de la connaissance, mais

cela ne modifie pas sensiblement son exposé.

Il admet en effet la légitimité des deux méthodes de

raisonnement, objective et subjective et, bien loin de

dissimuler leurs ^contradictions, il insiste au contraire,
comme je l'ai fait, sur les preuves qu'on peut donner de

1 Max Planck, Determinismus oder Indeterminismus,
Vortrag, in III. Jahresbericht der Sehlesischen Ges. für vaterl.
Cultur, Sonderheft (1938) p. 3-32.



IX

la vérité de chacune d'elles. C'est seulement mon dernier

corollaire qu'il n'admet pas; il n'a pas pu conclure à

l'hétérogénéité foncière de mon moi et de celui des autres

hommes, ce qui est assez naturel en somme.
Pour se convaincre de la clarté1 avec laquelle Planck

définit les deux méthodes de raisonnement, il suffit de

citer cette affirmation de la page 11 de son ouvrage :

« So können wir sagen : vom objektiv wissenschaftlichen
« Standpunkt aus betrachtet ist der menschliche Wille
«determiniert, dagegen vom subjektiven Standpunkt des

« Selbstbewusstseins aus betrachtet ist der menschliche

«Wille frei. In diesen beiden Sätzen steckt weder eine

« Unklarheit noch ein begrifflicher Widerspruch. Sie stehen

«sich vollkommen koordiniert gegenüber, man darf keinen

«von ihnen geringer bewerten als den anderen.»
Nous traduisons pour être tout à fait compris ;

«Ainsi nous pouvons dire»: (écrit Planck): «Considérée
« du point de vue objectif scientifique, la volonté humai- -
« ne est déterminée ; en revanche, considérée au point de

« vue subjectif, de la conscience psychique, la volonté
« humaine est libre. En ces deux affirmations il n'y a ni
« obscurité ni contradiction ; elles sont rigoureusement
« coordonnées et aucune d'elles ne doit être estimée infé-

«rieure à l'autre.»
On ne trouvera pas cette phrase sous une forme

identique dans les pages qui suivent ; elle est néaumoins

implicitement contenue dans chacun de mes paragraphes2.
L'identité serait même complète, si l'on remplaçait l'affir-

1 Clarté qui nous paraît supérieure à celle des écrits de la
plupart des philosophes et que nous attribuons au génie
scientifique de Planck.

2 Voir p. 7, 25, 101, etc.



— X —

mation de Planck: "Au point de vue subjectif, la volonté

humaine est libre" par l'expression: "Au point de vue

subjectif, ma volonté personnelle est libre." Cette seconde

expression est du reste plus correcte que la première,
puisque le terme même de subjectif semble impliquer ma

personne et non celle des autres qui est analysable par
les méthodes scientifiques les plus rigoureuses — comme
le dit pourtant très bien le grand physicien de Berlin.

Planck n'a pas été jusqu'à disjoindre sa personne de

celle des hommes en général, parce qu'il est hanté, comme
ses prédécesseurs, par l'homologie entre sa personnalité
et celle des autres. Pour dissimuler la contradiction, il
critique seulement les deux mots "apparent" (scheinbar)
et " réel " (wirklich) qui peuvent — dit-il — caractériser
alternativement et à la fois le monde objectif et le moi

subjectif, cela dépend du point de vue auquel on se place

A un seul endroit de son exposé, l'auteur semble
toucher du doigt ma solution, mais, immédiatement après, il

invoque de nouveau le moi subjectif des autres hommes,

montrant bien par là que son raisonnement applicable à

lui-même est applicable aussi aux autres.

Cela est si frappant, qu'il vaut la peine de citer de

nouveau ses propres paroles. Nous les traduisons et nous

soulignons les phrases démontrant que Planck identifie
son propre moi à celui d'autrui. On lit à la p. 11 de son

opuscule sur le déterminisme :

«...il s'agit en vérité d'une lutte entre deux manières de

« considérer les choses, c'est-à-dire entre deux supposi-
«tions qu'on va adopter pour juger d'une action volon-
« taire. Ces suppositions, comme j'ai tenté de le montrer
« précédemment, sont essentiellement différentes pour un

« observateur étranger et pour le moi particulier (wesent-



— XI

« lieh andere für einen fremden Beobachter wie für den

«eigenen Ich). En principe, l'observateur étranger peut
« percer à jour (vollständig durchschauen) les motifs de mon
« action volontaire, même ceux dont je n'ai pas conscience.

" Il le fera d'autant mieux qu'il jouit d'une supériorité in-
« teUectuelle évidente. En revanche, iL est impossible à un

''homme, quel que soit son génie, de connaître d'avance les

« motifs qui vont déterminer son action libre, parce que les

« motifs particuliers de sa détermination peuvent être modi-
« fiés et même changés par sa propre réflexion. »

En dernière analyse, Planck rentre donc dans la même

catégorie que tous les grands philosophes qui, en

admettant l'homologie des personnes, se sont achoppés aux
contradictions fondamentales énumérées plus loin. Cependant,

il est rare de rencontrer un exposé aussi clair et

c'est pourquoi, il mérite d'être étudié.

Dans la suite de son discours et toujours avec la même

perfection de la forme, l'auteur fait justice des opinions
formulées de nos jours en faveur de l'indéterminisme

scientifique. En effet, en ce moment, on tire volontiers

argument de l'indétermination qui régnerait chez les

infiniment petits de la matière et de l'énergie, pour en

conclure à un indéterminisme qui doit être général ou ne

pas être.

Je ne veux pas reproduire ici, pour les hommes de

science philosophes ou les philosophes scientifiques
modernes, l'analyse que j'ai déjà faite plus loin des

philosophies en général, mais les découvertes récentes de la

physique et les conclusions qu'on en a tirées m'obligent,
cependant, à examiner quelques-uns des problèmes discutés,

afin de démontrer qu'il n'y a rien de changé dans

la question fondamentale.



— XII —

1) Déjà, j'ai touché au problème du déterminisme par
les citations que j'ai faites de Planck et il est très

caractéristique de constater que cet auteur lui-même, avec sa

grande autorité de physicien et de mathématicien,
conteste absolument que la microphysique — comme on l'a

appelée — modifie quoi que ce soit au déterminisme

scientifiqne. En effet, le comportement des électrons, des

photons, des protons, des quanta soumis à des lois

statistiques ne permet pas du tout de conclure à l'indéter-
minisme, tel que ce mot est compris par les philosophes.

II en est de même pour les contradictions qu'on a

voulu relever dans les conclusions de la science. Je
rappellerai seulement ici la fameuse contradiction entre
corpuscules et vibrations, résolue par l'expérience cruciale de

de Broglie. Il a fallu chercher des méthodes entièrement
nouvelles pour en rendre compte et c'est ce qu'on a réalisé

— dit-on — avec la mécanique ondulatoire et la

théorie du complément ou de la complémentarité de Bohr.
Celle-ci nous enseigne (si l'on me permet de résumer
cela en si peu de mots) que les deux natures en question
sont complémentaires. C'est-à-dire que nous pouvons
étudier le photon à deux points de vue : d'une part, au

point de vue de son existence matérielle et corpusculaire,
d'autre part, au point de vue de son énergie. Si nous
étudions sa nature corpusculaire, nos expériences rendront
méconnaissables et indéfinissables toutes ses propriétés
décelant la nature vibratoire de la lumière. Au contraire,
si nous faisons des études et si nous expérimentons sur les

vibrations lumineuses, alors, par le fait même de nos
expériences, la nature corpusculaire deviendra indéterminée et

même indéterminable (v. Pascual Jordan: Physic des 20.

Jahrhunderts). On en tire la conclusion que le détermi-



— XIII

nisme scientifique a subi là une atteinte susceptible de

faire douter de sa réalité aussi dans d'autres domaines.
C'est une erreur, parce que cette indétermination

résulte de lois de la microphysique applicables aussi à la

macrophysique si l'on admet que, dans ce domaine, elles

sont des lois statistiques. Or, qui dit lois, dit expression
d'un ordre stable, conforme au déterminisme scientifique.

Ce n'est pas une raison parce qu'une société d'assurance

sur la vie est incapable de prédire la date de la

mort d'un de ses clients, que cela change la proportion
déterminée des décès. Cette proportion statistique se

réalise chaque année et permet à la société de calculer

rigoureusement le montant des primes qu'elle doit exiger

pour faire un certain bénéfice dans un pays donné et

pour une profession et des conditions données.

Il ne semble donc pas qu'on soit justifié de parler
d'indéterminisme dans le cas de la microphysique et des

lois statistiques. Il serait plus juste de dire indétermina-
bilité.

Pour ce qui est de la biologie, très habilement, Pascual

Jordan1 s'efforce de montrer qu'en découpant la matière
vivante en parties toujours plus petites, on arrive à la

dimension des molécules ou des atomes, avant de trouver
une substance homogène; dès lors, on serait justifié —
dit-il — d'attribuer aux êtres vivants des réactions qui
ne sont pas rigoureusement déterminées, parce qu'elles
résultent du comportement de particules individuelles.

C'est ainsi qu'il cherche à échapper à l'argument des

statistiques et aux lois du hasard qui sont pourtant des

lois et par conséquent une détermination.

1 P. Jordan : Physikalisches Denken in der neuen Zeit.
Hamburg 1935, p. 28.



— XIV —

En nous disant que les particules ne sont pas déterminées,

on emploie une expression peu exacte. Au fond,
c'est la connaissance de ces infiniment petits qui n'est

pas complète.
Or, le fait de constater une ignorance, même définitive,

n'est un argument ni pour, ni contre le déterminisme.
Considérant la question sous l'angle biologique, nous

constatons que, là aussi, même en admettant l'hétérogénéité

des molécules vivantes, la loi du grand nombre
et les lois du hasard "jouent".

On fait grand état des mutations pour infirmer le

déterminisme ; rappelons donc qu'aujourd'hui où nous

pouvons les provoquer au moyen des radiations à courte

longueur d'onde, des variations de température, de la

colchicine et d'autres substances, elles ont perdu ce

caractère mystérieux dont on les entourait autrefois.

Quant aux lois de l'hérédité soumise à des soudures

ou des disjonctions de chromosomes, il n'y a pas de

doute que les lois physiques de la viscosité et des tensions

intérieures des liquides y jouent un rôle déterminant.
Il ne resterait donc, comme argument de l'indétermi-

nisme, que la suiconscience de l'homme.
Un auteur moderne, Haldane1, y attache une importance

décisive et il est ainsi obligé de tracer une limite
absolue entre l'animal, unité vivante, solidaire de son

environnement et l'homme, personnalité consciente qui se

souvient, qui prévoit et qui agit d'après son intérêt. Il aboutit

ainsi à une totale invraisemblance, attendu que, chez les

animaux supérieurs, la mémoire, la prévision et le

raisonnement se rencontrent au même titre que chez l'homme.

1 The philosophy of a biologist, Oxford, 1936, ed. 2 2d. edit.



— XV —

Je me souviendrai toute ma vie de l'impression
profonde que je ressentis, lors d'une visite au Jardin zoologique

de Londres, il y a bien des années déjà. On avait
exposé une famille d'orang-outangs et la femelle, comme

beaucoup de ses congénères en Europe, était atteinte de

phtysie. Elle avait des accès de toux qui lui déchiraient
la poitrine. Or, il y avait dans la cage une vieille
couverture de laine et, à la suite d'un accès de toux plus

violent, on vit le mâle s'emparer de la couverture et en

envelopper la femelle.

Un frémissement parcourut les rangs des spectateurs.
Nous avions l'impression qu'il y avait là des hommes en

cage. Non seulement, le raisonnement avait joué mais

nous avions constaté, chez ces singes, la présence de

phénomènes affectifs comme on voudrait en trouver plus
souvent dans l'humanité.

En un mot, les nouvelles découvertes des physiciens,

pas plus que les observations des biologistes ou des

psychologues, n'ont changé quoi que ce soit aux conclusions
de ceux qui admettent le déterminisme le plus complet
dans le domaine objectif. Je veux dire par là, un
déterminisme qui régit tous les phénomènes étudiés en sciences

expérimentales, y compris ceux de la sui-conscience. Ces

derniers, en effet, font l'objet des études expérimentales,
elles aussi, des psychologues.

La nature ne connaît donc que le déterminisme,

parce qu'elle se développe d'après une causalité rigoureuse.

2) Cela m'amène à dire un mot de cette causalité.

Pour soutenir le pseudo-indéterminisme dont nous

venons de parler, on n'hésite pas à parler d'" acau-

salité ".



— XVI

Bleuler1 a réfuté très judicieusement cette prétention
en faisant remarquer que la définition de la causalité

peut être formulée comme suit : « De conditions sembla-
« bles résultent des conséquences semblables et de

« conditions dissemblables résultent des conséquences
« dissemblables. Le physicien, en outre, demande l'équiva-
« lence exacte entre la cause et l'effet mais il demande,
« de plus, la possibilité de constater cette équivalence (sa

« constatabilité) dans chaque cas. Or, c'est cela qui est

« impossible, aussi bien en micro- qu'en macrophysique,
« si l'on se place sur le terrain des mesures tout à fait
« précises »2.

La causalité dirige néanmoins toute notre science

ainsi que la vie de tous les jours, sans que nous nous

préoccupions de sa constatabilité.
11 suffit, pour s'en convaincre, d'imaginer ce que serait

un monde d'où la causalité serait exclue. Ce serait le

monde à l'envers; on peut affirmer que la vie ne s'y
serait jamais formée et, surtout, jamais la pensée et la

science humaines n'auraient pu y évoluer comme elles

l'on fait, basées essentiellement, comme elles le sont, sur
le principe de causalité et sur l'enchaînement des causes.

Mieux que cela, la fameuse "mnème" de Hering, ou

mémoire organique, l'explication la plus vraisemblable
de l'évolution de l'instinct et surtout de l'instinct de la

1 Bleuler, Beziehungen der physikal. Vorstellungen zur
Psychologie und Biologie, (in Vierteljahrsschrift der Naturf.
Ges. Zürich, 78. Jahrg., p. 152-197, 1933).

2 Des mesures au centième ou au millième de milligrammes
ont été suffisantes pour découvrir les lois des atomes et

cependant, au point de vue de la certitude scientifique, ce
sont des chiffres avec 10 ou 20 décimales qu'il faudrait
obtenir et cela est impossible aussi bien pour les mesures de
la masse que pour celles de l'espace et du reste.



— XVII —

conservation — caractéristique des êtres vivants — est

en opposition absolue avec un monde dépourvu de

causalité.
En un mot, la critique de la causalité, faite par les

physiciens, n'atteint en aucune manière ce que les

psychologues et les biologistes appellent l'enchaînemeut des

causes. Cela ressort clairement de la définition de La-

place, un astronome pourtant, (Essai philosophique sur
les probabilités) lorsqu'il écrit : Nous devons envisager
l'état présent de l'univers comme l'effet de son état
antérieur et comme la cause de ce qui va suivre.

On dira que Laplace ne connaissait pas la microphysique,

mais même en microphysique, à l'échelle de l'atome,

son assertion reste vraie ; la preuve en est fournie par
les résultats statistiques.

Quant au finalisme, tel que le comprend Lecomte de

Noiiy (L'homme devant la science, Paris 1939) il est lui-
même un peu trop "finaliste", en ce sens que son but
est un peu trop apparent. En effet, il fut imaginé,
évidemment, surtout pour rendre compte de la conscience

et du libre arbitre de l'homme. Ce sont là des préoccupations

métaphysiques respectables mais qu'on peut
refuser d'inclure dans un système où, comme l'auteur
de ces lignes, on se préoccupe, avant tout, de comprendre
la réalité et d'atteindre à la vérité. Et cela, exclusivement

avec l'aide du raisonnement logique et en faisant
table rase de tous les préjugés et de toutes les

conséquences morales dont les partisans du libre arbitre menacent

les déterministes.

3° Quant aux a priori de l'espace et du temps, la

théorie de la relativité nous a montré que nous nous

étions probablement trompés à leur sujet. Mais le fait



- XVIII —

qu'on les raye de la liste des a priori, ne change pas

plus à notre conception de l'univers que les découvertes

de Copernic.
Les affirmations d'Einstein, en effet, ne modifient en

rien notre idée de l'absolu.
Les contemporains de Copernic ont eu certainement

quelque peine à concevoir que notre planète ne fût pas
le centre de l'univers mais, après examen, ils se sont

aperçus que, sous cette forme, le monde connu était plus

intelligible et beaucoup plus facile à expliquer. De même,

aujourd'hui, nous nous apercevons que l'espace et le

temps n'ont pas d'existence indépendante et que, de leurs

relations, résulte une explication simple d'une série de

faits restés mystérieux, particulièrement en électricité.
11 s'agit donc là d'une simplification, l'espace et le temps
faisant place à cette constante de l'Univers de

Minkowski, laquelle est une relation entre les deux et qui,
elle seule, revêt le caractère d'absoluité en science.

Au point de vue philosophique, il n'y a donc rien de

changé; le changement est d'ordre exclusivement
scientifique. Ce sont là aujourd'hui des vérités courantes et je
n'ai pas à regretter le paragraphe que je leur ai consacré

déjà en 1910 et publié en 1911. On le trouvera à la

p. 77 de ce volume.
Dans ces conditions, pas plus les découvertes de la

microphysique, que la théorie de la relativité ou les

découvertes des mutations des "gènes" et des virus

filtrants, ne changent quoi que ce soit au problème
fondamental de la philosophie, celui de la connaissance.

Les chapitres qui suivent ne nous paraissent donc pas

avoir perdu quoi que ce soit de leur actualité.


	Préface

