
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 72 (2022)

Artikel: "Erzählen in Klischees"? Repetitive und schematische Narration in
Reykdœla saga und Harðar saga im Spiegel von Forschungsgeschichte
und Narratologie

Autor: Schmidt, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-976345

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-976345
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Erzählen in Klischees"? Repetitive und schematische
Narration in Reykdœla saga und Haröar saga im Spiegel von
Forschungsgeschichte und Narratologie

Andreas Schmidt (Eberhard Karls Universität Tübingen/Ludwig-Maximilians-Universität
München) ® 0000-0002-3161-3008)

Keywords: ambiguity, canon, history of scholarship, narratology, saga literature

Die für meinen folgenden Vergleich ausgewählten Haröar saga ok Hôlmverja und Reykdœla

saga ok Vîga-Skûtu scheinen auf den ersten Blick wenig miteinander zu tun zu haben.

Erstere hat ihren Hauptschauplatz in Westisland und behandelt die Biographie eines der

großen isländischen Geächteten, letztere spielt im Norden von Island und erscheint eher als

Bezirkschronik diverser Fehden strukturiert. Ihre Gemeinsamkeit liegt zunächst lediglich
darin, zum Korpus der Isländersagas gerechnet zu werden und innerhalb dieser Gattung
kaum zum oft beforschten ,Kern' zu gehören. Im Gegenteil fristen beide Sagas weitestgehend

ein Nischendasein in der Forschung. Der folgende Beitrag setzt sich daher zum Ziel,
zunächst nachzuvollziehen, anhand welcher Kriterien die Texte im Forschungsdiskurs zu
den Isländersagas marginalisiert wurden, und den dafür verantwortlichen Einschätzungen
im zweiten Schritt eigene Beobachtungen entgegenzusetzen, die in narratologischen
Überlegungen gründen.

Dabei zeigt sich, dass die Einordnung beider Texte, und damit auch die Zugangsweisen,
denen sie bisher analytisch unterworfen wurden, mit ihrer Datierung stehen und fallen. So

gilt die Reykdœla saga als dem ,klassischen' Zeitraum der Saganiederschrift im 13.

Jahrhundert zugehörig und womöglich sogar als sehr frühe Isländersaga (vgl. Heinrichs
1993: 526), wohingegen die Haröar saga traditionell mindestens ein Jahrhundert später
datiert und den sogenannten ,post-klassischen' Isländersagas zugeschlagen wird (siehe
Faulkes 1993: 269). Diese zeitliche Einordnung definiert fast die gesamte bisherige
Erforschung beider Texte.

Die Reykdœla saga wird entsprechend ihrer Datierung zumeist Zugangsweisen
unterworfen, die ebenfalls als ,klassisch' in der Sagaforschung gelten können: Untersucht
wurden meist ihre Intertextualität und ihre augenscheinliche Nähe zu einem mündlichen
Erzählduktus. Die Tatsache, dass die Saga sich ein Kapitel mit der Viga-Glüms saga teilt, hat
vornehmlich zu der Frage geführt, welcher von beiden Texten der Gebende und welcher der
Nehmende sei (siehe die ausführlich bei Andersson 2012: 148-166 wiedergegebene
Diskussion). Die Klärung dieser Frage spielt insofern eine wichtige Rolle, als dass man sich
dadurch Aufschluss darüber erhoffte, wann genau die Reykdœla saga im 13. Jahrhundert zu

Heiniger/Merkelbach/Wilson (Hrsg.), Pâttasyrpa, BNPH 72 (2022): 137-146 DOI 10.24053/9783772057694-014



138 Andreas Schmidt

Pergament gebracht worden sein mag. Im Hintergrund dieser Forschungsbemühungen
steht die größere, und ebenfalls sehr ,klassische' Frage, wie hoch der Anteil aus der
mündlichen Tradition stammender Überlieferung in der Reykdœla saga sei. Die Saga
zeichnet sich durch einen ungewohnt niedrigen Anteil an direkter Rede aus - mit gerade
einmal 8,5 % tatsächlich den niedrigsten aller Isländersagas - und bemüht stattdessen

überdurchschnittlich häufig Verweise auf eine anonyme Überlieferung anhand von
Phrasen wie „svä er sagt" („so wird erzählt"), die einer geläufigen Ansicht gemäß als

Hinweise auf mündliche Vorformen der Sagas zu werten seien (vgl. Heinrichs 1993: 527).

Die klarste Auffassung der Reykdœla saga als gleichsam ,verschriftete Mündlichkeit' bietet
dabei Liestol (1928).

Bis in allerjüngste Zeit wurde die Hardarsaga hingegen ihrer Datierung gemäß geradezu
als Paradebeispiel der zunehmenden Regeneration' der Sagaprosa in späterer Zeit
aufgefasst. So sei sie etwa durchdrungen von „unklassischen Fabeleien und [...] deutlich
schematische [r] Handlungsentwicklung" und präsentiere nicht mehr als ein „Erzählen in
Klischees" (Schottmann 2000: 231 und 242). Ihre Sujetfügung stehe den fornaldarsögur
nahe, indem sie übertrieben phantasievolle Elemente aufweise (vgl. auch Faulkes 1993:

269). Typische Handlungsmuster der Isländersagas würden so in ihr zu inhaltsleeren
Schablonen degradiert, ohne dass es der Harôar saga gelänge, die unterschiedlichen

Stereotype flüssig zu integrieren (Schottmann 2000: 237-238). Bestenfalls wird dem
Text attestiert, „tongue-in-cheek and mock-heroic" im Vergleich zu den „much more
genuinely tragic tales of Gisli and Grettir" von ihrem Protagonisten zu berichten (Egeler
2018: 96) - im Einklang mit der Forschungstendenz, in den ,post-klassischen' Isländersagas
nicht mehr als Parodien der,klassischen' Erzähltypen zu erkennen (vgl. Merkelbach 2020 b).

Im Kontext dieser Einschätzungen wirkt allerdings verwunderlich, dass der schematische

Erzählstil und die Klischeehaftigkeit der Handlungsentwicklung, die insbesondere

Hans Schottmann der Harôar saga vorwirft, auch an der Reykdœla saga bemerkt wurden.
Laut Theodore Andersson (2012: 165) ließe diese jedes übergeordnete Thema und damit
eine zielgerichtete Struktur vermissen: „Reykdœla saga [...] initially eludes any search for
an overarching theme. It reads like a detailed but unfocused account of regional feuds and

disputes extending over two generations". Entsprechend sei ihre Handlungsentwicklung
sehr episodisch und ,uneben' (vgl. Heinrichs 1993: 527); ihre literarische Qualität Anders-
sons klassischer Studie zufolge mangelhaft:

The saga is ingenuous in its narrative and unsophisticated in structure, unlike any other. [...] The

compositional ineptness is accompanied by a lack of subtlety in the characterization. [...] This
absence of dimension holds true for the rest of the saga (Andersson 1967: 268-271).

Aufgrund der vermeintlich hohen Mündlichkeit und frühen Datierung des Textes wird
dieser Erzählstil allerdings als archaisch beurteilt. Die gleiche Erzählart gilt indes bei der

Betrachtung der Harôar saga als Ausweis einer späten, ,post-klassischen' Datierung. Im
Angesicht dessen muss die Frage gestellt werden, ob Datierung und Wertungen als

Kriterien des Forschungsdiskurses angenommen werden sollten, und ob die unterschiedlichen

Einordnungen von Reykdœla und Harôar saga nicht viel eher die Volatilität der

Kategorien aufzeigen, die im Zuge der Bildung eines etablierten ,Kanons' an Texten in der

Forschung zum Einsatz kommen (zur Theorie der Kanonbildung zwischen gesellschaftlichen

und institutionellen Machtinteressen, der Wissensvermittlung und textlichen

Heiniger/Merkelbach/Wilson (Hrsg.), Pâttasyrpa, BNPH 72 (2022): 137-146 DOI 10.24053/9783772057694-014



,Erzählen in Klischees"? 139

Kriterien, die Kanonisierung begünstigen oder erschweren können, siehe etwa Beinlein/
Stockinger/Winko 2012).

Denn im Hintergrund beider Einordnungen steht ein nie explizit ausexerziertes, aber

offensichtlich in beiden Texten nicht vorhandenes Ideal ,klassischer' Sagaerzählung. Die

Vorstellung ist die eines knapp gehaltenen, lakonisch-objektiven und auf Redundanzen
verzichtenden ,Sozialrealismus', wie er am Beispiel der Hrafnkels saga vermeintlich
besonders gut greifbar wird. Diese verzichtet auf paranormale Elemente in der

Handlungsentwicklung (im Gegensatz zur Hardar saga) und präsentiert einsträngig eine

Handlungskette, ohne Geschehnisse zu wiederholen oder einander unmittelbar erkennbar
ähnliche Episoden aufzubieten (im Gegensatz zu beiden hier fokussierten Sagas). Sowohl
Hardar saga als auch Reykdœla saga entsprechen in den Augen der oben zitierten Forschung
nicht diesem Ideal ,sagamäßiger' Darstellungsweise. Indes verdankt sich die Vorstellung
dieser,Klassik' den nicht zuletzt nationalistisch geprägten Vorstellungen der Isländischen

Schule, die sämtliche Texte an einem kleinen Kernkorpus wie Gisla saga oder Laxdœla saga
und ähnlichen maß (vgl. zum Einfluss des Nationalismus aufdie Sagaforschung u. a. Arnold
2003; Guömundur Hälfdanarson 2010: 53; Merkelbach 2020 b). Im Zuge der
Unabhängigkeitsbewegung war isländischen Forschern daran gelegen, Modernität ihrer Kultur schon

in der Vormoderne zu erweisen. Um ihre Ziele zu erreichen, musste ebenso ein Kanon
,lesenswerter' Texte erstellt werden, dessen Geist sich die nationalen Zeitgenossen wieder

aneignen konnten. Die genannten Texte ließen sich vor diesem Hintergrund als im
,goldenen Zeitalter' der isländischen Freistaatszeit verfasste Vorläufer des modernen
Romans stilisieren. Durch den Siegeszug der Buchprosatheorie im Anschluss an die

Erfahrungen des Zweiten Weltkrieges und die dadurch begründete Distanzierung des

Forschungsdiskurses vom vorhergehenden Germaneninteresse verbreitete sich diese

unausgesprochene Grundlage der Isländischen Schule international und sie strahlt bis

in die oben vorgestellten Ansichten zu Reykdœla und Hardar saga ab. Was dem einmal

angenommenen Stilideal nicht unmittelbar entspricht, muss ausgesondert werden, und

zwar offenbar wahlweise als früh oder spät. Die Trennung verläuft damit entlang einer Linie
des ,Noch-Nicht' und des ,Nicht-Mehr' in Auf- und Abstieg gerichtet auf eine sehr dünne

Spitze einzelner Texte. Dementsprechend gilt die Reykdœla saga als Text, der das

,sagamäßige' Erzählen noch nicht vollends beherrsche, also gleichsam noch ,üben' müsse.1 Die
Hardar saga hat es demgegenüber bereits ,verlernt'.

Das einzige Kriterium, das die Erzählweisen beider Texte dabei jedoch unterscheidbar
machen kann, ist eine a priori gegebene Datierung, die sich im Falle der Reykdœla saga
vollkommen von der handschriftlichen Überlieferung gelöst hat.2 Faktisch sind beide Sagas

erst ab dem 15. Jahrhundert handschriftlich greifbar und nur auf dieser Basis empirisch
absolut datierbar. Die Hardar saga ist prominent in der ,Outlaw-Sammelhandschrift'
Eggertsbôk (AM 556 a 4to) überliefert, die in die letzte Hälfte des 15.Jh.s datiert wird,
sowie in diversen davon abhängigen Papierhandschriften ab dem 17. Jh. nebst einer

1 In einer Bemerkung zum Stil der ebenfalls früh datierten Fœreyinga saga spricht Bo Almqvist (1992: 45)
in passender Bildlichkeit von Anzeichen aus „sagaskrivningens barnaâlder" („der Kindheit der
Sagaschreibung"). Dasselbe wird wohl den oben zusammengefassten Ansichten gemäß in der
Reykdœla saga greifbar.

2 Zu hierzu passenden, älteren Spekulationen über eine verlorene ,Ur-Gestalt' auch der Hardar saga auf
Basis der Landnâmabôk siehe die Referenzen bei Schottmann (2000: 231-232).

Heiniger/Merkelbach/Wilson (Hrsg.), Pâttasyrpa, BNPH 72 (2022): 137-146 DOI 10.24053/9783772057694-014



140 Andreas Schmidt

kürzeren Fragmentversion aus dem frühen 15. Jh. (vgl. Faulkes 1993: 269). Doch liegt auch
die Reykdœla saga frühestens in der defekten Handschrift AM 561 4to aus dem frühen
15. Jh. vor und kann nur über die Hinzuziehung der etwa dreißig Papierhandschriften des

17. Jh.s. überhaupt komplettiert werden (vgl. Heinrichs 1993: 526). Für die Einordnung der

Texte im Forschungsdiskurs spielt dieseTatsache jedoch gleichsam keine Rolle. Dies liegt in
der Tatsache begründet, dass die scheinbare Nähe zur formelhaften Mündlichkeit die

Reykdœla saga an den vorgestellten Beginn der Sagaschreibung rückt. Dass sie dabei über
die Hardar saga privilegiert wird, resultiert vermutlich daraus, dass sie im Gegensatz zu
dieser stärker der vermeintlichen Fehdezentrierung als Handlungsrückgrat der Isländersagas

entspricht (siehe Andersson 1967), während die Hardar saga im mittleren Drittel von
Wikingerzügen und paranormalen Gestalten berichtet, die als typisch für die traditionell
spät datierten fornaldarsögur gelten. Die Handlungsfäden beider Sagas fallen, bedingt durch
die unterschiedlichen thematischen Schwerpunktsetzungen, sehr divergent aus. Betrachtet

man sie jedoch zunächst als Erzähltexte für sich und versucht, den Ballast möglicher
Datierungen und Entstehungshintergründe soweit als möglich abzustreifen, stellen beide

Sagas bisherige Forschungslektüren zum Teil massiv in Frage.
So konstatiert Schottmann (2000: 244) in Bezug aufdie Hardar saga, ihr „Verfasser" sei „in

auffälliger Weise bemüht, die Entwicklung der Handlung ins Gefühlhafte auszuweiten,
setz[e] die Psychologie aber nur in sehr begrenzter Weise wirklich motivierend ein".

Rebecca Merkelbach (zuletzt 2020 a) hat jedoch gezeigt, dass der Protagonist Hörör und
seine Lebensgeschichte durch die Schilderung seiner schweren Kindheit in zerrissenen
Familienverhältnissen außerordentlich stark psychologisiert werden. Hörör wird als

Kleinkind von seinem Vater Grimkell Verwandten zur Erziehung überlassen, weil dieser
die Anwesenheit des Jungen nicht mehr erträgt (Hard: 17-19). Der eigentliche Motivator
hierbei ist jedoch Grimkells Wut auf seine Ehefrau Signy, mit der er in einem spannungsgeladenen

Verhältnis lebt, das maßgeblich auf Betreiben von Hörörs Onkel Torfi, Signys
Bruder, nicht zuletzt aufgrund seiner Geldgier, eskaliert wird. Auch Hörörs geliebte
Schwester Porbjörg wird im Zuge des Streits zwischen Grimkell und Torfi Fremden, sogar
Bettelleuten, zur Pflege überlassen (Hard: 22-25), was Hörör nicht verwinden kann (siehe

etwa seine Strophe in Kap. 12, Hard: 34, sowie seinen anhaltenden Hass auf den
verantwortlichen Torfi). So ist er nicht zuletzt aufgrund der Erfahrung des Verstoßenseins in
der eigenen Familie ein Getriebener, der versucht, seinen rechten Platz im Leben zu finden,
aber bestenfalls zeitweilig ankommt (siehe Merkelbach 2020 a).

Substanzielle Teile der Narration dienen somit vielmehr einem im weitesten Sinne

psychologischen' Interesse des Textes, statt allein zur Motivation von Handlung gebraucht
zu werden. Die Episodizität des Textes im letzten Drittel, der Erzählung von Hörörs Acht, in
der sich eine Meute von bis zu 180 Verbrechern auf der Insel Geirsholmr um ihn schart,
verstärkt so durch wiederholende Handlungsmuster den Eindruck charakterlicher Schwächen

der handelnden Figuren, die immer wieder dieselben Fehler begehen. Hörör gibt
wegen seines Zwiespalts zwischen Zugehörigkeitswunsch und Isolation viel zu oft Ideen
seines Ziehbruders Geirr nach, der zwar im Grunde hilfreich zu sein beabsichtigt, aber stets

falsche Entscheidungen trifft und eskalierend agiert. So führt Geirr mehrfach Raubzüge mit
hohen Verlusten durch, von denen Hörör abrät (z. B. Hard: 65-66 und wenig später 69-70),
entführt gewaltsam eine Frau (Hard: 68) und drängt darauf, weiter zu morden und rauben,
obwohl Hörör vorschlägt, diesem Lebensweg abzuschwören (Hard: 76). Schon zu Beginn

Heiniger/Merkelbach/Wilson (Hrsg.), Pâttasyrpa, BNPH 72 (2022): 137-146 DOI 10.24053/9783772057694-014



,Erzählen in Klischees"? 141

der Saga wird etabliert, dass Geirrs Handeln fragwürdig ist, etwa durch sein Drängen auf
die Beteiligung Helgis an der Auslandsfahrt, gegen die Hörör sich verwehrt (Hard: 34), und
seine unmittelbar nach Ankunft in Norwegen einsetzenden Auseinandersetzungen (Hard:

35-38). Nichtsdestoweniger und trotz Hörörs Einwänden wird wiederholt berichtet, dass

dieser seinem Ziehbruder soweit als möglich freie Hand einräumt. Meines Erachtens ist
diese Diskrepanz im Text solchermaßen gestaltet, dass sie gezielt auffallen soll, um
eigenständige Überlegungen in Bezug auf die beteiligten Figuren, ihre Charakteristika
und Motivationen beim Publikum anstoßen zu können. Die Ironie, die Matthias Egeler
(2018) in der Saga ausmacht, ist insofern vorhanden, aber es ist eine schneidende und

hinterfragende. Im Gegensatz zu den anderen beiden großen Geächteten ist Hörör nie

physisch allein und er kann durch Sinnestäuschungen wegen einer besonderen Sicht-

Begabung nicht in die Irre geführt werden, erweist sich aber als konstant unfähig, die Dinge
im sozialen Kontext korrekt einzuordnen. Deswegen entsteht die Gemeinschaft der

Hôlmverjar als eine Art Sozialuto-, oder eher -dystopie, wie insbesondere Alexander Wilson
in seiner Dissertation (2017) zeigt, als eine Inversion der gängigen Gesellschaftsform und
-mechanismen auf Island. Deren Konstitution wird dadurch herausgefordert und hinterfragt,

ebenso wie die handelnden Akteure.
Einen Schritt weitergehend lässt sich sogar überlegen, ob nicht die paranormalen

Elemente der Erzählung, die den Text in den Augen der bisherigen Forschung in die

Nähe der fornaldarsögur gerückt haben, einem ähnlichen Ziel dienen. Konkret sind dies

insbesondere der Auftritt des untoten Wikingers Sôti im Rahmen einer Grabraub-Episode
(Hard: 39-44) und die Szene, in der das heidnische Wesen Porgerör hörgabrüör, hier dessen

,Schwester', erscheint (Hard: 51-52). Denn die Hardarsaga flicht beide Szenen zusätzlich zu
Hörörs psychologischer Konstitution und diversen Unheilsvorhersagen ein, um sein Leben
als Geächteter zu begründen. Schon vor Hörörs Geburt träumt seine Mutter Signy von
seinem tragischen Lebensende (Hard: 15) und sagt ihm selbst voraus, dass „,[i]ll varö J)in

ganga in fyrsta, ok munu hér margar illar eptir fara, ok mun J)ô verst in siöasta'" (Hard: 17;

„,übel war dein erster Gang und viele schlechte werden hierauf folgen, und doch wird der
letzte der schlimmste sein'").3 Auch Hörör selbst verweist wiederholt - im Regelfall im
Kontext eigener Fehlhandlungen - aufungünstige Vorahnungen bezüglich seiner Zukunft,
etwa, als er ein Geschenk seines frisch angeheirateten Schwagers verächtlich fortwirft
(Hard: 31). Schicksalsschwanger scheinen solche Vorahnungen insbesondere im Kontext
der Prophezeiungen der beiden oben genannten paranormalen Gestalten, die Hörörs Tod

aufgrund seines Grabraubs voraussagen: Die Götter selbst würden „,[e]igi [...] til Haröar
heillum snüa'" (Hard: 52; „,ihr Heil nicht auf Hörör richten'"). Doch scheint das hier
vermeintlich greifbare Schicksalselement der Saga zur Erklärung von Hörörs Lebensweg
fraglich, betrachtet man es im Kontext der oben aufgezeigten Hinterfragung der
Figurenmotivationen, die aus der Psychologisierung des Textes und der Episodizität des

späteren Handlungsfortgangs resultieren. Hörörs Leben als Ausdruck seines unumstößlichen

,Schicksals' zu betrachten,4 erscheint zweifelhaft, weil dieser Aspekt überdeterminiert

wird: Seine Ächtung wird mit Erklärungsangeboten regelrecht überfrachtet. Auf-

3 Sämtliche Übersetzungen sind meine eigenen.
4 Zur Varianz des als in der älteren Forschung häufig als externe, unhintergehbare Größe gesetzten

,Schicksals' in den Isländersagas siehe Gropper (2017).

Heiniger/Merkelbach/Wilson (Hrsg.), Pâttasyrpa, BNPH 72 (2022): 137-146 DOI 10.24053/9783772057694-014



142 Andreas Schmidt

grund der Tatsache, dass dies im Text sichtbar geschieht, werden die einzelnen Kettenglieder,

die Hörör seinem vermeintlichen Schicksal entgegentreiben, beweglich und stellen
sich gegenseitig in Frage. Ist Hörörs Leben nun unergründlich auferlegtes ,Schicksal', oder
nicht mindestens ebenso bedingt durch eigene Verfehlungen und katalysiert durch ein stets

ungünstiges soziales Umfeld? Die Hardar saga kennzeichnet so insgesamt dieselbe Art
strategischer, narrativ begründeter Uneindeutigkeit, die in der Laxdœla saga Gudrun
Ôsvifrsdôttir zum Ausdruck bringt, wenn sie am Textende mit ihrem berühmten Satz

„,Peim var ek verst, er ek unna mest'" (Laxd: 228; „,Dem [oder denen] gegenüber habe ich
am schlimmsten gehandelt, den/die ich am meisten geliebt habe'") die gesamte Handlung
als ein offenes Rätsel umreißt und gleichsam dem Publikum zur Beantwortung überlässt.5

Insgesamt wirkt der Text so kaum ,schematischer' und fabulierender' als andere Sagas,

sondern zeichnet sich durch die gleiche Art narrativer Komplexität und Uneindeutigkeit
hinsichtlich seiner Botschaft aus.

Ebenso wie der Hardar saga lässt sich auch der Reykdœla saga literarische Intentionalität
in derArt und Weise ihrer Narration unterstellen. Weit davon entfernt, in Verpflichtung auf
mündliche Traditionen einen möglichst historischen Bericht über Konflikte in der

titelgebenden Region präsentieren zu wollen, lässt sie sich auch als ironische Versammlung und
dadurch planvolle Zuspitzung von Handlungsschablonen lesen, die durch ihre scheinbar

willkürliche und endlose Wiederholung ein dekonstruierendes Potenzial entfalten. Der
Text erzählt konstant in einander ähnlichen Episoden, die prima facie unendlich erweiter-
oder kürzbar erscheinen. Seine Handlung zerfällt in zwei Hauptteile, die ungefähr gleich
viele Kapitel der modernen Ausgabe umfassen und deren roter Faden die Familie des Goden
Âskell darstellt.

Bereits in der Exposition etabliert die Saga im Zuge einer Aussiedlungsgeschichte von
Norwegen nach Island zweierlei: Die Ungleichheit des Charakters naher männlicher
Angehöriger der Protagonistenfamilie und ihr Konfliktpotenzial mit Nachbarn. Dabei
entzündet sich dieses Konfliktpotenzial besonders an Besitzverhältnissen. So wird von den

Brüdern Eyvindr und Ketill erzählt, und während Eyvindr „kvazk heyra gott af Islandi sagt
ok fysti broöur sinn [...] til Islandsferöar meö sér" (Reykd: 151; „sagte, er habe Gutes über
Island gehört, und seinen Bruder [...] zur gemeinsamen Islandfahrt drängte"), schlägt Ketill
zunächst aus. Sobald Eyvindr auf Island angekommen ist, nimmt er unmittelbar einem

Angehörigen des ,Island-Entdeckers' Garöar seinen Landbesitz ab: „Nättfari sä, er Garöari
haföi üt fylgt, haföi eignat sér Reykjadal äör ok markat til â viöi, hversu vitt hann skyldi eiga.
En er Eyvindr fann hann, geröi hann honum tvä kosti, at hann skyldi eiga Nättfaravik, ella
alls ekki" (Reykd: 151; „Nättfari, der Garöar hinausgefolgt war, hatte sich den Reykjadalr
zuvor zugeeignet und mit Holz markiert, wie weit er ihn besitzen sollte. Aber als Eyvindr
ihn traf, stellte er ihn vor zwei Wahlmöglichkeiten: Dass er die Nättfaravik besitzen sollte,
oder gar nichts"). Während Andersson (1967: 269) festhalten möchte, dass „the opening [...]
chapters have no visible connection with the saga and no function other than introducing
Âskell and his family in a dramatic way", würde ich gegenteilig betonen, dass die

Hauptthematik des Textes schon in den oben zitierten Anfangssätzen grundgelegt wird.
Im ersten Teil der Saga laufen verschiedenen Konflikte stets nach dem gleichen Muster und

5 Zur Produktivität ambigen Erzählens durch den Einbezug des Publikums in die Bedeutungsgenerie-

rung der Isländersagas siehe Ärmann Jakobsson (2004, zu Guörün bes. 43-45).

Heiniger/Merkelbach/Wilson (Hrsg.), Pâttasyrpa, BNPH 72 (2022): 137-146 DOI 10.24053/9783772057694-014



,Erzählen in Klischees"? 143

zentriert um ein Eigentumsdelikt ab, sei es tatsächlicher oder untergeschobener Diebstahl

(vgl. Hahn 2020: 122-134).6
Dies ist allerdings nicht gleichbedeutend damit, dass die Saga, Anderssons eingangs

zitierten Einschätzungen entsprechend, ohne thematische Einheit zusammengebaut wäre.
Im Gegenteil wird graduell entwickelt, wie dem Goden Askell und seinen Bemühungen um
Frieden in der Region zunehmend die Kontrolle als Herrschaftsinstanz entgleitet. Anders-

son (1967: 271) ist insofern zwar zuzustimmen, als dass die Saga „emphasize[s], almost ad

nauseam, [...] the inexhaustible good will of [...] Âskell[,] a chieftain even nobler than Nja.ll

or Blund-Ketiir. Der Erzähler nutzt jede Gelegenheit, um zu betonen, dass Askell „rétt-
lâtastr manna i saettargoröum" (Reykd: 153; „der rechtschaffenste Mann bei
Vergleichsangelegenheiten") war, und lässt ihn sogar im Moment des Totschlags an ihm selbst noch
versuchen, einen Ausgleich zu bestimmen, der Rachetaten verhindern soll (Reykd: 201).

Doch zeigt sich, dass die eigenen Verwandten, insbesondere der „engi jafnaöarmaör"
(Reykd: 160; etwa „nicht an Gerechtigkeit interessierter Mensch") Vémundr kçgurr, Âskells

Neffe, die Friedensbemühungen des Goden zunehmend hindern. Je näher die an den

Konflikten der Saga beteiligten Männer Askell familiär stehen, umso unmöglicher werden
seine Friedensbestimmungen (vgl. auch Hahn 2020: 127). Schließlich besteht der gesamte
zweite Handlungsteil der Erzählung sogar darin, dass der sich zum Zeitpunkt von Âskells
Tod im Ausland befindliche Skûta Âskelsson sich an die Bestimmungen des sterbenden
Vaters nicht gebunden, da nicht entschädigt, fühlt (Reykd: 204) und Rache nimmt, die eine
Fehde in Gang setzt.

So lässt sich der Saga insgesamt sogar eine ironische Tendenz unterstellen, was gerade
der Einsatz der Verweise auf die in der Forschung als Nennungen mündlicher Quellen
betrachteten Traditionsverweise offenbart.7 Die Erzählstimme verweist des Öfteren auf
disparate Traditionen ihres Materials, so etwa, als Skütas Waffe Fluga beschrieben wird:

Skûta haföi Flugu i hendi ok hjâlm â hçfôi. Ear segja menn eigi einn vegfrâ. Sumirsegja svâ sem hér er

sagt, at J)at vaeri ox ok héti Fluga, en sumir segja, at bat vaeri sverö ok héti Fluga. En hvart sem heldr

var, bä haföi Skûta betta vâpn jafnan i hendi, ok svâ var nû betta sinn (Reykd: 233; meine

Hervorhebung).

Skûta hatte Fluga in der Hand und einen Helm auf dem Kopf. Davon erzählen die Leute nicht auf
eineArt und Weise. Einige sagen, so wie es hier erzählt wird, dass es eine Axt sei und Fluga heiße, aber

andere sagen, es sei ein Schwert und heiße Fluga. Aber was es auch eher war, so hatte Skûta diese

Waffe immer in der Hand, und so war es auch diesmal.

Obwohl die Erzählstimme hier Unsicherheit darüber angibt, was ihr die mündliche
Tradition als Option vorgeben könnte (vgl. Heinrichs 1993: 527), ist doch schlussendlich
sie selbst die Instanz, die souverän auswählt, was und wie erzählt wird. Deutlich wird an
diesem Beispiel somit, dass es für den Erzähler faktisch unerheblich ist, was ihm die

6 Im zweiten Teil der Handlung laufen indes die verschiedenen Episoden um Meuchelmörder, die von
Eorgeirr Ljosvetningagoöi nach Viga-Skûta Âskelsson ausgesandt werden, nicht weniger schematisch
ab.

7 Für diese Beobachtung bin ich dem regen Austausch mit Stefanie Gropper und ihren eigenen
Überlegungen zum Einsatz von Erzählerkommentaren als ästhetische Reflexionsfiguren in den

Isländersagas, insbesondere in der hier untersuchten Saga, herzlich dankbar.

Heiniger/Merkelbach/Wilson (Hrsg.), Pâttasyrpa, BNPH 72 (2022): 137-146 DOI 10.24053/9783772057694-014



144 Andreas Schmidt

vermeintliche Tradition vorgeben mag, die hier inszenierte Unsicherheit über den Umgang
mit Quellenmaterial ist eine fingierte. Tatsächlich spielt die Erzählstimme mit ihrer
angeblichen Tradition und entlarvt die entsprechenden Verweise in letzter Konsequenz
als Worthülsen, als äußeren Anschein der Textur ihrer Erzählung. Ebenso wie der Instanz
der mündlichen Tradition im Angesicht des sie bespielenden Erzählers ergeht es auf der

Figurenebene Âskell mit den Untaten seiner Verwandten. Er kann sich als Regulierungs-
instanz nicht durchsetzen, sondern entpuppt sich, trotz aller Ratschläge und Vermittlung,
als machtlos. Damit gelingt ihm auf der Figurenebene in ironischer Verkehrung gerade
nicht, was der Erzähler auf der Ebene der Narration souverän beherrscht. Dies schildert der

Text jedoch gerade nicht bedauernd: Handschriftlich findet er sich auch als Vémundar saga
betitelt (AM 161 fol.; AM 507 4to). Versucht man ihn aus dieser Perspektive zu betrachten, so

geht es nicht um die preiswürdigen Bemühungen Âskells um Frieden, sondern um sein
Scheitern und insbesondere um die Aushöhlung seines Selbstbildes und seiner Inszenierung.

Er wird durch die Erzählinstanz geradezu der Lächerlichkeit seiner ständigen
Beruhigungspolitik preisgegeben: Âskell beherrscht allein die Kunst, zu reden, vermag
seine Worte aber trotz seiner Stellung nicht in die Tat zu überführen. Seinem Neffen hält er
dennoch mehrfach und von Beginn an vor, seineTaten zu missbilligen: „Nu verörÂskell varr
viö J)etta, ok J)ôtti J)at kynligt, at Vémundr vildi t>yggja J)at barnfôstr at svâ skitligum manni
sem hann kvazk hyggja, at Hânefr vaeri; lét J)at likligt J)ykkja, at hann myndi af honum
nçkkut illt hljôta" (Reykd: 160; „Nun wird Âskell dessen gewahr, und es schien ihm seltsam,
dass Vémundr eine Kindspflegschaft von einem solchen Scheißkerl annehmen wollte, wie
er sagte, dass er Hänefr für einen hielte; er sagte, es scheine ihm wahrscheinlich, dass er von
ihm Böses erleiden werde"). Liest man Aussagen wie diese aus der Perspektive des

handschriftlichen ,Titelhelden', so klingen sie weniger weise denn überheblich.
Diese Beobachtung gewinnt an Kontur, wenn man die Reykdœla saga im Kontext der

weiteren Sagas mit Handlungsschauplatz im Norden Islands betrachtet. Vermehrt tritt in
diesen Texten eine Godenschicht zu Tage, die bisweilen - etwa in der Bandamanna saga, der

Ölkofra saga oder der Ljôsvetninga saga, auch der mit der Reykdœla saga verbundenen Vîga-
Glüms saga - in Selbstanmaßung herrscht und sich über missliebige Gesellschaftsuntere

hinwegsetzt. Auch die Protagonistenfamilie der Vatnsdœla saga herrscht fast absolut, doch
scheinen in ihrem Fall soziale Umgebung und selbst Erzählstimme diese Tatsache zu

begrüßen. Nichtsdestoweniger bieten einige Texte dieser Gruppe auch eine Gegenstimme
zur Schicht der Alleinherrscher, etwa die Finnboga saga zur genannten Vatnsdœla saga oder

textintern die sennur, die Bandamanna und Ölkofra saga ausmachen. In diesem inter-
textuellen Netz lässt sich auch die Reykdœla saga verorten: Durch ihre auffällig vielen
ähnlichen Episoden, in denen dem Goden Âskell letztlich nur eine leere Wortmacht bleibt,
illustriert sie eingehend, wie die Oberschicht die Kontrolle verliert, wenn ihr selbst Figuren
wie Vémundr angehören und die gesellschaftlichen Entscheider sich nur in im Selbstbild
ihrer Redegewandtheit sonnen. Vor diesem Hintergrund wird der augenfällige Erzählstil
der Reykdœla saga als geplante Dekonstruktion des vermeintlichen Stilideals lesbar, als ein

Spiel mit Konventionen, statt als deren ,unfertige' Vorform. Als Gesamttext scheint der

Saga daran gelegen, die Selbstbilder der isländischen Godenschicht, wie sie im dichten
Intertext der Gattung sichtbar werden, zu entlarven und ebenso als Inszenierungen
erkennbar zu machen, wie die Erzählstimme im Text ihre vermeintlich vorgängige,
mündliche Tradition als Element aufzeigt, über das sie frei verfügen kann.

Heiniger/Merkelbach/Wilson (Hrsg.), Pâttasyrpa, BNPH 72 (2022): 137-146 DOI 10.24053/9783772057694-014



,Erzählen in Klischees"? 145

Versucht man, Reykdœla saga und Harôar saga vorurteilsfrei in den Blick zu nehmen,

zeigt sich im Lichte der obigen Analyse, dass man den Texten unseres Korpus möglichst
nicht auf der Basis angenommener Entstehungshintergründe und Datierungen begegnen
sollte, sondern sie und ihre Erzählweise als literarische Erzeugnisse ernst nehmen und für
sich betrachten muss. Es gilt, „jede Saga individuell auf ihre Aussagefähigkeit hin" zu
untersuchen (Würth 1999: 205). Die Suche nach den Ursprüngen der Texte und die

Komponente des persönlichen Geschmacks sollten dabei nicht unsere Sicht auf die Sagas

versperren, die mit eigener Stimme sprechen können. Als Erzähltexte sollte man ihnen
daher bei ihrer Beurteilung ein eigenes Mitspracherecht einräumen und sich als Forschende

:r nicht zum Literaturkritiker machen - gerade dann, wenn die untersuchten Texte sich

auf den ersten Blick deviant zu einem vermeintlichen ,Kanon' verhalten.

Bibliographie

Primärliteratur
Hard Lôrhallur Vilmundarson/Bjarni Vilhjâlmsson (Hg.) (2009). Harôar saga. In: Harôar saga

Islenzk fornrit 13). Reykjavik: Hiö islenzka fornritafélag, S. 1-97.
Laxd Einar Ol. Sveinsson (Hg.) (1934). Laxdœla saga. In: Laxdœla saga Islenzk fornrit 5).

Reykjavik: Hiö islenzka fornritafélag, S. 1-248.

Reykd Björn Sigfûsson (Hg.) (1940). Reykdœla saga. In: Ljôsvetninga saga Islenzk fornrit 10).

Reykjavik: Hiö islenzka fornritafélag, S. 149-243.

Handschriften
Reykjavik, Stofnun Ârna Magnûssonar i islenskum fraeöum, AM 161 fol.

Reykjavik, Stofnun Ârna Magnûssonar i islenskum fraeöum, AM 507 4to

Reykjavik, Stofnun Ârna Magnûssonar i islenskum fraeöum, AM 556 a 4to Eggertsbôk)

Reykjavik, Stofnun Ârna Magnûssonar i islenskum fraeöum, AM 561 4to

Sekundärliteratur
Almqvist, Bo (Übers.) (1992). Färinga Sagan. Hedemora und Södertälje: Gidlunds Bokförlag.
Andersson, Theodore M. (2012). The Partisan Muse in the Early Icelandic Sagas (1200-1250)(= Islandica

55). Ithaca, NY: Cornell University Press.

Andersson, Theodore M. (1967). The Icelandic Family Saga. An Analytic Reading Harvard Studies in
Comparative Literature 28). Cambridge, MA: Harvard University Press.

Ârmannjakobsson (2004). „Some Types ofAmbiguities in the Sagas of Icelanders". In: Arkivför nordisk

filologi 119, S. 37-53.

Arnold, Martin (2003). The Post-Classical Icelandic Family Saga Scandinavian Studies 9). Lampeter:
Edwin Mellen Press.

Beinlein, Matthias/Stockinger, Claudia/Winko, Simone (Hg.) (2012). Kanon, Wertung und Vermittlung.
Fiteratur in der Wissensgesellschaft Studien und Texte zur Sozialgeschichte der Literatur 129).

Berlin und Boston: De Gruyter.
Egeler, Matthias (2018). „The Narrative Uses of Toponyms in Harôar saga". In: NordeuropaForum,

S. 80-101 (https://doi.org/10.18452/19529 - abgerufen am 19. Oktober 2021).

Faulkes, Anthony (1993). „Harôar saga". In: Pulsiano, Phillip/Wolf, Kirsten (Hg.). Medieval Scandinavia.

An Encyclopedia Garland Encyclopedia of the MiddleAges 1). New York: Routledge, S. 269.

Gropper, Stefanie (2017). „Fate". In: Ârmann Jakobsson/Sverrir Jakobsson (Hg.). The Routledge
Research Companion to the Medieval Icelandic Sagas. London und New York: Routledge, S. 198-209.

Heiniger/Merkelbach/Wilson (Hrsg.), Pâttasyrpa, BNPH 72 (2022): 137-146 DOI 10.24053/9783772057694-014



146 Andreas Schmidt

Guömundur Hâlfdanarson (2010). „Interpreting the Nordic Past: Icelandic Medieval Manuscripts and

the Construction of a Modern Nation". In: Evans, Robert J. W./Marchal, Guy P. (Hg.). The Uses ofthe

Middle Ages in Modern European States. History, Nationhood and the Search for Origins. London:

Palgrave Macmillian, S. 52-71.

Hahn, Daniela (2020). Diebstahl und Raub in den Isländersagas. Einfallstore in die norröne Erzähl- und

Vorstellungswelt Ergänzungsbände zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde 120).

Berlin und Boston: De Gruyter.
Heinrichs, Anne (1993). „Reykdcela saga". In: Pulsiano, Phillip/Wolf, Kirsten (Hg.). Medieval

Scandinavia. An Encyclopedia Garland Encyclopedia of the Middle Ages 1). New York: Routledge,
S. 526-527.

Liestol, Knut (1928). „Reykdœla saga. Tradisjon og forfattar". In: Brondum-Nielsen, Johannes u.a.
(Hg.). Festskrift til Finnur Jonsson 29. Maj 1928. Kopenhagen: Levin & Munksgaard, S. 29-44.

Merkelbach, Rebecca (2020 a). ,„I had to be somewhere': Spaces of Belonging in the ,Post-Classical'

Sagas of Icelanders". In: Viking and Medieval Scandinavia 16, S. 103-135.

Merkelbach, Rebecca (2020b). ,„The coarsest and worst of the Islendinga Sagas': Approaching the

Alterity of the ,Post-Classical' Sagas of Icelanders". In: Merkelbach, Rebecca/Knight, Gwendolyne
(Hg.). Margins, Monsters, Deviants: Alterities in Old Norse Literature and Culture The North
Atlantic World 3). Turnhout: Brepols, S. 101-127.

Schottmann, Hans (2000). „Die Hardar saga Grimkelssonar". In: Beck, Heinrich/Ebel, Else (Hg.).
Studien zur Isländersaga Ergänzungsbände zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde
24). Berlin und New York: De Gruyter, S. 231-256.

Wilson, Alexander (2017). „Engi maör skapar sik själfr. Individual Agency and the Communal Creation
of Outsiders in Islendingasögur Outlaw Narratives". Unveröffentlichte Dissertation. Universität
Durham.

Würth [Gropper], Stefanie (1999). „New Historicism und Altnordische Literaturwissenschaft". In:
Glauser, Jürg/Heitmann, Annegret (Hg.). Verhandlungen mit dem New Historicism. Das Text-

Kontext-Problem in der Literaturwissenschaft. Würzburg: Königshausen & Neumann, S. 193-208.

Heiniger/Merkelbach/Wilson (Hrsg.), Pâttasyrpa, BNPH 72 (2022): 137-146 DOI 10.24053/9783772057694-014


	"Erzählen in Klischees"? Repetitive und schematische Narration in Reykdœla saga und Harðar saga im Spiegel von Forschungsgeschichte und Narratologie

