
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 72 (2022)

Artikel: Das altnordische Brandanus-Fragment NRA 68 im Kontext der
norrönen Übersetzungsliteratur

Autor: Kramarz-Bein, Susanne / Tellmann, Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-976341

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-976341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das altnordische Brandanus-Fragment NRA 68 im Kontext
der norrönen Übersetzungsliteratur

Susanne Kramarz-Bein (Westfälische Wilhelms-Universität Münster) ® 0000-0003-3850-8515

und Stephan Teilmann (Westfälische Wilhelms-Universität Münster) ® 0000-0003-0492-4801

Keywords: fragmentary transmission, hagiography, St. Brendan, translation, vision
literature

Die lediglich als Fragment NRA 68 erhaltene Brandanus saga ist genuiner Bestandteil
der altnorwegischen hagiographischen Dichtung.1 Sie beruht auf der mittellateinischen

Navigatio Sancti Brendani, welche in nahezu allen Teilen Europas Verbreitung fand. Im
Folgenden wird die Stofftradition des irischen Seefahrerheiligen skizziert und das Fragment
insbesondere anhand stilistischer Merkmale in einem Kontext zur norrönen Übersetzungs-
literatur des altnorwegischen Königshofs von Hâkon IV. Hâkonarson (reg. 1217-1263)

gesetzt. In der norwegischen Literatur des 13. Jahrhunderts sind Versuche, die lateinische
Textkultur und Wissenschaft ins Altnordische zu übertragen, zu bearbeiten bzw. zu
übersetzen, gepflegte Praxis. Die norwegischen Übersetzungen aus dem Lateinischen

beginnen bereits während des 12. Jahrhunderts, wobei patristische und mittelalterliche
Homilien, Legenden und Mirakel weit verbreitet waren und sich auch im Norden großer
Beliebtheit erfreuten. Zu denken ist hier an die Sagas von Agatha, Alexius, Blâsius, den

norwegischen Hallvard, Stadtpatron von Oslo, Placidus, Stephanus und andere christliche
Heilige, die in einigen Fällen auch Märtyrer waren,2 sowie den hier im Fokus stehenden
Brandanus.

Der ursprünglich irische Mönch Brendan (ir. Brenain, lat. Brendinus, -enus, -anus, dt.

Brandan) wurde im Jahr 483 in der Nähe von Tralee geboren (vgl. Hennig 2004: 606). Im
Altnordischen lautet sein Name Brandanus und wird hier im Folgenden verwendet. Sein
Fest wird am 16. Mai begangen, er ist der bekannteste heilige Mann dieses Namens und

Schutzheilige der Seefahrer. Es gibt noch zehn weitere irische Heilige, die diesen Namen

tragen (vgl. Hennig 2004: 606). Die Existenz einer sog. Vita Brendani lässt sich erst nach dem

1 Eine erste umfängliche Edition von Heiligenlegenden, die ins Altnordische übersetzt wurden, findet
sich bei Unger (1877). Im Dictionary of Old Norse Prose wird die Brandanus saga als Brendanuss saga
geführt. Im Folgenden wird die Saga mit dem entsprechenden Kürzel (Brend) zitiert. In seiner
Kurzcharakteristik im Lexikon des Mittelalters beschreibt Giovanni Orlandi (2004: 1066) die Sprache des

Textes als „norwegisch (mit island. Elementen)", vgl. zu den übersetzten Heiligenlegenden in Island und
Norwegen ferner Kratz (1993).

2 Eine aktuelle Bibliografie zur altnordischen Heiligendichtung besorgte Wolf (2013). Zur Beliebtheit
und Verbreitung von Märtyrerlegenden im Norden vgl. Wellendorf (2010).

Heiniger/Merkelbach/Wilson (Hrsg.), Pâttasyrpa, BNPH 72 (2022): 97-102 DOI 10.24053/9783772057694-010



98 Susanne Kramarz-Bein / Stephan Teilmann

Jahr 1092 belegen (Best/Lawlor 1931: XI Kai. Apr.; vgl. Dunn 1921: besonders 400).3 Ein
Grundproblem besteht aber darin, dass die ursprüngliche Vita des Heiligen Brandanus mit
ähnlichen Heiligenlegenden, hier insbesondere der des ebenfalls irischen Heiligen Brendan

von Birr, oder verwandten Stoffen, wie der später entstandenen Navigatio Sancti Brendani,
kontaminiert wurde. Einzig die Version der Heiligenvita, die im Codex Salmanticensisaus

dem 14. Jahrhundert überliefert ist,4 darf noch als ursprünglich gelten, d.h., dass sie ohne

Kontamination durch die Legende der Navigatio Sancti Brendani überliefert ist. Die

Navigatio Sancti Brendani, eine legendarische Reisebeschreibung, knüpft an die Vita des

Mönches an (vgl. Haug 2011: 985). Sie war seit dem Beginn des 9. Jahrhunderts bekannt und

aufgrund ihrer schnellen Verbreitung auf dem Kontinent ein wesentlicher Faktor für die

große Beliebtheit des Seefahrerheiligen (vgl. Plummer 1925). Der Codex Salmanticensis

bezeugt den Brandanuskult und dessen Heiligenverehrung in ganz Europa von Nord nach
Süd seit dem 9. nachchristlichen Jahrhundert. Brandanus wirkte als Mönch in Schottland,
Wales und möglicherweise in der Bretagne, ehe er nach Irland zurückkehrte und als Abt
mehrere Klöster gründete, darunter Clonfert, wo er entweder imJahr 577 oder 583 verstarb

(vgl. Hennig 2004: 606).

Mit Blick auf die europaweite literarische Brandan-Tradition unterscheidet die

Forschung zwei Versionen von Brandans Meerfahrt:5 1.) die lateinische Navigatio Sancti
Brendani mit den dazugehörigen volkssprachlichen Übersetzungen und 2.) die deutsche/
niederländische Reise-Fassung.

Die Navigatio-Version enthält idealiter 29 Episoden und repräsentiert die mittellateinische

Fassung der Legende. Sie ist sehr umfangreich überliefert. Carl Selmer (1959), dem wir
die Standardedition verdanken, belegt ca. 120 Manuskripte, die teilweise volkssprachig
verfasst wurden und deren ältestes bereits in das 10. Jahrhundert zurückreicht (zu den

volkssprachlichen Realisationen der Navigatio vgl. ferner Selmer 1956). Die irische

Titelfigur, Hibernismen im Latein und andere insulare Schreibgewohnheiten belegen
den irischen Ursprung der Legende, deren handschriftliche Überlieferung nach Haug
(2011: 987) auf Lothringen als Ausgangsort für die Verbreitung dieser Stofftradition weist,

wo viele iroschottische Mönche gewirkt haben. Indes gliedern sich die Handschriften der

Reise-Fassung in drei Überlieferungszweige, die alle unabhängig voneinander auf ein

verlorengegangenes mittelfränkisches Original von ca. 1150 zurückgehen (vgl. Haug
2011: 987).6 Allen Dokumenten der Reise-Fassung ist gemein, dass sie lediglich das

Charakteristikum der volkssprachlichen Realisation - im Sinne von: nicht-lateinisch -
miteinander teilen, indes bestehen zwischen den drei Überlieferungszweigen große inhaltliche

Differenzen (vgl. Haug 2011: 987). Die Reise-Fassung weist gegenüber der Navigatio-

3 Im Martyrologium von Tallaght gibt es eine Notiz zum 22. April, die einen Egressio familia Brendini
bezeugt.

4 Hierbei handelt es sich um eine Handschrift, die mehrere irische Heiligenviten umfasst und heute in
der Königlichen Bibliothek Brüssel aufbewahrt wird (MS 7672-7674). Eine Edition der Handschrift
wurde von Heist (1965) angefertigt.

5 Im Folgenden wird terminologisch-begrifflich nicht zwischen ,Version' und ,Fassung' unterschieden.
6 1.) Eine mittelniederländische Fassung in einer Comburger Handschrift aus dem 14. Jhd. (C) und einer

Hulthemer Handschrift aus dem 15. Jhd. (H), 2.) eine mitteldeutsche Bearbeitung aus dem 13. Jhd. und
ein ostfälisches Gedicht aus dem späten 15. Jhd. (N), 3.) eine bayrische Variante (P) aus dem 15. Jhd., die
als Volksbuch weite Verbreitung fand (vgl. Haug 2011: 986). Zur mitteldeutschen Reise-Fassung vgl.
Hahn/Fasbender (2000).

Heiniger/Merkelbach/Wilson (Hrsg.), Pâttasyrpa, BNPH 72 (2022): 97-102 DOI 10.24053/9783772057694-010



Das altnordische Brandanus-Fragment NRA 68 im Kontext der norrönen Übersetzungsliteratur 99

Fassung eine größere Variation der legendarischen Episoden auf (vgl. Strijbosch 2000:

57-58), insgesamt werden hier 33 Episoden verzeichnet (vgl. Haug 1970: 269-270).
Bei einem Vergleich der beiden Versionen fallt auf, dass die Mehrzahl der Episoden der

sogenannten Reise-Fassung mehr oder weniger eng mit der Navigatio-Fassung korrelieren.7

Hier ist ein Miteinander von sowohl mündlicher als auch schriftlicher Stofftraditionen
anzunehmen. Darüber hinaus sollten mehrere Phasen der Textbearbeitung in Betracht

gezogen werden. Navigatio, Episode 10 z. B. überliefert die Referenz, dass der Fisch Jasconius
versuche, sich in seinen eigenen Schwanz zu beißen; speziell dieses Detail wird in der Reise-

Fassung, Episode 27 vertiefend ausgeführt (vgl. Pietrzik 1999: 126-139). Neben der Varianz

bezüglich der Episoden zwischen den beiden Fassungen besteht der Hauptunterschied in der

Ausgestaltung der Titelfigur. In der Navigatio ist Brandan aufgrund seines Glaubens und
seines grenzenlosen Vertrauens in Gott stets gegen alle Gefahren gewappnet und er meistert
alle ihm gesetzten Hindernisse auf seiner Seereise. Das Ziel ist das verheißene Heilige Land,

was er schließlich erreicht, da am Ende der Legende in Episode 28 die Terra repromissionis
Sanctorum erreicht wird.8 In der Reise-Fassung hingegen verbrennt Brandanus zu Beginn
aus Unglauben ein Buch, in dem die Wunder Gottes aufgezeichnet sind. Zur Strafe wird er

von einem Engel ausgesandt, um die Wunder mit eigenen Augen zu sehen, sie

aufzuzeichnen und somit das verbrannte Buch zu ersetzen. Brandanus macht hier auf seiner
Reise einen Lernprozess durch und wird anders als in der Navigatio nicht von Beginn an als

überlegener Seefahrer dargestellt, da ihm in der Reise-Fassung noch das für die Navigatio-
Fassung charakteristische Gottesvertrauen fehlt (vgl. Haug 2011: 988-989). Bezüglich der

stemmatologischen Zusammenhänge und der Abhängigkeiten der einzelnen stofflichen
Realisationen untereinander besteht in der Forschung keine Einigkeit. Nach Walter Haug
(2011 und 1970) ist der Autor der Reise-Fassung nicht abhängig von der lateinischen

Navigatio-Version, sondern befindet sich vielmehr in der Nähe älterer irischer Versionen der

Legende, wie ein Vergleich mit anderen altirischen Reiseerzählungen (Immrama) nahelegt.
Die altnordische (fragmentarische) Version des Brandan-Stoffes wurde im Jahr 1877 von

ihrem ersten Editor, dem norwegischen Historiker und Philologen Carl Richard Unger, dem

wir eine Vielzahl sorgfältigst edierter, insbesondere auch altnorwegischer Textausgaben
verdanken, als Brandanus saga in den ersten Band der Heilagra manna sögur aufgenommen
(Brend, S. 272-275). Das Fragment stammt aus dem 14. Jhd. und besteht aus einem

zweispaltigen Pergamentblatt, das heute im norwegischen Riksarkiv in Oslo aufbewahrt
wird. Gemäß der Autopsie und Beschreibung durch Unger führte Blattbeschnitt zu einem
Textverlust von 6 Zeilen. Ferner wurde die erste Zeile der zweiten Spalte auf der Rückseite
des Fragments entfernt. Dennoch verblieben einige Buchstaben in jeder Zeile des Textes,
die noch immer lesbar sind. Unger versuchte, die fehlenden Textteile unter Rückgriff auf
das lateinische Original zu rekonstruieren. Er druckte in seiner Edition diese Passagen in
einer kleineren Schrifttype.

7 Dieser Sachverhalt ist vermutlich auch der Grund dafür, dass die Forschung die Reise-Fassung
gelegentlich als eine freie Bearbeitung der Navigatio-Version auffasste. Unabhängig davon sind die
Unterschiede zwischen den Versionen sehr groß und die Transformation ist teilweise nicht mehr
verifizierbar, wobei überdies neues Material aus der Visionsliteratur hinzugefügt wurde (vgl. Din-
zelbacher 1984: 70-71).

8 Hierbei handelt es sich um eine strahlende, fruchtbare Insel, die von einem Bereich undurchdringlicher
Dunkelheit umgeben ist.

Heiniger/Merkelbach/Wilson (Hrsg.), Pâttasyrpa, BNPH 72 (2022): 97-102 DOI 10.24053/9783772057694-010



100 Susanne Kramarz-Bein / Stephan Teilmann

Generisch handelt es sich bei dem fragmentarischen Text um eine Prosa-Adaption, wie
dies für altnordisches Erzählen charakteristisch ist. Das altnorwegische Fragment gehört
zur Navigatio-Fassung und wird innerhalb der germanischen Stoffrealisationen als Nummer

5 der Brandan-Tradition geführt.9 Selmers Edition des lateinischen Textes wird als

Grundlage für ein Inventar aller verfügbaren Episoden (insgesamt 29) einer idealtypisch
kompletten Fassung der Legende verwendet. Sie besteht aus einer Serie von Inselabenteuern,

die mehr oder weniger lose miteinander in Verbindung stehen und deren Reihenfolge

ohne Sinnverlust verändert werden könnte, da jede einzelne Episode über narrative
Autonomie und Kohärenz verfügt. Zur Veranschaulichung von Stoff und Motivik seien im
Folgenden einige charakteristische Ausschnitte beispielhaft skizziert, die in Ungers Edition
des Fragments enthalten sind:

Episode 5: Brandanus nimmt drei weitere Mönche in seine ursprüngliche Reisegruppe mit auf,

nachdem diese ihn flehentlich darum gebeten haben, obwohl er sie als illoyal einschätzt (Brend:

272, Z. 6-20).

Episode 7: Brandanus' negative Vorahnung bewahrheitet sich, als einer dieser Mönche Zügel bzw.

ein Zaumzeug (altnordisch „baeisl") stiehlt. In der Legende stirbt der Mönch anschließend als

reuiger Sünder (Brend: 273, Z. 15-16).

Episode 9, die Schafsinsel: Brandanus landet mit seinen Reisegefährten an einer Insel an, aufder die
Schafe so groß wie Ochsen sind (Brend: 273, Z. 32-36).

Episode 10, die sogenannte Fisch-Insel: Die Reisenden verbringen die Osternacht auf einer
benachbarten Insel, die sich aber als ein großer Fisch, mutmaßlich als ein Wal, erweist (Brend:

275, Z. 1-6).10

Episode 11, die Insel mit dem Vogelbaum: Jeder der sich in den Bäumen befindlichen Vögel erweist
sich als ein sogenannter,neutraler Engel'. Einer von ihnen prophezeit Brandanus, dass seine Reise

noch weitere sechs Jahre andauern werde (Brend: 275, Z. 15-24).11

Die altnordische Brandanus saga wird in der Forschung dem literarischen Genre der

norrönen Legendendichtung zugerechnet (vgl. Widding/Bekker-Nielsen/Shook 1963). Es

handelt sich um ein Dokument, das mit den übersetzungsliterarischen Konventionen bzw.

narrativen Besonderheiten des literarischen Milieus des norwegischen Königshofes in der

Mitte des 13. Jahrhunderts kompatibel ist. Deshalb kann es in den Kontext der Tradition
anderer Übersetzungsliteraturen, darunter die übersetzten Riddarasögur und deren nar-
rativer Strategien verortet werden. Die Riddarasögur sind über mittelenglische
Vermittlungsstufen (ihrerseits auf altfranzösische bzw. anglonormannische Versdichtung
zurückgehend) in den Norden gelangt. Insbesondere der Sachverhalt der anglonormannischen
Herkunft markiert eine Charakteristik altnorwegischer Provenienz des 13. Jahrhunderts,
insofern als am altnorwegischen Königshof Hâkons IV. Häkonarson einige übersetzungsliterarische

Texte mit gleichermaßen romanischer Herkunft Aufnahme fanden wie z.B. die

9 Die Brandan-Versionen Nr. 1-6, und unter ihnen als Nummer 5 die altnorwegische Saga, sind mehr
oder weniger originalgetreue Übersetzungen aus dem Lateinischen. Vgl. zu den unterschiedlichen
Realisationen der Brandan-Legende Selmer (1956: 145-157, speziell zur altnordischen Version 147).

10 Dies gestaltet sich in anderen Textzeugnissen, wie z.B. dem ahd. Physiologus, grundlegend anders,
insofern als der Wal in dem althochdeutschen Text dämonisiert wird (vgl. Pietrzik 1999).

11 Zur theologischen Bedeutung dieser sogenannten ,neutralen Engel' vgl. Jacobsen (2006).

Heiniger/Merkelbach/Wilson (Hrsg.), Pâttasyrpa, BNPH 72 (2022): 97-102 DOI 10.24053/9783772057694-010



Das altnordische Brandanus-Fragment NRA 68 im Kontext der norrönen Übersetzungsliteratur 101

Karlamagnüs saga und die Elis saga ok Rôsamundu (vgl. allgemein zu den Riddarasögur
Kramarz-Bein 2002: 68-114; zur literaturgeschichtlichen Bedeutung der Karlamagnüs saga
116-123 und zur literaturgeschichtlichen Bedeutung der Elis saga ok Rôsamundu 168-193).

Eine Nähe der Brandanus saga zur höfischen Dichtung lässt sich indes weniger stofflich-
thematisch als vielmehr im Hinblick aufgrammatisch-stilistische Eigenheiten konstatieren.
Die Brandanus saga weist als Heiligensaga einige gemeinsame Züge mit den übersetzten

Riddarasögur auf, wie auch umgekehrt die übersetzten Riddarasögur über Gemeinsamkeiten

mit den Heiligenlegenden verfügen, da diese sich am Stilideal der älteren religiösen
Texte orientierten. Dies betrifft vor allem stilistische Besonderheiten, wie Participium
Praesentis Aktiv-Formen wie z.B. „biöjandi" (Brend: 273, Z. 4), „gratande" (Brend: 275, Z. 18)

oder Gerundiumsformen wie z.B. „augsiandum" (Brend: 273, Z. 15) bzw. charakteristische

Wortpaare des Typus „maein ne skaöa" (Brend: 273, Z. 10) oder „sk(r)ipt oc husl" (Brend: 273,

Z. 14), welche in dem Fragment NRA 68 vorliegen, die ansonsten auch als Stilmerkmale der

altnordischen Riddarasögur der sogenannten ,Tristramgruppe' gelten (vgl. Barnes 1975;

Barnes 1984; Blaisdell 1965; Blaisdell 1972; Hallberg 1971; Kramarz-Bein 2002: 68-114 und
357-359; Schach 1965; Porleifur Hauksson/Pôrir Ôskarsson 1994: besonders 271-272 und
323). Diese beiden Details (PPA und Gerundium) mögen als solche wenig Beweiskraft
haben, aber allein ihr Vorkommen in dem vergleichsweise kurzen Fragment mag ein

sprachliches Indiz für eine gewisse Nähe zur höfischen Welt der Riddarasögur sein.

Hypothetisch kann davon ausgegangen werden, dass sich in der gesamten Brandanus

saga weitere Beispiele für solche Riddarasaga-Stilmittel finden ließen, was allerdings
aufgrund des fragmentarischen Charakters des Dokuments nicht verifiziert werden kann.

Bibliographie

Primärliteratur
Best, Richard Irvine/Lawlor, Hugh Jackson (Hg.) (1931). Martyrology of Tallaght. London: Harrison.
Brend Unger, Carl Richard (Hg.) (1877). Brandanus saga. In: Heilagra manna sogur. Fortœllinger og

legender om hellige meend og kvinder. 2 Bde. Christiania: Bentzen, I, S. 272-275.

Selmer, Carl (Hg.) (1959). Navigatio Sancti Brendani Abbatis from Early Latin Manuscripts
University of Notre Dame Publications in Mediaeval Studies 16). Notre Dame: University of Notre
Dame Press.

Handschriften
Brussels, Bibliothèque Royale de Belgique, MS 7672-7674

Oslo, Riksarkivet, NRA 68

Sekundärliteratur
Barnes, Géraldine (1984). „Parcevals saga: riddara skuggsjâ?" In: Arkivför nordiskfilologi 99, S. 49-62.

Barnes, Géraldine (1975). „The riddarasögur and Mediaeval European Literature". In: Medieval
Scandinavia 8, S. 140-158.

Blaisdell, Foster W. (1972). „The Present Participle in Ivens saga". In: Firchow, Evelyn S. (Hg.). Studies

for Einar Haugen. Den Haag und Paris: Mouton, S. 86-95.

Blaisdell, Foster W. (1965). „Some Observations on Style in the Riddarasögur". In: Bayerschmidt, Carl
F./Friis, Erik J. (Hg.). Scandinavian Studies. Essays Presented to Dr. Henry Goddard Leach on the

Occasion of his Eighty-Fifth Birthday. Seattle: University of Washington Press, S. 87-94.

Heiniger/Merkelbach/Wilson (Hrsg.), Pâttasyrpa, BNPH 72 (2022): 97-102 DOI 10.24053/9783772057694-010



102 Susanne Kramarz-Bein / Stephan Teilmann

Dinzelbacher, Peter (1984). „Jenseitsvisionen - Jenseitsreisen" In: Mertens, Volker/Müller, Ulrich
(Hg.). Epische Stoffe des Mittelalters. Stuttgart: Kröner, S. 61-75.

Dunn, Joseph (1921). „The Brendan Problem". In: The Catholic Historical Review 6, S. 395-477.

Hahn, Reinhard/Fasbender, Christoph (Hg.) (2000). Brandau. Die mitteldeutsche Reise'-Fassung

Jenaer Germanistische Forschungen: NF 14). Heidelberg: Winter.

Hallberg, Peter (1971). „Norröna riddarsagor. Nâgra sprâkdrag". In: Arkiv fôr nordisk filologi 86,

S. 114-138.

Haug, Walter (2011). „Brandans Meerfahrt". In: Ruh, Kurt u.a. (Hg.). Die deutsche Literatur des

Mittelalters. Verfasserlexikon. Bd. 1. Berlin und New York: De Gruyter, Sp. 985-991.

Haug, Walter (1970). „Vom Immram zur Aventiurefahrt". In: Schröder, Werner (Hg.). Wolfram-Studien.
Bd. 1. Berlin: Schmidt, S. 264-298.

Heist, William W. (Hg.) (1965). Vitae Sanctorum Hiberniae ex codice olim Salmanticensi nunc
Bruxellensi. Brüssel: Société de Bollandistes.

Hennig, John (2004). „Brendan". In: Bautier, Robert-Henri u. a. (Hg.). Lexikon des Mittelalters. Bd. 2.

München und Zürich: Artemis, Sp. 606.

Jacobsen, Peter Christian (2006). „The Island of the Birds in the Navigatio s. Brendani". In: Burgess,

Glynn S./Strijbosch, Clara (Hg.). The Brendan Legend. Texts and Versions The Northern World 24).

Leiden: Brill, S. 99-116.

Kalinke, Marianne E. (1981). King Arthur North-by-Northwest. The Matière de Bretagne in Old Norse-

Icelandic Romances Bibliotheca Arnamagnaeana 37). Kopenhagen: Reitzel.

Kramarz-Bein, Susanne (2002). Die Piöreks saga im Kontext der altnorwegischen Literatur Beiträge
zur nordischen Philologie 33). Tübingen und Basel: Francke.

Kratz, Henry (1993). „Saint's Lives. Iceland and Norway". In: Pulsiano, Phillip/Wolf, Kirsten (Hg.).
Medieval Scandinavia. An Encyclopedia Garland Encyclopedia of the Middle Ages 1). New York:

Routledge, S. 562-564.

Leach, Henry Goddard (1921). Angevin Britain and Scandinavia Harvard Studies in Comparative
Literature 6). Cambridge, MA und London: Harvard University Press.

Orlandi, Giovanni (2004). „Navigatio sancti Brendani". In: Bautier, Robert-Henri u. a. (Hg.). Lexikon des

Mittelalters. Bd. 6. München und Zürich: Artemis, Sp. 1066.

Pietrzik, Dominik (1999). Die Brandan-Legende Bremer Beiträge zur Literatur- und Ideengeschichte,

Bd. 26). Frankfurt am Main: Peter Lang.
Plummer, Charles (1925). „ATentative Catalogue of Irish Hagiography". In: Miscellanea Hagiographica

Hibernica Subsidia Hagiographica 15). Brussels: Société des Bollandistes, S. 171-285.

Schach, Paul (1965). „The Style and Structure of Tristrams saga". In: Bayerschmidt, Carl F./Friis, Erik J.

(Hg.). Scandinavian Studies. Essays Presented to Dr. Henry Goddard Leach on the Occasion of his

Eighty-Fifth Birthday. Seattle: University of Washington Press, S. 63-86.
Selmer, Carl (1956). „The Vernacular Translations of the Navigatio Sancti Brendani. A Bibliographical

Study". In: Mediaeval Studies 18, S. 145-157.

Strijbosch, Clara (2000). The Seafaring Saint. Sources and Analogues of the Twelfth-Century Voyage of
Saint Brendan. Dublin u. a.: Four Courts Press.

Torleifur Hauksson/Tôrir Ôskarsson (1994). Islensk stiïfrœâi. Reykjavik: Hâskôla Islands.

Wellendorf, Jonas (2010). „The Attraction of the Earliest Old Norse Vernacular Hagiography". In: Haki

Antonsson/Garipzanov, Ildar H. (Hg.). Saints and Their Lives on the Periphery. Veneration ofSaints in
Scandinavia and Eastern Europe (c. 1000-1200) Cursor Mundi 9). Turnhout: Brepols, S. 241-258.

Widding, Ole/Bekker-Nielsen, Hans/Shook, Laurence K. (1963). „The Lives of the Saints in Old Norse
Prose. A Handlist". In: Medieval Studies 25, S. 294-337.

Wolf, Kirsten (2013). The Legends of the Saints in Old Norse-Icelandic Prose. Toronto: University of
Toronto Press.

Heiniger/Merkelbach/Wilson (Hrsg.), Pâttasyrpa, BNPH 72 (2022): 97-102 DOI 10.24053/9783772057694-010


	Das altnordische Brandanus-Fragment NRA 68 im Kontext der norrönen Übersetzungsliteratur

