
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 70 (2022)

Artikel: Inselromane : Adam Oehlenschlägers Roman Die Inseln im Südmeere /
Øen i Sydhavet im Dialog mit J.G. Schnabels Insel Felsenburg

Autor: Meier, Julia

Kapitel: 7: Schauplätze

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-956400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-956400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7 Schauplätze

7.1 „Nordisierung"

[...] ein wahrer Enkel Odins, [...] Ein herrlicher Gothe mit offener Stirne, mildem Auge, kräftiger
Gesichtsbildung, herkulisch von Leibesgestalt, ein treuer Freund, ein frommer Christ, [...] ein Held

frei von Eigennutz, von hochmüthigem Dünkel, von Grausamkeit; [...] wahrer Enkel der alten

Jomsbürger. (IS II: 409)

Mit solch enthusiastischer Panegyrik, in der sich - wie an vielen andern Stellen im
Roman - Christentum und nordisches Heidentum zu einer Synthese verbinden, wird im zweiten

Teil der IS der schwedische König Gustav Adolf beschrieben; diese Beschreibung bildet
gleichsam den Auftakt zu einer nordischen Szenerie im Roman, die sich über fast die Hälfte
des dritten Teils ausbreitet und von Gestalten, Schauplätzen und Begebenheiten Skandinaviens

geprägt ist. Die zweite Hälfte dieses dritten Teils enthält das Kernstück des Romans:
die Entdeckung der Insel Felsenburg. Im Hafen von Kopenhagen nimmt die Seefahrt, die

zu dieser Entdeckung führt, ihren Anfang und verbindet so die nordische Thematik mit der

Robinsonade, eine Verbindung, die durch einen in Kopenhagen geschmiedeten Schiffsanker
noch gefestigt wird, so dass die Robinsonade gleichsam im Norden verankert erscheint.

Die Thematik des Nordens erhält in den IS also eine besondere Bedeutung, was im Werk
eines dänischen Autors nicht allzu sehr überrascht. Die an privilegierter Position im Roman

platzierten nordischen Kapitel könnten darauf hinweisen, dass hier - im Gewand einer
Neuschreibung von Schnabels populärem Werk - Skandinavisches nach Deutschland
vermittelt werden soll. Dabei wirkt die ausführliche Darstellung des Nordens in den IS wie der

Versuch, die traditionelle Richtung der Vermittlung von deutschem Kultur- und Geistesleben

nach Skandinavien umzukehren.
In den WF findet sich zwar kein Vorbild für einen solchen nordischen Schwerpunkt, aber

Skandinavien ist auch in Schnabels Roman in vielfältiger Weise präsent und spielt in einer
Reihe von Lebensgeschichten, einschliesslich Eberhards eigener Geschichte, eine nicht
unwesentliche Rolle. So wird z.B. gleich zu Beginn des ersten Teils der WF erwähnt, dass

Eberhards Vater seine Tochter nach dem Bankrott zu einer Verwandten nach Stockholm
schickt (WFI: 26), woraus sich am Schluss des zweiten Teils der Anlass zu einem Besuch
Eberhards in Schweden entwickeln wird.

Obwohl die Einführung nordischer Elemente also keine absolute Neuerung der IS ist,
könnte man doch auch hier im Sinn von Genettes Taxonomie von einer „Erweiterung"
(Genette 1993: 353) sprechen, da nicht eigentlich die nordischen Spuren der WF

weitergeführt, sondern Aspekte des Nordens anders eingesetzt und völlig umgestaltet werden.
Im Folgenden sollen jene Kapitel in den IS, die dem Norden gewidmet sind, genauer

untersucht werden, um so Aufschluss über das Bild von Skandinavien zu erhalten, das

möglicherweise nach Deutschland vermittelt werden sollte; dabei sollen auch die Erwähnungen
des Nordens in den WF berücksichtigt werden, aus denen sich vielleicht Kontraste oder

Analogien zur Darstellung in den IS ergeben.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



188 7 Schauplätze

7.1.1 Ein „zweiter Luther" aus Schweden
Der erste Hinweis auf den Norden, der sich in den IS findet, ist verknüpft mit Bildern des

Totentanzes, eines im Roman immer wieder auftretenden Leitmotivs (z.B. IS II: 459-460, IS

IV: 256, IS IV: 399). Wie in Kap. 4.2 erwähnt, verbindet Hanna Hellkraft die Bilder mit dem

Sieg des schwedisch-sächsischen Heeres unter Gustav Adolf über die Katholiken, wodurch
„der lutherische Glaube in Norddeutschland gesichert" wurde (IS I: 20).

Von der Darstellung dieses Ereignisses spannt sich ein Bogen zum dritten Teil des

Romans, in dem Albert als Zeitgenosse Szenen des Dreissigjährigen Krieges schildert, die den

Untergang der Protestanten vorzuzeichnen schienen, bis Gustav Adolf mit seinem
schwedischen Heer in den Krieg eingriff und die Protestanten rettete (IS III: 1-7).

Die eingangs zitierte, idealisierende Beschreibung Gustav Adolfs findet eine Fortsetzung
in Seiferts Aufzählung der Vorzüge und Fähigkeiten, der kriegstechnischen Neuerungen,
der weitgespannten Interessen des Königs. Seifert, der Rittmeister im schwedischen Heer

geworden ist und sich mit einem andern Heeresangehörigen duellieren will, ist von einer
dieser Neuerungen direkt betroffen, denn Gustav Adolf hat das Duell verboten. Er geht
aber scheinbar dennoch auf den Duellwunsch der beiden Kontrahenten ein und nutzt ihn
zur Gestaltung einer grandiosen Inszenierung seiner Macht, Weisheit und protestantischen
Frömmigkeit. Wie bei einem Schauspiel treten dabei nacheinander auch die Getreuen des

Königs auf, der General Horn, der Reichskanzler Oxenstjerna, der finnische Oberst Stahl-

handsch, die sich alle ebenfalls durch Klugheit, Menschlichkeit und Tapferkeit auszeichnen

und mit Adjektiven wie „edeldenkend, wacker, stattlich, ehrlich" etc. beschrieben werden
(IS III: 26-29).

Für Gustav Adolf sind Katholizismus und Duell gleichermassen „alte morsche Formen,

woraus lange der Geist gewichen ist [...], drückende Überbleibsel einer dunkeln Zeit" (IS

III: 35-36). Es wird also eine Einheit und Übereinstimmung von Luthertum und fortschrittlichem

Denken demonstriert; beides findet in der Gestalt des schwedischen Königs einen
idealen Ausdruck. Gustav Adolf erscheint gleichsam als „politischer Fürst der Moderne",
der den Ideen Luthers, des „Geistesfürsten der Moderne", zum Durchbruch verhilft: Es

bedarf der Schlagkraft und Entschlossenheit des Skandinaviers, damit die geistigen
Neuerungen des Reformators in Deutschland wirklich Fuss fassen können. Deshalb wird er vom
Volk auch als „zweiter Luther", als „der Lutheraner Vater, Beschützer und Erretter" (IS III:
71) gepriesen.

Diese Rolle Gustav Adolfs in den IS ist umso bedeutsamer, als der Roman gewissermassen
im Zeichen Luthers steht: Wie erinnerlich, ist der Reformator Alberts und Eberhards Ahnherr

(letzterer stammt sogar in doppelter Weise, nämlich mütterlicher- und väterlicherseits,
von ihm ab) und gilt beiden als Leitstern; ihm verdanken sie, wie Albert sagt, ihre Anlage
zur Dichtkunst: „ich höre, du, mein Eberhard, seist auch ein Dichter. Das haben wir beide

von unserem Luther, dem Verfasser der herrlichen Kirchenlieder, geerbt" (IS II: 89-90). In
einer für den Roman typischen Verbindung sind es denn auch diese beiden Elemente, die

Kunst - Albert hat ein Gedicht auf die Duellanten verfasst - und die Verwandtschaft mit
Luther, die den König aufAlbert aufmerksam machen: er schickt ihn zusammen mit seinem
Sohn zum Studium nach Wittenberg. Dort besucht Albert Luthers Grab, und dort trifft ihn
auch die Nachricht von Gustav Adolfs Tod in der Schlacht bei Lützen.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



7.1 „Nordisierung' 189

In der Todesvision, die Albert kurz vor dem Schiffbruch an der Insel Felsenburg hat,
erscheinen ihm neben seinen Eltern und der heiligen Dreifaltigkeit auch Gustav Adolf und
Luther; der Reformator trägt Engelsflügel, die „wie Nordlichter sich weit in die Finsterniss
erstreckten" (IS III: 254) - ein Vergleich, welcher Luther der nordischen Sphäre annähert,
während Gustav Adolf in seinem Kampf für die Reformation zu einer nordischen Version
Luthers stilisiert wird.

In den WF ereignen sich die Auftritte von Skandinaviern lange nach Gustav Adolfs Zeit;
die erste Erwähnung eines Schweden gilt Jacob Larson, der zusammen mit einer Gruppe
von Schiffbrüchigen etwa 20 Jahre nach Albert auf die Insel Felsenburg gelangt. Er spielt in
der Geschichte der von ihrem schurkischen Bruder auf einem Schiff entführten Judith van
Manders eine äusserst ehrenwerte Rolle und wird von Albert einige Jahre nach seinem Tod
als „gebohrner Schwede, und also [...] lutherischer Religion" beschrieben (WFI: 400), der
als tüchtiger Schlosser für das Leben auf der Insel Felsenburg von unschätzbarem Nutzen

gewesen sei.

Eine Art Gegenbild zu diesem rechtschaffenen Schweden ist Lorentz Wellingson, ein
schwedischer Matrose, der auf der Reise zur Insel Felsenburg zusammen mit einem anderen

Matrosen eine junge Indianersklavin gekauft hat, die er als Mann verkleidet und vorgibt,
„einen rechten Kerl aus ihm zu machen", bis der Kapitän merkt, dass es sich dabei um ein
Mädchen handelt, welches die beiden Matrosen „vor sich zur gemeinschafftlichen Unzucht
halten wollen" WFII: 567). Die beiden geraten über den Besitz des Mädchens in Streit, der
Schwede tötet seinen Kameraden und wird darauf vom Kapitän hinter Schloss und Riegel

gebracht. Dieser Schwede präsentiert also das Bild eines zügellosen, verbrecherischen
Weissen, während die junge Indianerin im Kontrast dazu die Vorstellung der „Edlen
Wilden" verkörpert. Ihre Tugendhaftigkeit veranlasst den Kapitän, sie auf die Insel Felsenburg
mitzunehmen, wo sie auf eigenen Wunsch christlich getauft wird (WF II: 590).

Dass nicht alle Schweden von vornherein Lutheraner waren, wie Albert in seinem
Bericht über Jacob Larson anzunehmen scheint, zeigt sich in der Lebensgeschichte Schmelzers,

der schon mit elfJahren seinen Vater verlor, weil dieser, ein evangelisch-lutherischer
Pfarrer, von einem tödlich verwundeten, schwedischen Offizier, der Atheist war und dessen

Seele der Pfarrer retten wollte, umgebracht wurde, denn der „verzweiffeite Höllen-Brand"

war unvermutet „vom Satan gestärckt" worden (WFII: 23). Immerhin wird Schmelzer aber

einige Jahre später gerade durch schwedische Soldaten - diesmal sind es Lutheraner - aus
der Hand der Jesuiten gerettet, die ihn entführt und brutal misshandelt hatten.

Eine gewisse Parallele hat Schmelzers Geschichte in der Lebensbeschreibung Litzbergs,
dessen Vater - bei der Eroberung von Narva im Nordischen Krieg - ebenfalls von den
Schweden getötet wurde, als Litzberg noch ein Kind war. In der Folge erlebte jedoch auch

er Wohltaten seitens der Schweden, denn er wurde von einem schwedischen Obristen

aufgenommen, der ihn sehr gut behandelte und ihn mit aller Sorgfalt erziehen liess. Litzberg
vergass den Schweden aber nie, dass sie seinen Vater getötet hatten, und fiel schliesslich

deswegen beim Obristen in Ungnade, der ihn grausam bestrafte.
Diese Auftritte der Schweden in den WF ergeben ein gänzlich anderes Bild als in den IS.

Es scheint über sie keine feststehende Meinung vorzuherrschen: Im Schwanken zwischen

positiver und negativer Zeichnung zeigt sich eine ihnen gegenüber neutrale Einstellung.
Es wird keineswegs der Versuch gemacht, sie zu idealisieren, sie werden auch kaum
individualisiert.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



190 7 Schauplätze

7.1.2 Olearius und Fleming im Norden
Mit der Verbindung von Luther und Gustav Adolf hängt auch Alberts Ortswechsel
zusammen: Nach seinem Aufenthalt in Wittenberg, wo er hin und wieder Luthers Katheder

bestiegen und sich selbst begeisterte Reden gehalten hatte (75 III: 76), reist er in den Norden,

angeregt durch die Bekanntschaft mit Gustav Adolf und dessen Sohn. Auf der schwedischen

Insel Öland kreuzen sich seine Wege mit der durch Adam Olearius' Reisebeschreibung1

berühmt gewordenen Gesandtschaft, die Herzog Friedrich III. von Holstein-Gottorf
zur Aufnahme von Handelsbeziehungen nach Isfahan geschickt hatte. Albert erfährt vom
bisherigen Verlauf dieser Reise durch die Erzählung eines Bootsmannes, der ihm die Ausreise

der Gesandten von Travemünde, den Schiffbruch auf stürmischer See in der Nähe von
Öland und die glückliche Rettung schildert. Der Bootsmann schliesst seine Erzählung mit
einem Hinweis auf den Gesandtschaftssekretär Adam Olearius, „der Euch das alles besser

sagen kann" (IS III: 92).

Der „gute" Erzähler ist also Olearius; seine Namensverwandtschaft mit „Oehlenschläger"

zeigt an, dass hier der Autor auf sich selber verweist.2 In der Gestalt des Olearius verbirgt
und enthüllt sich die Autorfigur;3 sein Name ist eine Spur, die auf weitere Verwandtschaften

deutet: So wird zwischen der Reisebeschreibung des Olearius und den IS eine ganze
Reihe von Parallelen sichtbar, denn nicht nur die Thematik des Reisens - verbunden mit
mehreren Schiffbrüchen - ist beiden Werken gemeinsam, es befinden sich auch beide in
einer fortwährenden Auseinandersetzung mit Texten anderer Autoren. Davon zeugt der

eindrückliche „Catalogus Autorum" des Olearius ebenso wie seine Bemerkung in der „Vorrede

an den Leser": „Ich habe [...] offt von andern newen Scribenten abgehen/ sie auch
theils widerlegen müssen" (Olearius 1656: XIV). Wie schon mehrfach erwähnt, ist in den

IS, neben den als Prätext deklarierten WF, eine Fülle von anderen Texten präsent, die teils

1 Olearius nahm an zwei Expeditionen nach Moskau und Persien teil, über die er eine umfangreiche,
sehr bekannt gewordene Reisebeschreibung verfasste. In der vorliegenden Arbeit wird zitiert aus der
1971 erschienenen Faksimile-Ausgabe der zweiten, erweiterten Fassung: Vermehrte Newe Beschreibung
Der Musccrwitischen vnd Persischen Reyse, Schleswig 1656 (mit einem Nachwort herausgegeben von
Dieter Lohmeier).
Wie berühmt die Reisebeschreibung des Olearius gleich bei ihrem Erscheinen wurde, bezeugen die
verschiedenen, nur kurze Zeit später herausgegebenen Übersetzungen: Lappenberg nennt in seiner

„Biographie Paul Flemings" im Anhang zu seiner Ausgabe von Flemings Gedichten (Fleming 1865, II:
871) eine holländische (schon 1651 erschienen, also nach der ersten Ausgabe des Olearius, 1647), eine
französische (1656), eine englische (1666), sowie eine italienische (nur der ersten drei Bücher, 1656).

Der Ruhm dieser Reisebeschreibung war auch im 19. Jahrhundert noch nicht erloschen, wie Goethes

Würdigung zeigt, der über Olearius schreibt: „Er gibt uns höchst erfreuliche und belehrende
Reiseberichte" (Goethe 1948-1971, 3: 542).

2 Oehlenschläger zufolge lautet die deutsche Version von Olearius' Namen „Adam Oehlenschläger" (IS

III: 93, Fussnote).
3 Als Tendenz zur Konstruktion einer Autorfigur, welche durch die postulierte Abstammung von einem

berühmten Vorgänger gewissermassen geadelt werden soll, kann in diesem Zusammenhang auch das

folgende Zitat aus Oehlenschlägers Selbstbiographie gelesen werden: „weil nun der berühmte Adam
Olearius oder Oehlenschläger ohngefähr zur selben Zeit und aus selbiger Gegend [Schleswig und
Holstein] gebürtig war, so ist es mehr als wahrscheinlich, dass er mit uns verwandt gewesen ist"
(Selbstbiographie 1829, 1: 3; gesperrt im Original).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



7.1 „Nordisierung' 191

implizit als Subtexte erscheinen, teils explizit in den immer wieder aufgenommenen
Kunstdiskussionen behandelt werden.

Aber nicht nur in den IS, auch in Olearius' Werk wird die Dichtkunst zum Objekt, wenn
er im fünften Buch der Persianischen Reisebeschreibung im Kapitel „Von den Poeten und
dero Versen" einerseits Stellung, Kleidung und Lebensweise der persischen Dichter schildert,

andrerseits aber auch, unter Einbezug von Beispielen, detaillierte Angaben zu ihrer
Verskunst macht, die er mit der deutschen Versdichtung vergleicht (Olearius 1656/1971:

623-635). Ausserdem übersetzte Olearius das Rosenthal des persischen Dichters Saadi ins
Deutsche (Lohmeier 1971: 34) und führte so diese Dichtung, die später zu einer der Quellen
des West-östlichen Divans wurde, in Europa ein. Goethe erwähnt die Übersetzung lobend in
seinen Noten und Abhandlungen zu besserem Verständnis des west-östlichen Divans: Olearius
habe „die Deutschen mit Saadi, dem Trefflichen, durch eine tüchtige und erfreuliche
Übersetzung bekannt [gemacht]" (Goethe 1948-1971, 3: 542).

Eine weitere, auffällige Parallele zu den IS ist die Einarbeitung von Gedichten in die

Reisebeschreibung des Olearius: Er übernimmt mehrere Gedichte seines Reisegefährten
Paul Fleming, welche dieser zu bestimmten markanten Reiseerlebnissen verfasst hat, z.B.

„Auff Oleariens Rede über deroselben erlittenen Schiffbruche auf Hochland / im November
des 1635. Jahres" (Olearius 1656/1971: 82-85). Daneben finden sich auch Gedichte anderer

Reiseteilnehmer, deren Verfasser Olearius jeweils mit „einer unter uns" bezeichnet (Olearius

1656/1971: z.B. 69, 749). Dieses Vorgehen ist in gewisser Weise vergleichbar mit den

in die IS eingeflochtenen Gedichten und Versen von Albert und Eberhard, aber auch von
historischen Dichtern, wie z.B. Ariost und Paul Fleming.

Zwischen Fleming und Albert entsteht in den IS eine freundschaftliche Beziehung; auch
der Barockdichter ist, wie Albert, ein Bewunderer Gustav Adolfs (75 III: 113), was wohl aus
der Tatsache abgeleitet wird, dass er mehrere Gedichte auf den schwedischen König
verfasst hat (Fleming 1865,1: 44, 230, 233, 455; II: 674). Die Verse Flemings, die in den IS zitiert
werden, stammen aus einigen seiner berühmtesten Oden und Sonette. Dass ein kanonisierter

Teil4 von Flemings Werk in den Roman aufgenommen wird, stimmt mit der Konzeption
der IS als Raum für einen literarischen Kanon überein. Fleming begutachtet und anerkennt
Alberts Verse, macht ihn mit Opitz' Verskunst vertraut (IS III: 126) und trinkt schliesslich

sogar Brüderschaft mit ihm (IS III: 139); zum Abschied schreibt er ihm seine Ode „Lass dir
nur Nichts nicht tauren"5 ins Stammbuch, die er - in der Fiktion der IS - eigens für Albert
verfasst hat (IS III: 144). Die imaginierte Wertschätzung der erfundenen Figur durch den

angesehenen Barockdichter kann auch als Wunsch gelesen werden, das eigene Werk möge
bei kanonisierten Dichtergrössen Anerkennung finden, worin sich wiederum ein Hinweis
auf die Konstruktion der Autorfigur erkennen liesse.

Die dargestellten Parallelen rücken die Reisebeschreibung des Olearius nicht nur in die
Nähe eines Modells für die IS; sie wird ansatzweise auch zu einem Prätext, was besonders

4 Zu den Gedichten, aus denen einzelne Verse oder Strophen zitiert werden, vgl. Kap. 3.2.2 dieser Arbeit.
Dass es sich dabei um kanonisierte Gedichte handelt, geht aus ihrer Aufnahme in Anthologien hervor:
So finden sie sich in Gustav Schwabs Sammlung Paul Flemings erlesene Gedichte von 1820, aber auch
noch (mit Ausnahme des ersten) in dem von Volker Meid 1986 herausgegebenen Reclambändchen
Paul Fleming: Deutsche Gedichte.

5 Die besondere Hochschätzung dieser Ode in der Romantik zeigt sich u. a. darin, dass sie von Mendels¬
sohn vertont wurde (unter dem Titel Pilgerspruch, Nr. 5 der 12 Gesänge op. 8, 1828).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



192 7 Schauplätze

die wörtlichen Zitate in der Erzählung des Bootsmannes deutlich machen (im folgenden
Beispiel durch kursive Schrift gekennzeichnet):

Olearius (1656: 60-61)
Als wir erst das Schiff vom Lande stiessen und

aus den Hafen (sie) bringen wolten / ergösse sich

aus der See in die Trave ein sehr starcker und

ungewöhnlicher Strohm / ungeachtet der Wind

vom Lande zur See stund / darob sich auch etliche

Schiffer verwunderten/ [...]

Den folgenden Tag / als den 28. Octob. frühe umb
5. Uhr giengen wir nach gehaltener Betstunde in
Gottes Namen zu Segel mit West Südwest Wind/
welcher gegen dem Mittag sich ziemlich starck

erhub / und endlich in einen Sturm auslieff/ [...]

IS III: 89-90

Als wir die Anker lichteten, ergoss sich aus der

See in die Trave ein ungewöhnlicher Strom, ob-

schon der Wind vom Lande kam; darob sich etliche

Schiffer verwunderten. [...]

Am folgenden Tage gingen wir, nach gehaltener
Betstunde, unter Segel, mit West-Südwestwind,
der sich gegen Mittag ziemlich stark erhub und
in einen Sturm übergieng.

Was ist nun aber der Grund für diesen besonderen Stellenwert der Reisebeschreibung des

Olearius in den IS? Soll durch ihre Einbeziehung eine Leerstelle im Text gefüllt werden?

Entgegen der Erwartung, die der Titel Die Inseln im Südmeere weckt, bringt der Roman ja
keine Schilderung exotischer Länder oder Erdteile; wie schon gezeigt wurde, fehlen solche

Beschreibungen sogar in der Kolumbusgeschichte. Einzig Eberhards Erlebnis auf der Insel
Teneriffa macht etwas von der Fremdartigkeit ferner Länder spürbar, aber bezeichnenderweise

ist dabei der Kontakt mit dem Fremden eingeschränkt auf eine Begegnung mit Toten
(IST. 375-381). Das eigentliche Reiseerlebnis auf Teneriffa, die Besteigung des Pic, erfährt
Eberhard aus einer der Reisebeschreibungen, von denen er eine ganze Sammlung bei sich
hat (IS I: 381); ihre Lektüre wird höher veranschlagt als die konkrete Erfahrung, an deren
Stelle der Text tritt und sie überflüssig, ja sogar lächerlich macht (IS I: 386). Gerade diese

Episode zeigt deutlich, dass es in den IS nicht um Reisen in einem konkreten geographischen

Raum geht, sondern um Navigationen in Text-Räumen. Die Bedeutung des Olearius
konkretisiert sich nicht in seinen Reisen, sondern in deren Beschreibung, in der Schaffung
einer Textwelt, die sich aber, wie gerade sein Werk exemplarisch zeigt, selber wieder aus

Texten verschiedener Provenienz konstituiert. Olearius' Reiseziel Persien, in Europa damals

weitgehend unbekannt, erscheint als „weisser Fleck auf der Landkarte" oder, in Anlehnung
an de Certeau, als „leere Seite", als der Ort, wo „ein Text gebaut [wird] [...], das Artefakt
einer anderen ,Welt\ Einer Welt, die nicht mehr gegeben, sondern künstlich hergestellt ist"
(de Certeau 1988: 246; kursiv im Original). Die Produktionspraktiken, die de Certeau für
den Schreibprozess (in Analogie zum kapitalistischen Produktionsprozess) angibt, lassen

sich auch auf die Entstehungsmechanismen einer Textwelt, und damit der Intertextualität,
beziehen: „Die Insel der Seite" (de Certeau 1988: 247) wird zu einem Ort, der es erlaubt,
Übernommenes, aus dem Vergangenen Akkumuliertes, anzueignen, zu adaptieren und zu
etwas Neuem zu transformieren.

Während die unbekannten Gebiete, die Olearius bereist, nur metaphorisch als „Insel"
bezeichnet werden können, lässt sich die Felsenburg auch im buchstäblichen Sinn mit Robinsons

Insel vergleichen, die das Fundament für den modernen Mythos bildet, zu dem nach

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



7.1 „Nordisierung' 193

de Certeau Robinson Crusoe als „Roman über die Schrift" (de Certeau 1988: 249)6 geworden
ist. So scheint auch Wolfgang in den IS die Insel Felsenburg in diesem Sinn als leeres Blatt
aufzufassen, wenn er sie als Ort bezeichnet, wo Eberhard und seine Gefährten „Bücher,

Naturbeschreibungen und Romane aushecken" könnten (IS I: 389). Allerdings entgeht ihm
dabei, dass die Insel, wie wir wissen, durch Cyrillos Manuskript bereits „beschrieben" ist.

Dass Olearius für die IS nicht in erster Linie als Erforscher ferner Länder wichtig ist,
sondern als Verfasser von Berichten darüber, und dass die Verschriftlichung, die Literarisierung

seiner Erfahrungen im Zentrum steht, verleiht seiner Reisebeschreibung Vorläufercharakter

für Oehlenschlägers Roman, in dem es um das Navigieren in einem europäischen
Kanon von Texten, gewissermassen um „vertextete" Geographie und Geschichte geht, vor
allem aber auch um Literatur- und Kulturgeschichte.

Bedeutsam ist in den IS aber noch ein anderer Aspekt des Olearius: Er preist die Fähig-
keiten und Leistungen des dänischen Königs Christian IV. und stellt ihn mit Gustav Adolf
auf eine Stufe, indem er betont: „einen König wie Christian den Vierten giebt es jetzt in
Europa nicht mehr, seitdem Gustav Adolf bei Lützen seinen Geist aufgegeben hat. Und
selbst mit ihm konnte er sich messen" (IS III: 95). Von der überschwänglichen, bis zur
Verklärung gehenden Panegyrik Gustav Adolfs ist in den sachlich wirkenden Ausführungen
des Olearius zwar nichts zu spüren, dafür wiegen seine Worte aber umso schwerer, als sie

nicht schwärmerischen Jünglingen wie Seifert und Albert in den Mund gelegt werden,
sondern der Autorgestalt selber, die sich, wie wir gesehen haben, auf nur leicht verhüllte
Weise in der Ligur des Olearius konkretisiert.

Diese als Spiegelbild der eigenen Identität konstruierte Gestalt des Olearius bietet der

Autorfigur die Möglichkeit, sich selber mit ihrem Werk dem Kultur- und Literaturkanon
einzuschreiben, der in den IS von Geistesgrössen wie Luther und Gustav Adolf, Shakespeare
und Ariost, Leibniz und Lleming dominiert wird. Damit wird dieser auf den deutschen,
englischen und romanischen Sprachraum bezogene Kanon um eine Stimme aus dem Norden

erweitert, wobei es Oehlenschläger durch das raffinierte Spiel mit Namen und Ligur des

Olearius gelungen ist, diese Stimme zu seiner eigenen zu machen.
Es bleibt zu fragen, ob das Werk des Olearius in dem auf Öland spielenden Teil der IS den

ursprünglichen Prätext gänzlich verdrängt und ersetzt hat, oder ob doch noch Beziehungen
zu den WF erkennbar sind. Am Anfang von Kapitel 7 dieser Arbeit wurde erwähnt, dass

auch in den WF bestimmte Sequenzen in Schweden spielen; dazu gehört Eberhards

Europareise am Ende des zweiten Teils, die ihn nach Schweden führt, von wo er seinen Vater
und seine Schwester, die sich dort aufhalten, zur Insel Lelsenburg bringen möchte (WFII:
615-644). Es stellt sich heraus, dass der Vater die Schwester einem reichen schwedischen

Kaufmann, den sie verabscheut, gleichsam verkauft hat, um sich nach seinem Bankrott
finanziell zu sanieren. Nach vielen Schwierigkeiten gelingt es Eberhard, seine Schwester
freizukaufen und mit ihr und seinem Vater aufFelsenburg zurückzureisen, wo seine Schwester
Schmelzers jüngeren Bruder, den sie liebt, heiraten darf (WF III: 18).

Zu dieser Geschichte, in der ein Vater das Liebes- und Lebensglück seiner Tochter für
Geld zu verschachern bereit ist, gibt es in den IS eine Parallele im Schicksal von Sara und
Erik auf Öland. Eriks Eltern wollen ihn mit einer reichen Witwe verkuppeln, obwohl er

6 Vgl. dazu ausserdem Glauser (1999: 291). Der Autor weist daraufhin, dass auch „der Text des Joris
Pines ,eine leere Seite' [beschreibt]."

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



194 7 Schauplätze

Sara, ein armes Dienstmädchen, liebt. Alberts rasch entschlossenes Eingreifen rettet in
letzter Minute unter dramatischen Umständen Saras und Eriks Verbindung.

Der Schauplatz Schweden und die Rettung bedrohter Liebe vor elterlicher Geldgier durch
einen der beiden Protagonisten sind die verbindenden Motive dieser beiden Geschichten in
den WF und den IS. Freilich ist der Kontext der beiden Episoden, in den die gemeinsamen
Strukturelemente eingebettet sind, völlig verschieden: In den WF handelt es sich um das

Milieu reicher Kaufleute in einem Umfeld, das kaum spezifisch schwedisches Gepräge trägt,
sondern - wie die Handelsbeziehungen selbst - übernationalen Charakter hat. In den IS

dagegen wird mehr Wert auf Lokalkolorit gelegt, was in der Beschreibung der Landschaft,
aber auch der Lebensweise und des Brauchtums der Einwohner zum Ausdruck kommt.
Der im Roman angedeutete Intertext der Volkssage und Ballade vom toten Ritter, welcher
seine Braut ins Grab nachholen will (IS III: 134),7 dient dazu, auch diese Insel über einen
Text - der in diesem Fall als Bestandteil lebendiger Volkskultur dargestellt wird - zu
definieren, und so die öländische Inselszenerie zu einer romantischen Kulisse mit märchenhaften

Zügen umzuschaffen, denn wie im Märchen trägt es sich ja auch zu, dass Sara von
den holsteinischen Gesandten mit Gold beschenkt wird, so dass sie Erik heiraten kann (IS

III: 137-139).

7.1.3 Ein dänischer Hoffnungsanker
Es wurde schon erwähnt, dass Albert von Leuven nicht in Bremen, wie in den WFj sondern
in Kalmar kennenlernt, wodurch die Ausgangslage, wie bereits angedeutet, nach Skandinavien

verschoben ist: Der Abfahrtshafen für die entscheidende Seereise ist Kopenhagen.
Das Bild, das Olearius auf Öland vom dänischen König Christian IV. und von dessen
Verdiensten um die Hauptstadt gezeichnet hatte (IS III: 95-100), wird in den Kapiteln 10-14
von IS III (145-223) weiter ausgeführt, wobei es komödienähnliche Züge annimmt, denn
die in diesem Teil der IS dominierende Figur des Ankerschmiedes Mats Hansen, der Albert
auf Stadtbesichtigung führt, ruft als Trinker von Rabelaisschem Ausmass Assoziationen

an einen anderen dänischen Säufer wach: an Holbergs Komödienfigur Jeppe, dessen

berühmter Satz „Folk siger vel [...], atJeppe drikker, men de siger ikke, hvorfor Jeppe drikker"
(Holberg 1870, 1: 195)8 in den Worten des Ankerschmiedes mitzuschwingen scheint, wenn
er erklärt: „Wir Dänen [...] müssen mehr als andere Menschen trinken, weil wir hier mitten
im Meere wohnen, um uns gegen die feuchten Dünste des Oceans zu wahren" (IS III: 153).

Während aber Jeppe als armer, geschundener Bauer, der von seiner Frau betrogen und

geprügelt, von der adeligen Obrigkeit unterdrückt und ausgebeutet wird, sich aus

Verzweiflung dem Trunk ergibt, hat das Trinken für den tüchtigen, wohlhabenden Schmied
eine ganz andere Bedeutung: Es versetze ihn, sagt er, nicht etwa in einen sinnlosen Rausch,

sondern über verschiedene Gefühlsstadien schliesslich in einen Zustand der „Erhabenheit",

7 Dieses Sagenmotiv findet sich in verschiedener Ausgestaltung in sehr vielen europäischen Literaturen
(vgl. Kommentare in Danmarks garnie folkeviser 1966-1967, II: 492-497 und III: 870-874). Als bekannteste

Version gilt Bürgers Ballade Lenore, aus der die in IS III: 134 zitierten Verse stammen dürften, die

zwar auch in der Volkssage enthalten sind, aber dort eine etwas andere Form aufweisen (vgl. Petzoldt
1970: 75).

8 [Die Leute sagen wohl [...], dass Jeppe trinkt, aber sie sagen nicht, warum Jeppe trinkt].

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



7.1 „Nordisierung' 195

in dem er sich der Betrachtung und Bewunderung des Firmaments hingebe (IS III: 154)9

Diese euphorische Darstellung erweist sich jedoch als schönfärberische Verschleierung der
vermutlichen Ursache des Trinkens, denn auch der angesehene Schmied wird, genau wie
der erbarmenswürdige Jeppe, von seiner Frau betrogen, mit dem Unterschied allerdings,
dass Mats Hansen die Untreue seiner Frau im Tausch gegen materiellen Wohlstand
stillschweigend duldet, wenigstens, solange sie sich im Verborgenen abspielt. Die Gefühle, die

er sich hat abkaufen lassen, kann er nur noch im Rausch, in den Stadien der Zanksucht und
der rührseligen Wehmut, ausleben.

Auch bei Mats Hansen führt indessen, wie bei Jeppe, die Trunksucht dazu, dass er für
kurze Zeit aus seinem Stand herausgehoben wird. Im Gegensatz zu Jeppes Fall handelt es

sich dabei aber nicht um ein grausames Spiel der Obrigkeit mit einem Angehörigen der

unteren Stände; vielmehr gerät Mats Hansen in die Lage, dem Adel, ja, dem König selbst,

einen Dienst zu erweisen, indem er den „alten Ruhm [der Dänen], die besten Trinker zu
seyn" (IS III: 175), in einem „Trinkduell" gegen einen russischen Fürsten erfolgreich
verteidigt. Dieses „Duell", von Christian IV. organisiert, bildet einen witzigen Kontrapunkt zur
Inszenierung des Duellverbots von Gustav Adolf. Es wird in Kap. 8.2 dieser Arbeit näher
beschrieben.

Die Komik der Duellszene und der ganzen Trinkerthematik ist jedoch nicht allein
bestimmend für die Art, wie Dänemark und die Dänen charakterisiert werden. Es gibt
zumindest eine Stelle, an der Dänemarks Schönheit in homerischem Tonfall fast hymnisch
besungen wird:

[...] aber auch immer ist Dänemark mit seinem Meere und seinen Seen, mit seinen Wiesen, Äckern,

Hügeln und herrlichen Wäldern weit schöner als das nördliche Deutschland mit seinen sandigen

Tannen-Halden, und als ein Theil Frankreichs mit seinen kreidigen Weinbergen. Nur in Dänemark

und England wachsen die Buchen so mächtig und schön, grünt das Gras bis in den Winter hinein

mit solcher Frische [...]. (IS III: 178)

Die Aussage ist umso auffälliger und erhält umso grösseres Gewicht, als hier offensichtlich
Alberts Stimme durch jene des auktorialen Erzählers abgelöst wird, obwohl entgegen der

sonstigen Erzählerführung in den IS nicht explizit auf diesen Wechsel der Erzählerstimme

hingewiesen wird. Da aber Albert zum ersten (und letzten) Mal in Dänemark ist und weder

England noch Frankreich kennt, noch diese Länder kennenlernen wird, können die zitierten

Vergleiche nicht aus seiner Perspektive stammen.
Dass dänischer Nationalstolz aber nicht bloss auf Trinkfestigkeit beruht, macht Mats

Hansen durch seinen Hinweis auf Dänemark als älteste Seefahrernation Europas klar (IS

III: 213). Sichtbares Zeichen dieser Vorrangstellung ist dem Ankerschmied zufolge die dä-

9 Möglicherweise wird in diesen Erhabenheitsgefühlen eines Säufers das auf Kant zurückgehende Kon¬

zept des Erhabenen, welches in der Klassik eine wichtige Rolle spielte, parodiert; zumindest erinnert
sein durch die Betrachtung der Sterne gewecktes Gefühl des Erhabenen an mehrere berühmte Stehen
bei Kant, z.B: „Zwei Dinge erfüllen das Gemüt mit immer neuer und zunehmender Bewunderung und
Ehrfurcht, [...] der bestirnte Himmel über mir und das moralische Gesetz in mir" (Kant 1964: 243),
oder: „Gemütsarten, die ein Gefühl für das Erhabene besitzen, werden durch die ruhige Stille eines
Sommerabends, wenn das zitternde Licht der Sterne durch die braunen Schatten der Nacht hindurchbricht

und der einsame Mond im Gesichtskreise steht, allmählich in hohe Empfindungen gezogen, von
Freundschaft, von Verachtung der Welt, von Ewigkeit" (Kant 1964: 50).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



196 7 Schauplätze

nische Flagge: „Deshalb führen wir auch die schönste Flagge; wer zuerst kömmt, wählt das

Beste" (IS III: 213).

In Mats Hansens Figur vereinigen sich also, durch die Anklänge an die dänische

Nationalfigur Jeppe einerseits und den Stolz aufDänemark als Seefahrernation andrerseits, ganz
unterschiedliche dänische Charakteristiken, die in ihrer Widersprüchlichkeit, aber auch

in ihrer teils komischen, teils hymnischen Vermittlung im Text, ein recht vielschichtiges
Bild ergeben.

Der Abschied von Mats Hansen bedeutet die endgültige Trennung vom Schauplatz Dänemark

und von Skandinavien als geographische Realität in den IS, aber mit seinem Anker hat
der Schmied der weiteren Romanhandlung gleichsam ein Stück Dänemark mit auf den Weg
gegeben. Dieser Anker, in den er seinen eigenen Namen und den der Stadt Kopenhagen
eingraviert hat, verbindet nicht nur das vertraute Dänemark mit der unbekannten neuen
Welt, sondern schlägt in Mats Hansens Vision durch seine zeitüberdauernde Beschaffenheit
auch eine Brücke zwischen verschiedenen Zeitaltern. Die Schriftzeichen seines Namens

würden, wie Mats Hansen ironisch prophezeit, einst so rätselhaft sein, wie die Schriftspuren

vergangener Kulturen; man werde sich den Kopf darüber zerbrechen, „ob es Chaldäisch,

Egyptisch oder Syrisch sey" (IS III: 215).10

Der Anker taucht als „Bild der Hoffnung" (IS III: 215) nach dem Schiffbruch an der Insel

Felsenburg wieder auf, als das einzige, was vom Schiff übrigbleibt (IS III: 279). Zu einem
Wahrzeichen Dänemarks stilisiert, soll er den Schiffbrüchigen Trost und Hoffnung spenden.

Die religiöse Bedeutung, die dem Anker als Hoffnungssymbol eingeschrieben ist,
wird noch vertieft durch sein Erscheinen in Alberts grosser Todesvision: dort ist er ein
Bild der Unvergänglichkeit, des ewigen Lebens geworden (IS IV: 260).11 Wie ein Heiligtum

wird er denn auch von den Felsenburgern gepflegt und bewahrt. Dennoch geben sie

ihn später einem dänischen Schiff, das den eigenen Anker verloren hat, auf die Rückreise

in die Heimat mit (IS IV: 279-280): Notleidenden Hilfe zu gewähren, erscheint wichtiger
als die museale Bewahrung eines Gegenstandes, sei dieser auch noch so ehrwürdig - es

ist offensichtlich, dass der Sinn von altem, übernommenem Kulturgut nicht bloss in der

Repräsentation der Vergangenheit liegen kann, sondern sich darin konstituiert, dass es der

Gegenwart, dem Leben, dient.12

Die fast mythische Bedeutung Dänemarks in den IS findet in den WF, wie zu erwarten
ist, keine Entsprechung. In Schnabels Roman wird Dänemark lediglich an drei Stellen kurz
erwähnt, und zwar in den Vitae von Litzberg, Kramer und Plager, die im zweiten Teil
nacheinander erzählt werden. Die drei Männer haben eine lange Reihe von tragischen
Ereignissen erlebt, sind in Mordfälle verwickelt, betrogen, gefangen, beraubt worden, ehe

10 Die Stelle klingt wie ein ironisches Zitat von WFIII: 325, wo es in Bezug auf die Zeichen der auf Klein-
Felsenburg gefundenen Urnen heisst: „Die Characteres wüste auch kein Mensch auszulegen, ohnge-
acht unsere Herren Geistlichen im Arabischen, Syrischen, Chaldäischen Schrifften und Signaturen
nicht unerfahren waren."

11 Dies entspricht spätmittelalterlicher Symbolik, in welcher der Anker einerseits ein Attribut der Spes

ist, andrerseits auch als Zeichen für ein Weiterleben im Jenseits gilt (Lurker 1991: 38 und 318).
12 Das bekannte, dem Mystiker Johannes Tauler zugeschriebene Kirchenlied „Es kommt ein Schiff, ge¬

laden/ bis an sein höchstes Bord [...]" lautet in der dritten Strophe: „Der Anker haflt' auf Erden, da

ist das Schiff am Land". In der allegorischen Bildersprache des Liedes wird der Anker als Symbol
für Barmherzigkeit gesehen, was mit seiner Funktion in den IS übereinstimmt (vgl. die Deutung von
Alpers/Jenny 1965: 149).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



7.1 „Nordisierung' 197

sie sich entschliessen, Deutschland zu verlassen und in den Norden zu reisen, um dort ihr
Glück zu suchen, oder, wie Litzberg sagt, „die beyden Nordischen Cronen, nehmlich Dän-
nemarck und Schweden zu sehen, und zu versuchen, ob ich unter deren Schatten etwa eine

Kühlung, meiner annoch beständigen Schmertzen finden könte" (WFII: 177). Litzberg lebt
etwa drei Jahre in Kopenhagen, fasst jedoch seinen Aufenthalt in wenige Sätze zusammen
und widmet einzig dem Runden Turm eine eingehendere Beschreibung, da er in der dort
untergebrachten Bibliothek Tycho Brahes Schriften studieren kann. In Kopenhagen lernt
er Plager kennen, mit dem er nach Amsterdam reisen will, denn Plager hofft, dort an einer
modernen technischen Erfindung mitarbeiten zu können; die Reise endet jedoch schon in
Lübeck, wo die beiden als tüchtige Berufsleute von Kapitän Wolffgang für die Insel Felsenburg

angeworben werden. Kramer gelangt gar nicht erst in den Norden; er wird auf der
Reise dorthin ebenfalls in Lübeck von Wolffgang für die Felsenburg gewonnen.

Die Position Dänemarks in den WF ist also marginal. Immerhin kann man aber aus den

drei ähnlich gelagerten Fällen doch schliessen, dass das Land so etwas wie ein Asyl für
arme, verfolgte Bürger darstellt, die in Deutschland nicht mehr leben wollen oder können.
Grohnerts Aussage, Holland stehe in den WF für „Freiheit und durchgesetzte Menschenrechte"

(Grohnert 1997: 76), wäre also um den Hinweis zu ergänzen, dass dies, wenn auch

in geringerem Masse, für Dänemark ebenfalls gelten könnte.

7.1.4 Fazit zum Norden im Roman
Was an der Darstellung der Thematik des Nordens in den IS besonders auffällt, ist die starke
Tendenz zur Verbindung und Vermischung von nordischen und deutschen Figuren und
Schauplätzen: die Parallelisierung Gustav Adolfs mit Luther, die Wahl der schwedischen
Insel Öland als Ort der Begegnung mit Olearius und Fleming, die Verknüpfung Kopenhagens

mit der Robinsonade. Dies alles zeigt deutlich das intensive Bestreben, den Norden
als europäische Kulturregion zu etablieren und seine geographische Randposition zu
überwinden. Dabei handelt es sich keineswegs um marginale Figuren oder Orte; es wurden im
Gegenteil für die „Nordisierung" hervorragende historische Persönlichkeiten gewählt und
zentrale Ereignisse des Romans wie der Ausgangspunkt der Robinsonade an nordische

Schauplätze verlegt.
Wie gesehen, befindet sich auch dieser Teil des Werkes immer wieder im Dialog mit

dem Prätext WF, obwohl der Norden in Schnabels Roman einen völlig anderen Stellenwert
hat. Ausserdem entsteht durch impliziten und expliziten Einbezug einer Vielzahl verschiedenster

Texte und Gattungen ein dichtes intertextuelles Gewebe, das auf der Textebene die

Eingliederung nordischer Kultur und Literatur in Europa vollzieht und verkörpert.
Ausgespart wurden in dieser Zusammenstellung die erst im Schlussbild des Romans

sichtbar werdenden Spuren der Wikingerkultur, die eine zusätzliche Erweiterung des

europäischen Kulturkanons und der religiösen Tradition bewirken. Davon wird in Kap. 8.5 die
Rede sein.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



198 7 Schauplätze

7.2 Kirchenbau

Auch bei diesem Thema geht es um Schauplätze, jedoch in etwas anderer Weise als in den

eben besprochenen Textausschnitten.
In beiden Romanen, sowohl in den WFwie in den IS, spielen Religionsdiskurse eine zentrale

Rolle. Dabei bildet das Luthertum Fundament und ausschlaggebendes Kriterium für die

Gründung der Inselgesellschaft. In Oehlenschlägers Roman erhält diese Grundierung eine

konkrete, gewissermassen körperhafte Dimension durch die speziellen Verwandtschaftsbeziehungen

eines Teils der Hauptfiguren zu Luther. Vornehmlich Alberts Leben wird in
einem solchen Grad durch diese Verwandtschaft bestimmt, dass sie ihm zu Maßstab und
Richtschnur wird, die er an alle seine Entscheidungen anlegt. Zudem wird seine Nähe zu
Luther durch eine biographische Parallele unterstrichen: Er verbringt den grössten Teil
seiner Kindheit und Jugend bei einer Verwandten seiner Mutter in Eisenach, wo auch

Luther, ebenfalls bei Verwandten mütterlicherseits untergebracht, einige Jahre zur Schule

ging (Schilling 2017: 69). Ausserdem steigt Albert oft auf die Wartburg: Ihm und seinem
Bruder als „Luthers Enkel" wird erlaubt, sich in jener Stube aufzuhalten, in welcher
Luther das Neue Testament übersetzte (IS II: 91-92). Später wird er nach Wittenberg ziehen,

unterstützt und ermuntert von König Gustav Adolf, der ihn mit den Worten „[...] musst

Prediger werden wie Luther" als Gefährten seines Sohnes in die Lutherstadt schickt (IS III:
53). Luther ist aber nicht nur die prägende Religionsgestalt in den IS, fast ebenso wichtig
ist seine Wortgewalt: „Luther war auch ein Dichter" (151:154).13 Eberhards Verbindung zum
Reformator ist scheinbar aufgrund des viel grösseren Deszendenzabstandes - er steht ja
im Verhältnis zu Albert auf der Stufe der vierten Nachfolgegeneration - und der fehlenden

geographischen Bezüge weniger eng, doch stammt er, wie erinnerlich, sowohl väterlicher-
wie mütterlicherseits von Luther ab, und auch sein Leben ist von lutherischer Religiosität
geprägt.

Die Religionsdiskurse manifestieren sich aber nicht nur in der immer wieder beschworenen

und imaginierten Präsenz der Figur Luthers, sondern auch im Interesse an kirchlichen
Bauten.

Im folgenden Abschnitt sollen jene Texte aus Oehlenschlägers Inselroman, in denen es

um Kirchengebäude geht, aus verschiedenen Teilen des Romans in einen Zusammenhang
gebracht und als thematische Einheit besprochen werden. Dabei wird jeweils auch untersucht,

wie sich die hier behandelten Texte in späteren Ausgaben von Oehlenschlägers
Inselroman gestalten. Zunächst aber soll der Kirchenbau in Schnabels WF als dem wichtigsten
Prätext für die IS zur Sprache kommen.

7.2.1 Eine Kirche für Schnabels Insel Felsenburg
Als Eberhard, mit seinen Gefährten von Europa kommend, in Schnabels Roman erstmals
die Insel Felsenburg betritt, gelangen sie gleich nach ihrer Ankunft zu einem von Baumkronen

gebildeten „rechte [n] Europäische [n] Kirchen-Gewölbe"; darunter sitzt der „Altvater"

13 Vgl. dazu Pil Dahlerups Frage: „Var Luther digter?" die sie gleichsam zur Eröffnung von Litteraer refor¬
mation stellt (2016: 15). Nach der Darstellung von Luthers Schriften gelangt sie zwar zu einer negativen

Konklusion (ebda.: 89), gesteht seinem Reformationswerk aber „en litteraer sprogkraft af usaedvan-

lige dimensioner" zu [eine literarische Sprachkraft von ungewöhnlichen Dimensionen] (ebda.: 613).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



7.2 Kirchenbau 199

Albertus Julius (WEI: 124). Dieser würdige Rahmen unterstreicht in mehrfacher Hinsicht
die patriarchale Position Alberts als Stammvater der Inselbevölkerung. Aber auch auf die

Frömmigkeit und Gottesfurcht, auf die zentrale Stellung der Religion in Alberts Leben,

weist der kirchenähnliche Rahmen hin. Zugleich bildet die Erwähnung dieser „Naturkirche"

den Auftakt zum Kirchenbau, der wenige Tage nach der Ankunft der „Europäer" in
Angriff genommen wird. Sie soll unterhalb von Alberts Burg - denn auf einer solchen
residiert er - zu stehen kommen; nachdem der Bauplatz abgesteckt ist, gräbt Albert sofort mit
eigenen Händen ein Loch in die Erde und legt den Grundstein an die Stelle, über welcher
der Altar geplant ist (WFI: 131). Im Text wird nun immer wieder - wenn auch in grossen
Abständen, bedingt durch die biographischen Erzählungen Alberts und anderer Felsenburger

-, über den Fortgang des Kirchenbaus berichtet.14 Es zeigt sich, dass viele Leute freiwillig

ihren Feierabend opfern, um an den Bauarbeiten teilzunehmen, besonders die, „welche
etwas weniges von den Europäischen Kirch-Gebäuden erzehlen hören, waren [...] begierig,
ihr Gottes-Haus in behörigen Stande zu sehen" (WFII: 89). Erzählungen der Europäer
haben unter den Felsenburgern also den Ehrgeiz entfacht, ihre Kirche möglichst schön, den

europäischen Kirchen ähnlich zu bauen. Dennoch ist der fertige Bau eine „gegen andere,

gantz einfältig aussehende[-] Kirche", wie Eberhard findet (WEIL 189), und er „will nicht
leugnen, dass an Zierathen und einigen andern, zu besserer Bequemlichkeit gereichenden
Stücken noch verschiedenes auszubessern übrig geblieben" (WEIL 182). Und doch kommt
es ihm vor, als ob er erst jetzt, gerade in dieser einfachen Kirche, zu begreifen anfange, was
ein „rechtschaffener Gottes-Dienst" sei (WEIL 189). Der Einweihungsgottesdienst in der

neu erbauten Kirche, der von der Aufzählung der gesungenen Kirchenlieder bis zur
Beschreibung der Predigt in allen Einzelheiten geschildert wird (WEIL 189-192), dauert den

ganzen Sonntag, denn mit der Einweihung erfolgt zugleich die Trauung von nicht weniger
als 22 Paaren; dabei werden alle Europäer, die Eberhard ein Jahr zuvor auf die Insel begleitet
hatten, mit Nachkommen der Stammeseltern Albert und Concordia verheiratet und so in
den felsenburgischen Familienverbund integriert (WEIL 191-192).15 Wie sich an den breit
beschriebenen Vorgängen rund um die Einweihung und der ungewöhnlich grossen Zahl
der getrauten Paare ablesen lässt, dient die Kirche zwar in erster Linie der Zelebrierung
des religiösen Kultes, funktioniert aber zugleich als Instrument zur Intensivierung des

Bevölkerungswachstums: Dies unterstreicht auch die im Text fast unmittelbar anschliessende

Geburtentabelle, mit deren Hilfe Eberhard die Zahl der Inselbevölkerung berechnet und
dokumentiert (WEIL 194-195).16

14 Heidi Nenoff bemerkt dazu, der Kirchenbau ziehe sich „leitmotivisch" durch die ersten beiden Bände

(Nenoff 2016: 93).
15 In einer Fussnote weist der Erzähler Eberhard daraufhin, dass in den genealogischen Tabellen alle

Bräute der „mitgebrachten Europäer" genau vermerkt seien, und erwähnt präzise jeden einzelnen
Tabelleneintrag (WFII: 191).

Einige Schiffbrüchige, die Jahrzehnte früher auf die Insel gelangt waren und Alberts Töchter geheiratet

hatten, gaben damals sogar ihren angestammten Geschlechtsnamen auf und nahmen den Familiennamen

Julius an, wie aus den genealogischen Tabellen (WFI: 522-525) ersichtlich wird. Vgl. zu dieser

Integrationspraxis Hagel (2009: 7). Entgegen der Aussage Hagels wird allerdings die Namensaufgabe
nicht erzwungen, sondern geschieht „aus eigenem Antrieb und herzlicher Liebe", vgl. WFI: 329-330
für den einzigen im Text geschilderten, d.h. nicht nur tabellarisch dokumentierten Fall.

16 Zur Thematik des Bevölkerungswachstums auf Schnabels Insel vgl. auch Tatlock (1996: 262-284).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



200 7 Schauplätze

An der Kirche wird auch nach der Einweihung noch weiter gearbeitet; dabei geht es vor
allem um ihre Ausstattung: Es wird mit dem Bau einer Orgel begonnen WFll: 490-491),
Glasfenster werden eingesetzt, und der Innenraum mit Kirchenschnitzereien, Vergoldungen,

Malereien der Bibelgeschichte verschönert (WFIII: 286-287). Im vierten Band vervielfältigt

sich der Kirchenbau sogar: Da die Siedlungen der einzelnen Inselräume immer mehr
wachsen und sich allmählich zu Städten entwickeln, wird für jeden der neun Räume eine

eigene kleine Kirche gebaut (WFTV: 530). Die Kirche ist also nicht nur Steuerungsinstrument

des Wachstums, sondern gleichzeitig auch Zeugnis dafür.

7.2.2 Der Kölner Dom
In Oehlenschlägers Roman besucht Eberhard auf seiner Reise nach Amsterdam die Stadt

Köln und besichtigt bei dieser Gelegenheit die Domkirche. Die Episode liegt also

erzählchronologisch vor dem Kirchenbau in den WF und gehört zu Eberhards Reiseerlebnissen,
die ihm in Europa begegnen, bevor er sich in Amsterdam einschifft, um auf die Insel Felsenburg

zu gelangen - ein Reiseabschnitt, der in den IS grossen Raum einnimmt, im Gegensatz

zu dessen Komprimierung auf wenige Sätze in Schnabels Roman.17 Für Eberhards Besuch
des Kölner Doms gibt es daher keinen Prätext bei Schnabel; es handelt sich um eine der
zahlreichen Neuschöpfungen Oehlenschlägers. Eberhard ist vom Anblick des monumentalen

Gebäudes überwältigt und meint, dass er erst jetzt eine christliche Kirche gesehen
habe (IS I: 72).18 Diese Worte bilden den Auftakt zu einem Gespräch über Religionsfragen
mit einem Fremden, der damit beschäftigt ist, den Haupteingang der Kirche zu zeichnen.
Seine Tätigkeit erinnert an die grossen Bemühungen des frühen 19.Jahrhunderts, den Dom
zu vollenden19 und verweist gleichzeitig auf den Kunstcharakter des Gebäudes. Eberhard
bewundert die entstehende Zeichnung und beneidet den Zeichner, denn „obschon die

Einbildungskraft ein guter Maler ist, gleicht doch das Gedächtnis einer so leicht zu vertilgenden

Pastellfarbe, dass der Finger der Zeit sie bald wieder verlöscht" (IS I: 73). Wir haben
schon aus der Einleitung der IS erfahren, dass es die Einbildungskraft war, die das

autobiographische Ich dazu brachte, „einige schöne Kreidezüge des alten Buches mit kräftigen
Oehlfarben" auszumalen; hier wird nun die Zwischenstufe des Gedächtnisses genauer
beschrieben, wo das in der Phantasie Entstandene erst in flüchtiger „Pastellfarbe" niedergelegt
ist und ohne Fixierung durch ein Medium (im vorliegenden Fall das Zeichenpapier) wieder

zu entschwinden droht, ehe es die potentielle Stufe der Materialisierung als Kunstwerk
erreichen konnte. Das Kirchengebäude wird Eberhard also doppelt vermittelt, da er nicht nur
den steinernen Bau, sondern zugleich dessen gezeichnetes Abbild erblickt. In anderer Weise

erscheint diese Doppelheit im Gespräch, als sich herausstellt, dass der Zeichner die Kirche

zwar bewundert, aber gleichzeitig für überflüssig hält, denn ,,[d]ie wahre Kirche ist unsichtbar"

(IS I: 77), was er durch das Zitat von Matthäus 6,6 unterstreicht, wonach man „im Käm-

17 Vgl. WFI: 32: „Auf dieser Reise begegnete mir nichts ausserordentliches, ausser dem dass ich mich
resolvirte, [...] die berühmten Seltenheiten in und bey der [...] Residentz-Stadt Cassel zu betrachten,
einen Post-Tag zu verpassen. Nachdem ich aber ziemlich ausgeruhet, [...] verfolgte ich meine vorhabende

Reise, und gelangete, noch vor dem mir angesetzten Termine, glücklich in Amsterdam an."

18 Seine Reaktion ist also jener Eberhards in den WF ganz entgegengesetzt: Für Schnabels Eberhard ist,
wie erwähnt, gerade das schlichte Gebäude auf der Felsenburg die wahre christliche Kirche.

19 Zeichnerische Entwürfe spielten für die Frage der Vollendung des Kölner Doms während Jahrzehnten
eine wichtige Rolle; auch Goethe liess sich anhand von Zeichnungen und später daraus entstandenen
Kupferstichen davon überzeugen, dass der Dom fertigzubauen sei (vgl. Boisserée 1862).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



7.2 Kirchenbau 201

merlein - im Verborgenen" beten solle, also nicht im öffentlichen Raum einer Kirche. Auch
sieht er die Kirche einerseits als Zeugnis frommer Erhabenheit, andererseits aber als
Ausdruck menschlicher Eitelkeit; dies gelte auch für Erwin von Steinbach, einen der namentlich
bekannten Erbauer des Strassburger Münsters. Die Erwähnung dieses berühmten Gebäudes

ruft eine der bekanntesten Kirchenbesichtigungen im deutschsprachigen Raum auf: Goethes

Besuch des Strassburger Münsters, der ihm Anlass zu seinem vielbeachteten, Erwin
von Steinbach gewidmeten Aufsatz „Von deutscher Baukunst" gab (Goethe 1948-1971, 13:

16-26).20 Der dänische Leser denkt wohl zudem an Baggesens Reiseerzählung Labyrinten,
deutsch Das Labyrinth, in der dieses Münster samt Turmbesteigung eingehend geschildert
wird (Baggesen 1985: 351-365). Davon wird später noch die Rede sein.

Der Fremde, ein „hölzerner, unreligiöser Kerl", wie er sich selber bezeichnet (IS I: 76),

führt nun Eberhard durch den Kölner Dom und erweist sich dabei als überzeugter Aufklärer
und Lutheraner, der sich vor der Kapelle der Heiligen Drei Könige gegen die Reliquienverehrung

ausspricht,21 während Eberhard zwar weiss, dass entgegen dem Glauben der Massen
die Körper der Könige nicht in den ausgestellten Särgen liegen können, aber dennoch die

Wirkung dieser Täuschung auf die Phantasie preist, da sie in der Seele eine „ehrfurchtsvolle

Liebe" hervorbringen könne (IS I: 81). Für Litzberg hingegen - denn kein anderer ist
der Fremde - ist es fundamental, „das Bild der Phantasie immer von der Wirklichkeit, mit
klarem Bewusstsein [zu] trennen" (151: 81) und sich nicht vom Wahn einer vorgetäuschten
Realität einlullen zu lassen. Ein Bild mit der Darstellung der Heiligen Drei Könige würde

er als ideale Wirklichkeit akzeptieren - eine Aussage, welche implizit auf die Möglichkeit
einer Transformation der Figuren zum Kunstwerk zielt -, doch die plumpe, als physische
Realität drapierte Erscheinungsform der Reliquien lehnt er ab.22 Ebenso sind für ihn die vielen

Edelsteine, welche die Figuren der Heiligen Drei Könige zieren, Ausdruck von Eitelkeit
und Verschwendung. Seine rationale Argumentation wird von der Orgelmusik übertönt,
die plötzlich in der Kirche erklingt: Litzbergs Freund Lademann spielt eine Bach'sehe Fuge,
die Eberhard, der Bach noch nicht kennt, überirdisch schön und harmonisch erscheint. Diese

besonders kunstvolle musikalische Form - die hier, verglichen mit der realen Chronologie,

etwas zu früh gespielt wird23 - könnte als Analogie zur architektonischen Komplexität
des gotischen Dombauwerks mit seinen reichen und vielfältigen Verzierungen aufgefasst
werden.24 Ausserdem lässt sich im mehrstimmigen Kompositionsprinzip der Fuge auch ein

20 Jens Bisky zeigt, wie auch Goethes Aufsatz den „Prozess einer ästhetischen Erfahrung" in kontrastie¬
renden Auffassungen darstellt (Bisky: 2000: 38).

21 Vgl. Luther: „Denn ob wir gleich aller heiligen gebeine [...] auff einem hauffen hetten, so were uns
doch nichts damit geholffen, Denn es ist alles tod ding, das niemand heiligen kan" (Zitat aus dem
Grossen Katechismus zum dritten Gebot von 1529; vgl. Luther 1910, 30,1: 145).

22 Auch die Auffassung Litzbergs, was religiöse Darstellungen auf Bildern betrifft, stimmt mit jener Lu¬

thers überein, der bekanntlich kein Bilderstürmer war, sondern nur dem Wahn entgegentrat, die
Anbetung von Bildern bringe das Heil Gottes: „das die Bilder weder sonst noch so, weder gut noch boese

sind sondern man lasse es frey sein, sie zu haben oder nicht zu haben, allein das der glaub oder wahn
davon sey, das wir mit unserem Bildestifften Gotte keinen dienst noch wolgefallen thun" (Zitat aus
seiner vierten Invocavit-Predigt von 1522; vgl. Luther 1905, 10, III: 35).

23 Bach begann mit der Komposition seiner Fugen erst einige Jahre später, was der Rezensent der Blätter
für literarische Unterhaltung vom 4.7.1826 kritisch vermerkt.

24 „Musik als erstarrte Architektur", dieses berühmte Dictum Schellings, scheint in dieselbe Richtung zu
weisen, jedoch ist es genau entgegengesetzt zu verstehen, da Schelling es gerade nicht auf die Gotik
bezieht, sondern auf die griechische Baukunst; für ihn geht es dabei nicht um die Komplexität als ver¬

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



202 7 Schauplätze

autoreferentieller Bezug zur polyphonen Beschaffenheit von Oehlenschlägers Roman
erkennen. Im Ganzen unterstreicht das Zusammenspiel von Architektur, Zeichenkunst und
Musik den Charakter des Doms als Schauplatz der Kunst.

Bei seinem zweiten Besuch im Dom trifft Eberhard wieder einen Fremden, der in ihm
aber durch Äusserung allerhand törichter Ansichten einiges Misstrauen weckt, das sich

verstärkt, als der Fremde auch noch andeutet, dass er am liebsten die Edelsteine der Heiligen

Drei Könige an sich nähme; dennoch lässt Eberhard sich von ihm in ein dunkles, unter
der Kirche gelegenes Gewölbe zur Kapelle Reichmuth von Adochts führen, für die der Jüngling

sich interessiert, weil er den Ort gern sehen möchte, „wo die arme Frau nahe daran war,
lebendig begraben zu werden" (IS I: 90).25 Kaum sind sie eingetreten, als Eberhard plötzlich
selbst in Gefahr gerät, dieses Schicksal zu erleiden, da er versehentlich die Tür der Gruft
hinter sich geschlossen hat, worauf sie sich nicht mehr öffnen lässt. Eingehend wird nun
Eberhards Verzweiflung geschildert - dies trotz der Worte: „Wir wollen des Jünglings
Verzweiflung nicht schildern"! (IS I: 91). In einem an Sturm und Drang-Dramatik erinnernden
Ausbruch wirft er die goldene Uhr, die ihn an das Schwinden seiner Lebenszeit erinnert,
von sich: „Verhasstes Räderwerk, mir aus den Augen!" Er betet und singt die zwei letzten

Strophen des Passionschorals „O Haupt voll Blut und Wunden". Seine Todesangst gleicht
nicht nur jener der Reichmuth, als sie sich, nach schwerer Krankheit für tot gehalten und
in der Kathedrale zu Grabe getragen, lebend im Sarg wiederfindet, in die unterirdische
Gruft gesperrt; Eberhards beängstigende Situation erinnert ebenso an die Gefühle des Ich-
Erzählers in Baggesens Labyrinth bei der Besteigung der obersten Spitze des Strassbur-

ger Münsterturms. Auch dieser schwebt in Todesangst, obwohl er erst im Nachhinein
erschauert, „zu sehr von Entsetzen erfüllt, um bange zu sein" (Baggesen 1985: 360-361).
Doch seine Verfassung, „glühend heiss, machtlos, atemlos, mit so heftig klopfendem Herzen,

als wäre der letzte Seufzer nicht mehr fern" (Baggesen 1985: 360)26 gleicht durchaus
Eberhards Empfindung, besonders, wenn Baggesens Ich-Erzähler sich vergegenwärtigt,
wie gefährlich seine Situation hoch oben auf der Turmspitze ist: „[...] ein einziger Fehltritt
meines kletternden Fusses, ein plötzliches Erschlaffen meiner nach der Stange greifenden
Hand - und ich wäre abgestürzt, dreimal tot, bevor ich die Erde erreichte" (Baggesen 1985:

360). Die Wahl des Kölner Doms als Gegenstück zum Strassburger Münster, aber auch
die Episode tief unter dem Dom, beides lässt sich in gewisser Weise als - möglicherweise
ironischer - Kontrapunkt zum Erlebnis auf der Turmspitze des Strassburger Münsters in

bindendes Moment, sondern um Beziehungen der Symmetrie zwischen der antiken Tonkunst und der

griechischen, insbesondere dorischen Säulenanordnung (vgl. Schelling 1859, 1/5: 586 und 593-597);
für eine gründliche Auseinandersetzung mit Schellings Gedanken über Musik und Architektur vgl.
Bisky (2000: 299-301).

25 Über diese Begebenheit vgl. Oehlenschlägers erstmals 1813 im zweiten Band von Digtninger erschie¬

nene Erzählung Reichmuth von Adocht (ebda.: 1-27), zu der, wie der Autor im Anschluss an das

Inhaltsverzeichnis des Bandes mitteilt, einige reale Züge Anlass gegeben hätten. In dieser Geschichte
findet sich - im Gegensatz zu Eberhards Dombesuch - eine Beschreibung des Innenraumes des Kölner
Doms. Nicht nur der Schauplatz bildet eine intertextuelle Verknüpfung mit den IS, sondern auch die

Edelsteine, die in Reichmuth von Adocht ebenfalls ohne Nutzen eine (vermeintlich) Tote schmücken,
während sie einem lebenden Menschen aus bitterer Not helfen könnten (ebda.: 8 und 13-14).

26 Die Dramatik von Eberhards Erlebnis in der Domgruft prägt auch die Turmbesteigung des Ich-Er¬
zählers bei Baggesen, was Karin Hoff mit Bezug auf die Szene im Labyrinth hervorhebt: „Der Erzähler
erlebt den Anblick, den Aufstieg zum Turm und schliesslich die Aussicht von dessen oberster Spitze
buchstäblich als ein Drama" [...] (Hoff 2003: 302).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



7.2 Kirchenbau 203

Baggesens Labyrinth lesen. Für die ironische Färbung spricht die leise Komik, die sich in
die Schilderung von Eberhards Abenteuer mischt, da sein zwielichtiger Begleiter, obwohl er
ebenfalls eingesperrt ist, sich im Stillen über Eberhard, insbesondere über dessen frommes
Beten und Singen, lustig macht. Dies könnte eine - wiederum ironische - Anspielung auf
die religiösen Implikationen in der Turmbesteigung sein.27

Eine komische Nuance färbt auch die Szene, in der Eberhard wenig später, nach der

glücklichen Befreiung28 dank des etwas verdächtigen Geschicks seines Begleiters im
Umgang mit Türschlössern, als Lutheraner an der katholischen Messe teilnimmt und niederkniet,

um Gott dafür zu danken, dass er ihn gerettet habe, während sein Gefährte bei sich
selber denkt: er, nicht Gott, habe dies eigentlich getan (IS I: 97). Die Kölner Domepisode
hat sich so, nach den ernsten, teilweise aber auch sarkastischen Kunst- und Religionsgesprächen

mit Litzberg, zu einer Szene zwischen Schwank und Drama gewandelt, die das

Turmerlebnis aus Baggesens Labyrinth in komischer Spiegelung und Verkehrung von der
obersten Spitze in die unterste Gruft herabzieht.

Der Text in den weiteren Ausgaben
Die dänische Erstausgabe von 1824 stimmt mit dem besprochenen Text, abgesehen von
kleineren Detailabweichungen, zum grössten Teil überein. Eine Ausnahme bildet die
Streichung der beiden Strophen des Liedes „O Haupt voll Blut und Wunden". Ein möglicher
Grund dafür könnte sein, dass die beiden genannten Passionsstrophen in einem späteren
Kapitel, das chronologisch allerdings früher liegt, eingesetzt werden: Alberts Vater singt
sie zusammen mit seiner jungen Familie im Gefängnis, am Tag vor seiner Hinrichtung. Die
Strophen sind dabei nicht in der seit Anfang des 18. Jahrhunderts existierenden dänischen

Übersetzung29 wiedergegeben, sondern in einer vermutlich von Oehlenschläger selbst
geschaffenen Version (0S II: 58-59), wobei möglicherweise in diesem Fall die Beachtung der

chronologischen Plausibilität eine Rolle spielte, denn die Hinrichtung von Alberts Vater
fand hundert Jahre vor der dänischen Übersetzung statt, eine Inkongruenz, die dänische

Leser vielleicht hätten bemerken können.30 In der deutschen Textfassung wird übrigens bei
derselben Begebenheit das im ganzen Roman immer wieder genannte Kirchenlied „Jesus

meine Zuversicht" gesungen; an dieser einen Stelle sind statt der blossen Nennung der

ersten Zeile vier Strophen des Liedes eingefügt (IS II: 65-66). Die erwähnten Unterschiede

27 Vgl. dazu Anna Sandbergs Artikel Jens Baggesen und das Strassburger Münster", in dem die Verfas¬

serin u.a. biblische und allgemein religiöse Motive in Baggesens Text herausarbeitet (Sandberg 2005:

121-123; 128-129).
28 Auch hier zeigt sich eine intertextuelle Relation zwischen Eberhards Abenteuer und der Geschichte

Reichmuth von Adochts: Sie erlebt ebenfalls eine Befreiung aus derselben Gruft, und zwar gerade
aufgrund ihres reichen Grabschmuckes, der einen materielle Not leidenden Menschen veranlasste, ihren
Sarg zu öffnen, wodurch die lebendig Begrabene gerettet wurde. In ähnlicher Weise hat auch Eberhard
seine Befreiung letztlich dem Umstand zu verdanken, dass sein bettelarmer Begleiter am Besitz der

goldenen Uhr des Jünglings interessiert war und ihm deshalb die Grufttür aufschloss (IS I: 92 und 98).
29 Der dänische Philologe und Archivar Frederik Rostgaard übersetzte das Lied in der ersten Hälfte des

18. Jahrhunderts (Angabe aus Brandt/Heiweg 1847, 2: 42-43 und 357-359). Dabei diente ihm nicht der
lateinische Originaltext des Zisterziensers Arnulfvon Löwen (1. Hälfte 13. Jh.) als Vorlage, sondern die
berühmte deutsche Nachdichtung von Paul Gerhardt.

30 Natürlich wären auch ganz andere Gründe denkbar, z.B. Oehlenschlägers ästhetische Einschätzung
von Rostgaards Strophen, doch muss auch dies Vermutung bleiben.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



204 7 Schauplätze

zeigen m.E. eine sorgfältige Abwägung der Auswahl für die in den jeweiligen Szenen der
dänischen bzw. deutschen Version eingesetzten Liedtexte.

Was die gekürzten Fassungen betrifft, so geben auch sie in beiden Sprachen weitgehend
den Text der jeweiligen Erstausgabe wieder. Nur das erwähnte Zitat aus der Bergpredigt
(Matthäus 6,6) fehlt in den späteren dänischen Fassungen, während es in die deutschen

gekürzten Ausgaben von 1839 und 1911 übernommen wurde. Auch hier lässt sich der
Grund für die Streichung in den dänischen Ausgaben nicht leicht eruieren. Jedenfalls
versetzen die Eliminierung der Bibelstelle und der Passionsstrophen den dänischen Text in
eine weltlichere Sphäre, was möglicherweise die ironische Nuance der ganzen Episode
stärker hervortreten lässt.

7.2.3 Der Kirchenbau auf Oehlenschlägers Insel Felsenburg
Wie geschildert, hat Eberhard in Oehlenschlägers Roman seine Gefährten Litzberg und
Lademann im Kölner Dom kennengelernt, bevor er mit ihnen auf die Insel Felsenburg
gelangt. Es fragt sich nun, welche Folgen die Erfahrung dieser europäischen Monumentalkirche

für einen möglichen Kirchenbau auf der Insel hat. Die Thematik beginnt mit einer
unverkennbaren Übernahme aus Schnabels Text: Oehlenschläger integriert dessen Bild des

aus Bäumen gefügten Kirchengewölbes in seinen Roman, allerdings formal abgewandelt
als Teil der nach homerischem Vorbild gestalteten Hexameterverse,31 mit denen Eberhard
die Ankunft auf der Insel Felsenburg besingt. Die Stelle lautet:

Siehe, da öffnete sich der sittsam grüssende Haufen,

Mit den heitern Gesichtern, und lud uns ein, nach dem Haine

Gleich zu eilen, wo Bäum' als Pilaster der gothischen Kirche

Schlank sich wölbten, und wo uns der Greis erwartet' im Lehnstuhl. (IS II: 43)

Nachdem Eberhard auch seine Begegnung mit Albert in Hexametern geschildert hat,
übernimmt die auktoriale Erzählerstimme den Bericht und kommentiert betont prosaisch in
lapidarer Kürze das Inselleben der neu angekommenen Europäer, was nach den kunstvoll

gestalteten, die Szenerie in aller Breite ausmalenden Hexametern wie ein ironischer
Stilbruch wirkt. Bevor jeder einzelne Europäer ein bestimmtes Tätigkeitsfeld zugewiesen
erhält, besuchen sie gemeinsam einen Gottesdienst unter dem kirchlichen Baumgewölbe,
darauf folgt wie bei Schnabel der Beschluss, auf der Insel eine Kirche zu bauen (/Sil: 46-47).
Die Umsetzung dieses Vorhabens findet jedoch erst im vierten Teil des Romans statt, denn
ab jetzt füllt die Erzählerstimme von Albert Julius den grössten Teil des zweiten und dritten
Bandes mit der Schilderung seiner Lebensgeschichte; dieses erzählerische Kontinuum soll
nicht dadurch unterbrochen werden, „dass wir die Tagesarbeit der Zuhörer dazwischen

31 Das unmittelbare Vorbild ist Goethes Hermann und Dorothea, wie das sinngemäss wiedergegebene
Zitat „Auch Homeride zu seyn selbst noch als letzter ist schön" deutlich macht (IS II: 33). Es steht am
Ende einer längeren Rechtfertigung von Eberhards bereits vor Voss entstandenen Hexametern, die
vielleicht auch „später geschrieben und untergeschoben seyn" könnten (IS II: 32-33). Im Übrigen hat
Oehlenschläger dieses Zitat bereits im Vorwort zu seinen 1807 erschienenen Nordiske Digte angeführt
und mit Verweis auf Voss und Goethe erklärt, wie wichtig es sei, die homerische Dichtkunst auf neue
Stoffe anzuwenden, um sie so vor dem Untergang zu retten. Auch ruft er an derselben Stelle in Erinnerung,

dass er die homerische Form schon in dem Gedicht „Toget til Thorsing" des Zyklus Langelands-
Reise i Sommeren 1804 (Poetiske Skrifler 1805,1) verwendet habe, weshalb sie ihm nicht unbekannt sei

(Vorwort zu Nordiske Digte: VI).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



7.2 Kirchenbau 205

schieben" (IS II: 47) - eine indirekte Kritik an Schnabels Erzählsystem mit seinen regelmässigen

Unterbrüchen in der Wiedergabe von Alberts Lebenslauf. Selbst die lebensrettenden

Unterbrechungen in den Erzählungen von Tausendundeine Nacht werden kritisiert (IS II:

47-48). Allerdings scheint der erwähnte parodistische Kontext dieser erzähltechnischen

Überlegung anzudeuten, dass sie nicht ganz ernst gemeint sein kann; der Autor entschuldigt

sich denn auch sofort beim Leser, dass er ihn gleich wieder nach Europa entführe, ohne

ihm die Musse zu gewähren, sich auf der eben erst betretenen Insel gehörig umzusehen,

was ja die Unterbrechungen in Schnabels Text gerade leisten (IS II: 48).

Im vierten Band beendet Albert seine Erzählung mit dem glücklichen Ausgang seiner
Liebe zu Concordia; diesen Abschluss fasst er in einen vielstrophigen Hymnus, dessen

daktylischer, tänzerischer Rhythmus das überströmende Glücksgefühl des Jünglings
ausdrücken soll (IS IV: 141-143). Es folgt nun ein „Sprung in der Geschichte" (IS IV: 144): Der
weitaus längste Teil von Alberts Leben, seine 76 Jahre auf der Insel, wird „übersprungen",
d. h. bis auf spärliche Andeutungen und eine knappe Zusammenfassung der Ereignisse, die

zu Eberhards Einladung geführt haben, aus der Erzählung ausgeklammert.
Die Schilderung der Inselgegenwart knüpft nun thematisch an das Ende von Alberts

Geschichte an, denn es folgt eine Aufzählung der Verbindungen, welche die Europäer inzwischen

mit Felsenburgerinnen eingegangen sind. Einzig Litzberg und Lademann „dachten
an keine Liebe", da sie „vermutlich [...] den Kopf zu voll von ihren Kunstwerken [hatten],
um das Herz mit zärtlichen Gefühlen zu füllen" (IS IV: 155). Dies ist die Überleitung zum
Thema des Kirchenbaus, der inzwischen mit Lademanns Orgelbau fast abgeschlossen ist.
Lademann ist der Meinung, die Reformation sei eigentlich von der Erfindung der grossen
Orgel in Deutschland ausgegangen, da dieses Instrument den Gottesdienst demokratisiert
habe, denn das Singen der Gemeinde (statt Priestergesang) sei nur mit Hilfe der mächtigen
Orgel möglich geworden: Sie habe „das Mangelhafte der ungeübten Stimmen [...] bezwungen

und in Einklang gebracht" (IS IV: 156).32

Wie im Rückblick erzählt wird, gab der Kirchenbau zu grossen Diskussionen Anlass,
da Albert und Eberhard sich eine gotische Kirche wünschten, während der Zeichner und
Architekt Litzberg einen Tempel im griechischen Stil bauen wollte. Er teilt die Baukunst in
zwei Hauptformen: Mathematik und Vegetation. Zur ersteren, die mit dem menschlichen
Verstand verbunden sei, zählt er die griechische Baukunst, zur zweiten die gotische Architektur,

die er als „bizarre Nachahmung der Natur" betrachtet. In der Naturnachahmung
durch Stein sieht er einen Betrug, denn der Stein müsse seine eigene Natur verleugnen, um
mit dem Wald zu wetteifern.33 Die abstrakten mathematischen Figuren hingegen trügen
die klaren Formen des griechischen Tempels schon in sich (IS IV: 157). Litzbergs Argumentation

verweist auf das sinkende Ansehen des gotischen Baustils während der Zeit von
Renaissance und Humanismus, das sich erst gegen Mitte des 18. Jahrhunderts allmählich

32 Diese überspitzte Aussage spiegelt Lademanns Begeisterung für sein Instrument wider. Zwar ist un¬

bestritten, dass der Gemeindegesang im reformierten Gottesdienst eine völlig andere, neue Relevanz
bekam. Für die Orgel lässt sich dies jedoch nicht unbedingt behaupten; sie setzte sich als

Begleitinstrument des Gemeindegesangs erst allmählich durch und wurde von gewissen Reformatoren, u. a.

von Zwingli, anfänglich sogar eher abgelehnt (vgl. dazu Bredenbach 2014: 89-94).
33 Hier klingt das schon bei Schnabel erwähnte, aus Bäumen gebildete Kirchengewölbe an; der Vergleich

von hohen, waldigen Bäumen mit gotischen Kathedralen sollte Ende des 18. Jahrhunderts zu einem
Topos werden (so z.B. Sulzer 1780: 353-354, aber auch Forster 1989: 64 und 65 oder Schlegel, F. 1959:

178).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



206 7 Schauplätze

wieder verbesserte (Günther 2012: 137-150). Eberhard als Verfechter der Gotik34 etabliert
einen anderen Gegensatz zwischen gotischer und griechischer Baukunst: Für ihn steht die

griechische in ihrer „beschränkte [n] Vollendung" für die Schönheit, die sich auf irdische

Wirkung beziehe, während die gotische Architektur Erhabenheit ausdrücke, das „unendliche

Streben nach dem himmlischen Ursprünge, das keine Grenzen kennt" und darum dem

Christentum gemäss sei (IS IV: 159). Obwohl Litzberg diese Ansichten nicht teilt, sondern
wie schon in der Kölner Kathedrale betont, dass die wahre Kirche unsichtbar sei, räumt
er doch ein, dass Kirchen wie das Strassburger Münster oder der Kölner Dom durchaus
Gefühle der Erhabenheit wecken könnten. Schliesslich bricht er die Diskussion mit der

pragmatischen Feststellung ab: „Jetzt ist [...] nicht die Frage: Ist eine grosse gotische Kirche
erhabener, ein Griechentempel schöner? Sondern: was passt sich für uns! Was können wir
machen?" (IS IV: 163). Es sei ganz unmöglich, ein solches Riesenwerk wie eine der grossen

gotischen Kirchen auf die kleine Insel Felsenburg zu stellen, wo kaum 350 Menschen
lebten. Und eine gotische Kirche könne man nicht verkleinern, da sie sonst höchstens wie
ein Modell oder Spielzeug wirken würde. Seine Lösung: Er habe lange daran gedacht, „die
verschiedenen Charactere beider Bauarten best möglich zu verbinden" (IS IV: 163).35 Seine

Zeichnung einer achteckigen Kirche, verwandt mit einem griechischen Rundtempel, aber

mit Glockenturm und Spitze, findet allgemein Beifall, und zwei Jahre später ist die Kirche

fertig gebaut. In der Verschmelzung der verschiedenen Baustile weist das Gebäude auf ein
Charakteristikum vieler Dichtungen Oehlenschlägers hin;36 darüber hinaus könnte es als

synthetisierende Schöpfung eine selbstreflexive Repräsentation von Oehlenschlägers
polyphonem, vielgestaltigem Roman darstellen.

Schnabels ausgedehnte Einweihungszeremonie findet in den IS nicht statt; die Schilderung

der Einweihung wird auf die blosse Erwähnung der drei Rituale Taufe, Trauung und

Beerdigung beschränkt und schliesslich gar auf die beiden ersten reduziert, denn die

jüngere Generation lehnt das von Albert vorgeschlagene Beerdigungsritual als unpassend für
einen Freudentag ab - eine schon modern anmutende Tabuisierung des Todes, die Albert,
der seinem eigenen Tod gelassen entgegen sieht, nicht kennt (IS IV: 165).

Die Diskussion über den Kirchenbau führt Eberhards und Litzbergs Gespräche beim
Besuch des Kölner Doms fort und zeigt mit etwas anderen Facetten nochmals dieselben

Positionen, die - sehr summarisch gesprochen - Litzberg als Vertreter der Aufklärung und
Eberhard als Romantiker avant la lettre charakterisieren.

Der Text in den anderen Ausgaben
Die untersuchte Textpassage ist in die dänische Ausgabe von 1824/25 integral, mit lediglich

kleineren Abweichungen übernommen worden. In sämtlichen gekürzten Fassungen -
dänisch und deutsch - fehlt die kritische erzähltechnische Überlegung zu den Unterbre-

34 Er vertritt die romantische Begeisterung für die Gotik, die sich, ausgelöst durch Goethes frühen Auf¬
satz über das Strassburger Münster von 1773, im 19. Jahrhundert immer stärker manifestierte.

35 Eine solche Verbindung, der sogenannte „graeco-gotische" Stil, wurde gemäss Hubertus Günther we¬
sentlich für die französische Architektur (Günther 2012: 143-144).

36 Das bekannteste Beispiel ist sicher sein Trauerspiel Baidur hin Gode, das den Stoff der nordischen
Mythologie in die Form einer griechischen Tragödie kleidet. Aber auch die Verwendung prononciert
romanischer Gedichtformen (wie z.B. die ottave rime) für nordische Stoffe zeigt diese Neigung zur
Synthese.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



7.2 Kirchenbau 207

chungen im Erzählfluss von Tausendundeiner Nacht ebenso wie die daran anschliessende

Entschuldigung, dass der Leser nicht auf der Insel Felsenburg verweilen könne.
In den gekürzten deutschen Ausgaben von 1839 und 1911 zeigt sich eine weitere,

allerdings einschneidende Veränderung: Die ganze Diskussion über das Für und Wider des

griechischen und des gotischen Baustils samt Litzbergs Idee einer baulichen Synthese ist
ersatzlos gestrichen worden, was dem Text einen völlig anderen Charakter gibt; ausserdem

findet durch diese drastische Streichung das Gespräch von Eberhard und Litzberg im Kölner

Dom keine anknüpfende Fortführung. In den vier dänischen Ausgaben von 1846,1852,
1862 und 1904 dagegen ist der Text von 1824/25 - bis auf die erwähnte Ausnahme - ohne

Abstriche bewahrt.

7.2.4 Fazit zum Kirchenbau
Die Besprechung der erwähnten Texte stellt den Versuch dar, die unterschiedlichen
Funktionen des Kirchenbaus in den beiden Romanen von Schnabel und Oehlenschläger erkennbar

zu machen: Bei Schnabel steht die sakrale Bestimmung im Zentrum, was sich aus der
detailreichen Beschreibung des überaus lange dauernden Gottesdienstes ablesen lässt, der

am Ende der „leitmotivisch" (Nenoff 2016: 93) immer wieder eingeflochtenen Berichte über
die Bauphasen der Kirche stattfindet. Die persistente Schilderung der baulichen Fortschritte

zeigt, dass die Kirche neben der sakralen Funktion auch der Förderung des Wachstums
der Inselpopulation dient, was sich in gewisser Weise im Voranschreiten des Kirchenbaus
selbst spiegelt, bis sich das vollendete Gebäude schliesslich - im Takt mit der Zunahme
der Bevölkerung - auch seinerseits vervielfältigt, indem auf der Insel weitere Kirchen
gebaut werden. Diese potenzierte Präsenz der Kirchen betont die zentrale Rolle, welche

Religion, Gottesfurcht und Frömmigkeit auf Schnabels Insel spielen, und die - wie sich aus
der gesamten Konzeption des Insellebens ablesen lässt - darauf abzielt, den Menschen das

Paradies, das sie auf der Insel vorgefunden haben, durch ausgedehnt zelebrierte Gottesdienste

zu erhalten;37 ihre Frömmigkeit soll das biblische Pendant vervollkommnen, aus
welchem der Mensch nun nicht mehr verjagt werden sollte, da er kein störendes Element
mehr ist, sondern im Gegenteil durch fromme Unterwerfung und strenge Beachtung von
Gottes Geboten38 eine Steigerung des Paradiescharakters bewirkt. Es geht beim Kirchenbau

also nicht so sehr um das Gebäude selber, sondern vielmehr um das spirituelle Ziel,
in dessen Dienst das Bauwerk steht.39 Einen Hinweis auf das Erscheinungsbild der Kirche

gibt immerhin Eberhards gedanklicher Vergleich zwischen der Felsenburger Kirche und
anderen Kirchenbauten, die er in Europa gesehen haben muss (WFIT. 189). Seine inneren
Kirchenbilder werden aber weder benannt noch dargestellt, d. h. es erscheint hier eine Leer-

37 Vgl. verschiedene Gottesdienste, über deren Liturgie, oft samt Wiedergabe von Psalmen und Chorälen,
im Stil einer präzisen Chronik berichtet wird (z.B. WFIII: 89-96 oder WFIV: 40-45).

38 Daher u. a. die Abwehr gegen „Curiositas".
39 Günter Dammann (1997a: 184-186) sieht in der Kirche und dem Ensemble der Gebäude, das die Fel¬

senburger als Einfassung um sie herum bauen wollen, eine nach dem Vorbild des Salomonischen Tempels

geplante Anlage, von der man sich im 17. und frühen 18. Jahrhundert bestimmte Vorstellungen
machte, wie diverse Modelle und Rekonstruktionsversuche zeigen. Dammann stützt seine Ausführungen

u.a. auf die Abbildung des Grundrisses zum Gebäudekomplex (WFIII: 289).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



208 7 Schauplätze

stelle in Schnabels Roman, die Oehlenschläger mit seinem Text über Eberhards Besuch des

Kölner Doms füllt - ein Erlebnis, das zur Prägung des Kirchenbildes beiträgt, welches die

„Europäer" auf die Insel Felsenburg mitbringen, wo sie dann - wenn auch in einer
architektonisch vielschichtigen Form - einen katholischen Dom in eine protestantische Kirche
transformieren.

Die engagierten architektur- und religionstheoretischen Diskussionen um den Kirchenbau

geben teils andeutungsweise, teils explizit viele der Kontroversen wieder, wie sie vor
allem in den Jahren vor und nach 1800, also in Oehlenschlägers eigener Zeit, geführt wurden.

Der Kirchenbau erweist sich so als Brennpunkt kultureller Transmission von Europa
auf die Insel Felsenburg, in erster Linie, was kirchenarchitektonische Fragen betrifft, aber

auch hinsichtlich der intertextuellen Bezüge zu Hermann und Dorothea und zu
Oehlenschlägers eigener Erzählung Reichmuth von Adocht, ausserdem in Bezug auf die - allerdings
supponierten - Anklänge an Baggesens Labyrinth. Wie das Beispiel des Kirchenbaus zeigt,
resultiert der kulturelle Transfer der „Europäer" im Versuch, die besten architektonischen

Errungenschaften zu etwas Neuem zusammenzuführen und so auf der Insel europäisches

Kulturgut gleichsam zu veredeln; darin lässt sich eine gewisse Parallele zum Bestreben in
Schnabels Roman erkennen, das biblische Paradies durch eine verbesserte, d. h. frömmere
Variante der menschlichen Bewohner zu perfektionieren.

Es scheint nun auch plausibel, warum in den späteren dänischen Fassungen, im Gegensatz

zu den entsprechenden deutschen, die Gespräche zwischen Eberhard und Litzberg
über die Architektur der neuen Kirche erhalten geblieben sind: Die kulturelle Transmission
findet nicht nur innerhalb der Romanfiktion statt; in der dänischen Fassung fungiert auch
der Roman selber als Transmitter der beschriebenen kulturellen Inhalte zum Zielland Dänemark,

wo das Wissen um die erörterten Fragen vielleicht weniger verbreitet war (oder sich
dem Autor so darstellte) als im deutschen Herkunftsland.

7.3 Heiligenstatue und Nonnenkloster

Unmittelbar im Anschluss an den Kirchenbau in den IS erzählen Litzberg und Lademann
ihre Lebensgeschichten; diese enge Anbindung weist auf eine Fortführung der Religionsthematik

hin. Die Erzählungen der „unglücklichen Liebensgeschichten" (IS IV: 165) bilden
aber auch einen Kontrapunkt zur Schilderung der zahlreichen glücklichen Eheschliessungen

zu Beginn des Kirchenbau-Kapitels. Lademanns Erzählung basiert auf dem
entsprechenden Text in den WF (II: 345-388): In Schnabels Roman wird er als Kind von seinem
Vater dazu angehalten, bei Hochzeiten und anderen Festlichkeiten leichte Musik und Lieder

zur Unterhaltung zu spielen, was ihn immer wieder in Konflikt zum strengen protestantischen

Dorfpfarrer bringt, weshalb er in der Kindheit harte Zeiten durchlebt. Er macht eine
Lehre als Tischler und findet bei Restaurierungsarbeiten in der holzgeschnitzten Statue des

heiligen Bonifatius eine Menge Goldmünzen, die er dem Besitzer, einem reichen Katholiken,

übergibt und dabei sein Erstaunen über die Wohltaten des Heiligen ausdrückt. Als
Lutheraner gerät er in dem katholischen Gebiet jedoch sogleich unter Diebesverdacht und
wird eingekerkert, da er nicht alles Geld, das in dem hölzernen Heiligen steckte, abgeliefert
und zudem über diesen gelästert habe. Ein katholischer Bischofuntersucht die Sache, wobei
sich herausstellt, dass in der Statue gar kein Platz für mehr Geld war, weshalb der Bischof,

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



7.3 Heiligenstatue und Nonnenkloster 209

in der Überzeugung, man müsse „die Treue und Redlichkeit [...] auch in den Feinden [d.h.
den Ketzern] belohnen", Lademann einen Teil des gefundenen Geldes zuspricht (WF II:

364). Dieser arbeitet später zusammen mit einem anderen Gesellen am Bau einer Orgel
in einem Nonnenkloster; dort verheben sich die beiden Handwerker in zwei Nonnen, die
sie gemeinsam aus dem Kloster befreien, indem sie die Mädchen als Offiziere und sich selber

als Lakaien verkleiden,40 eine Disposition, die den Standesunterschied zwischen ihnen
und den sozial höher gestellten Nonnen widerspiegelt. Die Geschichte spielt auf die
zahlreichen, durch Jahrhunderte beliebten Klostersatiren an, in denen junge Mädchen gegen
ihren Willen ins Kloster gesperrt werden und sich, um der erzwungenen sexuellen Askese

zu entkommen, daraus entführen lassen41 - in Schnabels Text angedeutet durch eine krude

Bemerkung von Lademanns Freund:

[...] die Liebe zur Freyheit, und anderthalb Centnern Manns-Fleische, kan ein Frauenzimmer leicht
dahin bringen, die Eitelkeiten eines etwas höhern Standes hindan zu setzen, und einen ansehnlichen

rechtschaffenen Kerl, der seine Profession aus dem Grunde verstehet, zu heyrathen. (WF

II: 372)

Während der befreundete Geselle die Geliebte heiratet, wird Lademann von seiner Braut

wegen eines angehenden protestantischen Pfarrers verlassen, wobei eben doch der
Standesunterschied eine Rolle spielte, wie Lademann vermutet WFll: 384-385).

Beide Episoden hat Oehlenschläger übernommen, jedoch so umgestaltet, dass Litzberg
und Lademann, die Eberhard ja zusammen kennengelernt hatte, auch hier gemeinsam
auftreten. Ihre Verbindung, betont durch die Alliteration ihrer Namen, zeigt sich ausserdem

darin, dass Litzbergs Erzählung formal eine Art Rahmen um Lademanns Geschichte bildet;
da aber jeder im Bericht des anderen auftritt, ist die Erzählstruktur komplexer und enger
geflochten als die einer blossen Rahmung. In Oehlenschlägers Roman wird Lademanns

Erzählung mit Elementen der Empfindsamkeit ausgestattet: Die Härte von dessen Kindheit in
den WF ist nun verschärft durch die Trunksucht des Vaters, eines armen Dorfmusikanten,
der seinen Sohn im Rausch immer wieder verprügelt. Dieser findet Trost in der Lektüre
des Neuen Testaments und im Glauben an den Schutz von „geflügelten Engelein" (IS IV:
177); dank seiner tiefen Religiosität verzeiht er seinem Vater sogar, als der ihn fast zu Tode

prügelt. Nachdem der Vater in Scham und Reue über seine Untaten gestorben ist, wird
Lademann auch in den IS Tischler. Im Traum erscheint ihm einmal der heilige Bonifatius,
dessen Vita Lademann gelesen hatte, und verspricht ihm eine christliche Erziehung sowie

gründlichen Musikunterricht. Beides scheint sich zu bewahrheiten, als Lademann auch

in Oehlenschlägers Text auf eine hölzerne Bonifatius-Statue trifft, die so wurmstichig ist,
dass sie ihm in den Händen auseinanderbricht und ihren inneren Schatz über ihn
ausschüttet. Die Szene wird mit vielen Details ausgeschmückt: So betrachtet Lademann an der

restaurationsbedürftigen Wand verschiedene Bilder, die den Untergang Trojas darstellen;

40 Eine der unzähligen Verkleidungsszenen in Schnabels Roman; dass sich beide Geschlechter verklei¬
den, gehört dabei zu den selteneren Fällen, denn im Allgemeinen überwiegt die Verkleidung von Frauen

als Männer, nur schon, weil der im 18. Jahrhundert noch sehr beschränkte weibliche Aktionsspielraum

erweitert werden musste, damit Frauen in gewissen abenteuerlichen Begebenheiten überhaupt
auftreten konnten. Zu einem generellen Überblick über diese Verkleidungsstrategien bei Schnabel,

u.a. auch in den Wunderlichen Fata, vgl. Leschke (2002-2003: 33-69).
41 Beispiele dafür bringt Frenzel unter dem Stichwort „Keuschheitsgelübde" (Frenzel 2008: z.B. 414-418).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



210 7 Schauplätze

sie scheinen mit der Geschichte Lademanns und seines Vaters in Beziehung zu stehen: Da

liegt ein „verwundeter blasser König auf dem Sterbelager", dort trägt ,,ein[-] Sohn seinen
alten Vater auf dem Rücken" aus dem brennenden Troja (IS IV: 182). Auch widmet er den

Werkzeugen einen längeren Bericht, indem er sie als lebende Personen, als seine Freunde
beschreibt und ihnen „zum Spass" vornehme Namen gibt, z.B. der Säge, die er „Herr von
Scharfeneck" nennt, oder der Feile, die „Frau von Raspelmaul" heisst (IS IV: 182-183).42

Durch die adelige Namensgebung werden die Werkzeuge nicht nur vermenschlicht,
sondern auch aus dem bescheidenen Handwerkerstand in einen noblen Rang erhoben, was
parodistische Effekte erzeugt. Die Namen scheinen eine Steigerung der Vermenschlichung
zu bewirken, indem sie den Dingcharakter verhüllen, aber da es „sprechende" Namen sind,
verweisen sie gerade auf das Wesen der Werkzeuge als Dinge, die jedoch - im Unterschied

zu Hoffmanns oder Andersens belebten Gegenständen - keine eigene Geschichte43 haben
und ausserdem, wie die Namensgebung zeigt, von einem Menschen als Schöpfer abhängig
sind.

Als Lademann das Gold aus der Heiligenstatue dem reichen und frommen Eigentümer
abliefert, wird er, wie bei Schnabel, ins Gefängnis geworfen, erhält aber Hilfe von Litzberg,
der (anstelle des Bischofs in den WF) die Statue untersucht und dafür sorgt, dass Lademann
befreit wird und einen Teil des Geldes erhält, womit er sich eine gute Schule sowie Unterricht

im Orgelspiel leisten kann - das Versprechen der Traumerscheinung des Bonifatius
hat sich also erfüllt. Ausserdem erhält Lademann durch Litzbergs Vermittlung zwei Jahre

lang Musikunterricht bei Johann Sebastian Bach in Kothen. Litzberg nimmt Lademann
daraufhin aufReisen mit: Unterwegs könnten sie Orgeln reparieren und so Geld verdienen; auf
diese Weise erwerben sie sich einen Ruf als geschickte Mechaniker und werden schliesslich

von Kapitän Wolfgang zur Reise auf die Insel Felsenburg nach Amsterdam eingeladen.
Damit schliesst Lademann. Litzberg ergänzt das von seinem Freund unterschlagene

Erlebnis im Nonnenkloster, welches Lademann bei Schnabel noch selbst berichtet hatte. Die
beiden Gefährten werden auf ihrer Reise für eine Orgelreparatur in ein Kloster bestellt. Auf
dem Friedhof begegnen sie zwei jungen Männern, die um ihre beiden verstorbenen Geliebten

trauern, welche als Nonnen im Kloster gelebt hatten. Die beiden Männer bitten Litzberg
und Lademann, da sie dank ihrer Arbeit Zutritt zum Kloster hätten, ihnen als Andenken
an ihre einstigen Geliebten Haarlocken zu verschaffen, die im Besitz der beiden noch im
Kloster lebenden Schwestern der Verstorbenen seien. Dieser durchsichtigen Konstruktion
misstraut nicht einmal der sonst so scharfsinnige Litzberg. Er und Lademann verlieben
sich beim Überbringen der Bitte in die beiden jungen Nonnen, die als Musikerinnen das

Resultat der Orgelrestauration überprüfen müssen. Da sie sich wiedergeliebt glauben,
arrangieren Litzberg und Lademann die Befreiung dieser Nonnen mit Hilfe der beiden jungen
Männer, die für die nötigen Verkleidungen, Wagen und Postpferde sorgen und so leichtes

Spiel haben, zusammen mit den beiden Nonnen nach deren Befreiung zu fliehen. Jetzt erst
durchschauen Litzberg und Lademann den Betrug; aber während Litzberg rasch getröstet

42 Diese Vermenschlichung der Werkzeuge scheint ein Verfahren vorwegzunehmen, das besonders aus
H. C. Andersens Märchen bekannt ist, jedoch schon im späten 18. Jahrhundert und in der Romantik
Anwendung fand, z.B. bei Barthélémy Imbert oder E.T. A. Hoffmann, wie Klaus Müller-Wille mit
Verweis auf Paul Rubows Studie zu Andersens Märchendichtung von 1967 erklärt (Müller-Wille 2014: 49).

43 Eine Besonderheit von Andersens „Dingmärchen" ist gerade die Existenz der Dinge als Hauptperso¬
nen und handelnde Figuren (vgl. Müller-Wille 2014: 49).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



7.3 Heiligenstatue und Nonnenkloster 211

ist, trauert Lademann auch auf der Insel Felsenburg noch immer um seine Geliebte; dies

nicht ohne Grund: Wie er Eberhard anvertraut, hatte er damals von ihr einen Abschiedsbrief

erhalten, in dem sie ihm, Lademann, ihre Liebe gestand, und ihn gleichzeitig wissen
liess, dass sie durch ein früheres Versprechen an den - ungeliebten - Liebhaber gebunden
sei. Da sie Cacilia heisst (als einzige der vier jungen Leute ist sie mit einem Namen
ausgestattet), verschmilzt sie für Lademann mit dem Gemälde der gleichnamigen Heiligen, die
als Patronin der Musik von Raffael oder Guido Reni - Lademann weiss es nicht genau44 - an
der Orgel sitzend, mit Rosen im Haar dargestellt wurde. Für ihn blühe aber in diesem Leben
keine Rose mehr, sagt Lademann (IS IV: 216). Die Verbindung der beiden Cäcilien besteht
auch in der Askese, die sie leisten: Beide wurden gegen ihren Willen verheiratet; während
die Heilige der Legende zufolge mit ihrem Ehemann sexuell enthaltsam lebt, verzichtet die

weltliche Cäcilia durch ihre Heirat auf die Erfüllung ihrer Liebe.

Lademanns Trauer und seine bedrückende Kindheitsgeschichte verleihen den schwankhaften

Erzählungen Züge der Empfindsamkeit. Doch die Komik überwiegt; sie prägt die
Erlebnisse der redlichen Lutheraner in einem katholischen Kontext, in dem nichts so ist, wie
es scheint: Der Besitzer der Bonifatius-Statue gibt Frömmigkeit vor, erweist sich aber als

verlogener Geizhals; die jungen Klosterfrauen werden von einer alten Nonne überwacht,
die im Verborgenen ein weltliches Buch liest und darüber heimlich kichert; das Kloster ist
kein Ort frommer Spiritualität, sondern erscheint in einer stark satirischen Schilderung als

Karikatur einer religiösen Institution und als Gefängnis, in dem die beiden jungen Frauen

gegen ihren Willen eingesperrt sind; diese spielen Litzberg und Lademann Verliebtheit vor
und entfliehen als Männer verkleidet mit ihren Liebhabern. Die Kritik am Katholizismus
hat sich gegenüber der Schnabelschen Fassung verschärft, indem eine positive Gestalt wie
der gerechte katholische Bischof eliminiert wurde: dessen Aufgabe übernimmt in den IS

der Lutheraner Litzberg. Der protestantische Geistliche, der bei Schnabel Lademanns
Geliebte entführt und durch diese Handlung auch negative Aspekte der protestantischen Seite

offenbart, kommt ebenfalls nicht mehr vor. Die ausgleichende Toleranz, die in den WF -
zumindest an dieser Stelle - zutage tritt, findet in den IS kein Gegenstück, vielmehr macht
der Text durch gewisse Streichungen und Verschiebungen eine prononcierte Aufwertung
des Protestantismus sichtbar. Nicht zufällig betont im übrigen Litzberg am Anfang seiner

eigenen Geschichte, dass er sich geweigert habe, dem evangelisch-lutherischen Glauben

abzuschwören, als ein Wiener Verwandter, der ihn nach dem Tod seiner Eltern bei sich

aufnahm, dies als Gegenleistung von ihm verlangte. Litzbergs Festhalten am Luthertum
erhält umso mehr Gewicht, als er die zweite Forderung, seinen Adelsbrief zu verbrennen,
ohne Zögern erfüllte (IS IV: 166).

Diese Akzentuierung der protestantischen Position in den IS erfährt eine komische Wendung

durch die Strategie einer mehrfachen Verdoppelung, indem zwei Liebhaber auftreten,
die angeblich in zwei verstorbene Schwestern von zwei jungen Nonnen verliebt sind, wobei
hier der Spott selbstironisch auf den Erzähler Litzberg zielt, der sich in seiner lutherischen

Treuherzigkeit von der katholischen Camouflage zum Narren halten liess.

44 Es verschmelzen also nicht nur Person und Gemälde in Lademanns Erinnerung, sondern auch die
Bilder selber überlagern einander, was vor dem realen Hintergrund der grossen Zahl von Cäciliendar-
stellungen nicht überrascht, umso mehr, als Guido Reni, neben der Schaffung eigener Gemälde dieser

Heiligen, auch ein Cäcilienbild von Raffael kopiert hat.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



212 7 Schauplätze

Exkurs: Eine „Novelle" als Singspiel

Möglicherweise war es gerade dieses Phänomen der gesteigerten Verdoppelung, das Oeh-

lenschläger dazu veranlasste, die Episode um die Flucht aus dem Nonnenkloster für eine

weitere Produktion zu verwenden: Kurze Zeit nach dem Erscheinen der dänischen Ausgabe
seines Romans publizierte er ein Singspiel unter dem Titel Flugten afKlosteret [Die Flucht
aus dem Kloster] (uraufgeführt 1826, im Druck erschienen 1827). Litzbergs Erzählung der

Begebenheit, die sich schon verglichen mit Schnabels Text zu einer gewissen Breite dehnt,
wird nun zu einem abendfüllenden Bühnenstück in vier Akten ausgebaut. Denkt man
zurück an das in der Einleitung angekündigte Vorhaben, einige von Schnabel flüchtig
hingeworfene Kreideskizzen mit Ölfarbe auszumalen (IS I: IX), so könnte man hier von einem

zweistufigen Verfahren sprechen, wobei jeweils der Prätext als Skizze erscheint, die es im
nächsten Werk zum Ölgemälde auszumalen gilt.

Das Besondere dieses Stückes ist, dass es nicht, wie andere Singspiele Oehlenschlägers,
als Text und Libretto im Hinblick auf eine musikalische Umsetzung konzipiert war,
sondern zu bestehender Musik geschrieben wurde, und zwar - wofür sich wohl das Spiel mit
den mehrfachen Verdoppelungen anbot - zu Mozarts Cosi fan tutte. Bekanntlich hatte
Da Pontes Libretto dieser Oper vor allem im 19. Jahrhundert keinen ungeteilten Beifall
gefunden; es wurde vielfach als frivol oder allzu unwahrscheinlich kritisiert und deshalb

immer wieder verändert, umgedichtet oder durch ein ganz anderes Stück ersetzt; noch bis

ins 20. Jahrhundert gab es Versuche, Mozarts bewunderter Musik einen „würdigeren" Text

zu unterlegen.45

Oehlenschläger reihte sich also mit seiner Neuschreibung des Librettos von Da Ponte
in eine bestehende Tradition ein. Sein Singspiel liegt inhaltlich nahe bei der in den IS

erzählten Begebenheit, allerdings mit „ausmalenden" Zusätzen und Erweiterungen, auch

was die auftretenden Personen betrifft. Die Konstellation der beiden Liebhaber und ihren
Geliebten aus dem Nonnenkloster sowie Litzberg und Lademann als vermeintlich Erwählte
der beiden Nonnen ist jedoch dieselbe geblieben; im Verlauf des Stückes findet allerdings
eine Änderung in der Zusammenstellung der Paare statt, da Cäcilia es im Unterschied zur
Erzählung in den IS wagt, ihren früheren Liebhaber zugunsten von Lademann zu verlassen.

Diese Auswechslung ist aus zwei Gründen bemerkenswert: zunächst aufgrund des

Standesunterschiedes, denn der Husarenoffizier Wiedenhof aus altem Adelsgeschlecht muss
dem armen Handwerker und Künstler Lademann weichen. Als Zweites zeigt die Figur der
Cäcilia eine Entwicklung und unterscheidet sich dadurch von ihrem Pendant in
Oehlenschlägers Roman, aber auch von den Frauenfiguren in Mozarts Cosi fan tutte. Ursprünglich
scheu und fügsam, findet sie allmählich die Kraft zum Widerstand und lässt sich nicht
länger manipulieren, weder von Wiedenhof noch von ihrer Freundin Rosaura. Selbständig
beschliesst sie, ihr Gefühl über das Kalkül der anderen zu stellen, obwohl die Verbindung
mit Wiedenhof für sie standesmässige Vorteile bedeutet hätte. Diese Entwicklung hin zu

45 Solche neuen Libretti reichen von der frühen Umgestaltung zu einer Zauberoper durch Georg Fried¬

rich Treitschke: Zauberprobe oder so sind sie alle (1814), über Shakespeares Love's Labour's Lost,
umgearbeitet von Paul-Jules Barbier und Michel Carré zu Les peines d'amour perdues (1863), bis hin zu
Calderôns La Dama duende, übersetzt und bearbeitet von Carl Scheidemantel zu Die Dame Kobold von
1909 (vgl. dazu Noske 1977: 93).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



Exkurs: Eine „Novelle" als Singspiel 213

mehr Eigenständigkeit und zu einem moderneren Frauencharakter wird von den anderen

Figuren im Singspiel durchaus beachtet; so kommentiert die Freundin Rosaura: „Din Elsker

maa beundre Dig, Caecilia! / Thi Kaerlighed til ham betvang Din Frygt, / Forvandlet Duen
til en dristig 0rn, [...]" (.Flugten; 132).46 Auch Cacilias vielschichtige Figur dokumentiert
also, was schon für die IS gezeigt wurde (Kap. 5.6), dass längst nicht alle Frauengestalten in
Oehlenschlägers Dichtung - wie in der Forschung mehrheitlich behauptet - ausschliesslich
durch erotisch-triebhafte Züge charakterisiert sind.47

Eine weitere Tendenz zur Modernisierung zeigt sich an den veralteten Lebensanschauun-

gen der Figur Wiedenhofs: Er verachtet den Musiker Fademann, denn, wie er sagt, „i garnie

dage vare Fakeier og Domestiker de Virtuoser, som forlystede Herskabet" (Flugten; 18), [„in
alten Tagen waren es Fakaien und Domestiken, die die Herrschaft amüsirten", Flucht: 19]

worauf sein Freund Bergdorf erwidert:

Den Skik har man altfor laenge fortsat, at foragte dem, man har Nytte og laerer noget af. Vi leve ikke

laenger i Middelalderen, Wiedenhof! Dine Forfaedres Borg er en Ruin, hvor Vinden piber gennem
Hullerne [...]. (Flugten: 18)

Die Sitte, den zu verachten, von dem wir Nutzen ziehen und unterrichtet werden, hat gar zu lange

gedauert. Wir leben nicht mehr im Mittelalter, Wiedenhof! Deiner Ahnen Burg ist in Trümmer

zerfallen, und der Wind pfeift schon lange durch die leeren Löcher [...]. (Flucht: 19)

Im dritten Akt ist es Litzberg, der den Offizier ärgert, indem er die neuen Dampfmaschinen

preist, die dieser hasst, umso mehr, als die Maschinen, wie Litzberg erwähnt, Pferde
schon bald überflüssig machen würden, eine Bemerkung, die den Ritter Wiedenhof fast zur
Weissglut treibt (Flugten: 89-90).48

In seinem mangelnden Sinn für Musik und Literatur liegt auch einer der Gründe, warum
seine Beziehung zu Cäcilia scheitert. Er muss den Freund Bergdorf um Dichtung bitten, die

Cäcilia gefallen könnte, denn:

Hun er saa poetisk. Jeg maa laese nogen Poesi. Kan du ikke laane mig noget i en Hast? Blumauers

travesterte Aeneis lider hun ikke, og det er det eneste episke Digt, jeg kiender. De Vers, jeg har

reciteret hende af Musenalmanakerne, have heller ikke behaget hende synderligt. (Flugten: 19)

Sie ist zu poetisch. Ich werde etwas Poetisches lesen müssen. Blumauers travestirte Aeneis mag sie

nicht leiden, und andere epische Gedichte kenne ich noch nicht. Die Lieder, die ich ihr mitunter

aus den Taschenbüchern vorgelesen, scheinen ihr auch nicht recht zu schmecken. (Flucht: 20)

46 Zitat aus: Flugten afKlosteret. Et Syngespil. Digtet til Mozarts Musik i „Cosifan tutte" (Skuespil. Koben-
havn, 1827: V-XIV und 2-136; zitiert als Flugten). Die Stelle lautet in der deutschen Fassung: „Dein
Freund, Cäcilie, muss Dich bewundern, / Denn Deine Lieb' hat Deine Furcht bezwungen, / Zum dreisten

Adler eine sanfte Taube / Verwandelt [...]" (Die Flucht aus dem Kloster. Ein Singspiel. Meistens zu
Mozarts Oper „Cosi fan tutte" gedichtet. In: Schriften 1830, 13: 5-130, im Folgenden zitiert als Flucht;
hier: 125). Der Zusatz sanft zu Taube (dänisch nur: „Due") ist eines der vielen Beispiele, in denen der
deutsche Text verdeutlichend, oft verschärfend formuliert.

47 Immerhin erwähnt auch Vilhelm Andersen Cäcilias Persönlichkeitsentwicklung, allerdings ohne auf
die emanzipatorische Komponente einzugehen (Andersen 1899, 2: 180).

48 Im chronologischen Kontext spielt das Stück ungefähr hundert Jahre nach den IS und den WF, was
sich auch daran ablesen lässt, dass eine der neu eingeführten Figuren, Cäcilias Vater, in den Napoleonischen

Kriegen gekämpft hat. Es ist also zeitlich praktisch in Oehlenschlägers Gegenwart versetzt.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



214 7 Schauplätze

Diese Worte skizzieren zwei unterschiedliche Wesensarten (wie Berndorf sagt: „I Gründen

ere I to hoist forskiellige Mennesker", Flugten: 19 [Im Grunde seid Ihr zwei höchst verschiedene

Wesen] Flucht: 20), und ordnen sie, wie die Wertung der erwähnten Texte seitens der

Figuren anzudeuten scheint, den dichterischen Strömungen von Aufklärung und Romantik
zu.49 Wiedenhof gehört also - im Kontext des Singspiels - auch in dieser Hinsicht zu einer
älteren, um nicht zu sagen, veralteten Richtung; ausserdem wird klar, dass er nicht nur der

Musik, sondern auch der Dichtkunst fern steht. Als unzeitgemässe, der Kunst abgeneigte

Figur verschwindet er aus dem Singspiel; im vierten und letzten Akt erscheint er nicht
mehr. Mit ihm wird der Philister des Stückes eliminiert; in seinem Standesdünkel hatte er
geglaubt, Konflikte mit Gewalt lösen und Liebe durch Erpressung und Drohung erzwingen
zu können. Sein Verschwinden signalisiert den Triumph der Kunst und des Gefühls über
den Machtanspruch einer erstarrten Adelsschicht.

Dieser „hohen" Ebene des Stückes stehen immer wieder komische und satirische Szenen

gegenüber, von denen eine auf die Geschichte Lademanns als Tischler in den IS zurückgreift:

Habakuk, der Lehrling von Litzberg und Lademann, erwähnt im Gespräch mit der

Pförtnerin des Klosters, dass er bei der Arbeit nicht allein gewesen sei, sondern „i fornemt
Compagnie: mine Venner General Skarpentand, Geheimeraad Hammer, Magister Glatjern,
Grevinde Raspenmund og Mundkokken Herr Klaebekage vare altid naervaerende" (.Flugten;

63). [„in vornehmer Gesellschaft: meine Freunde, der Herr General von Scharfenzahn, der
Geheimerath von Hammer, die Frau Gräfin von Raspelmaul, Herr Magister Glatteisen, und
der Garkoch Meister Klebkuchen waren auch dabei"] (Flucht: 61).

Wie erwähnt, beschreibt Lademann seine Werkzeuge mit genau den gleichen Worten
und Namen (IS IV: 182-183). Der Pförtnerin erklärt Habakuk in allen Einzelheiten die

Bewandtnis, die es mit diesen „Freunden" auf sich hat, und schmückt die aus Lademanns

Erzählung übernommene Idee mit vielen Details aus, so dass die Werkzeuge teilweise eine

Art Eigenleben erhalten:50 Ein komisches Element, welches das Singspiel nicht nur mit
der ersten der beiden Episoden in Lademanns Leben verbindet, sondern in die realistische

Handwerkerwelt auch eine Andeutung spukhafter Phänomene einfliessen lässt, die

gleich darauf zu einer schaurigen Gespenstergeschichte ausgebaut werden, mit welcher
die Pförtnerin in Angst versetzt und dadurch zur Herausgabe des Klosterschlüssels
verleitet wird - eine indirekte Verspottung des bei den Lutheranern als „typisch katholisch"

verpönten Aberglaubens. Der Konflikt zwischen den Konfessionen, der noch im
entsprechenden Prätext in Oehlenschlägers Roman immer wieder, oft auch implizit, thematisiert
wurde, ist aus dem Singspiel weitgehend verdrängt, und wo er noch erscheint, spielt er
auf der „niederen" Ebene des Komischen, der auch die Äbtissin angehört: Ihre Figur ist zur
reinen Karikatur geraten, deren Hauptsorge es ist, Männer in jeglicher Form vom Kloster
fernzuhalten. Selbst die Kanarienvögel der Nonnen sollen aus dem Kloster gejagt werden,

49 Blumauers einst sehr populäre und überaus respektlose Aeneis-Travestie von 1784-1788 wird der Auf¬

klärung zugerechnet; zur selben Zeit wirkte Blumauer auch am „Wiener Musen-Almanach" mit. Die
implizit negative Beurteilung der Aeneis-Travestie hängt möglicherweise mit Schillers Ablehnung
zusammen, z. B. in Über naive und sentimentalische Dichtung (1993, 5: 739). Schiller wird an anderer Stelle

im Singspiel als moralische Autorität zitiert, allerdings nur in der deutschen Version (Flucht: 27).
50 Diese Eigenständigkeit scheint sie nun doch in die Nähe von Gegenständen zu rücken, wie sie in An¬

dersens „Dingmärchen" auftreten (vgl. Kap. 7.3).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



Exkurs: Eine „Novelle" als Singspiel 215

weil es Männchen seien; ausserdem verträgt sie den Vogelgesang nicht, da sie Musik als

Tortur empfindet:

Mig er den [musikken] nu engang afNaturen utaalelig, og jeg anseer det for et Kors mere i Verden,

at maatte höre den hver Dag. Jeg betragter det som en Revselse, som en Hudflettelse i 0ret, hvorved

jeg tildeeis afboder mine Synder. (Flugten: 35)

Mir ist sie [die Musik] nun einmal im Herzen zuwider, und ich rechne es als ein Kreuz dasmehr, ich

tragen muss, Musik hier alle Tage hören zu müssen. Ich betrachte es als eine Strafe, eine Geisselung
des Ohres, die ich meiner Sünden wegen ertragen muss. (Flucht: 35)

Nicht nur von Natur aus („af Naturen"), sondern im Herzen, also im Innersten, ist ihr die

Musik unerträglich; auch an dieser Stelle verstärkt der deutsche Text die Aussage.
Die Erklärung weist selbstreferentiell auf das Singspiel als Musikstück und wirkt darum

in ihrer Drastik besonders karikierend. Die Äbtissin zieht zwischen den beiden Männern
Litzberg und Lademann, die sie nur äusserst widerstrebend zur Orgelreparatur einlässt, und
ihrer Klosterwelt eine scharfe Grenze: „I ere Borgerlige; mine Nonner / (et Par Major- og et
Par Oberst-Dottre / undtagne) ere Adelige. I / er Kiaettere; vi fromme Catholiker" (Flugten;
39). [„Ihr seid nur Bürger! Meine Nonnen Lräulein/ Zwei Obersttöchter ausgenommen,
alle / von altem Adel; Ihr seid arge Ketzer / Wir sind Rechtgläubige"] (Flucht: 39; auch hier
fallen die im Deutschen zugespitzten Lormulierungen auf: nur Bürger, von altem Adel, arge
Ketzer). Katholizismus und Adel stehen also auf einer Stufe, was im Kontext des Stückes

eine Kritik am katholischen Glauben impliziert. Der Adelsstolz der Äbtissin wird denn
auch gehörig bestraft, denn es sind bürgerliche Ketzer, die - ironischerweise dank der
Musik - zwei ihrer Nonnen aus dem Kloster befreien, und, mehr noch, dafür sorgen, dass

zwei katholische Ordensschwestern in protestantische Ehefrauen transformiert werden.
In der Klosterszene gewinnt die Rolle der Musik für das ganze Singspiel ein besonders

scharf konturiertes Profil, indem sie bewirkt, dass die Äbtissin als Musikhasserin die
Prüfung der Orgel den beiden jungen Nonnen überlässt; ausserdem führt die Musik die beiden
Prauen mit Litzberg und Lademann zusammen und setzt so die Handlung des Stückes in
Gang. In der Polge werden weitere Personen an ihrem Verhältnis zur Musik gemessen:
Wiedenhof, der den Musiker Lademann geringschätzt, verliert seine Braut und wird aus
dem Stück ausgeschlossen. Cäcilias Vater hingegen liebt die Musik und akzeptiert deshalb

Lademann trotz dessen Armut als Schwiegersohn.51 Das Singspiel ist also nicht nur in
Musik gekleidete Bühnenkunst, sondern macht die Musik selbst in autoreferentieller Porm

zum Pundament und zur Triebkraft des Stückes.

Immer wieder eingestreute Verweise auf andere literarische Werke52 zeigen aber auch
das Bestreben, neben der Musik die Dichtung als Wortschöpfung zur Geltung zu bringen
und mit dem grossen Gewebe der Literatur intertextuell zu verknüpfen. Darüber hinaus

51 Ein in der Literatur des 19. Jahrhunderts äusserst seltenes Phänomen, da die Väter fast immer auf die

Gewährleistung der Versorgung ihrer Töchter und damit auf die gesicherte finanzielle Position eines

potentiellen Schwiegersohnes pochen.
52 Sie haben jeweils die Funktion, bestimmte Aussagen durch Vergleiche mit literarischen Gestalten zu

verdeutlichen, oft durch Übertreibung zu ironisieren; dabei umspannen sie den weiten Zeitraum von
der Antike (Venus, Mars und Vulkan, Flugten: 70; Ödipus, Krösus und Antigone, Flugten: 123; Bellerophon

und Pegasus, Flugten: 135-136) und der Welt der Märchen und Balladen (Elfen, Elfenköniginnen
und Venusberg, Flugten: 121) bis zur Gegenwart oder nahen Vergangenheit (Blumauers Aeneis-Tra-

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



216 7 Schauplätze

findet sich so etwas wie ein versteckter Hinweis auf das eigene Werk, denn Berndorfs
Worte über die Treue, das Hauptthema in Singspiel und Oper, lassen sich als Andeutung
einer literarischen Selbstreflexion lesen: „I den store Verden er Troskaben vanskelig at
traeffe; skal den findes, maa det vaere, som et sieldent Exemplar af en aeldgammel Autor, i
et afsides Kloster" (Flugten: 21). [„In der grossen Welt ist wahre Treue nicht leicht
anzutreffen; soll sie gefunden werden, muss es, wie ein seltenes Exemplar eines alten Autors,
in einem entlegenen Kloster sein"] (Flucht: 22; Dänisch Troskaben wird zu „wahre Treue"
verstärkt - wie schon mehrmals gezeigt, sind die Aussagen im deutschen Text oft
nachdrücklicher formuliert). Damit scheint sich die Dichtkunst auf die Stufe der Musik zu heben.

Umgekehrt ist es aber gerade die Musik, welche die grössten Schwächen des Stückes

offenbart: Oehlenschläger musste den Zusammenhang von Mozarts Oper vollständig
auflösen und die einzelnen Musikstücke ganz neu anordnen, um sie für seinen Text einsetzen

zu können. Dieses Verfahren beschreibt er selber in seinem Vorwort zum Stück, in dem er
auch feststellt, es gebe im bestehenden Libretto zu Mozarts Oper nicht ein einziges wahres

Gefühl, während doch die musikalische Komposition sowohl die zarte Klage der Trauer
und der Wehmut, als auch die munter scherzende Grazie ausdrücke. Diese beiden musikalischen

Hauptzüge mit der Dichtkunst zu verbinden, sei sein Bestreben bei der Schaffung
des Singspiels gewesen. Oehlenschläger glaubte also, wie so manch anderer Bearbeiter des

Librettos von Cost fan tutte, eine der Musik ebenbürtige Dichtung hervorbringen zu können

(Flugten: X-XI). Dass ihm dies - zumindest nach Ansicht seines Theaterpublikums - nicht
gelungen ist, zeigt allein schon die Zahl der Aufführungen: das Singspiel wurde insgesamt
nur gerade viermal aufgeführt (Liebenberg 1868, 2: 325). Henrik Lundgren weist in seinem
detailreichen Artikel zu Flugten afKlosteret mit genauen Analysen nach, wie wenig Oeh-

lenschlägers Gesangstexte in ihrer Aussage zum musikalischen Charakter der einzelnen
Musiknummern passen (Lundgren 1971: 26-29). Abgesehen davon gab es offenbar

aufführungstechnische Probleme, da das Stück wegen Oehlenschlägers langen Sprechpartien
von den Darstellern neben höchster Gesangskunst auch hervorragende schauspielerische
Lähigkeiten verlangte, womit die meisten Ensemble-Mitglieder des Königlichen Theaters
überfordert gewesen seien (Lundgren 1971: 32-33).

Lundgren kritisiert ausserdem das Bauprinzip des Stückes, die Mischung aus Groteske,
Komik und Pathos, die zu Lorm- und Stillosigkeit geführt habe (Lundgren 1971: 22-23).
Dieser Vorwurf ruft Baggesens und Heibergs Kritik an verschiedenen Werken
Oehlenschlägers wegen mangelnder Gattungstreue in Erinnerung. Rein formal bietet ein Singspiel
allgemein, und Flugten fra Klosteret im Besonderen, nur wenige Anhaltspunkte für eine
stilistische Zuordnung, da es Blankverse mit Prosa und gereimten Versen in verschiedenen
Metren zu einem polyphonen Gebilde mischt, wie ja auch der stete Wechsel zwischen

Gesangspartien und Sprechszenen in einer theatralen Hybridform resultiert, die zwar im
Grundton heiter ist, aber eben auch ernste Züge enthalten kann, oder, wie bei Flugten af
Klosteret, zuweilen gar den Charakter eines Rührstückes annimmt. Gerade die letztere

Eigenschaft weist allerdings darauf hin, dass Oehlenschlägers Neudichtung unmöglich zu
Mozarts Musik passen konnte. Der Dichter gibt in seinen Erinnerungen übrigens selber das

Misslingen zu: „Ein Stück, welches mir wirklich missglückte, war Die Flucht aus dem Klos-

vestie, Flugten: 19); wie oben erwähnt, wird auch Schiller genannt, allerdings nur in der deutschen

Fassung (Flucht: 27).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



Exkurs: Eine „Novelle" als Singspiel 217

ter" (Meine Lebens-Erinnerungen 1850, 4: 43). Er liess denn auch die deutsche Version seines

Stückes nicht in die zweite Werkausgabe von 1839 aufnehmen, weshalb auf Deutsch nur
die Fassung von 1830 vorliegt.53 Auch das dänische Original wurde von ihm kein zweites
Mal herausgegeben; es erschien nur noch posthum 1854 als Nachdruck der Erstausgabe
in Digtervœrker og Prosaiske Skrifter und 1860 als Band 15 in Liebenbergs Werkausgabe
Poetiske Skrifter. Die Unterschiede zwischen den Ausgaben beschränken sich laut Liebenbergs

Anmerkungen auf die Korrektur einiger Druckfehler. Die deutsche Ausgabe folgt,
was Personen, Aufbau und Inhalt betrifft, genau der dänischen Vorlage. Auf der Ebene der
konkreten Textgestaltung gibt es jedoch zahlreiche Detailunterschiede, zu einem grossen
Teil bedingt durch die Anforderungen der musikalischen Form, die sich auf Metrum und
Reime auswirkte. Aber auch in den gesprochenen Szenen bestehen signifikante
Abweichungen von der dänischen Vorlage: Der deutsche Sprechtext ist häufig nachdrücklicher
und kraftvoller formuliert, wie die Beispiele der übersetzten Zitate zeigen. Ausserdem
finden sich in der deutschen Fassung viel mehr Regieanweisungen. Beide Veränderungen
lassen vermuten, dass die Bühnenpräsenz expressiver und dynamischer gestaltet werden
sollte, vielleicht ausgehend von der Erfahrung mit den unbefriedigenden Kopenhagener
Aufführungen.54 Dass aber das Stück - trotz origineller, auch witziger Details - in irgendeiner

Form für ein heutiges Publikum zu retten wäre, wie es Hans Kuhn für Oehlenschlä-

gers Singspiel Ludlams Hule vorschlägt (Kuhn 1976: 153),55 ist kaum vorstellbar, aus dem
einfachen Grund, weil heute Da Pontes Libretto zu Cost fan tutte längst kanonisiert und aus

Mozarts Komposition nicht mehr wegzudenken ist. Als reines Schauspiel wiederum wäre
Oehlenschlägers Stück ebenfalls ungeeignet, da sich die vielen Gesangspartien nicht ohne

weiteres in sprechdramatische Texte verwandeln lassen. So ist kaum anzunehmen, dass die

mehrfachen Transmissionsvorgänge, von der Umformung der Schnabelschen Textvorlage
zu zwei Erzählungen in den IS bis zur Überschreibung des Librettos von Da Ponte mit einem
dänischen Singspiel samt der Herstellung einer deutschen Fassung, eine Fortsetzung finden
würden, z.B. in der Form von Bühnenaufführungen oder Neuausgaben.

53 Jedenfalls verzeichnet die deutsche Nationalbibliographie keine andere Ausgabe.
54 Ein Nachweis, dass das Stück jemals auf einer deutschsprachigen Bühne gespielt wurde, war aller¬

dings nicht zu finden.
55 Dem Autor schwebt eine Aufführung als „Period Piece" vor; dabei stünde für ihn allerdings die Ret¬

tung von Weyses Musik im Vordergrund, weshalb er als ersten Schritt eine Tonaufnahme empfiehlt,
die dann vielleicht Anreiz für eine Bühnenaufführung bieten könnte.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601




	Schauplätze

