
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 70 (2022)

Artikel: Inselromane : Adam Oehlenschlägers Roman Die Inseln im Südmeere /
Øen i Sydhavet im Dialog mit J.G. Schnabels Insel Felsenburg

Autor: Meier, Julia

Kapitel: 6: Personenkonstruktionen : weibliche und männliche Stimmen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-956400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-956400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6 Personenkonstruktionen: Weibliche und männliche
Stimmen

Nachdem in dieser Arbeit verschiedentlich die Mehrstimmigkeit auf der Ebene der Textgestalt

dargestellt wurde, ist nun zu fragen, ob sich auch in der Figurenkonzeption polyphone
Elemente nachweisen lassen. Dabei stellt sich u. a. die Frage, ob die vielen, von Oehlen-

schläger neu in den Roman eingeführten Frauenfiguren eine eigene Stimme besitzen, d. h.

ob sich eine Differenz zu den Männern erkennen lässt. Die Frage mag banal, ja überflüssig
scheinen, angesichts der in der abendländischen Fiteratur praktizierten Zelebrierung des

„Weiblichen", die auch Oehlenschläger in seinen immer wieder zum Klischee stilisierten
Frauenbeschreibungen übernimmt. Als Beispiele seien die zahlreichen aus der Pflanzen-
und Tierwelt stammenden Vergleiche erwähnt: Insbesondere Rosen, Veilchen und Rehe

sollen den bevorzugten zarten, ätherischen Charakter der weiblichen Natur anschaulich
machen. Gerade diese Schematisierung muss aber auch zu einer an unzähligen Stellen

greifbaren Verunsicherung in Bezug auf das Wesen des Weiblichen bzw. Männlichen führen.

Betrachtet man nämlich den Geschlechterdiskurs im Roman genauer, so fällt auf, wie
oft sich männliche und weibliche Eigenschaften überkreuzen, mischen und vertauschen,
so dass die Klischees eher desavouiert als bestätigt werden.

Die folgende Fallstudie bezieht sich auf einen Textausschnitt, der im Unterschied zu
den bereits untersuchten Passagen keine offensichtlichen Parallelen zu Schnabels Roman

aufweist, sondern von Oehlenschläger neu in Alberts Febensgeschichte eingefügt wurde,
als eine jener „Novellen", die „der grossen Erzählung einverleibt werden konnten", wie er
in seiner Vorrede erwähnt (IS I: IX).1 In bestimmten Bereichen zeigt die „Novelle" jedoch
Anklänge an die im vierten Teil der WF vorgetragene „Febensgeschichte der persischen
Prinzessin Mirzamanda aus Candahar", Textbezüge, von denen im Folgenden noch die Rede

sein wird, die aber nicht so augenfällig sind, dass in dieser Hinsicht von einem „Dialog
mit Schnabels Text" gesprochen werden könnte. Doch soll die Analyse der ausgewählten
Sequenz klären, ob auch in einem vom deklarierten Prätext unabhängigen Ausschnitt
textuelle Mehrstimmigkeit und Dialogizität als produktive Strukturen zu erkennen sind.

Es wurde schon erwähnt, dass in Oehlenschlägers im Vergleich zu den WF wesentlich

figurenärmerem Roman etliche neugeschaffene Frauengestalten auftreten, wie z.B.
Eberhards treue Dienerin Hanna Hellkraft oder Concordias Begleiterin Minga, um nur zwei aus

einer ganzen Reihe anderer zu nennen, von denen bisher in dieser Arbeit noch nicht die
Rede war. Doch diese Frauenfiguren treten nicht als Erzählerinnen ihrer eigenen Geschichte

auf, sie fungieren also nicht wie in Schnabels polyphon strukturiertem Erzählsystem als

eigene „Textstimmen"; vielmehr werden sie selber als handelnde oder erlebende Figuren
erzählt - mit einer Ausnahme: Die „schöne Bäckerin" erzählt ihre Febensgeschichte selbst;

allerdings wird ihre Ich-Erzählung von Albert wiedergegeben, der sie in die Erzählung seiner

eigenen Biographie einmontiert, so dass sich die beiden Erzählerstimmen überlagern,

1 Laut Genette handelt es sich bei einem solchen Verfahren um eine „Ausgestaltung durch massive

Hinzufügung" d.h. um eine „Erweiterung" (1993: 353).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



172 6 Personenkonstruktionen: Weibliche und männliche Stimmen

verdoppeln, miteinander verschmelzen, weshalb der Bäckerin eine eigene Stimme doch
nicht wirklich zugestanden wird.

6.1 Liebe im Roman

Die Erzählung ist Teil von Alberts Lebenserinnerungen, welche er, wie erwähnt, auf der
Insel Felsenburg Abend für Abend zwei Jahre lang seinem Urgrossneffen Eberhard und
einigen anderen Zuhörern vorträgt. Sie wird in mehrfacher Weise eingeleitet: Zunächst stellt
Albert im Verlauf der Schilderung seiner Jugend in Aussicht, von einem Liebesabenteuer

zu berichten (IS II: 249). Dann meldet sich der auktoriale Erzähler mit einem Kommentar
zu Alberts Erzählweise und zum gesamten Roman zu Wort: Alberts Versprechen lasse ihn
[den Erzähler] hoffen,

dass die jungen Leser und Leserinnen diesen Roman nicht bei Seite legen werden, weil sie bereits

fast zwei Theile gelesen haben, und noch nichts von eigentlicher Liebe darin vorkömmt. (IS II: 249;

Hervorhebung im Original)

Diese Bemerkung, insbesondere die Bezeichnung des Textes als „Roman", weist auf die
traditionellen Gattungskriterien, denen zufolge ein Roman „Liebe und Abenteuer" zum Inhalt
haben muss. Die den Liebesgeschichten unmittelbar vorangehenden Kapitel handeln denn
auch von „Abenteuern", wie schon die gleichlautende Überschrift des ersten dieser Kapitel
ankündigt (/SIL 190). Dabei handelt es sich um inhaltliche Gattungskriterien, die mindestens

für die Zeit, in der Albert erzählt (Anfang des 18. Jahrhunderts), noch Gültigkeit hatten

(Steinecke/Wahrenburg 1999: 16), die aber in der Weise, wie der Erzähler ihre Erfüllung
an seine Figur delegiert, auch ironisiert werden, was besonders deutlich wird in der

Fortsetzung des Erzählerkommentars: Es wird auf die Erzählung einer grotesken Liebes- und
Ehegeschichte aus Alberts Jugendzeit angespielt, die „freilich nicht zu den reizendsten der
erotischen Gemälde gerechnet werden [könne]" (/SIL 249). Das werde aber noch kommen:

„Wir werden mit Albert Julius lieben und seufzen [...]" (/SIL 250).

Schliesslich wird ein weiteres Mal auf die Liebesthematik verwiesen, als Albert seine

Erzählung wieder aufnimmt und sich selber an sein Versprechen erinnert, von einem
Liebesabenteuer zu erzählen (IS II: 251). Sein eigenes Erlebnis bildet dabei gleichsam den

Auftakt zu einer Reihe von Liebesgeschichten, die alle - mit Ausnahme jener der Bäckerin

- tragisch enden, wobei aber diese Tragik immer wieder aufgelöst wird durch ein
spukhaftes Spiel mit Geisterwesen - Phänomene, die sich aus der Geschichte der Bäckerin in die

anderen Liebesgeschichten hinein fortpflanzen, sie miteinander verbinden und sie in eine

Atmosphäre von karnevalesker Wehmut tauchen.

Die Geschichte erscheint im Zusammenhang mit den Theaterspielen, die Seifert mit
seiner Truppe aufführt; auf einer Ritterburg in Thüringen spielen sie eine nicht näher
bezeichnete Komödie, in der Albert als „verlorener Sohn" auftritt (vgl. Kap. 8.1).

In dieser Rolle gefällt Albert, wie er erzählt, besonders den Frauen. Dabei ist es vor
allem seine Erscheinung als zerlumpter Bettelknabe, welche die Frauen bewegt; die
Selbstverständlichkeit, mit welcher hier Mitleid als „Frauentugend" festgeschrieben wird, weist
voraus auf die in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts beginnende Konstruktion spezifisch

„weiblicher" Tugenden wie Sanftmut, Anteilnahme und Mitleid auf der Basis der

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



6.1 Liebe im Roman 173

„organischen Schwäche" des weiblichen Körpers: „Selbst schwach und im Gefühl ihres

Unvermögens wird sich die Frau mit allen Unglücklichen identifizieren [...]" (Honegger
1996: 148).2

Als „verlorener Sohn" gewinnt Albert auch die Liebe eines schönen Mädchens, Tochter
eines herumziehenden Krämers, die selber als „Tabuletkrämerin" arbeitet. In seiner
Verliebtheit will Albert ihren Namen in einen Baum ritzen und wird von Seifert beauftragt,
auch gleich den Namen einer schönen Bäckerin, die dieser begehrt, miteinzuschneiden,
wobei Albert darauf achten solle, „einen tüchtigen stämmigen Baum [zu] erwählen, mit
üppigem Laube und glatter Rinde, wie sie selber ist" (IS II: 266). Diese Parallelisierung der
Geliebten mit dem Baumkörper weist in der Geste des Einritzens auf die sexuelle Natur
von Seiferts Begehren. Da der Baum aber auch als Phallussymbol gedeutet werden kann,
wird das Objekt des Begehrens zur phallischen Frau, und als solche zugleich anziehend und
unheimlich. Der weitere Verlauf der Erzählung wird zeigen, inwiefern die Bäckerin Züge
dieses sexuellen Konstrukts trägt.

Indem Seifert das Eingravieren des Namens seiner Geliebten an einen andern delegiert,

verspottet er gleichzeitig dieses Ritual der Verliebten. Seine an Albert gerichtete Warnung
unterstreicht den Spott:

Hüte dich auch, dass du, bei allen den krummen C's, E's und B's, die schwer zu machen sind,

besonders im Mondschein, dich nicht in die Finger schneidest oder das Messer zerbrichst. (IS II: 266)

Die Worte bilden nicht nur einen ironischen Bruch in Alberts schwärmerischer Verliebtheit,
sie verweisen gleichzeitig auf die Materialität der Schrift, die in ihrer spezifischen Form - in
den IS ist es die Fraktur mit ihren vielfach gebrochenen und gebogenen Grossbuchstaben

(auch „E" ist im Gegensatz zur Antiqua in der Fraktur „gekrümmt") - die Schwierigkeit
der „Einkerbung" bedingt; Seiferts Belehrung zu den „krummen" Buchstaben, „die schwer

zu machen sind" in der Führung des einritzenden Messers, hebt diesen Umstand besonders

hervor und weist damit symbolisch auf Alberts sexuelle Unerfahrenheit.
Die Ironisierung wird noch weiter getrieben, da Albert, dem erst jetzt bewusst wird, dass

er den Namen der Tabuletkrämerin gar nicht kennt, in die Baumrinde nur das Wort
„Geliebte" einschneiden kann, das Seifert später scherzhaft für seine eigene Liebe annektiert,
indem er es mit den drei Vornamen und dem Nachnamen der schönen Bäckerin ergänzt
und mit dieser Namenshäufung das Einschneiden ad absurdum führt. Die Vornamen
„Catharine, Benedicte, Elisabeth" deuten übrigens alle auf weibliche Heiligkeit und Frömmigkeit,

was durch den Familiennamen „Messerschmidt" mit einem ebenso männlichen wie
körperlich-sinnlichen Element komplementiert wird: das „Messer" ist als Penissymbol im
doppelten Sinn Werkzeug des Eingravierens. Albert will diese Ergänzung indessen nicht
hinnehmen und erwägt, die Namen zu tilgen.3 Dass er den Namen der Tabuletkrämerin

2 Das Zitat entstammt Claudia Honeggers Referat von Pierre Roussels einflussreicher Schrift Système
physique et moral de la femme von 1775 und bezieht sich wohl auf Roussels Feststellung: „c'est du
sentiment de son impuissance qu'elle tire cette disposition à s'identifier avec les malheureux, cette

pitié naturelle qui est la base des vertus sociales." [Aus dem Gefühl ihrer Ohnmacht entspringt diese

Neigung zur Identifikation mit den Unglücklichen, dieses natürliche Mitgefühl, welches das Fundament

der sozialen Tugenden ist] (Roussel 1775: 32).
3 Darin kann man einen intertextuellen Anklang an Ariosts Orlando furioso sehen: Orlando will die

Namensverbindung Angelica-Medoro, die er auf Bäumen rings umher eingeschnitten erblickt, zuerst
nicht wahrhaben und versucht zu glauben, dass die Inschriften andere Personen bezeichnen als die,

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



174 6 Personenkonstruktionen: Weibliche und männliche Stimmen

nicht kennt, könnte auf die typisierte Natur seiner Gefühle deuten: Er liebt auf romantische

Weise ein namenloses Geschöpf und findet selber, der Zauber dieser Liebe wohne „in
der Phantasie, und ist eigentlich nur der gesteigerte Sinn für die Schönheit oder Anmuth
beider Geschlechter" (IS II: 257). Wie sich nach dem Tod der Tabuletkrämerin herausstellt,
wurde er von ihr auf ebenso poetisch überhöhte Art wiedergeliebt, denn ihre Liebe galt
dem „verlorenen Sohn", d. h. sie setzte Albert mit seiner Rolle im Theaterstück gleich (IS II:
451). Allerdings ist diese Gleichsetzung nicht ganz ohne Berechtigung, da Albert selber sich

in seiner Eltern- und Heimatlosigkeit in gewissem Sinn als „verlorener Sohn" vorkommt:
„indem ich Albert Julius war, stellte sich zugleich Vieles vom Wesen des verlorenen Sohnes

selbst dar" (IS II: 253). Dadurch wird eine klare Trennung zwischen Rolle und Persönlichkeit

in Präge gestellt.

6.2 Walpurgisnacht der Texte

Noch weit ausgeprägter und von grösserer Tragweite ist die Identifizierung Seiferts mit
seiner Rolle als „Paust" durch die schöne Bäckerin, die ihm ihre Geschichte erzählen will,
weil sie von Pausts magischen Künsten Hilfe erwartet. Seifert fühlt sich von ihrer Tendenz,

Bühnenfiguren mit realen Personen zu vermischen,4 verunsichert; die Bäckerin ist ihm
unheimlich, weil er befürchtet, sie sei ein wenig verrückt und wähne sich mit Hexen und
Teufeln im Bund. Albert begleitet ihn zur Zusammenkunft mit der Bäckerin, erlebt dort
aber zu Beginn statt des erwarteten Unheimlichen gerade das Gegenteil: Der Bäckerladen

versetzt ihn in seine Kindheit zurück, erweckt ihn ihm also Gefühle des Vertrauten, Heimischen.

Auch ihre Stube hat nichts Unheimliches, es ist dort alles „niedlich und ordentlich"
(IS II: 285) - eine Beschreibung, die an Gretchens „kleines reinliches Zimmer" denken lässt

(Goethe 1948-1971, 5: 225).5

Aber gerade die Gretchen-Reminiszenz führt auch wieder an das Unheimliche heran, das

sich besonders in Gretchens geisterhafter Erscheinung an der Walpurgisnacht manifestiert:
Unheimlich ist der starre Blick der Gretchenfigur, und ebenso das rote Schnürchen um ihren
Hals, das, „nicht breiter als ein Messerrücken" (Faust I: 4205),6 in der Andeutung der

Enthauptung als Hinweis auf die Kastration verstanden werden könnte: Kastrationsangst ist

welche diese Namen tragen. Als er schliesslich der Wahrheit nicht mehr ausweichen kann, entzündet
sich an den Inschriften seine Raserei (Ariosto 1982: Canto XXIII, 103-136).

4 Auch in Holbergs Stück Hexerie eller blind Allarm (1731) identifizieren Dorfbewohner einen Schau¬

spieler, den sie beim Einstudieren seines Bühnentextes beobachten, mit seiner Rolle, in der er - ähnlich

wie Faust - Teufelsbeschwörungen ausführt; diese Vermischung von Theater und Realität führt
im Dorf zu Hexenwahn und Hexenverfolgung. Holbergs Komödie dürfte Oehlenschläger zur Zeit der

Entstehung der IS besonders gegenwärtig gewesen sein, da sie zu jenen 25 Stücken gehörte, die er, wie
verschiedentlich erwähnt, 1822 (also kurze Zeit vor der Publikation seines Romans) auf Deutsch übersetzt

hatte.
5 Auf die ganz ähnliche Beschreibung von Eberhards Stube im ersten Teil der IS wurde bereits hin¬

gewiesen (vgl. Kap. 4.2), da jedoch die Figur der Mutter - anwesend in ihrem Bild - jenes Zimmer
beherrscht, tritt dort der Gretchenbezug in den Hintergrund, indem er zwar nicht gelöscht, aber durch
die starke Position der Mutter gewissermassen überdeckt wird.

6 Albrecht Schöne deutet den roten Blutstreif als „Teufelszeichen"; er argumentiert damit für die Ambi¬
valenz der Gretchenfigur, die nicht nur als Rettende zu sehen sei, wie die Textoberfläche suggeriere,
sondern auch als teilhaftig „an der dem Satan verfallenen Welt" (Schöne 1982: 177-178).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



6.2 Walpurgisnacht der Texte 175

nach Freud der Kern des Unheimlichen (Freud 1999, 12: 243-245). Laut Mephisto erinnert
Gretchens starrer Blick an die Meduse (Faust I: 4192-4194), und mit diesem Schreckensbild

bringt Seifert die Bäckerin indirekt in Verbindung, wenn er sie wegen ihrer „langen
fliegenden Goldhaare [ ]" einen Kometen nennt, der „Schauer und Grauen erregen" kann
(IS II: 279). Kometen wurden allgemein gefürchtet; sie galten als Verkünder kommenden
Unheils (Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens 1927-1942, V: 92-95). Auch der Faust
des Volksbuches deutet die Erscheinung eines Kometen in diesem Sinn und zählt eine lange
Reihe von Katastrophen auf, die der Komet mit sich bringen werde (Historia von D. Fausten

1988: 73). Die gedankliche Verbindung der Bäckerin mit dem Bild des Kometen (und damit
indirekt mit der Meduse)7 weist auch auf die Andeutung ihres Wesens als phallische Frau
zurück (IS II: 266): Die Meduse symbolisiert mit ihrem Schlangenhaar die „phallische Vulva"
(Devereux 1981: 175), die faszinierend und beängstigend zugleich ist, weil das phallische
Element zwar die Kastrationsangst mildert (Freud 1999, 17: 47), durch die Assoziierung
der „phallischen Frau" aber auch eine bedrohliche Übermacht des Weiblichen signalisiert.8

Der Text schwankt zwischen impliziten Bezügen zu Goethes Faust und expliziten
Hinweisen auf den Faust der Volksbücher und der deutschen Adaptationen von Marlowes
Faustdrama, die im 17. Jahrhundert häufig von Wandertruppen gespielt wurden (Friedrich,
Th. 1963: 166). Aber auch Spuren aus den Puppenspielen finden sich, wie die Anspielung
der Bäckerin auf Fausts Geliebte, „die Herzogin von Parma", zeigt (IS II: 286).

Die Bäckerin beginnt ihre Erzählung mit einer ausführlichen Schilderung der Grausamkeit

ihres Vaters, der ihren Geliebten, den Bäckergesellen Josef, vertrieb und sie selber in
ein unterirdisches Gewölbe sperrte. Darin zeigt sich eine intratextuelle Verwandtschaft
mit dem „Fräulein im gläsernen Sarg" (IS II: 425), einer der in den folgenden Kapiteln des

Romans erzählten tragischen Liebesgeschichten: Eine mittelalterliche Ballade besingt das

Schicksal eines Mädchens aus adligem Geschlecht, das vom Vater zur Strafe für seine Liebe

zu einem Müllerssohn eingekerkert wurde, was zum Selbstmord des Müllerssohnes und

zum Liebestod der Tochter führte.
Dass die Väter die Liebesbeziehungen ihrer Töchter zerstören - auch Alberts beginnende

Liebe zur Tabuletkrämerin endet durch das Eingreifen des Vaters - deutet in verhüllter
Weise auf inzestuöse Wünsche,9 die beim Vater der Bäckerin überdies sadistische Züge
annehmen: Er droht ihr mit der Rute und geisselt sie schliesslich bis aufs Blut.10 Diesen
inzestuös gefärbten Vater-Tochter-Beziehungen ist gemeinsam, dass die Mütter fehlen;

von ihnen ist nie die Rede.11 Eine mögliche intertextuelle Parallele hierzu findet sich in

7 Die Verbindung Komet - Meduse - Kopf einer geliebten Frau (mit Verweis auf Cyrillos Eleonora) be¬

gegnet auch in 75IV: 27.

8 Auf den Zusammenhang zwischen Cyrillos Sexualangst und dem medusenähnlichen Anblick von
Eleonoras geköpftem Haupt (75 III: 473-474) wurde in Kap. 6.1 hingewiesen.

9 Vgl. dazu Ranks Darstellung, wie in Mythen, Sagen und Märchen Väter die Freier der Töchter ver¬
treiben oder bekämpfen (Rank 1974: 354-359). Dabei weist er das Einsperren der Tochter durch den

eifersüchtigen Vater als häufig verwendetes Motiv nach (1974: 358-359).
10 Ein sadistisches Element ist nach Rank nicht selten Bestandteil des inzestuösen Vater-Tochter-Ver-

hältnisses, da der Inzest mit der Tochter oft deren Verführung oder Vergewaltigung voraussetzt (1974:
339).

11 Vgl. Rank (1974: 349-353). In Märchen und Sagen trifft häufig der Tod der Mutter mit dem Erwachsen¬
werden der Tochter zusammen, was den Wunsch des Vaters andeutet, die Tochter gegen die altgewordene

Mutter auszutauschen.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



176 6 Personenkonstruktionen: Weibliche und männliche Stimmen

den WF in der Geschichte der Mirzamanda: Zwar fehlt in diesem Fall die Mutter nicht, sie

wird als zauberkundige Fürstin (was sie mit der Hexenwelt in der Geschichte der Bäckerin

verbindet) sogar in aller Ausführlichkeit dargestellt, aber nicht einmal zwei Jahre nach Mir-
zamandas Geburt wird sie umgebracht, so dass sich auch hier eine frauen- und mutterlose

Vater-Tochter-Beziehung ergibt. Der Vater verfolgt die erwachsen gewordene Mirzamanda

ganz unverhüllt mit seinen sexuellen Wünschen (WFTV: 475-482), wobei sie väterlichem
inzestuösem Begehren gleichsam doppelt ausgesetzt ist, da eine zweite Vaterfigur, ein alter
Verehrer ihrer verstorbenen Mutter, sie mit allen Mitteln, auch mit physischer Gewalt, dazu

zwingen will, ihn zu heiraten (WFTV: 489-495).
In der Erzählung der Bäckerin entfaltet sich eine detailreiche Darstellung des Hexensabbats

und der Walpurgisnacht auf dem Blocksberg. Die Beschreibung in IS II: 307-308 enthält

Anklänge an die Walpurgisnacht in Goethes Faust I, vor allem an deren Beginn (Faust I:

3835-3955); so wählt die Bäckerin aus den vorhandenen Transportmitteln für die Reise auf
den Blocksberg den Bock, da er ihr am geeignetsten schien, „eine solche Reise auszuhalten"
(75 II: 307). Dieselbe Wahl trifft auch Mephisto, der sich, ebenfalls im Hinblick auf die weite
Reise, „den allerbesten Bock" wünscht (Faust I: 3835-3837). Auf den Blocksberg verlegt die

Bäckerin - mit Hilfe ihrer alten, im Umgang mit Hexen und Teufeln erfahrenen Wärterin
Mariane12 - ihre Zusammenkünfte mit Josef, von dem ihr Vater sie nach der Entdeckung
ihrer Schwangerschaft gewaltsam getrennt hatte.

Mehrere Motive in ihrer Geschichte - das unehelich geborene Kind, die Verzweiflung in
der Gefangenschaft, die Entstehung des Wahns, das Hochgericht am Rabenstein - wecken
wieder Reminiszenzen an die Gretchen-Tragödie in Goethes Faust, aber die tiefe Tragik von
Gretchens Schicksal erscheint durch die völlig anders gearteten Wahnvorstellungen der
Bäckerin transformiert und aufgehoben, so dass schliesslich sogar die düstere Richtstätte

am Rabenstein, welche die Hexen im Faust für Gretchens Hinrichtung vorzubereiten scheinen

(Faust I: 4399-4404), zu einer romantischen Kulisse für die Liebesbegegnung zwischen

Joseph und der Bäckerin werden kann, auf der selbst der Galgen, „verfallen und zerrissen

mit Moos und Blumen durchwachsen [...] wie die Trümmer einer alten Burg" (IS II: 309),

seinen Schrecken verloren hat.

Die Hexenwelt, von der Bäckerin mit grossem Realismus geschildert, wird durch mehrere

Hinweise in der Erzählung als Phantasieprodukt kenntlich gemacht, scheinbar, ohne dass

der Bäckerin selber dies zum Bewusstsein käme. So finden verschiedene Zeichen, welche
die Realität des Hexenspuks belegen sollen, rationale Erklärungen, die sie als trivial und

alltäglich enthüllen (z.B. entpuppen sich Cupidos Flügelfederchen als gewöhnliche
Hühnerfedern, IS II: 313). An anderen Stellen bilden sich in der Erzählung der Bäckerin Risse,

durch die ein Bewusstsein ihres Wahns zu schimmern scheint:

Es ist aber alles doch nur dünn und luftig, und einem Traume so ähnlich, dass ich die sämmtlichen

Erscheinungen für lauter Einbildungen erklären möchte, wäre ich nicht vom Gegentheile

überzeugt. (IS II: 326)

Eine Relativierung des Wahns bedeutet auch die Ironie, die immer wieder aufblitzt und
Löcher in das Gewebe der Wahnbildung reisst, so zum Beispiel, wenn die alte Mariane es

12 Auch Mirzamanda hat eine Dienerin, die hexenhafte Züge trägt und mit dem Satan im Bund steht (WF
IV: 405-409).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



6.2 Walpurgisnacht der Texte 177

völlig überflüssig findet, Frauen zu verbrennen, bloss, weil sie sich auf dem Blocksberg
amüsierten, besonders zu einer Zeit, da das Brennholz so teuer werde (IS II: 306). Dabei
erinnert Marianes Beschreibung dessen, was die Frauen auf dem Blocksberg tun: „Essen,

trinken, tanzen, liebkosen und faulenzen" (IS II: 306), an Mephistos Aufzählung in Goethes

Walpurgisnacht: „Man tanzt, man schwatzt, man kocht, man trinkt, man liebt" (Faust I:

4058).

Marianes Verlächerlichung der Hexenverbrennungen beruht auf einer scharfen Kritik
an den Männern, die auch ohne Teufelsbund viel ärgere Sünden begingen als die Frauen,
indem sie „stehlen, morden, rauben, verläumden, betrügen, andere unglücklich machen"

(IS II: 306). Ihre Aussage: „Die neidischen Mannsbilder können nicht einmal einem armen
Weibe einen solchen Spas im Lande der Träume gönnen" (IS II: 305), verweist das Hexenwesen

ebenfalls ins Reich der Phantasie und verurteilt gleichzeitig den Machtanspruch der

Männer, auch noch über die Träume der Frauen herrschen zu wollen.
Mit dem „Spas" der Frauen „im Lande der Träume", gegen den sich der Neid der Männer

richtet, ist, wie aus der Geschichte der Bäckerin klar wird, sexuelle Befriedigung gemeint,
welche die beiden Lrauen - Mariane hat ebenfalls in jungen Jahren ihren Geliebten
verloren - auf die Ebene der Phantasie verschieben, indem sie sich selber und die erträumte
Gestalt des Geliebten in die Walpurgisnacht am Blocksberg versetzen. Die Wahl der Hexenwelt

als Kulisse für ihre sexuellen Phantasien ist nicht zufällig, sondern ergibt sich aus

einem Diskurs, der weibliche Sexualität als unheimliche, mit Hexen und schwarzer Magie
im Bund stehende Kraft auffasst, eine Sicht, wie sie folgendes Zitat aus dem Hexenhammer
deutlich zum Ausdruck bringt: „Alles geschieht durch fleischliche Begierde, die bei ihnen
[den Brauen] unersättlich ist. [...] Darum haben sie auch mit den Dämonen zu schaffen, um
ihre Lust zu stillen" (Kramer 2015: 238).

Hexenbräuche wie Lliegen und Reiten gelten als Chiffren für den Koitus; verschiedene

Attribute der Hexen, z.B. Besenstiele, Stöcke, Heugabeln, etc. haben phallischen Charakter:
Die Hexe ist also auch eine „phallische Brau"13, d.h. sie verfügt selbsf/zerrlich über ihre
Sexualität, ohne sich vom Mann darin dominieren zu lassen. So führte z.B. die Bäckerin ihr
genussreiches Sexualleben mit Josef trotz des Verbotes ihres Vaters so lange wie möglich
ungehindert fort und entzog sich später der väterlichen Repression durch Schaffung einer
sexuellen Phantasiewelt. Die Vorstellung von der weiblichen Sexualität als einer Macht, die

den Mann „verhexen" kann, äussert sich auch in Seiferts Worten über die schöne Bäckerin:

„Allein, schöne Weiber sind Hexen, wenn sie uns verliebt machen" (IS II: 338).

Die Konstruktion des Zusammenhangs zwischen Lrau, Sexualität und Hexe wird von der
alten Mariane zwar kritisiert und verlacht, dient andrerseits jedoch den beiden Brauen als

Grundlage, fast könnte man sagen, als Prätext, für die Schaffung ihrer erotischen Traumwelt.

Aber die gestalterische Phantasie der Bäckerin erschöpft sich nicht in der Ausmalung
des Hexenspuks am Blocksberg, vielmehr verfeinert und erweitert sie ihr Phantasiegebilde,
indem sie Gestalten aus der mittelalterlichen Sagenwelt, wie jene des getreuen Eckhart,
der vor dem Venusberg Wache hält (IS II: 310-3II),14 damit verwebt und den Venusberg

13 Géza Rôheim weist in Die Panik der Götter zahlreiche weitere Erscheinungsformen dieser Phantasie in
antiken und biblischen Mythen ebenso wie in mittelalterlichem und modernem Hexenglauben und in
Träumen nach (1975: 228-264).

14 Ein Motiv, das sich in der Romantik grosser Beliebtheit erfreute; vgl. Tiecks Märchen Der getreue
Eckart und der Tannenhäuser (1799 entstanden und 1812 in den Phantasus aufgenommen. Schon 1816

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



178 6 Personenkonstruktionen: Weibliche und männliche Stimmen

zu einer antiken Szenerie ausbaut, die sie mit Bacchus und Amor, mit Faunen, Satyrn
und Wassernixen bevölkert. Der Szenenwechsel vom Blocksberg zum Venusberg, d. h. von
der romantischen zur klassischen Walpurgisnacht, verbindet den Text mit Goethes
Faustdrama und erinnert an den Ausspruch des Homunculus: „Romantische Gespenster kennt
ihr nur allein; / Ein echt Gespenst, auch klassisch hats zu sein" (Faust II: 6946-6947). Es

besteht auch eine zeitliche Nähe zwischen Oehlenschlägers Text und Goethes Konzeption
der klassischen Walpurgisnacht, die Goethe bereits 1826, also mehrere Jahre vor der (post-
humen) Veröffentlichung von Faust II, ausführlich schilderte: im Zweite[n] Entwurf. Helena,

Zwischenspiel zu Faust. Ankündigung (Goethe 1948-1971, 5: 567-573). Doch selbst wenn
dieser Entwurf damals schon publiziert worden wäre, käme er nicht als Prätext in Frage,
da Oehlenschlägers Roman schon zwei Jahre früher erstmals erschienen war (1824 in der
dänischen Version).

Es mag erstaunen, dass sich die Bäckerin, die „nicht ordentlich lesen" kann, wie zweimal

betont wird (IS II: 297 und 299), in der antiken Mythologie auskennt. Der Hinweis der

Venus auf den frühverstorbenen Bruder der Bäckerin, der in die Lateinschule ging und ihr
„damals oft von dem heidnischen Gotte Bachus, von dessen Faunen, Satyrn und Bachantin-

nen erzählt" habe (IS II: 312), scheint diese Phantasien auf Kryptomnesien zurückzuführen,
d. h. auf vergessene, aber im Unbewussten aufbewahrte, daher „kryptische" Erinnerungen.

In der Erzählung der Bäckerin werden der romantisch-deutsche Blocksberg und der
klassisch-antike Venusberg aufeinander bezogen; sie treten gleichsam in einen Dialog
miteinander, welcher als eine ins Groteske gewendete Spielart der Anfang des 19.Jahrhunderts
geführten Diskussion über den Stellenwert der germanisch-nordischen gegenüber der
griechisch-römischen Kultur erscheint.15 Marianes Verteidigung der „biederen deutschen Teufel",

die in ihrer Hässlichkeit ehrlicher seien als die nur äusserlich schönen „Griechenteufel"
(IS II: 318), wirkt dabei wie eine Demontage des Winckelmannschen Ideals klassischer

griechischer Schönheit, denn der blühende, weisse Körper des Bachus sei nur „Trug und
Larve", die Venus eine „alte Vettel". Diese Bezeichnung bringt die Venus in Zusammenhang
mit der Vorstellung der „vetula" (wovon das deutsche Lehnwort abgeleitet ist), die seit der

Antike als Inbegriff ekelerregender Hässlichkeit gilt (Menninghaus 1999: 16 und 132-159).
Dadurch wird die Venus praktisch mit ihrem Gegenpol, der hässlichen alten Hexe,
gleichgesetzt; wie Mariane sagt, müsste man sie einmal sehen,

ehe sie ihre Toilette gemacht, ehe sie die falschen Zähne in die hölzernen Gaumen geschraubt, sich

geschminkt, geschnürt und sich alle die blühenden Gliedmaassen angeschnallt hat, die das Auge

entzücken, die aber nur aus lauter samtenen Kissen mit Springfedern bestehen. (IS II: 318-319)

wurde der erste Teil auf Dänisch übersetzt: Den troe Eckart, efter Ludvig Tieck ved Johan Krag; dabei
handelt es sich nicht um eine Nachdichtung, wie die Angaben anzudeuten scheinen, sondern um eine
texttreue Übersetzung). Auch Oehlenschlägers späte Romanze Tanhuser i Venusbierget (entstanden
1846) nimmt die Sage nochmals auf.

15 Vgl. die im Jahr 1800 von der Universität Kopenhagen gestellte Preisaufgabe: „Var det gavnligt for Nor¬
dens skionne Litteratur, om den garnie nordiske Mythologie blev indfort og almindelig antaget, istedet
for den Graedske?" [„Würde es unserer schönen Litteratur zum Nutzen gereichen, wenn die nordische
Mythologie statt der griechischen von den Dichtern gebraucht und eingeführt würde?"]
Oehlenschlägers eigene Formulierung (Selbstbiographie 1829,1: 94). Oehlenschlägers positive Beantwortung
dieser Preisfrage zeigt sein unbedingtes Eintreten, schon ganz zu Beginn seiner dichterischen
Laufbahn, für den Einbezug der nordischen Mythologie in die Dichtkunst (JEstetiske Skrifler 1800-1812:

5-22).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



6.2 Walpurgisnacht der Texte 179

Diese Künstlichkeit des Körpers verbindet die Venus mit den in Kunstwerken der Romantik

häufig auftretenden Automaten, Puppen und Marionetten.16 Ausserdem erinnert die „Montage"

der Venus an Kunigunde im Käthchen von Heilbronn, deren Körper eine

mosaische Arbeit, aus allen drei Reichen der Natur zusammengesetzt [ist]. Ihre Zähne gehören
einem Mädchen aus München, ihre Haare sind aus Frankreich verschrieben, ihrer Wangen
Gesundheit kommt aus den Bergwerken in Ungarn, und den Wuchs [...] hat sie einem Hemde zu

danken, das ihr der Schmied, aus schwedischem Eisen, verfertigt hat. (Kleist 1965: 520)

Auch sonst zeigen sich in der Geschichte der Bäckerin gewisse Anklänge an das Käthchen

von Heilbronn, das ja ebenfalls ein Stück über Traum, Wahn und Halluzinationen ist.
Die Erwähnung des ,,Mährchen[s] [...] von einem guten Nordengötzen Baidur", das fast

ohne Übergang in den Mythos von Orpheus und Eurydike hineingleitet (IS II: 321), fügt
der antiken Mythologie ein Element aus der nordischen hinzu,17 so dass im Ganzen eine

Synthese aus deutschen, griechisch-römischen und nordischen Stoffen entsteht, die auf
den Schluss des Romans vorauszuweisen scheint, wo die deutschen Bewohner der Insel

Klein-Felsenburg einen Tempel entdecken, in welchem „zwölf Asen, in lichter Herrlichkeit;

/ Recht wie die Marmorbilder in Circus dort in Rom / Und die Riesengötter von Erz in
Hyppodrom" dargestellt sind (IS IV: 391; vgl. auch Kap. 8.5 dieser Arbeit).

Dieses Verfahren, das Verknüpfen, Weiterdichten und Ausweiten von bestehendem

Textmaterial,18 hat vieles gemeinsam mit einer intertextuellen Umarbeitung: Es entsteht
eine Neuschöpfung auf der Grundlage von Texten. Der Wahn erscheint unter diesem

Gesichtspunkt als kreative Bewältigung sexueller Unerfülltheit, wobei in der intertextuellen
Gestaltung der Phantasiewelt auch ein Hinweis darauf zu hegen scheint, dass jegliche
Identität sich aus Texten konstituiert, oder, in den Worten Kristevas (im Zusammenhang
mit der polyphonen Struktur des Romans): „Celui qui écrit est le même que celui qui lit. Son

interlocuteur étant un texte, il n'est lui-même qu'un texte qui se relit en se réécrivant"
[Derjenige, der schreibt, ist derselbe wie jener, der liest. Da sein Gesprächspartner ein Text ist,
ist auch er selber nichts als ein Text, der sich selbst wieder liest, indem er sich neu schreibt]
(Kristeva 1969: 109). Das Lesen wäre dann - insbesondere bezogen auf die Bäckerin als

„Nicht-Leserin" - in einem erweiterten Sinn zu verstehen, den Kristeva, teilweise analog
zur Bedeutung von „Sammeln, Zusammenlesen", die „lesen" auch im Deutschen haben

kann, so definiert: ,,,Lire' était aussi ,ramasser', ,cueillir', ,épier', reconnaître les traces',

,prendre',,voler' " [,Lesen' bedeutete [in der Antike] auch,sammeln',,pflücken',,erspähen',
,aufspüren', ,nehmen', ,stehlen'] (Kristeva 1969: 120).

16 Ein Beispiel in den IS ist der russische Trommelautomat, der das automatenhafte Wesen von Eberhards
Vater spiegelt (IS I: 66), vgl. Kap. 4.2.

17 Eine Verbindung nordischer und antiker Kultur auf der Basis des Baldur-Mythos schuf Oehlenschläger
schon in seinem Trauerspiel Baidur hin Gode (1806), das formal nach dem Muster einer griechischen
Tragödie gestaltet ist. In gewisser Weise wird auch das Christentum in diese Synthese einbezogen,
denn in Baldurs Figur und Schicksal - er stirbt als unschuldiges Opfer des Bösen -, sind Züge einer
Christus-Gestalt angelegt.

18 Nicht nur die Erzählungen der antiken und nordischen Mythologie, auch die Hexenwelt als textuelle
Ausformung eines bestimmten Diskurses kann ja als Text gesehen werden.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



180 6 Personenkonstruktionen: Weibliche und männliche Stimmen

6.3 Sublimierung oder Wahn?

Die Tatsache, dass die Bäckerin ihr unerfüllbares sexuelles Begehren in der Schaffung einer
bunten, lebendigen Phantasiewelt sublimieren kann, scheint Ranks Theorie zu widerlegen,
nur der Mann sei zur Sublimierung fähig, er könne tabuisierte sexuelle Wünsche durch

„phantastische Ersatzbildungen" zu Kunst gestalten, während die Frau, der Rank in Analogie

zur angeblich fehlenden Zeugungskraft auch künstlerische Schöpferkraft abspricht,
auf erzwungene Unterdrückung ihrer Sexualität mit Neurosenbildung reagiere (Rank 1974:

337-338).
Die männliche Umwelt versteht die Phantasien der Bäckerin nicht etwa als

schöpferischkünstlerisches Gebilde, sondern hält sie - je nach dem Grad männlicher Aufgeklärtheit -
für ein Indiz, dass die Bäckerin als Hexe oder als Verrückte anzusehen sei; sie wird also

entweder dämonisiert oder pathologisiert. Der Burgkaplan, den Albert und seine Freunde

auf der Ritterburg in Thüringen treffen, ist überzeugt, dass sie „auf dem Blocksberge mit
den Höllenfratzen den Kehraus tanze", dies, obwohl er sie mit eigenen Augen schlafend vor
sich liegen sieht (IS II: 343). Der Geistliche wird denn auch beschrieben als „sehr unwissender

Mensch, der vorher Mönch gewesen und zum Futhertume übergegangen war" (IS II:

230-231); an seine Figur knüpft sich eine längere Anklage gegen die „Bigotterie unter den

damaligen lutherischen Geistlichen", die „gegen solche Vergnügungen [gemeint sind die

Aufführungen des Faustspieles] bei weitem nicht so nachsichtig waren, als die Katholiken",
eine Denkungsart, aus der die Bilderstürmerei und die allgemeine Kunstfeindlichkeit der
Reformation entstanden sei (ISII: 274-275). Die Beschränktheit des Geistlichen reizt Albert
zu einer Beschimpfung, für die er später einen Denkzettel erhalten wird (IS II: 343-344).

Während also der Kaplan von der Hexennatur der Bäckerin überzeugt ist, hält Seifert
sie aufgrund ihrer Phantasien für verrückt und bezeichnet ihr unerfülltes Sexualleben als

Ursache für diese Verrücktheit: „Wenn ein sanguinisches Weib, wie sie, nach der Trennung
von ihrem Joseph, ihre hiebe nicht auf natürliche Weise befriedigen konnte, musste sie

überschnappen" (IS II: 339).

Diese medizinisch-psychologische Erklärung gleicht den Ansichten, die sich seit dem
Anfang des 19. Jahrhunderts über die Entstehung hysterischer Phänomene in der Medizin zu
verbreiten begannen,19 die aber eigentlich bis auf die Spätantike zurückgehen, denn schon
Galen machte den Abbruch sexueller Beziehungen für einen „Stau der Säfte" bei der Frau

verantwortlich, aus dem sich dann Hysterie entwickle (Foucault 1997: 152). Zwar begann
man im 17. Jahrhundert Hysterie als eine Nervenkrankheit zu sehen, die nicht vom Uterus

ausging, sondern ihren Sitz im Kopfhatte und deshalb auch bei Männern auftreten konnte,20

aber gleichzeitig herrschte noch immer mittelalterlicher Teufels- und Dämonenglauben, der

19 Vgl. Schaps, Hysterie und Weiblichkeit, insbesondere das Kapitel „Zum Topos der ,grande hystérie' im
19. Jahrhundert" (1992: 42-54).

20 Die erste psychoanalytische Deutung eines literarischen Werks, die Freud vornimmt, gilt denn auch
dem Fall eines „männlichen Hysterikers": In Gradiva. Ein pompejanisches Phantasiestück (verfasst von
Wilhelm Jensen, 1903) verfällt der Archäologe Norbert Hanold einem Wahn, der, ähnlich wie bei der
Bäckerin, durch Sexualabstinenz hervorgerufen wird; der Sublimierungscharakter dieses männlichen
Wahns oder Tagtraums ist aber unbestritten: Der Wahn entzündet sich an einem griechischen Relief,
entsteht also durch Kunst und hat auch selber Kunstcharakter, denn der Archäologe wird mit einer -
positiv konnotierten - „überaus lebhafte[n] Phantasie" ausgestattet (Freud 1995: 142), was seinen

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



6.3 Sublimierung oder Wahn? 181

in Verbindung mit der sexualfeindlichen Haltung der Kirche in weiblicher Sinnlichkeit eine

Bedrohung sah, welche die Basis von Hexenglauben und Hexenverfolgung bildete.
Seiferts These wird jedenfalls vom Text nicht bestätigt; sie bewirkt nur so viel, dass die

Bäckerin nicht auf der Stelle als Hexe hingerichtet wird, sondern sich wenigstens noch
der - äusserst grausamen - Wasserprobe unterziehen darf. Die künstlerische Seite ihres
Wahns, ihre Fähigkeit zur Sublimierung hatte sich immer mehr abgeschwächt:

die Entzückungen sind aber nicht so gross als ehedem. Joseph ist, wie mich deucht, weniger
verliebt; die Gestalten treten alle mehr abgebleicht im Nebel zurück, und ich befürchte, sie möchten

zuletzt ganz verschwinden. (IS II: 325)

Deshalb hatte sie sich an „Faust" gewandt: er sollte ihr dazu verhelfen, ihren Joseph „in
der wirklichen Welt anzutreffen" (IS II: 326). Darin gleicht sie nun ganz jenem Mädchen in
Holbergs Stück Hexerie eller Blind Allarm, das keinerlei Sublimierungstendenz erkennen
lässt, wenn es den vermeintlichen Teufelsbeschwörer um Hilfe bittet, denn:

Jeg er saa forskraekkelig plaget af Syn om Natten, nu kommer mig eet Mandfolk for, nu et andet,

som forhindrer mig at sove; tilmed braender mit Legeme altiid, ligesom jeg havde en hidsig Feber.

(Holberg 1870, 2: 369)

Ich bin des Nachts so erstaunlich von Erscheinungen geplagt, bald schwebt mir dieses, bald jenes

Mannsbild vor Augen, so dass ich gar nicht einschlafen kann, und dann wallt mir zugleich das

Blut, als ob ich das hitzige Fieber hätte. (Holberg s Lustspiele 1822, 3: 222-223; übersetzt von Oeh-

lenschläger)

Mit Josephs Erscheinen in der „wirklichen Welt" wird die Bäckerin von ihrem Wahn mit
einem Schlag geheilt. Anders als in Goethes 1777 entstandenem Singspiel Lila muss man bei
der Bäckerin also nicht behutsam „Phantasie durch Phantasie kurieren" (Goethe 1948-1971,
6: 870). Lilas Wahn, verursacht durch den vermeintlichen Tod des Gatten, löst sich auch
dann nicht auf, als dieser ihr lebendig gegenübertritt - sie wird erst geheilt, als ihre
Verwandten in ihren Wahn eintreten und als Schauspieler an ihrer Phantasiewelt teilnehmen.
Im Gegensatz zur schönen Bäckerin wird sie also durch Kunst und nicht durch
„Wirklichkeit" geheilt.21 Mit der leiblichen Anwesenheit des Sexualpartners verschwinden die

Wahnphantasien, entstanden aus erzwungener Sexualabstinenz, vollständig aus der
Geschichte der Bäckerin, und doch - etwas vom Hexenspuk bleibt, gerät auf das Papier eines

anwesenden Malers, dessen offensichtlich „verhexte" Hand statt der schönen Bäckerin
eine „hässliche Fratze" hervorbringt (IS II: 352); der Wahn ist so doch noch - wenn auch in
spöttisch verzerrter Form - zu Kunst geworden und greift als vielfältiger Geisterspuk in
die Liebesgeschichten der folgenden Kapitel des Romans hinein.

Vorher aber wird die Hochzeit der Bäckerin mit Josef gefeiert, die Albert nicht schildern
kann, weil er zur Strafe für seine Beschimpfung des Kaplans ins Burgverlies gesperrt wurde;
dabei entpuppt sich die Strafe als spukhafter Streich: Statt Wasser und Brot werden zwei

Totenköpfe ins Verlies herabgelassen, die Albert nach dem ersten Schrecken als Behälter

Wahn deutlich höher stellt als die Phantasien der Bäckerin, von der Seifert befürchtet, sie sei „toll und
wahnsinnig" (IS II: 282).

21 In ähnlich subtiler Weise befördert auch Zoë Bertgang, die vermeintliche „Gradiva", durch Eingehen
auf Hanolds Wahn die Heilung des Archäologen (Freud 1995).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



182 6 Personenkonstruktionen: Weibliche und männliche Stimmen

für Hähnchen und Wein erkennt; er darf später doch noch am Hochzeitsfest teilnehmen
und trifft dort auf den Kaplan, der in dieser Szene nochmals ausgiebig karikiert wird, da er
sich an der Hochzeitstafel sinnlos betrinkt (IS II: 353-364).

Diese Verspottung nimmt sich wie eine Rache am Schicksal der Bäckerin aus, deren

Verfolgung als Hexe die Kirche mit ihrer unaufgeklärten Haltung angestiftet hatte. Es zeigt
sich, dass eine Frau, die von der für sie vorgesehenen Konvention abweicht, mit dem Tod

bedroht, ja, beinahe umgebracht wird; erst ihr Wiedereintritt in die Konvention durch
Heirat rettet ihr das Leben.

Darüber hinaus ist deutlich geworden, dass auch diese Geschichte, die nur spurenweise
Verbindungen zu den WF aufweist, als Hypertext fungiert, indem sie durch implizite und

explizite Verweise auf andere Texte diese in sich aufnimmt und zu einer neuen Einheit
verwebt. Besonders interessant ist, dass die Bäckerin selber ihre Erzählung zum Teil aus
Textwelten konstruiert, obwohl sie kaum lesen kann, und dass immer wieder dargestellt
wird, auf welchem Weg diese vielfältigen Textsplitter in ihren „Phantasietext" gelangen.
Wie die vielen Bezüge zu Goethes Faustdrama gezeigt haben, steht dabei durchaus nicht
chronologische Plausibilität im Vordergrund; wichtiger scheint die Idee der Universalität
von Texten, die sich - unabhängig von Zeit und Ort - nach allen Richtungen ausdehnen,

zu neuen Textkombinationen zusammenschliessen, Neues mit Altem verbinden können.

Der untersuchte Textausschnitt in den weiteren Romanausgaben
Im Folgenden soll überblicksmässig dargestellt werden, wie sich der untersuchte Text in
den anderen Versionen des Romans gestaltet. Dabei zeigt sich, dass 05 mit den IS weitgehend

übereinstimmt, was den inhaltlichen Verlauf der Episode betrifft. Auffällig ist jedoch,
dass die Erzählerstimme, die sich in den IS mit romantheoretischen Reflexionen über
gattungskonstituierende Themen wie Abenteuer und Liebe zu Wort meldet (IS II: 249-250), in
05 kaum hörbar wird. Der ganze Erzählereinschub beschränkt sich auf einen einzigen Satz:

„Saavidt var garnie Bedstefader kommen i sin Fortaelling, da han sagde: [...]" (05 II: 216).

[„Als er aber so weit gekommen war, sprach er: [...]" (15 II: 248)]. Warum diese Gattungsreflexion

im dänischen Text fehlt, wird nicht ohne weiteres klar; einen Hinweis könnte die
Vorrede zu 05 liefern, die - anders als das deutsche Gegenstück - eine Romantheorie
enthält, weshalb die Wiederaufnahme poetologischer Reflexionen möglicherweise redundant
schien (vgl. zu den Vorreden Kap. 4.1.2).

Jedenfalls bildet diese Weglassung den markantesten Unterschied zwischen 15 und 05
in Bezug auf die besprochene Textpassage. Im Detail ergeben sich noch weitere, weniger
augenfällige Abweichungen, die zusammengenommen eine gewisse Tendenz der dänischen

Version zu grösserer Zurückhaltung in sinnlichen Beschreibungen erkennen lassen. So

hofft Seifert in den 15, durch seine Besuche bei der Bäckerin „in ihren Armen den süssesten

Lohn [seiner] Liebe zu erreichen" (15 II: 280); in 05 fehlt diese Stelle. Ebenso fehlt im
dänischen Text die eingehende Schilderung des Küssens, welches dazu führte, dass der Vater die

Zusammenkünfte seiner Tochter mit dem Bäckergesellen in der „Jasminlaube" entdeckte:

Ich hatte es ihm mehr als hundertmal verboten und befohlen, dass er leise küssen solle; ich winkte,

wenn er es doch nicht liess, mit der Hand, weil ich in dem Augenblicke nicht sprechen konnte; [...].

Ein Kuss ohne Schmatz, sagte der leichtfertige Bursch, ist, als ob man die Lippen mit Wein feuchtete

ohne zu trinken. (IS II: 292)

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



6.3 Sublimierung oder Wahn? 183

In eine ähnliche Richtung geht die Verschiebung der weiblichen Körperstelle, auf die der
Teufel sein Blutzeichen drückt: Während das Zeichen in den 15 auf dem Hals oder der Brust
erscheint (IS II: 300 und 304), wird es in 05 - wesentlich distanzierter - jeweils auf den

Arm geprägt (05 II: 259 und 262). Zwar liegt die Bäckerin auch im dänischen Text „I lyst
Maaneskin [...] nogen somEva" [Im hellen Mondschein [...] nackt wie Eva] (0511: 296-297),
doch während in den IS der Kaplan lediglich befiehlt, „dass man sie mit einem daliegenden
lichtblauen Gewände bedecken solle" (IS II: 342), wird in 05 der Vorgang des Bedeckens

ausgemalt und auch die Bibelreferenz ausgeweitet; „Eva" wird nun mit „Noah" verknüpft -
die Parallelisierung der beiden Figuren lässt die Nacktheit als etwas Verbotenes erscheinen,
das man nicht anschauen darf: „Endelig befalede Praesten at man skulde gaae baglaends,

lige som Noae Sonner, og bedaekke hende med det lyseblaa Klaedebond, der laa ved Siden

af og var gleden af" (05 II: 297). [Endlich befahl der Pastor, dass man, wie Noahs Söhne,

rückwärts gehen und sie mit dem hellblauen Gewand bedecken solle, das neben ihr lag
und herabgeglitten war.]. Auch kann der Geistliche im dänischen Text die Nacktheit nicht
beim Namen nennen, sondern muss sie umschreiben, und zwar mit einem lateinischen
Ausdruck: Die Bäckerin liege hier „in puris naturalibus" (05 II: 298), wobei in diesem Fall
keine dänische Übersetzung folgt, im Gegensatz zum sonst üblichen Verfahren, lateinische

Wendungen oder Zitate besonders im dänischen Text sorgfältig zu übersetzen. Durch die

Darstellung übertriebener Prüderie wird hier die schon vorher im Text wenig schmeichelhaft

gezeichnete Figur des Burgkaplans noch stärker karikiert; doch zeigen sich darüber
hinaus in der dänischen Version, wie erwähnt, generell Anzeichen einer Vermeidung oder
zumindest Verharmlosung sexueller Anspielungen.

Die Gründe für Veränderungen dieser Art sind nicht ganz einfach zu erklären. Es könnte
sein, dass Oehlenschläger darauf bedacht war, in seiner Heimatstadt möglichst wenig An-
stoss zu erregen, besonders natürlich in den gehobenen Kopenhagener Kreisen, mit denen

er engen Umgang pflegte und auf deren Akzeptanz er in einem nicht geringen Grad auch

finanziell angewiesen war. Für eine solche Annahme spricht, dass selbst die „züchtigere"
dänische Version beim Lesepublikum der besseren Gesellschaft zum Teil empfindliche
Reaktionen hervorrief. Doch müssen derartige Erwägungen reine Vermutungen bleiben, denn
der analysierte Textausschnitt ist für eine gültige Aussage nicht umfangreich genug; eine
solche müsste auf der Untersuchung weit grösserer Teile des Romans im deutsch-dänischen

Textvergleich basieren.22

Sicherlich im Bestreben, dem Text ein gewisses dänisches Kolorit zu verleihen, wurde die

Bezeichnung „Walpurgisnacht" ersetzt mit „St. Hansdag" (05 II: 295), „St. Hansaften" oder
„St. Hans Nat" (beide 05 II: 296), denn der „Johannistag" oder vielmehr die „Johannisnacht"
als das Fest der Sonnenwende war (und ist) in Dänemark viel bekannter als die Walpurgisnacht,23

und überdies mit ähnlichem Hexen- und Feuerzauber ausgestattet wie das deutsche

22 Als weiterer Hinweis auf eine gewisse Diskrepanz zwischen dänischem und deutschem Lesepublikum,
was die Rezeption freizügigerer Elemente betrifft, sei erwähnt, dass Johan Krag, der Übersetzer des

ersten Teils von Tiecks Märchen Der getreue Eckart und der Tannhäuser, sich bei seiner Aristophanes-
Übersetzung gezwungen sah, vom dem deklarierten Prinzip des möglichst wortgetreuen Übersetzens
abzuweichen: „Obscoeniteterne kunne ikke alle beholdes, endskjondt Voss i sine tydske Oversaettelser
naesten aldrig bruger noget mildere Udtryk" [Die Obszönitäten konnten nicht alle behalten werden,
obwohl Voss in seinen deutschen Übersetzungen fast nie etwas mildere Ausdrücke benützt] (Krag 1825: V).

23 Dass dieser Begriff aber doch auch im Dänischen existierte, zeigt nicht zuletzt Oehlenschlägers Über¬

setzung von Goethes Ballade „Die erste Walpurgisnacht" (1799); Oehlenschläger veröffentlichte seine

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



184 6 Personenkonstruktionen: Weibliche und männliche Stimmen

Gegenstück. Nicht zufällig zelebriert auch Oehlenschlägers berühmtes Sanct Hansaften-Spil
diesen besonderen Tag und die folgende Nacht; allerdings spielen Hexenrituale darin keine
Rolle, doch Verzauberung und Magie prägen auf andere Weise auch diese Dichtung.

In den späteren Ausgaben des Romans zeigen sich in der „Geschichte der schönen
Bäckerin" zahlreiche Kürzungen, die einzelne Sätze oder auch nur Wörter betreffen; es wurden

aber auch verschiedene der oben zitierten und besprochenen Stellen gestrichen. Wie
bereits erwähnt, fehlt schon im dänischen Text von 1824/25 die Reflexion über Abenteuer
und Liebe als Ingredienzen des Romangenres; diese Überlegungen fehlen auch in allen

folgenden deutschen und dänischen Ausgaben. Ebenso wurde jener Passus gestrichen, in
dem Albert das Wesen der Liebe, besonders der Verliebtheit, romantisiert und sie in einem

längeren, mit Blumen- und Blütenvergleichen geschmückten Gedankengang gegen die

„gröber[e] Sinnlichkeit" abgrenzt (IS II: 257-258). Diese Passage fehlt in den deutschen
Ausgaben von 1839 und 1911, wie auch in den dänischen von 1846 und 1852; sie wurde jedoch
von Liebenberg in seine Edition von 1862 wieder aufgenommen. Liebenberg verwendet

generell den gekürzten Text von 1846, fügt aber, wie er in den Anmerkungen erklärt,
gewisse Stellen aus der Erstausgabe wieder ein. Er begründet seine Entscheidungen, wie in
Kap. 1.5 dieser Arbeit erwähnt, lediglich damit, dass es sich um „enkelte Skjonheder"
[einzelne Schönheiten] handle, die der Dichter zuviel weggeschnitten habe (Oehlenschlägers
Poetiske Skrifter 1862, 27: 353). Da er es bei dieser allgemeinen Bemerkung bewenden lässt

und im Apparat solche neu eingefügten „alten" Stellen nicht kennzeichnet, erhält der Leser
keine Möglichkeit, das Vorgehen nachzuvollziehen.24 Dieses generiert stellenweise einen

neuen Text, eine Version, in der nun auch Liebenbergs „Stimme" mitredet; im vorliegenden
Fall - der betreffende Abschnitt preist, wie erwähnt, die „keusche" Liebe - rekonstruiert
diese Stimme eine verharmlosende Note im Text, welche die bereits vermerkten Tendenzen

zur Abschwächung oder Elimination sexuell konnotierter Phänomene in der dänischen

Erstversion unterstreicht. Die Wiederaufnahme findet sich auch in der Ausgabe von 1904.

Im Weiteren wurden in den gekürzten Editionen sowohl der deutschen wie der
dänischen Version die erwähnten kritischen Ausführungen betreffend die Bigotterie gewisser
lutherischer Geistlicher gestrichen, und ebenso das ganze Kapitel, in dem Albert während
der Hochzeit der Bäckerin für seine Ausfälligkeit gegen den Kaplan „bestraft" wird - womit
auch die anschliessende Verspottung dieses Kirchenmannes entfällt. Allerdings macht
Liebenberg die Streichung rückgängig; in seiner Version ist dieses Kapitel wieder eingesetzt;
es wird in die Ausgabe von 1904 ebenfalls übernommen. Auch in diesem Fall unterlässt
es Liebenberg, den Leser darüber zu informieren, dass er an dieser Stelle nicht
Oehlenschlägers gekürzte Version vor Augen hat, sondern eine vom Herausgeber erstellte neue
Textkombination.

Der dänische Romantext erfährt also durch Liebenbergs Eingreifen eine Weiterentwicklung,

die in der deutschen Version nicht festzustellen ist, obwohl diese 1911, d.h. nach der

erwähnten dänischen Ausgabe, noch einmal aufgelegt wurde, dabei aber wortgetreu die

dänische Version erstmals 1803 in Rahbeks Zeitschrift Den danske Tilskuer, Nr. 57, unter dem Titel
„Den forste Valpurgis-Nat" (Oehlenschlägers Poetiske Skrifler 1861, 24: 107-110; dazu Anmerkungen:
372).

24 In diesem Sinn kann Liebenbergs Verfahren tatsächlich, wie Andreas Blödorn feststellt, als „eigen¬

willig" angesehen werden (Blödorn 2004: 29); ob es auch noch als „verfälschend" zu bezeichnen ist
(Blödorn 2004: 29), hängt nicht zuletzt von der Definition der Begriffe „Werk" und „Autorschaft" ab.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



6.4 Fazit 185

gekürzte Form von 1838 wiedergibt.25 Der deutsche Text zeigt damit grössere Stabilität,
doch zugleich geringere Dynamik als der dänische.

6.4 Fazit

Es dürfte klar geworden sein, wie sehr die „weibliche Stimme" immer wieder Unterdrü-
ckungs- und Verdrängungsversuchen seitens einer selbstverständlich dominierenden
Männerwelt ausgesetzt ist - dies trotz vordergründiger Verehrung betont weiblicher Tugenden,

die in den Rahmen männlicher Anforderungskategorien kanonähnlich eingeschrieben
wurden. Eine Frau, die sich, wie die Bäckerin, diesem Schema nicht unterwirft, wird von
verschiedenen männlichen „Instanzen" (Macht des Vaters, kirchliche Gewalt) verfolgt, so

dass sie schliesslich nur knapp ihrer Vernichtung entgeht.
Doch wird dieses Szenario männlicher Vorherrschaft relativiert und umgefärbt, wenn

man sich vergegenwärtigt, dass es Frauen sind, die den männlichen Hauptfiguren des

Romans den Zugang zu neuen literarisch-kulturellen Horizonten eröffnen; jedem der drei

Protagonisten steht auf den drei Zeitebenen in diesem Sinn eine weibliche „Leitfigur" zur
Seite: in der ältesten Zeitschicht ist dies Eleonora, die Cyrillo zur Lektüre des Ariost anregt,
auf der mittleren Zeitebene sorgt Concordia dafür, dass Albert Shakespeare kennenlernt
(Näheres dazu in Kap. 8.3), und in der Romangegenwart ist es Eberhards Mutter, die nicht
nur von Luther abstammte, sondern ihren Sohn auch mit dessen Liedern, Lebensumständen,

Freundeskreis etc. bekanntmachte; die Stelle der verstorbenen Mutter wird in der

Folge von Hanna Hellkraft eingenommen, die zwar als Verkörperung nüchterner Vernunft
erscheint, jedoch eine diese Zuschreibung überschreitende, komplexere Dimension ihrer
Persönlichkeit erkennen lässt, wenn sie Eberhard mit den Bildern und Versen des Totentanzes

vertraut macht (vgl. Kap. 4.2) - auch sie gehört also in die Reihe der kunstvermittelnden
weiblichen Leitfiguren. Bedenkt man den herausragenden Stellenwert von Dichtung und
Kunst in den IS, wird offensichtlich, dass diese weiblichen Vermittlerinnen den gängigen
Frauenbildern, die von patriarchaler Überlegenheit geformt wurden, wichtige neue Aspekte
hinzufügen, die umso mehr betont werden, als die männlichen „Initiationen" auf allen drei
Zeitebenen stattfinden, sich also durch das ganze Romangeschehen ziehen. So gesehen,
kann die anfangs gestellte Frage, ob den Frauen eine eigene Stimme zugestanden werde,
durchaus bejaht werden.26 Gleichzeitig wird deutlich, dass diese Frauenfiguren ganz andere

Züge aufweisen als die bloss sinnlich-verführerischen, welche einem Teil der Forschung

25 Zwar prägen auch orthographische und syntaktische Reformen, wie sie zwischen 1838 und 1911 statt¬

gefunden haben, ein anderes Bild des Textes, doch erreichen diese Neuerungen nicht die Tragweite der

von Liebenberg vorgenommenen Textveränderungen.
26 Allerdings mit der Einschränkung, dass sich die erwähnten neuen Aspekte in den gekürzten Versionen

nicht immer erhalten haben (vgl. z.B. die Kürzung betr. Eleonora, erwähnt in Kap. 5.4).
Eine gewisse Relativierung, aber auch Nuancierung erfährt die Betonung der Position der Frauenfiguren

als weibliche Literatur- und Kultur-Mentorinnen auch darin, dass sich Eleonora und Concordia,

wie erwähnt, in ihrer Haltung zu sexuell freizügiger Lektüre unterscheiden: Eleonoras Freiheit
und Unbefangenheit kontrastiert mit Concordias sittsamer Zurückhaltung - die Wesensart beider
wird also in ihrer Einstellung zur Lektüre fassbar. Entsprechend entwickelt sich auch ihr Schicksal:
Eleonoras freie Haltung wird mit dem Tod bestraft, während Concordia zur Stammmutter der Insel
Felsenburg aufsteigt.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



186 6 Personenkonstruktionen: Weibliche und männliche Stimmen

zufolge die Oehlenschlägerschen Protagonistinnen fast ausschliesslich kennzeichnen (vgl.
Praestgaard Andersen, oJ.). Diese pauschale Sicht wird durch Oehlenschlägers Roman, der
offensichtlich für die Beurteilung des Frauenbildes ausser Acht gelassen wurde, in weiten
Teilen revidiert.

Im Übrigen zeigt sich an den untersuchten Textsequenzen von Kap. 6, dass sie weniger
auf den WF basieren, als vielmehr ganz wesentlich durch die Einbeziehung anderer
Prätexte generiert werden; so ist die Geschichte der schönen Bäckerin, die nur wenige
Verbindungen zu Schnabels Text aufweist, trotzdem stark von intertextuellen Verflechtungen
geprägt. Insbesondere dem Faust-Stoff kommt in den besprochenen Textausschnitten eine

oft bedeutungskonstituierende Rolle zu, teilweise in Verbindung mit den aus Volksbüchern
und Puppentheatern bekannten Motivkreisen, zum Teil aber auch in Form von wörtlichen
Zitaten oder deutlichen Anspielungen auf Goethes Faustdrama.

Sowohl die beiden Sprachversionen wie die Kürzungen lassen sich als Phänomene von
Dialogizität und Polyphonie einstufen, da sie, wie ersichtlich wurde, in einem Prozess des

ständigen Abwägens zwischen den einzelnen Versionen entstanden sind; im Verlauf der

Textgeschichte der dänischen Edition hat sich durch Eiebenbergs Entscheidungen eine

weitere Differenzierung dieses dialogischen Verfahrens ergeben.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601


	Personenkonstruktionen : weibliche und männliche Stimmen

