Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 70 (2022)

Artikel: Inselromane : Adam Oehlenschlagers Roman Die Inseln im Stidmeere /
@en i Sydhavet im Dialog mit J.G. Schnabels Insel Felsenburg

Autor: Meier, Julia

Kapitel: 6: Personenkonstruktionen : weibliche und mannliche Stimmen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-956400

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-956400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

6 Personenkonstruktionen: Weibliche und mannliche
Stimmen

Nachdem in dieser Arbeit verschiedentlich die Mehrstimmigkeit auf der Ebene der Textge-
stalt dargestellt wurde, ist nun zu fragen, ob sich auch in der Figurenkonzeption polyphone
Elemente nachweisen lassen. Dabei stellt sich u.a. die Frage, ob die vielen, von Oehlen-
schlager neu in den Roman eingefiithrten Frauenfiguren eine eigene Stimme besitzen, d. h.
ob sich eine Differenz zu den Mannern erkennen lésst. Die Frage mag banal, ja tiberfliissig
scheinen, angesichts der in der abendldndischen Literatur praktizierten Zelebrierung des
~Weiblichen®, die auch Oehlenschliger in seinen immer wieder zum Klischee stilisierten
Frauenbeschreibungen tibernimmt. Als Beispiele seien die zahlreichen aus der Pflanzen-
und Tierwelt stammenden Vergleiche erwahnt: Insbesondere Rosen, Veilchen und Rehe
sollen den bevorzugten zarten, atherischen Charakter der weiblichen Natur anschaulich
machen. Gerade diese Schematisierung muss aber auch zu einer an unzihligen Stellen
greifbaren Verunsicherung in Bezug auf das Wesen des Weiblichen bzw. Méannlichen fiih-
ren. Betrachtet man namlich den Geschlechterdiskurs im Roman genauer, so fillt auf, wie
oft sich méannliche und weibliche Eigenschaften iiberkreuzen, mischen und vertauschen,
so dass die Klischees eher desavouiert als bestatigt werden.

Die folgende Fallstudie bezieht sich auf einen Textausschnitt, der im Unterschied zu
den bereits untersuchten Passagen keine offensichtlichen Parallelen zu Schnabels Roman
aufweist, sondern von Oehlenschlager neu in Alberts Lebensgeschichte eingefiigt wurde,
als eine jener ,Novellen®, die ,der grossen Erzihlung einverleibt werden konnten®, wie er
in seiner Vorrede erwéhnt (IS I: IX).! In bestimmten Bereichen zeigt die ,Novelle” jedoch
Ankliange an die im vierten Teil der WF vorgetragene ,Lebensgeschichte der persischen
Prinzessin Mirzamanda aus Candahar®, Textbeziige, von denen im Folgenden noch die Rede
sein wird, die aber nicht so augenfallig sind, dass in dieser Hinsicht von einem ,Dialog
mit Schnabels Text“ gesprochen werden kénnte. Doch soll die Analyse der ausgewahlten
Sequenz klaren, ob auch in einem vom deklarierten Pratext unabhéngigen Ausschnitt tex-
tuelle Mehrstimmigkeit und Dialogizitit als produktive Strukturen zu erkennen sind.

Es wurde schon erwihnt, dass in Oehlenschldgers im Vergleich zu den WF wesentlich
figurendrmerem Roman etliche neugeschaffene Frauengestalten auftreten, wie z.B. Eber-
hards treue Dienerin Hanna Hellkraft oder Concordias Begleiterin Minga, um nur zwei aus
einer ganzen Reihe anderer zu nennen, von denen bisher in dieser Arbeit noch nicht die
Rede war. Doch diese Frauenfiguren treten nicht als Erzéhlerinnen ihrer eigenen Geschich-
te auf, sie fungieren also nicht wie in Schnabels polyphon strukturiertem Erzéhlsystem als
eigene ,Textstimmen®; vielmehr werden sie selber als handelnde oder erlebende Figuren
erzihlt — mit einer Ausnahme: Die ,schone Backerin® erzahlt ihre Lebensgeschichte selbst;
allerdings wird ihre Ich-Erzahlung von Albert wiedergegeben, der sie in die Erzdhlung sei-
ner eigenen Biographie einmontiert, so dass sich die beiden Erzahlerstimmen iiberlagern,

1  Laut Genette handelt es sich bei einem solchen Verfahren um eine , Ausgestaltung durch massive
Hinzufiigung®, d.h. um eine ,Erweiterung” (1993: 353).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



172 6 Personenkonstruktionen: Weibliche und mannliche Stimmen

verdoppeln, miteinander verschmelzen, weshalb der Backerin eine eigene Stimme doch
nicht wirklich zugestanden wird.

6.1 Liebe im Roman

Die Erzadhlung ist Teil von Alberts Lebenserinnerungen, welche er, wie erwahnt, auf der
Insel Felsenburg Abend fiir Abend zwei Jahre lang seinem Urgrossneffen Eberhard und ei-
nigen anderen Zuhdorern vortragt. Sie wird in mehrfacher Weise eingeleitet: Zunéchst stellt
Albert im Verlauf der Schilderung seiner Jugend in Aussicht, von einem Liebesabenteuer
zu berichten (IS II: 249). Dann meldet sich der auktoriale Erzahler mit einem Kommentar
zu Alberts Erzahlweise und zum gesamten Roman zu Wort: Alberts Versprechen lasse ihn
[den Erzdhler] hoffen,

dass die jungen Leser und Leserinnen diesen Roman nicht bei Seite legen werden, weil sie bereits
fast zwei Theile gelesen haben, und noch nichts von eigentlicher Liebe darin vorkommt. (IS II: 249;

Hervorhebung im Original)

Diese Bemerkung, insbesondere die Bezeichnung des Textes als ,Roman®, weist auf die tra-
ditionellen Gattungskriterien, denen zufolge ein Roman ,Liebe und Abenteuer” zum Inhalt
haben muss. Die den Liebesgeschichten unmittelbar vorangehenden Kapitel handeln denn
auch von ,Abenteuern®, wie schon die gleichlautende Uberschrift des ersten dieser Kapitel
ankiindigt (IS II: 190). Dabei handelt es sich um inhaltliche Gattungskriterien, die mindes-
tens fiir die Zeit, in der Albert erzahlt (Anfang des 18. Jahrhunderts), noch Giltigkeit hatten
(Steinecke / Wahrenburg 1999: 16), die aber in der Weise, wie der Erzédhler ihre Erfiilllung
an seine Figur delegiert, auch ironisiert werden, was besonders deutlich wird in der Fort-
setzung des Erzédhlerkommentars: Es wird auf die Erzdhlung einer grotesken Liebes- und
Ehegeschichte aus Alberts Jugendzeit angespielt, die ,freilich nicht zu den reizendsten der
erotischen Gemailde gerechnet werden [kénne]“ (ISII: 249). Das werde aber noch kommen:
,Wir werden mit Albert Julius lieben und seufzen [...]“ (ISII: 250).

Schliesslich wird ein weiteres Mal auf die Liebesthematik verwiesen, als Albert sei-
ne Erzéhlung wieder aufnimmt und sich selber an sein Versprechen erinnert, von einem
Liebesabenteuer zu erzidhlen (IS II: 251). Sein eigenes Erlebnis bildet dabei gleichsam den
Auftakt zu einer Reihe von Liebesgeschichten, die alle — mit Ausnahme jener der Bécke-
rin — tragisch enden, wobei aber diese Tragik immer wieder aufgelost wird durch ein spuk-
haftes Spiel mit Geisterwesen — Phanomene, die sich aus der Geschichte der Backerin in die
anderen Liebesgeschichten hinein fortpflanzen, sie miteinander verbinden und sie in eine
Atmosphére von karnevalesker Wehmut tauchen.

Die Geschichte erscheint im Zusammenhang mit den Theaterspielen, die Seifert mit
seiner Truppe auffithrt; auf einer Ritterburg in Thiiringen spielen sie eine nicht niher be-
zeichnete Komdodie, in der Albert als ,verlorener Sohn® auftritt (vgl. Kap. 8.1).

In dieser Rolle gefallt Albert, wie er erzdhlt, besonders den Frauen. Dabei ist es vor
allem seine Erscheinung als zerlumpter Bettelknabe, welche die Frauen bewegt; die Selbst-
verstandlichkeit, mit welcher hier Mitleid als ,Frauentugend” festgeschrieben wird, weist
voraus auf die in der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts beginnende Konstruktion spezi-
fisch ,weiblicher” Tugenden wie Sanftmut, Anteilnahme und Mitleid auf der Basis der

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



6.1 Liebe im Roman 173

yorganischen Schwiche® des weiblichen Korpers: ,Selbst schwach und im Gefiihl ihres
Unvermogens wird sich die Frau mit allen Ungliicklichen identifizieren [...]“ (Honegger
1996: 148).2

Als ,verlorener Sohn“ gewinnt Albert auch die Liebe eines schonen Méadchens, Tochter
eines herumziehenden Krimers, die selber als ,Tabuletkrimerin® arbeitet. In seiner Ver-
liebtheit will Albert ihren Namen in einen Baum ritzen und wird von Seifert beauftragt,
auch gleich den Namen einer schénen Béckerin, die dieser begehrt, miteinzuschneiden,
wobei Albert darauf achten solle, ,einen tiichtigen stimmigen Baum [zu] erwéhlen, mit
Uppigem Laube und glatter Rinde, wie sie selber ist” (IS II: 266). Diese Parallelisierung der
Geliebten mit dem Baumkorper weist in der Geste des Einritzens auf die sexuelle Natur
von Seiferts Begehren. Da der Baum aber auch als Phallussymbol gedeutet werden kann,
wird das Objekt des Begehrens zur phallischen Frau, und als solche zugleich anziehend und
unheimlich. Der weitere Verlauf der Erzéhlung wird zeigen, inwiefern die Béackerin Ziige
dieses sexuellen Konstrukts tragt.

Indem Seifert das Eingravieren des Namens seiner Geliebten an einen andern delegiert,
verspottet er gleichzeitig dieses Ritual der Verliebten. Seine an Albert gerichtete Warnung
unterstreicht den Spott:

Hiite dich auch, dass du, bei allen den krummen C’s, E’s und B’s, die schwer zu machen sind, be-
sonders im Mondschein, dich nicht in die Finger schneidest oder das Messer zerbrichst. (ISII: 266)

Die Worte bilden nicht nur einen ironischen Bruch in Alberts schwarmerischer Verliebtheit,
sie verweisen gleichzeitig auf die Materialitat der Schrift, die in ihrer spezifischen Form - in
den IS ist es die Fraktur mit ihren vielfach gebrochenen und gebogenen Grossbuchstaben
(auch ,E ist im Gegensatz zur Antiqua in der Fraktur ,gekrimmt®) — die Schwierigkeit
der ,Einkerbung” bedingt; Seiferts Belehrung zu den ,krummen® Buchstaben, ,die schwer
zu machen sind” in der Fithrung des einritzenden Messers, hebt diesen Umstand besonders
hervor und weist damit symbolisch auf Alberts sexuelle Unerfahrenheit.

Die Ironisierung wird noch weiter getrieben, da Albert, dem erst jetzt bewusst wird, dass
er den Namen der Tabuletkramerin gar nicht kennt, in die Baumrinde nur das Wort ,,Ge-
liebte” einschneiden kann, das Seifert spater scherzhaft fiir seine eigene Liebe annektiert,
indem er es mit den drei Vornamen und dem Nachnamen der schonen Béckerin ergénzt
und mit dieser Namenshéufung das Einschneiden ad absurdum fiithrt. Die Vornamen ,,Ca-
tharine, Benedicte, Elisabeth® deuten tibrigens alle auf weibliche Heiligkeit und Frommig-
keit, was durch den Familiennamen ,Messerschmidt mit einem ebenso minnlichen wie
korperlich-sinnlichen Element komplementiert wird: das ,Messer” ist als Penissymbol im
doppelten Sinn Werkzeug des Eingravierens. Albert will diese Erganzung indessen nicht
hinnehmen und erwigt, die Namen zu tilgen.” Dass er den Namen der Tabuletkramerin

2 Das Zitat entstammt Claudia Honeggers Referat von Pierre Roussels einflussreicher Schrift Systéme
physique et moral de la femme von 1775 und bezieht sich wohl auf Roussels Feststellung: ,c’est du
sentiment de son impuissance qu’elle tire cette disposition a s’identifier avec les malheureux, cette
pitié naturelle qui est la base des vertus sociales.” [Aus dem Gefiihl ihrer Ohnmacht entspringt diese
Neigung zur Identifikation mit den Ungliicklichen, dieses natiirliche Mitgefiihl, welches das Funda-
ment der sozialen Tugenden ist] (Roussel 1775: 32).

3 Darin kann man einen intertextuellen Anklang an Ariosts Orlando furioso sehen: Orlando will die
Namensverbindung Angelica-Medoro, die er auf Baumen rings umher eingeschnitten erblickt, zuerst
nicht wahrhaben und versucht zu glauben, dass die Inschriften andere Personen bezeichnen als die,

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



174 6 Personenkonstruktionen: Weibliche und mannliche Stimmen

nicht kennt, konnte auf die typisierte Natur seiner Gefiihle deuten: Er liebt auf romanti-
sche Weise ein namenloses Geschopf und findet selber, der Zauber dieser Liebe wohne ,in
der Phantasie, und ist eigentlich nur der gesteigerte Sinn fiir die Schonheit oder Anmuth
beider Geschlechter” (ISII: 257). Wie sich nach dem Tod der Tabuletkramerin herausstellt,
wurde er von ihr auf ebenso poetisch iberhéhte Art wiedergeliebt, denn ihre Liebe galt
dem ,verlorenen Sohn, d. h. sie setzte Albert mit seiner Rolle im Theaterstiick gleich (IS I:
451). Allerdings ist diese Gleichsetzung nicht ganz ohne Berechtigung, da Albert selber sich
in seiner Eltern- und Heimatlosigkeit in gewissem Sinn als ,verlorener Sohn“ vorkommt:
sindem ich Albert Julius war, stellte sich zugleich Vieles vom Wesen des verlorenen Sohnes
selbst dar® (IS IL: 253). Dadurch wird eine klare Trennung zwischen Rolle und Personlich-
keit in Frage gestellt.

6.2 Walpurgisnacht der Texte

Noch weit ausgepragter und von grosserer Tragweite ist die Identifizierung Seiferts mit
seiner Rolle als ,Faust® durch die schone Bickerin, die ihm ihre Geschichte erzihlen will,
weil sie von Fausts magischen Kiinsten Hilfe erwartet. Seifert fiihlt sich von ihrer Tendenz,
Bithnenfiguren mit realen Personen zu vermischen,* verunsichert; die Biackerin ist ihm
unheimlich, weil er befiirchtet, sie sei ein wenig verriickt und wéhne sich mit Hexen und
Teufeln im Bund. Albert begleitet ihn zur Zusammenkunft mit der Backerin, erlebt dort
aber zu Beginn statt des erwarteten Unheimlichen gerade das Gegenteil: Der Backerladen
versetzt ihn in seine Kindheit zuriick, erweckt ihn ihm also Gefiihle des Vertrauten, Heimi-
schen. Auch ihre Stube hat nichts Unheimliches, es ist dort alles ,niedlich und ordentlich®
(IST: 285) — eine Beschreibung, die an Gretchens ,kleines reinliches Zimmer" denken lasst
(Goethe 1948-1971, 5: 225).5

Aber gerade die Gretchen-Reminiszenz fithrt auch wieder an das Unheimliche heran, das
sich besonders in Gretchens geisterhafter Erscheinung an der Walpurgisnacht manifestiert:
Unheimlich ist der starre Blick der Gretchenfigur, und ebenso das rote Schniirchen um ihren
Hals, das, ,nicht breiter als ein Messerriicken® (Faust I: 4205),° in der Andeutung der Ent-
hauptung als Hinweis auf die Kastration verstanden werden konnte: Kastrationsangst ist

welche diese Namen tragen. Als er schliesslich der Wahrheit nicht mehr ausweichen kann, entziindet
sich an den Inschriften seine Raserei (Ariosto 1982: Canto XXIII, 103-136).

4 Auch in Holbergs Stiick Hexerie eller blind Allarm (1731) identifizieren Dorfbewohner einen Schau-
spieler, den sie beim Einstudieren seines Bithnentextes beobachten, mit seiner Rolle, in der er — dhn-
lich wie Faust — Teufelsbeschworungen ausfithrt; diese Vermischung von Theater und Realitat fithrt
im Dorf zu Hexenwahn und Hexenverfolgung. Holbergs Komédie diirfte Oehlenschldger zur Zeit der
Entstehung der IS besonders gegenwirtig gewesen sein, da sie zu jenen 25 Stiicken gehorte, die er, wie
verschiedentlich erwéhnt, 1822 (also kurze Zeit vor der Publikation seines Romans) auf Deutsch iiber-
setzt hatte.

5 Auf die ganz dhnliche Beschreibung von Eberhards Stube im ersten Teil der IS wurde bereits hin-
gewiesen (vgl. Kap.4.2), da jedoch die Figur der Mutter — anwesend in ihrem Bild - jenes Zimmer
beherrscht, tritt dort der Gretchenbezug in den Hintergrund, indem er zwar nicht gel6scht, aber durch
die starke Position der Mutter gewissermassen iiberdeckt wird.

6  Albrecht Schéne deutet den roten Blutstreif als ,Teufelszeichen®; er argumentiert damit fiir die Ambi-
valenz der Gretchenfigur, die nicht nur als Rettende zu sehen sei, wie die Textoberfliche suggeriere,
sondern auch als teilhaftig ,an der dem Satan verfallenen Welt“ (Schéne 1982: 177-178).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



6.2 Walpurgisnacht der Texte 175

nach Freud der Kern des Unheimlichen (Freud 1999, 12: 243-245). Laut Mephisto erinnert
Gretchens starrer Blick an die Meduse (Faust I: 4192-4194), und mit diesem Schreckens-
bild bringt Seifert die Backerin indirekt in Verbindung, wenn er sie wegen ihrer ,langen
fliegenden Goldhaare[ | einen Kometen nennt, der ,Schauer und Grauen erregen” kann
(IS II: 279). Kometen wurden allgemein gefiirchtet; sie galten als Verkiinder kommenden
Unheils (Handworterbuch des deutschen Aberglaubens 1927-1942, V: 92-95). Auch der Faust
des Volksbuches deutet die Erscheinung eines Kometen in diesem Sinn und zahlt eine lange
Reihe von Katastrophen auf, die der Komet mit sich bringen werde (Historia von D. Fausten
1988: 73). Die gedankliche Verbindung der Backerin mit dem Bild des Kometen (und damit
indirekt mit der Meduse)” weist auch auf die Andeutung ihres Wesens als phallische Frau
zuriick (IS1: 266): Die Meduse symbolisiert mit ihrem Schlangenhaar die ,,phallische Vulva“
(Devereux 1981: 175), die faszinierend und bedngstigend zugleich ist, weil das phallische
Element zwar die Kastrationsangst mildert (Freud 1999, 17: 47), durch die Assoziierung
der ,phallischen Frau® aber auch eine bedrohliche Ubermacht des Weiblichen signalisiert.?

Der Text schwankt zwischen impliziten Beziigen zu Goethes Faust und expliziten Hin-
weisen auf den Faust der Volksbiicher und der deutschen Adaptationen von Marlowes
Faustdrama, die im 17. Jahrhundert haufig von Wandertruppen gespielt wurden (Friedrich,
Th. 1963: 166). Aber auch Spuren aus den Puppenspielen finden sich, wie die Anspielung
der Béckerin auf Fausts Geliebte, ,die Herzogin von Parma®, zeigt (IS II: 286).

Die Backerin beginnt ihre Erzéhlung mit einer ausfiithrlichen Schilderung der Grausam-
keit ihres Vaters, der ihren Geliebten, den Backergesellen Josef, vertrieb und sie selber in
ein unterirdisches Gewdlbe sperrte. Darin zeigt sich eine intratextuelle Verwandtschaft
mit dem ,Friulein im glasernen Sarg” (IS II: 425), einer der in den folgenden Kapiteln des
Romans erzihlten tragischen Liebesgeschichten: Eine mittelalterliche Ballade besingt das
Schicksal eines Madchens aus adligem Geschlecht, das vom Vater zur Strafe fiir seine Liebe
zu einem Millerssohn eingekerkert wurde, was zum Selbstmord des Miillerssohnes und
zum Liebestod der Tochter fiihrte.

Dass die Viter die Liebesbeziehungen ihrer Tochter zerstéren — auch Alberts beginnende
Liebe zur Tabuletkramerin endet durch das Eingreifen des Vaters — deutet in verhiillter
Weise auf inzestutse Wiinsche,” die beim Vater der Backerin iiberdies sadistische Ziige
annehmen: Er droht ihr mit der Rute und geisselt sie schliesslich bis aufs Blut.’* Diesen
inzestuds gefarbten Vater-Tochter-Beziehungen ist gemeinsam, dass die Miitter fehlen;
von ihnen ist nie die Rede."" Eine mogliche intertextuelle Parallele hierzu findet sich in

7 Die Verbindung Komet — Meduse — Kopf einer geliebten Frau (mit Verweis auf Cyrillos Eleonora) be-
gegnet auch in ISIV: 27.

8 Auf den Zusammenhang zwischen Cyrillos Sexualangst und dem medusendhnlichen Anblick von
Eleonoras gekdpftem Haupt (ISIII: 473-474) wurde in Kap. 6.1 hingewiesen.

9  Vgl. dazu Ranks Darstellung, wie in Mythen, Sagen und Mérchen Viter die Freier der Tochter ver-
treiben oder bekdmpfen (Rank 1974: 354-359). Dabei weist er das Einsperren der Tochter durch den
eifersiichtigen Vater als haufig verwendetes Motiv nach (1974: 358—359).

10 Ein sadistisches Element ist nach Rank nicht selten Bestandteil des inzestudsen Vater-Tochter-Ver-
héltnisses, da der Inzest mit der Tochter oft deren Verfithrung oder Vergewaltigung voraussetzt (1974:
339).

11 Vgl Rank (1974: 349-353). In Mérchen und Sagen trifft haufig der Tod der Mutter mit dem Erwachsen-
werden der Tochter zusammen, was den Wunsch des Vaters andeutet, die Tochter gegen die altgewor-
dene Mutter auszutauschen.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



176 6 Personenkonstruktionen: Weibliche und mannliche Stimmen

den WFin der Geschichte der Mirzamanda: Zwar fehlt in diesem Fall die Mutter nicht, sie
wird als zauberkundige Fiirstin (was sie mit der Hexenwelt in der Geschichte der Backerin
verbindet) sogar in aller Ausfiithrlichkeit dargestellt, aber nicht einmal zwei Jahre nach Mir-
zamandas Geburt wird sie umgebracht, so dass sich auch hier eine frauen- und mutterlose
Vater-Tochter-Beziehung ergibt. Der Vater verfolgt die erwachsen gewordene Mirzamanda
ganz unverhillt mit seinen sexuellen Wiinschen (WF IV: 475-482), wobei sie viterlichem
inzestudsem Begehren gleichsam doppelt ausgesetzt ist, da eine zweite Vaterfigur, ein alter
Verehrer ihrer verstorbenen Mutter, sie mit allen Mitteln, auch mit physischer Gewalt, dazu
zwingen will, ihn zu heiraten (WFIV: 489-495).

In der Erzahlung der Backerin entfaltet sich eine detailreiche Darstellung des Hexensab-
bats und der Walpurgisnacht auf dem Blocksberg. Die Beschreibung in IS II: 307-308 ent-
halt Anklidnge an die Walpurgisnacht in Goethes Faust I, vor allem an deren Beginn (Faust I:
3835-3955); so wahlt die Backerin aus den vorhandenen Transportmitteln fiir die Reise auf
den Blocksberg den Bock, da er ihr am geeignetsten schien, ,eine solche Reise auszuhalten®
(ISTI: 307). Dieselbe Wahl trifft auch Mephisto, der sich, ebenfalls im Hinblick auf die weite
Reise, ,den allerbesten Bock® wiinscht (Faust I: 3835-3837). Auf den Blocksberg verlegt die
Béckerin — mit Hilfe ihrer alten, im Umgang mit Hexen und Teufeln erfahrenen Warterin
Mariane'® - ihre Zusammenkiinfte mit Josef, von dem ihr Vater sie nach der Entdeckung
ihrer Schwangerschaft gewaltsam getrennt hatte.

Mehrere Motive in ihrer Geschichte — das unehelich geborene Kind, die Verzweiflung in
der Gefangenschaft, die Entstehung des Wahns, das Hochgericht am Rabenstein — wecken
wieder Reminiszenzen an die Gretchen-Tragddie in Goethes Faust, aber die tiefe Tragik von
Gretchens Schicksal erscheint durch die v6llig anders gearteten Wahnvorstellungen der
Béckerin transformiert und aufgehoben, so dass schliesslich sogar die diistere Richtstitte
am Rabenstein, welche die Hexen im Faust fiir Gretchens Hinrichtung vorzubereiten schei-
nen (FaustI: 4399-4404), zu einer romantischen Kulisse fiir die Liebesbegegnung zwischen
Joseph und der Béackerin werden kann, auf der selbst der Galgen, ,verfallen und zerrissen
mit Moos und Blumen durchwachsen [...] wie die Triimmer einer alten Burg® (IS II: 309),
seinen Schrecken verloren hat.

Die Hexenwelt, von der Backerin mit grossem Realismus geschildert, wird durch mehre-
re Hinweise in der Erzdhlung als Phantasieprodukt kenntlich gemacht, scheinbar, ohne dass
der Bickerin selber dies zum Bewusstsein kame. So finden verschiedene Zeichen, welche
die Realitit des Hexenspuks belegen sollen, rationale Erkliarungen, die sie als trivial und
alltaglich enthiillen (z.B. entpuppen sich Cupidos Fligelfederchen als gewohnliche Hiih-
nerfedern, ISII: 313). An anderen Stellen bilden sich in der Erzahlung der Backerin Risse,
durch die ein Bewusstsein ihres Wahns zu schimmern scheint:

Es ist aber alles doch nur diinn und luftig, und einem Traume so dhnlich, dass ich die saimmtlichen
Erscheinungen fiir lauter Einbildungen erkliren mdochte, wére ich nicht vom Gegentheile tiber-
zeugt. (ISII: 326)

Eine Relativierung des Wahns bedeutet auch die Ironie, die immer wieder aufblitzt und
Locher in das Gewebe der Wahnbildung reisst, so zum Beispiel, wenn die alte Mariane es

12 Auch Mirzamanda hat eine Dienerin, die hexenhafte Ziige trigt und mit dem Satan im Bund steht (WF
IV: 405-409).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



6.2 Walpurgisnacht der Texte 177

vollig iiberfliissig findet, Frauen zu verbrennen, bloss, weil sie sich auf dem Blocksberg
amisierten, besonders zu einer Zeit, da das Brennholz so teuer werde (IS II: 306). Dabei
erinnert Marianes Beschreibung dessen, was die Frauen auf dem Blocksberg tun: ,Essen,
trinken, tanzen, liebkosen und faulenzen® (ISII: 306), an Mephistos Aufzdhlung in Goethes
Walpurgisnacht: ,Man tanzt, man schwatzt, man kocht, man trinkt, man liebt* (Faust I:
4058).

Marianes Verlacherlichung der Hexenverbrennungen beruht auf einer scharfen Kritik
an den Ménnern, die auch ohne Teufelsbund viel drgere Siinden begingen als die Frauen,
indem sie ,stehlen, morden, rauben, verlaumden, betriigen, andere ungliicklich machen®
(IST: 306). Ihre Aussage: ,Die neidischen Mannsbilder kénnen nicht einmal einem armen
Weibe einen solchen Spas im Lande der Traume génnen® (IS II: 305), verweist das Hexen-
wesen ebenfalls ins Reich der Phantasie und verurteilt gleichzeitig den Machtanspruch der
Manner, auch noch uiber die Traume der Frauen herrschen zu wollen.

Mit dem ,Spas® der Frauen ,im Lande der Triume®, gegen den sich der Neid der Manner
richtet, ist, wie aus der Geschichte der Béackerin klar wird, sexuelle Befriedigung gemeint,
welche die beiden Frauen — Mariane hat ebenfalls in jungen Jahren ihren Geliebten ver-
loren — auf die Ebene der Phantasie verschieben, indem sie sich selber und die ertraumte
Gestalt des Geliebten in die Walpurgisnacht am Blocksberg versetzen. Die Wahl der Hexen-
welt als Kulisse fiir ihre sexuellen Phantasien ist nicht zufillig, sondern ergibt sich aus
einem Diskurs, der weibliche Sexualitit als unheimliche, mit Hexen und schwarzer Magie
im Bund stehende Kraft auffasst, eine Sicht, wie sie folgendes Zitat aus dem Hexenhammer
deutlich zum Ausdruck bringt: ,Alles geschieht durch fleischliche Begierde, die bei ihnen
[den Frauen] unersittlich ist. [...] Darum haben sie auch mit den Damonen zu schaffen, um
ihre Lust zu stillen® (Kramer 2015: 238).

Hexenbriauche wie Fliegen und Reiten gelten als Chiffren fiir den Koitus; verschiedene
Attribute der Hexen, z. B. Besenstiele, Stocke, Heugabeln, etc. haben phallischen Charakter:
Die Hexe ist also auch eine ,phallische Frau“®, d.h. sie verfiigt selbstherrlich (!) tiber ihre
Sexualitit, ohne sich vom Mann darin dominieren zu lassen. So fithrte z.B. die Backerin ihr
genussreiches Sexualleben mit Josef trotz des Verbotes ihres Vaters so lange wie méglich
ungehindert fort und entzog sich spater der viterlichen Repression durch Schaffung einer
sexuellen Phantasiewelt. Die Vorstellung von der weiblichen Sexualitit als einer Macht, die
den Mann ,verhexen® kann, dussert sich auch in Seiferts Worten iiber die schone Bickerin:
,Allein, schone Weiber sind Hexen, wenn sie uns verliebt machen® (IS II: 338).

Die Konstruktion des Zusammenhangs zwischen Frau, Sexualitit und Hexe wird von der
alten Mariane zwar kritisiert und verlacht, dient andrerseits jedoch den beiden Frauen als
Grundlage, fast konnte man sagen, als Pratext, fiir die Schaffung ihrer erotischen Traum-
welt. Aber die gestalterische Phantasie der Backerin erschopft sich nicht in der Ausmalung
des Hexenspuks am Blocksberg, vielmehr verfeinert und erweitert sie ihr Phantasiegebilde,
indem sie Gestalten aus der mittelalterlichen Sagenwelt, wie jene des getreuen Eckhart,
der vor dem Venusberg Wache halt (IS II: 310-311),"* damit verwebt und den Venusberg

13 Géza Roheim weist in Die Panik der Gétter zahlreiche weitere Erscheinungsformen dieser Phantasie in
antiken und biblischen Mythen ebenso wie in mittelalterlichem und modernem Hexenglauben und in
Traumen nach (1975: 228-264).

14 Ein Motiv, das sich in der Romantik grosser Beliebtheit erfreute; vgl. Tiecks Marchen Der getreue
Eckart und der Tannenhduser (1799 entstanden und 1812 in den Phantasus aufgenommen. Schon 1816

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



178 6 Personenkonstruktionen: Weibliche und mannliche Stimmen

zu einer antiken Szenerie ausbaut, die sie mit Bacchus und Amor, mit Faunen, Satyrn
und Wassernixen bevolkert. Der Szenenwechsel vom Blocksberg zum Venusberg, d.h. von
der romantischen zur klassischen Walpurgisnacht, verbindet den Text mit Goethes Faust-
drama und erinnert an den Ausspruch des Homunculus: ,Romantische Gespenster kennt
ihr nur allein;/ Ein echt Gespenst, auch klassisch hats zu sein® (Faust II: 6946—6947). Es
besteht auch eine zeitliche Nahe zwischen Oehlenschldgers Text und Goethes Konzeption
der klassischen Walpurgisnacht, die Goethe bereits 1826, also mehrere Jahre vor der (post-
humen) Veréffentlichung von Faust 11, ausfiihrlich schilderte: im Zweite[n] Entwurf. Helena,
Zwischenspiel zu Faust. Ankiindigung (Goethe 1948-1971, 5: 567-573). Doch selbst wenn
dieser Entwurf damals schon publiziert worden wire, kdme er nicht als Pritext in Frage,
da Oehlenschldgers Roman schon zwei Jahre frither erstmals erschienen war (1824 in der
dénischen Version).

Es mag erstaunen, dass sich die Backerin, die ,nicht ordentlich lesen® kann, wie zwei-
mal betont wird (IS II: 297 und 299), in der antiken Mythologie auskennt. Der Hinweis der
Venus auf den frithverstorbenen Bruder der Backerin, der in die Lateinschule ging und ihr
,damals oft von dem heidnischen Gotte Bachus, von dessen Faunen, Satyrn und Bachantin-
nen erzihlt” habe (ISII: 312), scheint diese Phantasien auf Kryptomnesien zuriickzufiihren,
d.h. auf vergessene, aber im Unbewussten aufbewahrte, daher ,kryptische” Erinnerungen.

In der Erzdhlung der Béckerin werden der romantisch-deutsche Blocksberg und der
klassisch-antike Venusberg aufeinander bezogen; sie treten gleichsam in einen Dialog mit-
einander, welcher als eine ins Groteske gewendete Spielart der Anfang des 19. Jahrhunderts
gefithrten Diskussion tiber den Stellenwert der germanisch-nordischen gegeniiber der grie-
chisch-romischen Kultur erscheint.”” Marianes Verteidigung der ,biederen deutschen Teu-
fel, die in ihrer Hisslichkeit ehrlicher seien als die nur dusserlich schonen ,Griechenteufel®
(IS II: 318), wirkt dabei wie eine Demontage des Winckelmannschen Ideals klassischer
griechischer Schonheit, denn der blithende, weisse Korper des Bachus sei nur ,Trug und
Larve®, die Venus eine ,alte Vettel“. Diese Bezeichnung bringt die Venus in Zusammenhang
mit der Vorstellung der ,vetula® (wovon das deutsche Lehnwort abgeleitet ist), die seit der
Antike als Inbegriff ekelerregender Hasslichkeit gilt (Menninghaus 1999: 16 und 132-159).
Dadurch wird die Venus praktisch mit ihrem Gegenpol, der hésslichen alten Hexe, gleich-
gesetzt; wie Mariane sagt, miisste man sie einmal sehen,

ehe sie ihre Toilette gemacht, ehe sie die falschen Zéhne in die h6lzernen Gaumen geschraubt, sich
geschminkt, geschniirt und sich alle die blithenden Gliedmaassen angeschnallt hat, die das Auge

entziicken, die aber nur aus lauter samtenen Kissen mit Springfedern bestehen. (ISII: 318-319)

wurde der erste Teil auf Danisch tibersetzt: Den troe Eckart, efter Ludvig Tieck ved Johan Krag; dabei
handelt es sich nicht um eine Nachdichtung, wie die Angaben anzudeuten scheinen, sondern um eine
texttreue Ubersetzung). Auch Oehlenschligers spite Romanze Tanhuser i Venusbierget (entstanden
1846) nimmt die Sage nochmals auf.

15 Vgl die im Jahr 1800 von der Universitat Kopenhagen gestellte Preisaufgabe: ,Var det gavnligt for Nor-
dens skignne Litteratur, om den gamle nordiske Mythologie blev indfert og almindelig antaget, istedet
for den Greedske?” [ ,Wiirde es unserer schénen Litteratur zum Nutzen gereichen, wenn die nordische
Mythologie statt der griechischen von den Dichtern gebraucht und eingefithrt wiirde?”] = Oehlen-
schligers eigene Formulierung (Selbstbiographie 1829,1: 94). Oehlenschlagers positive Beantwortung
dieser Preisfrage zeigt sein unbedingtes Eintreten, schon ganz zu Beginn seiner dichterischen Lauf-
bahn, fiir den Einbezug der nordischen Mythologie in die Dichtkunst (Zstetiske Skrifter 1800—-1812:
5-22).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



6.2 Walpurgisnacht der Texte 179

Diese Kiinstlichkeit des Kérpers verbindet die Venus mit den in Kunstwerken der Romantik
haufig auftretenden Automaten, Puppen und Marionetten.'® Ausserdem erinnert die ,Mon-
tage” der Venus an Kunigunde im Kdathchen von Heilbronn, deren Korper eine

mosaische Arbeit, aus allen drei Reichen der Natur zusammengesetzt [ist]. Ihre Zahne gehoren
einem Madchen aus Miinchen, ihre Haare sind aus Frankreich verschrieben, ihrer Wangen Ge-
sundheit kommt aus den Bergwerken in Ungarn, und den Wuchs [...] hat sie einem Hemde zu
danken, das ihr der Schmied, aus schwedischem Eisen, verfertigt hat. (Kleist 1965: 520)

Auch sonst zeigen sich in der Geschichte der Biackerin gewisse Anklidnge an das Kdthchen
von Heilbronn, das ja ebenfalls ein Stiick iiber Traum, Wahn und Halluzinationen ist.

Die Erwihnung des ,Miahrchen[s] [...] von einem guten Nordeng6tzen Baldur®, das fast
ohne Ubergang in den Mythos von Orpheus und Eurydike hineingleitet (IS II: 321), fugt
der antiken Mythologie ein Element aus der nordischen hinzu,” so dass im Ganzen eine
Synthese aus deutschen, griechisch-romischen und nordischen Stoffen entsteht, die auf
den Schluss des Romans vorauszuweisen scheint, wo die deutschen Bewohner der Insel
Klein-Felsenburg einen Tempel entdecken, in welchem ,zwolf Asen, in lichter Herrlich-
keit; / Recht wie die Marmorbilder in Circus dort in Rom/ Und die Riesengétter von Erz in
Hyppodrom® dargestellt sind (ISIV: 391; vgl. auch Kap. 8.5 dieser Arbeit).

Dieses Verfahren, das Verkniipfen, Weiterdichten und Ausweiten von bestehendem
Textmaterial,'”® hat vieles gemeinsam mit einer intertextuellen Umarbeitung: Es entsteht
eine Neuschopfung auf der Grundlage von Texten. Der Wahn erscheint unter diesem Ge-
sichtspunkt als kreative Bewaltigung sexueller Unerfiilltheit, wobei in der intertextuellen
Gestaltung der Phantasiewelt auch ein Hinweis darauf zu liegen scheint, dass jegliche
Identitit sich aus Texten konstituiert, oder, in den Worten Kristevas (im Zusammenhang
mit der polyphonen Struktur des Romans): ,Celui qui écrit est le méme que celui qui lit. Son
interlocuteur étant un texte, il n’est lui-méme qu’un texte qui se relit en se réécrivant” [Der-
jenige, der schreibt, ist derselbe wie jener, der liest. Da sein Gesprachspartner ein Text ist,
ist auch er selber nichts als ein Text, der sich selbst wieder liest, indem er sich neu schreibt]
(Kristeva 1969: 109). Das Lesen ware dann — insbesondere bezogen auf die Backerin als
,Nicht-Leserin“ — in einem erweiterten Sinn zu verstehen, den Kristeva, teilweise analog
zur Bedeutung von ,Sammeln, Zusammenlesen®, die ,lesen® auch im Deutschen haben
kann, so definiert: ,,Lire’ était aussi ,ramasser’, ,cueillir’, ,épier’, ,reconnaitre les traces’,
,prendre’, ,voler' “ [,Lesen’ bedeutete [in der Antike] auch ,sammeln’, ,pfliicken’, ,erspihen’,
,aufspiiren’, ,nehmen’, ,stehlen‘] (Kristeva 1969: 120).

16 Ein Beispiel in den ISist der russische Trommelautomat, der das automatenhafte Wesen von Eberhards
Vater spiegelt (ISI: 66), vgl. Kap. 4.2.

17 Eine Verbindung nordischer und antiker Kultur auf der Basis des Baldur-Mythos schuf Oehlenschlager
schon in seinem Trauerspiel Baldur hin Gode (1806), das formal nach dem Muster einer griechischen
Tragodie gestaltet ist. In gewisser Weise wird auch das Christentum in diese Synthese einbezogen,
denn in Baldurs Figur und Schicksal — er stirbt als unschuldiges Opfer des Bosen —, sind Ziige einer
Christus-Gestalt angelegt.

18 Nicht nur die Erzahlungen der antiken und nordischen Mythologie, auch die Hexenwelt als textuelle
Ausformung eines bestimmten Diskurses kann ja als Text gesehen werden.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



180 6 Personenkonstruktionen: Weibliche und mannliche Stimmen

6.3 Sublimierung oder Wahn?

Die Tatsache, dass die Backerin ihr unerfiillbares sexuelles Begehren in der Schaffung einer
bunten, lebendigen Phantasiewelt sublimieren kann, scheint Ranks Theorie zu widerlegen,
nur der Mann sei zur Sublimierung fahig, er konne tabuisierte sexuelle Wiinsche durch
,phantastische Ersatzbildungen® zu Kunst gestalten, wahrend die Frau, der Rank in Ana-
logie zur angeblich fehlenden Zeugungskraft auch kiinstlerische Schépferkraft abspricht,
auf erzwungene Unterdriickung ihrer Sexualitat mit Neurosenbildung reagiere (Rank 1974:
337-338).

Die méannliche Umwelt versteht die Phantasien der Backerin nicht etwa als schopferisch-
kiinstlerisches Gebilde, sondern hélt sie — je nach dem Grad mannlicher Aufgeklartheit -
fur ein Indiz, dass die Bickerin als Hexe oder als Verriickte anzusehen sei; sie wird also
entweder dimonisiert oder pathologisiert. Der Burgkaplan, den Albert und seine Freunde
auf der Ritterburg in Thiiringen treffen, ist tiberzeugt, dass sie ,auf dem Blocksberge mit
den Hollenfratzen den Kehraus tanze®, dies, obwohl er sie mit eigenen Augen schlafend vor
sich liegen sieht (ISII: 343). Der Geistliche wird denn auch beschrieben als ,,sehr unwissen-
der Mensch, der vorher Ménch gewesen und zum Luthertume iibergegangen war® (IS II:
230-231); an seine Figur kniipft sich eine langere Anklage gegen die ,Bigotterie unter den
damaligen lutherischen Geistlichen®, die ,gegen solche Vergniigungen [gemeint sind die
Auffiuhrungen des Faustspieles] bei weitem nicht so nachsichtig waren, als die Katholiken®,
eine Denkungsart, aus der die Bilderstiirmerei und die allgemeine Kunstfeindlichkeit der
Reformation entstanden sei (ISII: 274-275). Die Beschranktheit des Geistlichen reizt Albert
zu einer Beschimpfung, fiir die er spater einen Denkzettel erhalten wird (IS II: 343-344).

Wihrend also der Kaplan von der Hexennatur der Backerin tiberzeugt ist, hilt Seifert
sie aufgrund ihrer Phantasien fiir verriickt und bezeichnet ihr unerfiilltes Sexualleben als
Ursache fiir diese Verriicktheit: ,Wenn ein sanguinisches Weib, wie sie, nach der Trennung
von ihrem Joseph, ihre Liebe nicht auf natiirliche Weise befriedigen konnte, musste sie
tiberschnappen® (IS II: 339).

Diese medizinisch-psychologische Erklarung gleicht den Ansichten, die sich seit dem An-
fang des 19. Jahrhunderts tiber die Entstehung hysterischer Phanomene in der Medizin zu
verbreiten begannen,” die aber eigentlich bis auf die Spatantike zuriickgehen, denn schon
Galen machte den Abbruch sexueller Beziehungen fiir einen ,Stau der Sifte” bei der Frau
verantwortlich, aus dem sich dann Hysterie entwickle (Foucault 1997: 152). Zwar begann
man im 17. Jahrhundert Hysterie als eine Nervenkrankheit zu sehen, die nicht vom Uterus
ausging, sondern ihren Sitz im Kopf hatte und deshalb auch bei Mannern auftreten konnte,*
aber gleichzeitig herrschte noch immer mittelalterlicher Teufels- und Damonenglauben, der

19 Vgl Schaps, Hysterie und Weiblichkeit, insbesondere das Kapitel ,,Zum Topos der ,grande hystérie’ im
19. Jahrhundert® (1992: 42-54).

20 Die erste psychoanalytische Deutung eines literarischen Werks, die Freud vornimmt, gilt denn auch
dem Fall eines ,ménnlichen Hysterikers“: In Gradiva. Ein pompejanisches Phantasiestiick (verfasst von
Wilhelm Jensen, 1903) verfillt der Archdologe Norbert Hanold einem Wahn, der, dhnlich wie bei der
Béckerin, durch Sexualabstinenz hervorgerufen wird; der Sublimierungscharakter dieses ménnlichen
Wahns oder Tagtraums ist aber unbestritten: Der Wahn entziindet sich an einem griechischen Relief,
entsteht also durch Kunst und hat auch selber Kunstcharakter, denn der Archédologe wird mit einer -
positiv konnotierten — ,iiberaus lebhafte[n] Phantasie® ausgestattet (Freud 1995: 142), was seinen

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



6.3 Sublimierung oder Wahn? 181

in Verbindung mit der sexualfeindlichen Haltung der Kirche in weiblicher Sinnlichkeit eine
Bedrohung sah, welche die Basis von Hexenglauben und Hexenverfolgung bildete.

Seiferts These wird jedenfalls vom Text nicht bestitigt; sie bewirkt nur so viel, dass die
Béckerin nicht auf der Stelle als Hexe hingerichtet wird, sondern sich wenigstens noch
der — dusserst grausamen — Wasserprobe unterziehen darf. Die kiinstlerische Seite ihres
Wahns, ihre Fihigkeit zur Sublimierung hatte sich immer mehr abgeschwicht:

die Entziickungen sind aber nicht so gross als ehedem. Joseph ist, wie mich deucht, weniger ver-
liebt; die Gestalten treten alle mehr abgebleicht im Nebel zuriick, und ich befiirchte, sie mdchten
zuletzt ganz verschwinden. (IS II: 325)

Deshalb hatte sie sich an ,Faust® gewandt: er sollte ihr dazu verhelfen, ihren Joseph ,in
der wirklichen Welt anzutreffen® (ISII: 326). Darin gleicht sie nun ganz jenem Méadchen in
Holbergs Stiick Hexerie eller Blind Allarm, das keinerlei Sublimierungstendenz erkennen
lasst, wenn es den vermeintlichen Teufelsbeschworer um Hilfe bittet, denn:

Jeg er saa forskraekkelig plaget af Syn om Natten, nu kommer mig eet Mandfolk for, nu et andet,
som forhindrer mig at sove; tilmed breender mit Legeme altiid, ligesom jeg havde en hidsig Feber.
(Holberg 1870, 2: 369)

Ich bin des Nachts so erstaunlich von Erscheinungen geplagt, bald schwebt mir dieses, bald jenes
Mannsbild vor Augen, so dass ich gar nicht einschlafen kann, und dann wallt mir zugleich das
Blut, als ob ich das hitzige Fieber hétte. (Holberg’s Lustspiele 1822, 3: 222-223; iibersetzt von Oeh-
lenschléger)

Mit Josephs Erscheinen in der ,wirklichen Welt” wird die Béckerin von ihrem Wahn mit
einem Schlag geheilt. Anders als in Goethes 1777 entstandenem Singspiel Lila muss man bei
der Bickerin also nicht behutsam ,Phantasie durch Phantasie kurieren“ (Goethe 1948-1971,
6: 870). Lilas Wahn, verursacht durch den vermeintlichen Tod des Gatten, 16st sich auch
dann nicht auf, als dieser ihr lebendig gegeniibertritt — sie wird erst geheilt, als ihre Ver-
wandten in ihren Wahn eintreten und als Schauspieler an ihrer Phantasiewelt teilnehmen.
Im Gegensatz zur schonen Backerin wird sie also durch Kunst und nicht durch ,Wirk-
lichkeit® geheilt.?! Mit der leiblichen Anwesenheit des Sexualpartners verschwinden die
Wahnphantasien, entstanden aus erzwungener Sexualabstinenz, vollstandig aus der Ge-
schichte der Béackerin, und doch - etwas vom Hexenspuk bleibt, gerat auf das Papier eines
anwesenden Malers, dessen offensichtlich ,verhexte® Hand statt der schonen Bickerin
eine ,héssliche Fratze® hervorbringt (IS II: 352); der Wahn ist so doch noch — wenn auch in
spottisch verzerrter Form — zu Kunst geworden und greift als vielfaltiger Geisterspuk in
die Liebesgeschichten der folgenden Kapitel des Romans hinein.

Vorher aber wird die Hochzeit der Backerin mit Josef gefeiert, die Albert nicht schildern
kann, weil er zur Strafe fiir seine Beschimpfung des Kaplans ins Burgverlies gesperrt wurde;
dabei entpuppt sich die Strafe als spukhafter Streich: Statt Wasser und Brot werden zwei
Totenkdpfe ins Verlies herabgelassen, die Albert nach dem ersten Schrecken als Behalter

Wahn deutlich hoher stellt als die Phantasien der Backerin, von der Seifert befiirchtet, sie sei ,toll und
wahnsinnig® (IS II: 282).

21 In dhnlich subtiler Weise befordert auch Zoé Bertgang, die vermeintliche ,Gradiva®, durch Eingehen
auf Hanolds Wahn die Heilung des Archéologen (Freud 1995).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



182 6 Personenkonstruktionen: Weibliche und mannliche Stimmen

fir Hahnchen und Wein erkennt; er darf spater doch noch am Hochzeitsfest teilnehmen
und trifft dort auf den Kaplan, der in dieser Szene nochmals ausgiebig karikiert wird, da er
sich an der Hochzeitstafel sinnlos betrinkt (IS II: 353-364).

Diese Verspottung nimmt sich wie eine Rache am Schicksal der Backerin aus, deren Ver-
folgung als Hexe die Kirche mit ihrer unaufgeklarten Haltung angestiftet hatte. Es zeigt
sich, dass eine Frau, die von der fiir sie vorgesehenen Konvention abweicht, mit dem Tod
bedroht, ja, beinahe umgebracht wird; erst ihr Wiedereintritt in die Konvention durch
Heirat rettet ihr das Leben.

Dariiber hinaus ist deutlich geworden, dass auch diese Geschichte, die nur spurenweise
Verbindungen zu den WF aufweist, als Hypertext fungiert, indem sie durch implizite und
explizite Verweise auf andere Texte diese in sich aufnimmt und zu einer neuen Einheit
verwebt. Besonders interessant ist, dass die Backerin selber ihre Erzahlung zum Teil aus
Textwelten konstruiert, obwohl sie kaum lesen kann, und dass immer wieder dargestellt
wird, auf welchem Weg diese vielfaltigen Textsplitter in ihren ,Phantasietext® gelangen.
Wie die vielen Beziige zu Goethes Faustdrama gezeigt haben, steht dabei durchaus nicht
chronologische Plausibilitit im Vordergrund; wichtiger scheint die Idee der Universalitét
von Texten, die sich — unabhingig von Zeit und Ort — nach allen Richtungen ausdehnen,
zu neuen Textkombinationen zusammenschliessen, Neues mit Altem verbinden kdnnen.

Der untersuchte Textausschnitt in den weiteren Romanausgaben

Im Folgenden soll {iberblicksmassig dargestellt werden, wie sich der untersuchte Text in
den anderen Versionen des Romans gestaltet. Dabei zeigt sich, dass @S mit den IS weitge-
hend iibereinstimmt, was den inhaltlichen Verlauf der Episode betriftt. Auffillig ist jedoch,
dass die Erzahlerstimme, die sich in den IS mit romantheoretischen Reflexionen iiber gat-
tungskonstituierende Themen wie Abenteuer und Liebe zu Wort meldet (IS II: 249-250), in
@S kaum horbar wird. Der ganze Erzihlereinschub beschrankt sich auf einen einzigen Satz:
»3aavidt var gamle Bedstefader kommen i sin Forteelling, da han sagde: [...]* (OS II: 216).
[,Als er aber so weit gekommen war, sprach er: [...]“ (IS II: 248)]. Warum diese Gattungs-
reflexion im danischen Text fehlt, wird nicht ohne weiteres klar; einen Hinweis konnte die
Vorrede zu &S liefern, die — anders als das deutsche Gegenstiick — eine Romantheorie ent-
halt, weshalb die Wiederaufnahme poetologischer Reflexionen méglicherweise redundant
schien (vgl. zu den Vorreden Kap. 4.1.2).

Jedenfalls bildet diese Weglassung den markantesten Unterschied zwischen IS und @S
in Bezug auf die besprochene Textpassage. Im Detail ergeben sich noch weitere, weniger
augenfillige Abweichungen, die zusammengenommen eine gewisse Tendenz der danischen
Version zu grosserer Zuriickhaltung in sinnlichen Beschreibungen erkennen lassen. So
hofft Seifert in den IS, durch seine Besuche bei der Biackerin ,in ihren Armen den siissesten
Lohn [seiner] Liebe zu erreichen® (ISII: 280); in &S fehlt diese Stelle. Ebenso fehlt im déni-
schen Text die eingehende Schilderung des Kiissens, welches dazu fithrte, dass der Vater die
Zusammenkiinfte seiner Tochter mit dem Bickergesellen in der ,Jasminlaube® entdeckte:

Ich hatte es ihm mehr als hundertmal verboten und befohlen, dass er leise kiissen solle; ich winkte,
wenn er es doch nicht liess, mit der Hand, weil ich in dem Augenblicke nicht sprechen konnte; [...].
Ein Kuss ohne Schmatz, sagte der leichtfertige Bursch, ist, als ob man die Lippen mit Wein feuch-
tete ohne zu trinken. (ISII: 292)

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



6.3 Sublimierung oder Wahn? 183

In eine dhnliche Richtung geht die Verschiebung der weiblichen Korperstelle, auf die der
Teufel sein Blutzeichen driickt: Wahrend das Zeichen in den IS auf dem Hals oder der Brust
erscheint (IS II: 300 und 304), wird es in @S — wesentlich distanzierter — jeweils auf den
Arm gepragt (0S II: 259 und 262). Zwar liegt die Backerin auch im dénischen Text ,I lyst
Maaneskin [...] negen som Eva“ [Im hellen Mondschein [...] nackt wie Eva] (@STI: 296-297),
doch wihrend in den IS der Kaplan lediglich befiehlt, ,dass man sie mit einem daliegenden
lichtblauen Gewande bedecken solle (IS II: 342), wird in @S der Vorgang des Bedeckens
ausgemalt und auch die Bibelreferenz ausgeweitet; ,Eva“ wird nun mit ,Noah® verkntipft —
die Parallelisierung der beiden Figuren lasst die Nacktheit als etwas Verbotenes erscheinen,
das man nicht anschauen darf: ,Endelig befalede Preesten at man skulde gaae bagleends,
lige som Noz Senner, og bedeekke hende med det lyseblaa Kleedebond, der laa ved Siden
af og var gleden af“ (S II: 297). [Endlich befahl der Pastor, dass man, wie Noahs Séhne,
riickwarts gehen und sie mit dem hellblauen Gewand bedecken solle, das neben ihr lag
und herabgeglitten war.]. Auch kann der Geistliche im dénischen Text die Nacktheit nicht
beim Namen nennen, sondern muss sie umschreiben, und zwar mit einem lateinischen
Ausdruck: Die Béckerin liege hier ,in puris naturalibus® (&S II: 298), wobei in diesem Fall
keine danische Ubersetzung folgt, im Gegensatz zum sonst tiblichen Verfahren, lateinische
Wendungen oder Zitate besonders im déanischen Text sorgfaltig zu iibersetzen. Durch die
Darstellung ibertriebener Priiderie wird hier die schon vorher im Text wenig schmeichel-
haft gezeichnete Figur des Burgkaplans noch starker karikiert; doch zeigen sich dariiber
hinaus in der danischen Version, wie erwéhnt, generell Anzeichen einer Vermeidung oder
zumindest Verharmlosung sexueller Anspielungen.

Die Griinde fiir Veranderungen dieser Art sind nicht ganz einfach zu erkldren. Es kénnte
sein, dass Oehlenschlager darauf bedacht war, in seiner Heimatstadt moglichst wenig An-
stoss zu erregen, besonders natiirlich in den gehobenen Kopenhagener Kreisen, mit denen
er engen Umgang pflegte und auf deren Akzeptanz er in einem nicht geringen Grad auch
finanziell angewiesen war. Fir eine solche Annahme spricht, dass selbst die ,ziichtigere®
danische Version beim Lesepublikum der besseren Gesellschaft zum Teil empfindliche Re-
aktionen hervorrief. Doch miissen derartige Erwdgungen reine Vermutungen bleiben, denn
der analysierte Textausschnitt ist fiir eine giiltige Aussage nicht umfangreich genug; eine
solche miusste auf der Untersuchung weit grosserer Teile des Romans im deutsch-dénischen
Textvergleich basieren.?

Sicherlich im Bestreben, dem Text ein gewisses ddnisches Kolorit zu verleihen, wurde die
Bezeichnung ,Walpurgisnacht® ersetzt mit ,St. Hansdag® (&S II: 295), ,,St. Hansaften® oder
,St. Hans Nat” (beide OS1I: 296), denn der ,,Johannistag” oder vielmehr die ,Johannisnacht”
als das Fest der Sonnenwende war (und ist) in Danemark viel bekannter als die Walpurgis-
nacht,” und tiberdies mit dhnlichem Hexen- und Feuerzauber ausgestattet wie das deutsche

22 Als weiterer Hinweis auf eine gewisse Diskrepanz zwischen danischem und deutschem Lesepublikum,
was die Rezeption freiziigigerer Elemente betrifft, sei erwéhnt, dass Johan Krag, der Ubersetzer des
ersten Teils von Tiecks Marchen Der getreue Eckart und der Tannhduser, sich bei seiner Aristophanes-
Ubersetzung gezwungen sah, vom dem deklarierten Prinzip des méglichst wortgetreuen Ubersetzens
abzuweichen: ,Obscoeniteterne kunne ikke alle beholdes, endskjendt Voss i sine tydske Overseettelser
neesten aldrig bruger noget mildere Udtryk® [Die Obszénitdten konnten nicht alle behalten werden, ob-
wohl Voss in seinen deutschen Ubersetzungen fast nie etwas mildere Ausdriicke beniitzt] (Krag 1825: V).

23 Dass dieser Begriff aber doch auch im Dénischen existierte, zeigt nicht zuletzt Oehlenschlidgers Uber-
setzung von Goethes Ballade ,,Die erste Walpurgisnacht® (1799); Oehlenschldger veroffentlichte seine

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



184 6 Personenkonstruktionen: Weibliche und mannliche Stimmen

Gegenstiick. Nicht zufallig zelebriert auch Oehlenschlagers berithmtes Sanct Hansaften-Spil
diesen besonderen Tag und die folgende Nacht; allerdings spielen Hexenrituale darin keine
Rolle, doch Verzauberung und Magie prigen auf andere Weise auch diese Dichtung.

In den spiteren Ausgaben des Romans zeigen sich in der ,Geschichte der schonen Ba-
ckerin® zahlreiche Kiirzungen, die einzelne Sitze oder auch nur Worter betreffen; es wur-
den aber auch verschiedene der oben zitierten und besprochenen Stellen gestrichen. Wie
bereits erwahnt, fehlt schon im dinischen Text von 1824/ 25 die Reflexion uiber Abenteuer
und Liebe als Ingredienzen des Romangenres; diese Uberlegungen fehlen auch in allen
folgenden deutschen und dénischen Ausgaben. Ebenso wurde jener Passus gestrichen, in
dem Albert das Wesen der Liebe, besonders der Verliebtheit, romantisiert und sie in einem
langeren, mit Blumen- und Bliitenvergleichen geschmiickten Gedankengang gegen die
~grober[e] Sinnlichkeit” abgrenzt (ISII: 257-258). Diese Passage fehlt in den deutschen Aus-
gaben von 1839 und 1911, wie auch in den dénischen von 1846 und 1852; sie wurde jedoch
von Liebenberg in seine Edition von 1862 wieder aufgenommen. Liebenberg verwendet
generell den gekiirzten Text von 1846, fiigt aber, wie er in den Anmerkungen erklart, ge-
wisse Stellen aus der Erstausgabe wieder ein. Er begriindet seine Entscheidungen, wie in
Kap. 1.5 dieser Arbeit erwahnt, lediglich damit, dass es sich um ,enkelte Skjenheder” [ein-
zelne Schonheiten] handle, die der Dichter zuviel weggeschnitten habe (Oehlenschligers
Poetiske Skrifter 1862, 27: 353). Da er es bei dieser allgemeinen Bemerkung bewenden lésst
und im Apparat solche neu eingefiigten ,alten” Stellen nicht kennzeichnet, erhilt der Leser
keine Moglichkeit, das Vorgehen nachzuvollziehen.” Dieses generiert stellenweise einen
neuen Text, eine Version, in der nun auch Liebenbergs ,Stimme® mitredet; im vorliegenden
Fall — der betreffende Abschnitt preist, wie erwéhnt, die ,keusche® Liebe — rekonstruiert
diese Stimme eine verharmlosende Note im Text, welche die bereits vermerkten Tendenzen
zur Abschwichung oder Elimination sexuell konnotierter Phanomene in der danischen
Erstversion unterstreicht. Die Wiederaufnahme findet sich auch in der Ausgabe von 1904.

Im Weiteren wurden in den gekiirzten Editionen sowohl der deutschen wie der dani-
schen Version die erwahnten kritischen Ausfithrungen betreffend die Bigotterie gewisser
lutherischer Geistlicher gestrichen, und ebenso das ganze Kapitel, in dem Albert wahrend
der Hochzeit der Backerin fiir seine Ausfalligkeit gegen den Kaplan ,bestraft” wird — womit
auch die anschliessende Verspottung dieses Kirchenmannes entfallt. Allerdings macht Lie-
benberg die Streichung riickgangig; in seiner Version ist dieses Kapitel wieder eingesetzt;
es wird in die Ausgabe von 1904 ebenfalls iibernommen. Auch in diesem Fall unterlasst
es Liebenberg, den Leser dariiber zu informieren, dass er an dieser Stelle nicht Oehlen-
schlagers gekiirzte Version vor Augen hat, sondern eine vom Herausgeber erstellte neue
Textkombination.

Der danische Romantext erfahrt also durch Liebenbergs Eingreifen eine Weiterentwick-
lung, die in der deutschen Version nicht festzustellen ist, obwohl diese 1911, d. h. nach der
erwahnten danischen Ausgabe, noch einmal aufgelegt wurde, dabei aber wortgetreu die

danische Version erstmals 1803 in Rahbeks Zeitschrift Den danske Tilskuer, Nr.57, unter dem Titel
LDen farste Valpurgis-Nat® (Oehlenschligers Poetiske Skrifter 1861, 24: 107-110; dazu Anmerkungen:
372).

24 In diesem Sinn kann Liebenbergs Verfahren tatséchlich, wie Andreas Blodorn feststellt, als ,eigen-
willig® angesehen werden (Blodorn 2004: 29); ob es auch noch als ,verfilschend® zu bezeichnen ist
(Blodorn 2004: 29), hingt nicht zuletzt von der Definition der Begriffe ,Werk® und ,,Autorschaft” ab.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



6.4 Fazit 185

gekiirzte Form von 1838 wiedergibt.”” Der deutsche Text zeigt damit grossere Stabilitat,
doch zugleich geringere Dynamik als der dénische.

6.4 Fazit

Es durfte klar geworden sein, wie sehr die ,weibliche Stimme® immer wieder Unterdrii-
ckungs- und Verdrangungsversuchen seitens einer selbstverstandlich dominierenden Mén-
nerwelt ausgesetzt ist — dies trotz vordergriindiger Verehrung betont weiblicher Tugen-
den, die in den Rahmen méannlicher Anforderungskategorien kanonahnlich eingeschrieben
wurden. Eine Frau, die sich, wie die Biackerin, diesem Schema nicht unterwirft, wird von
verschiedenen méannlichen ,Instanzen® (Macht des Vaters, kirchliche Gewalt) verfolgt, so
dass sie schliesslich nur knapp ihrer Vernichtung entgeht.

Doch wird dieses Szenario ménnlicher Vorherrschaft relativiert und umgefarbt, wenn
man sich vergegenwirtigt, dass es Frauen sind, die den mannlichen Hauptfiguren des Ro-
mans den Zugang zu neuen literarisch-kulturellen Horizonten eréffnen; jedem der drei
Protagonisten steht auf den drei Zeitebenen in diesem Sinn eine weibliche ,Leitfigur” zur
Seite: in der altesten Zeitschicht ist dies Eleonora, die Cyrillo zur Lektiire des Ariost anregt,
auf der mittleren Zeitebene sorgt Concordia dafiir, dass Albert Shakespeare kennenlernt
(Naheres dazu in Kap. 8.3), und in der Romangegenwart ist es Eberhards Mutter, die nicht
nur von Luther abstammte, sondern ihren Sohn auch mit dessen Liedern, Lebensumstian-
den, Freundeskreis etc. bekanntmachte; die Stelle der verstorbenen Mutter wird in der
Folge von Hanna Hellkraft eingenommen, die zwar als Verkérperung niichterner Vernunft
erscheint, jedoch eine diese Zuschreibung iiberschreitende, komplexere Dimension ihrer
Personlichkeit erkennen lasst, wenn sie Eberhard mit den Bildern und Versen des Totentan-
zes vertraut macht (vgl. Kap. 4.2) — auch sie gehort also in die Reihe der kunstvermittelnden
weiblichen Leitfiguren. Bedenkt man den herausragenden Stellenwert von Dichtung und
Kunst in den IS, wird offensichtlich, dass diese weiblichen Vermittlerinnen den gangigen
Frauenbildern, die von patriarchaler Uberlegenheit geformt wurden, wichtige neue Aspekte
hinzuftigen, die umso mehr betont werden, als die mannlichen ,Initiationen® auf allen drei
Zeitebenen stattfinden, sich also durch das ganze Romangeschehen ziehen. So gesehen,
kann die anfangs gestellte Frage, ob den Frauen eine eigene Stimme zugestanden werde,
durchaus bejaht werden.”® Gleichzeitig wird deutlich, dass diese Frauenfiguren ganz andere
Ziige aufweisen als die bloss sinnlich-verfithrerischen, welche einem Teil der Forschung

25 Zwar pragen auch orthographische und syntaktische Reformen, wie sie zwischen 1838 und 1911 statt-
gefunden haben, ein anderes Bild des Textes, doch erreichen diese Neuerungen nicht die Tragweite der
von Liebenberg vorgenommenen Textveranderungen.

26 Allerdings mit der Einschrénkung, dass sich die erwéhnten neuen Aspekte in den gekiirzten Versionen

nicht immer erhalten haben (vgl. z.B. die Kiirzung betr. Eleonora, erwahnt in Kap. 5.4).
Eine gewisse Relativierung, aber auch Nuancierung erfahrt die Betonung der Position der Frauen-
figuren als weibliche Literatur- und Kultur-Mentorinnen auch darin, dass sich Eleonora und Concor-
dia, wie erwahnt, in ihrer Haltung zu sexuell freiziigiger Lektiire unterscheiden: Eleonoras Freiheit
und Unbefangenheit kontrastiert mit Concordias sittsamer Zuriickhaltung - die Wesensart beider
wird also in ihrer Einstellung zur Lektiire fassbar. Entsprechend entwickelt sich auch ihr Schicksal:
Eleonoras freie Haltung wird mit dem Tod bestraft, wahrend Concordia zur Stammmutter der Insel
Felsenburg aufsteigt.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



186 6 Personenkonstruktionen: Weibliche und mannliche Stimmen

zufolge die Oehlenschlagerschen Protagonistinnen fast ausschliesslich kennzeichnen (vgl.
Preestgaard Andersen, o.].). Diese pauschale Sicht wird durch Oehlenschlagers Roman, der
offensichtlich fiir die Beurteilung des Frauenbildes ausser Acht gelassen wurde, in weiten
Teilen revidiert.

Im Ubrigen zeigt sich an den untersuchten Textsequenzen von Kap. 6, dass sie weniger
auf den WF basieren, als vielmehr ganz wesentlich durch die Einbeziehung anderer Pra-
texte generiert werden; so ist die Geschichte der schonen Backerin, die nur wenige Ver-
bindungen zu Schnabels Text aufweist, trotzdem stark von intertextuellen Verflechtungen
geprigt. Insbesondere dem Faust-Stoff kommt in den besprochenen Textausschnitten eine
oft bedeutungskonstituierende Rolle zu, teilweise in Verbindung mit den aus Volksbiichern
und Puppentheatern bekannten Motivkreisen, zum Teil aber auch in Form von wortlichen
Zitaten oder deutlichen Anspielungen auf Goethes Faustdrama.

Sowohl die beiden Sprachversionen wie die Kiirzungen lassen sich als Phanomene von
Dialogizitat und Polyphonie einstufen, da sie, wie ersichtlich wurde, in einem Prozess des
standigen Abwégens zwischen den einzelnen Versionen entstanden sind; im Verlauf der
Textgeschichte der dédnischen Edition hat sich durch Liebenbergs Entscheidungen eine
weitere Differenzierung dieses dialogischen Verfahrens ergeben.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



	Personenkonstruktionen : weibliche und männliche Stimmen

