
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 70 (2022)

Artikel: Inselromane : Adam Oehlenschlägers Roman Die Inseln im Südmeere /
Øen i Sydhavet im Dialog mit J.G. Schnabels Insel Felsenburg

Autor: Meier, Julia

Kapitel: 5: Funktionen der Kunst in einer Biographie : Cyrillo de Valaro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-956400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-956400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5 Funktionen der Kunst in einer Biographie:
Cyrillo de Valaro

Cyrillos Traumerscheinung führt sowohl bei Schnabel wie in den IS zur Exhumierung
seines Leichnams; dabei wird auch das Manuskript entdeckt, das seine auf der Insel im
Rückblick niedergeschriebene Lebensgeschichte enthält. Cyrillos Ligur und seine Schriften

geben der Insel eine Geschichte: Sie ist keine terra incognita mehr, sondern war bereits vor
ihrer Entdeckung durch die Lelsenburger besiedelt und beschrieben. Der dadurch erkennbar

gewordenen älteren ZeitSchicht entspricht die räumliche Tiefe: Cyrillos Leichnam und
sein Manuskript finden sich in einer Höhle, wobei der unterirdische Raum die zeitliche
Tiefe spiegelt, in die der Leser bei der Lektüre von Cyrillos Bericht blickt; dasselbe gilt auch

für das Lelsenburger Publikum, dem Eberhard Cyrillos Lebensgeschichte vorliest, nachdem

er sie aus dem Lateinischen übersetzt hatte. Diese Beziehung zwischen Raum und Zeit weist
Elemente eines Bachtinschen Chronotopos auf, welcher dem Roman sowohl zeitlich wie
räumlich neue Strukturen gibt.1

Eine wesentliche strukturelle Neuerung der IS bedeutet die Eingliederung von Cyrillos

Manuskript in den Erzählzusammenhang des Textes: Es befindet sich nicht mehr in
einem Anhang an den Roman wie in den WF, sondern ist von dieser marginalen Position
ins Innere der Erzählung gerückt worden, an den Ort, den es im Erzählablauf eigentlich
besetzen sollte. In den WF wird die Verschiebung von Cyrillos Geschichte vom Haupttext
in den Anhang damit begründet, dass dem „geneigten Leser in den Geschichten keine
allzu grosse Verwirrung" verursacht werden soll (WFI: 208). Da in Alberts Erzählung seiner

eigenen Lebensgeschichte immer wieder Berichte über Besuche in den verschiedenen
Inselbezirken sowie mehrere Erzählungen oder Manuskripte von Lebensläufen anderer

Felsenburger eingeflochten sind, kann man sich fragen, weshalb auf ähnliche Weise nicht
auch Cyrillos Geschichte eingefügt wurde. Bedenkt man allerdings die Dimension dieser
Geschichte - sie ist, abgesehen von Alberts eigenem Lebenslauf, bei weitem die längste
der Vitae im ersten Band der WF - so scheint es nicht unwahrscheinlich, dass Schnabel

befürchtete, der Spannungsbogen von Alberts Erzählung würde durch den Umfang und
die zeitliche Distanz dieses Einschubes zerstört.2 Andrerseits war der Anhang - gerade im
additiv gebauten Barockroman - ein beliebtes Formelement, das vielleicht auch im Roman
der Frühaufklärung noch seinen Platz hatte; ein Appendix folgt ja ebenfalls auf den Schluss

des vierten und letzten Bandes der WF.

Die Integration von Cyrillos Vita in den Haupttext der IS zeigt eine Tendenz zum
erzähltechnischen Realismus. Die neue Position liesse sich aber auch als Aufwertung von Cyrillos

1 In seiner Studie Chronotopos erläutert Bachtin Wesen und Funktion der sich wechselseitig bedingen¬
den und ineinander verschmelzenden Raum-Zeit-Merkmale und illustriert sein Konzept mittels
verschiedener romantheoretischer Analysen (Bachtin 2008).

2 RolfAllerdissen kritisiert den Anhang als „ungeschickte Hilfskonstruktion", die notwendig sei, „damit
der epische Fluss der Erzählung, der durch die verschiedenen Einzelberichte schon beständig
unterbrochen [werde], nicht gänzlich abreiss[e]", denn Schnabel zeige sich dem „Arbeiten mit verschiedenen

Zeitebenen [...] nicht immer gewachsen" (Allerdissen 1975: 69).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



154 5 Funktionen der Kunst in einer Biographie: Cyrillo de Valaro

Manuskript verstehen: Dem Leser soll dadurch möglicherweise signalisiert werden, dass es

entscheidende Aussagen enthält, die nicht an den Rand geschoben werden sollen.

In beiden Romanen werden Cyrillos Schriften „ausgegraben", d.h. seinem steinernen
Stuhl entnommen, nachdem sein Leichnam von Albert Julius und dessen Gefährten
begraben worden war. Man könnte also sagen, dass die äussere Hülle, Cyrillos Körper, zuerst

beseitigt werden musste, ehe seine Lebensbeschreibung als Ausdruck seines Inneren -
gleichsam sein Kern - zum Vorschein kommen konnte. Aber in der Form des Manuskripts
erscheint diese Dichotomie zwischen Innen und Aussen aufgelöst; Cyrillos „Kern", die

Verschriftlichung seines Lebens, hat mit dem Manuskript gleichsam einen neuen Körper
erhalten, in dem Äusseres und Inneres nicht mehr zu trennen sind. In den IS erfährt Cyrillos
Schreibtätigkeit eine Akzentuierung durch die Erwähnung, dass in der rechten Hand seines

Skeletts „noch ein eiserner Griffel steckte" (IS III: 347-348). Cyrillos Schriften werden in
den WF implizit mit materiellen Schätzen wie Kleinodien und Gold in nahe Beziehung
gebracht (WFI: 215),3 in den IS jedoch sind „italienische, spanische und lateinische Bücher",
die in Cyrillos Hinterlassenschaft gefunden werden, „mehr [...] als Gold, Silber, Juwelen
und Perlen" (IS IV: 1); zwei gefundene Shakespeare-Dramen4 werden als „Diamanten" me-
taphorisiert (IS IV: 2), worin sich die in den IS immer wieder betonte Verehrung für diesen

Dichter ausdrückt, der zu den Leitfiguren des Romans gehört. Die schon bei Schnabel

angelegte, selbstreflexive Wertschätzung des Buches und der Dichtkunst erscheint also in den
IS noch wesentlich verstärkt, was im Einklang mit den Dichtungstheorien der Romantik
steht, die poetische Selbstreflexion als wichtiges Charakteristikum der romantischen Poesie

und damit des Romans formulieren.5
Betrachtet man die Lebensgeschichten des Cyrillo de Valaro in den WF und den IS genauer,

so erkennt man rasch, dass Oehlenschlägers Cyrillo-Figur mit ihrem Vorbild in den WF,

abgesehen vom Einsiedlerleben auf der Insel Felsenburg, nicht viel mehr als den Namen
und die spanische Herkunft gemein hat. Der Einfachheit halber sei hier nochmals kurz
erwähnt, dass Schnabels Cyrillo 1475 in eine Adelsfamilie hinein geboren wird und nach dem
Tod seines Vaters, der im Kampf gegen die Mauren fällt, am Hof des Königs Ferdinand II.
als Gefährte des Kronprinzen aufwächst. Dort führt er das Leben eines spanischen Adligen,

samt Turnieren, galanten Abenteuern und Heirat einer Hofdame von zwielichtigem,
schliesslich sogar verbrecherischem Lebenswandel. Nachdem er sich ihrer durch Einkerkerung

entledigt hat, muss er fliehen und schliesst sich den spanischen Conquistadores an,

3 Eine ähnliche Verbindung von Manuskript und Gold findet sich schon in der Vorrede zu den WF, da

der fiktive Herausgeber Gisander zuerst glaubt, er habe mit dem vom verunfallten Literaten
übernommenen Manuskript „das güldene Fell ererbet" und meint, „ein Besitzer der allersichersten alche-
mistischen Processe zu seyn" (WFI: 14); die selbstironisch wirkende Enttäuschung darüber, dass „sich
sonst nichts darinnen [fand], als Albert Julii Geschichtsschreibung", verhüllt nur leicht die implizite
Aussage, dass dieses Buch Gold wert sei.

4 Es sind Der Kaufmann von Venedig und Der Sturm; letzterer ist aus naheliegenden Gründen für die

Inselgesellschaft besonders wichtig und wird von ihr eifrig gelesen. Zur anachronistischen Ankunft
dieser Dramen auf der Insel schon vor ihrer Niederschrift stellt Brynhildsvoll fest: „[...] auf diese
und ähnliche Anachronismen kommt es im Rahmen miteinander korrespondierender Interartdiskurse
nicht entscheidend an" (1996: 123).

5 Vgl. Schlegels Athenäums-Fragment Nr. 116: „Und doch kann auch sie die romantische Poesie) am
meisten zwischen dem Dargestellten und dem Darstellenden, frei von allem realen und idealen
Interesse auf den Flügeln der poetischen Reflexion in der Mitte schweben, diese Reflexion immer wieder
potenzieren und wie in einer endlosen Reihe von Spiegeln vervielfachen" (Schlegel, F. 1967: 182-183).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



5.1 Die Einleitung 155

nimmt an ihren kolonisatorischen Eroberungszügen in Mittel- und Südamerika teil, erleidet
dabei Schiffbruch und rettet sich zusammen mit einigen Gefährten auf die Insel Felsenburg,

wo er viele Jahrzehnte verbringt, zuletzt, nach dem Tod aller seiner Kameraden, fast
50 Jahre als Einsiedler ohne jede menschliche Gesellschaft.

5.1 Die Einleitung

Im Gegensatz zur Version der WF ist der Biographie in den IS eine Einleitung vorangestellt,
in der Cyrillo über sich selbst als Schreibenden und über einen möglichen späteren Leser
seines Manuskripts nachdenkt. Er macht Angaben über Sinn und Zweck seiner Schreibtätigkeit

- sie soll ihn selbst und seinen Leser unterhalten - auch äussert er sich zu seiner
Erzählweise: Er will „suchen, das an sich Traurige mit einer gewissen Heiterkeit vorzutragen,"
und „nicht gar zu weitläufig zu seyn" (IS III: 364); schliesslich organisiert er sein Material,
indem er in der Art eines Inhaltsverzeichnisses „die Überschriften [seiner] Lebens-Kapitel
voraussagt]" (IS III: 364-365), womit er eine vorredenähnliche Einleitung schafft.

Es entsteht so eine gewisse Parallele zwischen Cyrillos Vita und den beiden Haupttexten
mit ihren Vorreden. Wie bereits gezeigt wurde, thematisieren jene Vorreden - wenn auch

in unterschiedlicher Weise - die Fiktionalität des Erzählgeschehens.6 Bei Cyrillo kommt
diese Thematik nicht explizit zur Sprache, was nicht überrascht, da er ja, im Unterschied

zu den Verfassern der beiden andern Vorreden, seine eigene Geschichte erzählt, deren

„Wahrheit" er selber nicht zur Diskussion stellt. Dennoch gerät die Sicherheit des Lesers

in Bezug auf den Realitätsgehalt dieser Geschichte ins Wanken, denn Cyrillo bezeichnet
sein „längst verschwundene [s] Leben" als „halbvergessene [n] Traum mit seinen Schatten
und Irrlichtern"(IS III: 363) und lässt durch eine „Verrätselung" der Geschehnisse in seiner

Inhaltsangabe die angeblich realen Ereignisse ungeheuerlicher und unglaublicher erscheinen

als alle Fiktion, wie z.B. dass sein Vater „nach seinem Tode schändlich hingerichtet"
worden sei, dass seine Frau „alles aufgeopfert und gewagt [habe] aus Liebe zu ihrem nicht
geliebten Gatten", dass er „einen Poeten mit einigen Reimen eine Räuberhorde habe bändigen

sehen, die ein mächtiger Fürst mit seinen Kriegerhaufen nicht bändigen konnte", und
dass ihn „das wunderbare Schicksal aus einem künstlich gezwungenen in ein natürliches

freiwilliges Kloster" geführt habe (IS III: 365).

Trotz der scheinbaren Fiktionalisierung der (fiktiven) Realität steht auch in den IS

Cyrillos Vita in einem geschichtlichen Rahmen, darin vergleichbar der stark historisch
untermauerten Darstellung in den WF,7 wenn auch der geschichtliche Kontext um fast ein

Vierteljahrhundert verschoben ist, da Cyrillo in den IS erst 1498 geboren wird - mit gutem
Grund, wie sogleich klar wird, wenn man sich vor Augen hält, dass seine Lebensgeschichte
in ihrem Zentrum auf die Begegnung mit Ariost angelegt ist, den Cyrillo in jungen Jahren
als älteren Dichter kennenlernt, was im Einklang mit Ariosts Lebensdaten (1474-1533) eine

zeitliche Verschiebung von Cyrillos Geburt bedingt.

6 Vgl. besonders WFI: 12-13 und IS I: V-VI sowie Kap.4.1.2 dieser Arbeit.
7 Franz Karl Becker zufolge ist die Figur des Cyrillo in einem dichten Netz von geschichtlichen Bezügen

verankert und steht auf „sicherem historischem Boden" (1911: 64).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



156 5 Funktionen der Kunst in einer Biographie: Cyrillo de Valaro

5.2 Begegnung mit Vater und Mutter

Wie wir sehen werden, stellt Ariosts Auftritt den Höhepunkt einer ganzen Reihe von
Ereignissen in Cyrillos Leben dar, in denen unterschiedliche Formen der Kunst eine prägende

Wirkung hatten. So lernt Cyrillo das Aussehen seiner frühverstorbenen Mutter erst durch
ein Gemälde kennen, das er als Kind zufällig in einem Raum des weitläufigen Palastes

entdeckt, den er mit seinem Hauslehrer nach dem Tod seiner Eltern allein bewohnt. Dass das

kleine Kind auf den Armen der Mutter ihn selber darstellt, verbildlicht im doppelten Sinn
die Reflexion des eigenen Selbst, wie sie für das Genre der Autobiographie kennzeichnend
ist. Das Bild berührt Cyrillo tief. Er imaginiert im Ausdruck der beiden Gesichter eine

Hinwendung zur eigenen Person, ein stummes Zwiegespräch zwischen ihm und den
Porträtierten, welche die Kunst aus ihrer Vergangenheit ins Leben zurückbringt, was schliesslich
dazu führt, dass Cyrillo sein tägliches Morgengebet vor dem Gemälde verrichtet.

Als er aber einmal im Mondschein vor das Bildnis treten will, flieht er zu Tode erschreckt,
denn er sieht vor dem Gemälde eine gespensterhafte, weiss verhüllte Gestalt stehen, die

er für seinen toten Vater hält. In dem Gesicht der Erscheinung glaubt er die Züge von
dessen Alabasterbüste zu erkennen, die er bei einem Besuch in der Domkirche auf dem

Sarkophag seines dort aufgebahrten Vaters gesehen hatte. Über die Geschichte des Vaters
erfährt der Leser in den IS lediglich, dass er als Feldoberst im königlichen Heer schon in
der frühesten Kindheit des Sohnes gestorben war. In den WF dagegen wird erzählt, wie er

gegen Portugiesen und Mauren ins Feld zog und nach jeder Schlacht siegreich wieder zu
seiner Familie zurückkehrte, bis er endlich doch im Kampf umkam (WF I: 528-532). Diese
mehrmals stattfindende und schliesslich ausbleibende Rückkehr ist in den IS als Spur im
Wunsch des Knaben Cyrillo erkennbar, der angesichts von Sarkophag und Büste des Vaters
diesen selber sehen möchte und ausruft: „Vater, komm zurück!" (IS III: 370). In der
grausamen Tat eines Beamten der spanischen Inquisition, der den Wunsch des Kindes erfüllt,
indem er das Denkmal des Vaters zertrümmern und den einbalsamierten Leichnam aus dem

Sarkophag werfen lässt, wird der historische Kontext von Schnabels Cyrillo-Geschichte in
die IS einbezogen und fortgesetzt, allerdings auch - buchstäblich - dekonstruiert. Darüber
hinaus aber manifestiert sich in diesem Ereignis ein besonders für die Romantik als zentral

geltendes Verlangen nach Erkenntnis von Ursprung und Identität.8 Die Enthüllung des

väterlichen Leichnams macht Ursprung und Ende zugleich sichtbar, wobei die Rückkehr
des Vaters als Gespenst das Ende in einer für Cyrillos Geschichte bedeutsamen Weise
transzendiert: Der Vater tritt als Statue, als Kunstfigur auf, in Cyrillos Worten „weiss wie
die Alabasterbüste auf seinem Sarcophage" (IS III: 376), und zwar, wie erwähnt, vor dem
Gemälde der Mutter; beide Eltern transzendierten also den Tod, indem sie in die Sphäre
der Kunst versetzt wurden. Auf diese Weise werden sie wieder zusammengeführt, während

Cyrillo flieht: Das Vatergespenst verdrängt ihn von seinem Platz vor dem Bild der Mutter
und löst die ödipale Konstellation auf. In der Kunst jedoch, die sich im Gemälde von Mutter
und Kind sowie in der Statue des Vaters manifestiert, ist die Familie vereint, und auch der

8 Gerhard Neumann bringt die Tätigkeit von Wissenschaft, Philosophie, Literatur und bildender Kunst
vor allem der beginnenden Romantik auf den gemeinsamen Nenner einer „Archäologie des Anfangs"
(1995: 7).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



5.3 Erlebte und erzählte Entdeckungsreisen 157

erwachsene Cyrillo wird später durch die Transformation seines Lebens zum Manuskript
in die Kunst eingehen.

Die Szene von Cyrillos Erschrecken vor dem Bildnis der Mutter im Mondschein erinnert
an Eberhards Reaktion, als ein Mondstrahl auf das Gemälde seiner Mutter fällt und ihre

Züge gespenstisch erhellt: Eberhard flieht entsetzt, weil ihm in angstvoller Vorahnung be-

wusst wird, dass er das Bild einer Toten betrachtet (IS I: 5). In beiden Fällen weist der Mond
über das Irdische hinaus in einen metaphysischen Bereich, in dem der Tod aufgehoben
erscheint durch die Transformation der toten Mütter zu Kunstwerken, in Eberhards Fall
unterstrichen durch das Erklingen des Liedes „Jesus meine Zuversicht", das den Geist der

Mutter für den Sohn zu einer Engelsvision verklärt, gewissermassen als Kontrapunkt zu

Cyrillos Begegnung mit der Gestalt des Vaters als Gespenst.

5.3 Erlebte und erzählte Entdeckungsreisen

Den zweiten wichtigen Erzählstrang in der Cyrillo-Geschichte der WF bilden neben den

Ereignissen am kastilischen Hof die Expeditionen der spanischen Conquistadores nach

Mittelamerika,9 in deren Verlauf das „Mittägliche Meer" (der Pazifik südlich von Panama)
entdeckt wird (WF I: 609); an diesen Expeditionen nimmt Cyrillo während mehrerer Jahre

teil, bis er dabei schliesslich auf die Insel Felsenburg verschlagen wird. Breiten Raum nimmt
in seiner Erzählung die Grausamkeit der Spanier gegen die Völker der Neuen Welt ein,10

wobei die Fiktion, dass diese Schilderungen aus der Feder eines Spaniers stammen, ihnen
besonderes Gewicht verleiht. Ebenso ausführlich wie die Kämpfe zwischen Spaniern und
Indianern werden aber auch die Streitigkeiten unter den Spaniern selber dargestellt, bei
denen es, nicht anders als gegenüber den Indianern, um Durchsetzung von
Autoritätsansprüchen geht, und zwar nicht nur im Dienst der spanischen Krone, sondern auch im
persönlichen Interesse,11 das vorwiegend auf die Aneignung möglichst grosser Goldschätze

abzielt, wofür die gewaltsame Christianisierung der Indianer inzwischen kaum noch als

Vorwand dient.12

9 Auch dieser Erzählteil basiert nach Beckers Forschungen auf historischer Grundlage; er weist hier

sogar die Quellenwerke nach, aus denen Schnabel „sowohl die wichtigen Tatsachen als auch
nebensächliche Kleinigkeiten" übernommen habe (Becker 1911: 65); als wichtigstes Quellenwerk nennt er
Hieronymus Benzoni, Novae novi orbis historiae, 1581. Aufwelche Weise und von welchen Quellen der
Historiker aus dem 16.Jahrhundert seinerseits abhängig war, ob es sich dabei z.B. um Reiseberichte

von Entdeckern handelte, wird vom Literaturwissenschaftler des frühen 20. Jahrhunderts nicht reflektiert.

10 Brüggemann weist in Utopie und Robinsonade darauf hin, dass „eine gewisse Animosität gegen die

Spanier [...] in der ganzen Robinsonadenliteratur traditionell" sei, was er auf das Konkurrenzverhältnis
zwischen England und Spanien als Kolonialmächte und die Überlieferung von Grausamkeiten

spanischer Eroberer in Mexiko zurückführt, eine Überlieferungstradition, die sich, ausgehend von
Robinson Crusoes Angst vor den Spaniern, bis zur Insel Felsenburg erhalten habe (Brüggemann 1914:

35).
11 Auf diese doppelte Interessenswahrnehmung verweist Greenblatt auch für Kolumbus' Besitzprokla¬

mationen im Namen der spanischen Krone gegenüber den von ihm „entdeckten" Indianern und für
seine Verhandlungen mit dem Königshaus um seine eigene Stellung als Admiral sowie Vizekönig und
Generalgouverneur der überseeischen Gebiete (Greenblatt 1998: 93-94).

12 Greenblatt spricht in ähnlichem Zusammenhang von Kolumbus' „diskursiver Ökonomie"; er ist der

Meinung, Kolumbus sei davon überzeugt gewesen, die Indianer müssten alles Gold) verlieren, um

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



158 5 Funktionen der Kunst in einer Biographie: Cyrillo de Valaro

In den IS unternimmt Cyrillo keine Seefahrerexpeditionen. Zwar sind diese nicht gänzlich

ausgespart, aber sie werden nun nicht mehr erlebt, sondern erzählt. Der Erzähler ist
Kolumbus, dessen Figur hier als Schnittstelle zwischen erlebten und erzählten Abenteuern

fungiert, und der auf diese Weise vom Entdecker von Weltgegenden zum Schöpfer von
Textwelten wird.13 Der Inhalt von Kolumbus' Erzählungen bleibt jedoch unerwähnt:
Erzählt wird lediglich das Erzählen selber - der Text verhält sich ent-sagend, indem er sich
die eigentlichen Erzählungen ver-sagt. Entsagung ist auch die Haltung, die Kolumbus
einnimmt oder zumindest anstrebt: so ist er „einmal nahe daran gewesen [...], auf der Insel

Jamaica Einsiedler zu werden" (IS III: 382). In dieser Tendenz zur Weltflucht glaubt der alte

Cyrillo rückblickend eine Parallele zu seinem eigenen Schicksal zu erkennen; bedenkt man,
dass Kolumbus gerade auf Jamaica einen seiner berühmtesten Texte verfasste,14 dass also

das Schreiben auf dieser Insel eine besondere Bedeutung erhielt, so wird hier ein
selbstreflexiver Zug sichtbar, indem die Manuskripte der „Einsiedler" Kolumbus und Cyrillo
spiegelbildlich aufeinander verweisen. Eingeführt wird Kolumbus von Cyrillos Lehrer als

Reisender und als Erzähler: „ein sehr gereister Mann, der [...] mir [Cyrillo] viele
unterhaltende Geschichten erzählen könne [...]." (IS III: 377). Der alternde Seefahrer sitzt, völlig
verarmt, einsam und desillusioniert, in einem kärglichen Zimmer, umgeben von einigen
Relikten seiner Entdeckerfahrten: bunte, exotische Vögel in Käfigen, eine farbige Bastmatte,
ein kleiner Erdglobus. Die Welt, deren Horizonte Kolumbus durch kühne Pionierfahrten
um einen ganzen Erdteil erweitert hatte, ist auf diese wenige Habe reduziert und auf den

Massstab des Tischglobus verkleinert. Diesen engen Rahmen sprengen die Erzählungen,
denen das Kind Cyrillo bei seinen täglichen Besuchen lauscht.

Den Abschluss der Kolumbus-Episode bildet ein Gedicht, in dem der Entdecker kurz

vor dem Tod seine Seefahrten zu einer Reise ins Jenseits metaphorisiert; einzig in dieser

poetisierten Form finden also die konkreten Reisen einen Ausdruck im Text. Dieses Verfahren,

geographische Reisen entweder auszusparen oder zu Textreisen umzugestalten, findet
sich auch an anderen Stellen in den IS. Das Gedicht zeigt Kolumbus nicht nur als Erzähler,
sondern auch als Dichter, der aber seine Verse nicht selber vorträgt: Cyrillo soll ihm sein

„Schwanenlied"15 vorlesen (IS III: 383). Dem Gedicht geht eine Beschreibung des Himmels

voraus, der durch das offene Fenster von Kolumbus' Kammer zu sehen ist und auf dem die

Wolken „fern im Horizonte als Inseln" schweben (IS III: 383). Dieses Bild erscheint auch

in Kolumbus' Gedicht: Die Reise zum Himmel wird zur Segelfahrt durch das Aethermeer,

dafür alles das christliche Seelenheil) zu gewinnen (1998: 110-111).
13 So sieht ihn z.B. auch Yrjö Hirn in Ön i världshavet (1928: 23); er wendet gegen spätere Relativierun¬

gen von Kolumbus' Leistung ein: „Men allt detta betyder rakt intet i bredd med den fantasins eggelse
Columbus bjöd ât sin samtid med sina reseanteckningar och med de berättelser han meddelade sina
blivande biografer. Ty denne omtvistade man [...] var dock i dröm och gärning en av sjölivets stora
poeter" [Aber all das bedeutet überhaupt nichts neben jener Anregung der Phantasie, die Kolumbus
seiner Mitwelt bot, mit seinen Reiseaufzeichnungen und mit den Berichten, die er seinen zukünftigen
Biographen mitteilte. Denn diese umstrittene Persönlichkeit [...] war doch in Traum und Tat einer der

grossen Poeten der Seefahrt].
Gleichzeitig ist Kolumbus selber zu einer von Texten geschaffenen Figur geworden; zu den vielen
Kolumbus-Dichtungen und deren Höhepunkt im 19. Jahrhundert vgl. Frenzel (2005: 516-521).

14 Es handelt sich um die „Lettera rarissima" von 1503; vgl. Bitterli (2006: 79).
15 Ein anderes Wort für „Schwanengesang", im 19. Jahrhundert gebräuchlich, vgl. Deutsches Wörterbuch

von Jacob und Wilhelm Grimm (1899, 9: 2217-2218).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



5.3 Erlebte und erzählte Entdeckungsreisen 159

sie führt in ein unentdecktes Land, von dem kein Schiffer je Kunde brachte. Die Analogie
zwischen Meer und Himmel, zwischen Inseln und Wolken endet in der Verheissung des

San Salvador, jener Insel, auf der Kolumbus zum ersten Mal die neu entdeckte Welt betreten
haben soll - für ihn die Rettung auf der Suche nach Land, weshalb er sie nach dem Erlöser
benannte;16 im Gedicht verschmelzen die rettende Insel und der Heiland als ursprünglicher
Namensgeber zum Ziel der Seelenreise, ausdrücklich betont durch Sperrschrift des Namens
San Salvador (75 III: 385).

Als Cyrillo seine Lektüre beendet hat, sitzt Kolumbus tot im Sessel. Die Verse haben
ihn also in den Tod geleitet, d. h. das Vorlesen ist in gewisser Weise vergleichbar mit dem

Singen eines Schlafliedes. Formal besteht das Gedicht aus acht Strophen zu je vier Versen

mit vierhebigen, reimlosen Trochäen. Dieses Versmass wurde in der deutschen Lyrik um
1800 besonders beliebt, und zwar durch einen Umstand, der für unseren Zusammenhang
wichtig ist: Herder wählte vierfüssige Trochäen für seine Übertragung mehrerer spanischer

Romanzen (1990: z.B. 91-100, 108-110, 153-160, 186-192) und verwendete dasselbe

Metrum später auch für seine berühmte Übersetzung des Cid (1990: 545-693): Vierfüssige,
reimlose Trochäen, in der Folge oft als „spanische Trochäen" bezeichnet, galten seit Herder

als Metrum der spanischen Romanze.17 Diese wurde, fussend auf Herders Übersetzungen,

von vielen Romantikern als Modell für eigene Dichtungen fruchtbar gemacht. Ebenso

verfährt Kolumbus, der als Genuese18 im Dienst des kastilischen Hofes stand, indem er ein

von spanischer Dichtungstradition inspiriertes Metrum verwendet, worauf vor allem auch
das Phänomen der Assonanz hinweist: Alle geraden Zeilen des ganzen Gedichtes, d.h.
die Verse b und d jeder einzelnen Strophe, enden mit demselben Vokal in der Hauptsilbe
des letzten Wortes. Die Endsilben-Assonanz gilt als ein Charakteristikum der spanischen
Romanze; zwar verwendet Herder sie weder für die Übertragung der Romanzen seiner

Volksliedsammlung noch in seiner Czd-Übersetzung, weil ihm die deutsche Sprache dafür

ungeeignet schien,19 doch Oehlenschläger konnte das Kunstmittel der Assonanz in den

Romanzen deutscher Romantiker kennenlernen.20 In Kolumbus' Gedicht lauten die

insgesamt 16 tontragenden Endsilben der geraden Zeilen alle auf i, was keineswegs zufällig
gewählt erscheint: Sowohl der hohe, spitze Klang des Vokals wie die Form des Buchstabens
unterstreichen in ihrer nach oben gerichteten Vertikalität den himmelwärts strebenden
Aufbruch der Seele.

16 Eine eindrückliche Beschreibung dieser Landsuche und -entdeckung gibt Urs Bitterli in Die Entde¬

ckung Amerikas (2006: 58-59).
17 Wie in der Forschung vielfach präzisiert wird, handelt es sich bei den „spanischen Trochäen" aller¬

dings nicht um eine genaue Entsprechung des Versmasses der aus mittelalterlicher Volkstradition
überlieferten spanischen Romanze, die aus sechzehnsilbigen Zeilen ohne regelmässige Hebungen und
ohne Strophengliederung besteht (vgl. u.a. Kayser 2019: 33, oder ausführlicher: Rodiek 1990: 214).

18 Kolumbus' Herkunft war lange Zeit umstritten, doch darf seine genuesische Abstammung heute als

gesichert gelten (vgl. Bitterli 2006: 45).
19 Vgl. Herders Vorrede zur Volksliedsammlung (1990: 244), und - weit schärfer noch - sein Urteil in der

von ihm herausgegebenen Zeitschrift Adrastea (2000: 799).
20 Z. B. im Schlegel-Tieck'schen Musenalmanach von 1802, in dem Tieck und die Brüder Schlegel mehre¬

re Romanzen veröffentlichten, wobei die weitaus längste mit dem Titel „Die Zeichen im Walde" von
Tieck stammt; sie füllt über 20 Seiten mit durchgehender -u-Assonanz. Als weiteres Beispiel sei die

personifizierte Romanze in Tiecks Prolog („Aufzug der Romanze") zu seinem 1804 erschienenen Kaiser
Octavian erwähnt.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



160 5 Funktionen der Kunst in einer Biographie: Cyrillo de Valaro

Die dänische Version von Kolumbus' Gedicht widerlegt allerdings diese Deutung
teilweise durch eine Abwandlung des Assonanzenschemas: Der Buchstabe i tritt als Hauptsilbenvokal

am Versende der geraden Zeilen nur in den Strophen 1-4 und 8 auf, während er
in den Strophen 5 und 7 durch o und in Strophe 6 durch a ersetzt wird. Eine noch grössere
Veränderung zeigt sich aber darin, dass von Assonanz gar nicht mehr gesprochen werden
kann, denn die geraden Zeilen jeder Strophe sind jeweils gereimt, nach dem Schema ab/cb,
de/fe, gh/ih, usw. Die Virtuosität und Dynamik der deutschen i-Assonanz ist also im
dänischen Gedicht stark gemindert, zugunsten seit jeher eingebürgerter Endreime. Eine etwas

spekulative Erklärung dafür könnte sein, dass Oehlenschläger in seiner Muttersprache die

Reime fast automatisch in die Feder flössen, wobei sich allerdings die Frage stellt, warum
er dann nicht jeweils die ganze Strophe mit Kreuz- oder Paarreimen ausstattete.21 Doch
vielleicht wollte er durch den Verzicht auf diese überaus gängigen Reimschemata auch in
der dänischen Version immerhin einen Anflug der fremdländischen spanischen Tradition
bewahren.22 Inhaltlich entsprechen sich die deutsche und die dänische Fassung des

Gedichts sehr genau, die Analogie zwischen Seefahrt und Flug der Seele zum Himmel ist im
dänischen Text selbst auf der Ebene der einzelnen Metaphern bewahrt. Auch das Metrum
der vierfüssigen Trochäen ist in beiden Sprachversionen identisch, was eine grosse
Übereinstimmung in Rhythmus und Tonfall bewirkt. Zudem wurde das Gedicht in alle späteren
Ausgaben in beiden Sprachen wortgetreu übernommen.

5.4 Ariosts Spinngewebe

Während die in die IS neu eingeführte Figur des Kolumbus in einer Art metonymischer
Verschiebung mit den spanischen Seefahrerexpeditionen der WF in Zusammenhang zu stehen

scheint, lässt sich für Cyrillos Begegnung mit Ariost in den IS keine Verbindung zu den

WF erkennen, es sei denn, man fasse die Figur der Eleonora, die aus den WF übernommen
wird und in den IS Cyrillo mit Ariost zusammenbringt, als Bindeglied auf. Cyrillo war auf
abenteuerliche Weise durch die reiche junge Witwe Eleonora, in die er sich verliebt hatte,

vor der drohenden Todesstrafe der Inquisition gerettet worden (IS III: 400-402). Eleonora
flieht mit ihm von Valladolid nach Ferrara, wo Ariost am Hof des Herzogs lebt, mit dessen

Frau, der berühmten Fucrezia Borgia, Eleonora befreundet ist und von der sie Schutz vor
der Inquisition erhofft. Auf der Reise empfiehlt sie Cyrillo, den Orlando furioso zu lesen, da

sie Ariost in Ferrara kennenlernen würden und auch seinen Einfluss auf den Herzog nutzen
könnten, wenn sie es geschickt anstellten. „Die Dichter werden aber böse, wenn man ihre
Werke nicht kennt", argumentiert sie, fährt dann jedoch immerhin fort: „und wenn es nun
so vorzügliche Sachen wie die Ariostschen sind, haben sie auch ein Recht dazu. Nichts in
der Welt geht über diesen süssen rasenden Roland" (IS III: 406-407). Sie gibt ihm überdies

21 Es soll nicht unterschlagen werden, dass auch im deutschen Text ein Reimpaar vorkommt: In der letz¬

ten Strophe sind die assonierenden Zeilen b und d ebenfalls gereimt, was jedoch in diesem Fall eher
wie ein besonders prägnanter Abschluss wirkt und kein durchgehendes Schema bildet.

22 Eine positive Wertung erfährt dieses Reimschema durch Christoph Rodiek; er sieht es als „originellen
Versuch [...], zur Assonanz des spanischen Romanzenverses ein neuartiges klangliches Äquivalent zu
entwickeln". Gemeint ist die C/d-Übersetzung von Gottlob Regis (1841), der die Romanzen in dieser

Reimordnung übertrug (Rodiek 1990: 220).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



5.4 Ariosts Spinngewebe 161

„ohne zu erröthen" den Decamerone zu lesen, denn: „Ein solches klassisches Werk müsse

ein junger Mensch kennen, der auf Bildung Anspruch mache" (IS III: 408). Cyrillo versteht,
dass sie gebildeter ist als er und lässt sich „gern von ihr unterrichten" (IS III: 409).23

Die Begegnung mit Ariost und seiner Dichtung ist das längste Erzählelement von Cyril-
los Biographie in den IS; sie füllt mehr als die Hälfte der 115 Seiten langen Lebensbeschreibung,

wodurch die Ariost-Episode, wie erwähnt, zum eigentlichen Schwerpunkt in Cyrillos
Bericht wird. Der Auftritt Ariosts verbindet die IS mit einer ganzen Reihe von Dichtungen,
die einen Künstler ins Zentrum stellen, angefangen von Goethes Tasso über Tiecks Stern-
bald bis zu Oehlenschlägers Correggio; besonders interessant sind in diesem Zusammenhang

Tiecks praktisch zeitgleich mit den IS entstandene Novellen Dichterleben,24 in denen

Shakespeare als zentrale Figur auftritt, der Dichter, der auch in den IS am höchsten steht.

Ariosts Orlando furioso - wie die IS ein in hohem Grad intertextuelles Werk - wurde in
der Romantik sehr geschätzt: Phänomene wie das Schwanken zwischen Feierlichkeit und
Groteske in der Darstellung des Rittertums sowie die autoreflexive Distanz zum gestalteten
Stoff wurden als „romantische Ironie" verstanden und bewundert (Binni 1996: 79). Es ist
sicher kein Zufall, dass gerade im ersten Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts Johann Diederich
Gries' massgebliche Neuübersetzung des Orlando entstand,25 aus der übrigens die in den
IS verwendeten Zitate stammen, worauf der Autor in einer Fussnote hinweist (IS III: 405).26

Mit den IS verbindet das Werk neben seiner Eigenschaft als Hypertext27 auch die Reflexion

des dichterischen Gestaltungsprozesses, die in den IS als Teil der generellen
Kunstdiskussion das eigentliche Hauptthema bildet, während sie im Orlando an unzähligen
Aussagen des Erzählers über seine Verfahrensweise erkennbar wird.28 Das Interesse für diese

Reflexion spiegelt sich auch darin, dass Ariost in den IS eine Charakteristik seines eigenen
Werkes gibt und dessen Bauplan folgendermassen beschreibt:

23 Ganz ähnlich wurde auch die Bildung von Eberhards Mutter und deren Einfluss auf den Sohn her¬

vorgehoben (IS I: 21); es scheint sich eine weibliche Überlegenheit in Bezug auf literarisch-kulturelle
Kenntnisse und Belesenheit abzuzeichnen, die den Horizont der Männer in dieser Hinsicht formt oder
zumindest erweitert. Dass Eleonora auch den Decamerone „unbefangen" liest und Cyrillo instruiert,
wie Boccaccios Werk zu lesen sei, unterläuft zugleich die allgemeine Tabuisierung freizügiger Werke
als weibliche Lektüre. Diese Feststellung erfährt jedoch eine Nuancierung, wie aus der Beschreibung
von Concordias Shakespeare-Lektüre ersichtlich wird (vgl. Kap. 3.3.2).

24 Vgl. zu Tiecks reichhaltiger Produktion in dieser Gattung die Studie von Achim Hölter: Ludwig Lieck -
Literaturgeschichte als Poesie (1989).

25 Zu Gries' Übersetzung vgl. die 45 Seiten umfassende, 1810 erschienene Rezension von August Wil¬
helm Schlegel, der zu Beginn die Geschichte der Übersetzung des Orlando furioso ins Deutsche
darstellt und Gries dabei weit über die früheren Übersetzer erhebt, indem er ihm als einzigem „grosse
Gewandtheit" und „Meisterschaft" attestiert, obwohl er dann doch dem „so lobenswerten Ganzen [...]
hier und da weniger Glätte und mehr Keckheit" wünscht (Schlegel, A.W. 1847: 256-257).

26 Oehlenschläger verwendete die erste Ausgabe dieser Übersetzung, die 1804-1808 erschienen war; die
zweite, von Gries gründlich überarbeitete und als massgeblich geltende Edition wurde erst 1827-1828

publiziert, zu spät für Oehlenschlägers Roman.
27 Genette ist allerdings der Meinung, Ariosts Orlando furioso habe seinen Status als Hypertext einge-

büsst, nachdem das Werk durch „mörderische oder vatermörderische Weiterführung" seinen Hypo-
text, Boiardos Orlando innamorato, aus dem literarischen Gedächtnis der Leserschaft getilgt habe
(Genette 1993: 271). Mit dieser Auffassung gerät Genette offensichtlich in die Nähe zu Harold Blooms
Sicht der Intertextualität als Kampf zwischen den Dichtergenerationen (vgl. Bloom 1995, engl.
Erstausgabe 1973) - hier scheint es sich also um Intertextualität zwischen ihren Theoretikern zu handeln!

28 Als Beispiele seien genannt: Ariosto (1982), Canto II, 30, 5-6; C. XIII, 81, 1-2; C. XXXVI, 84, 5-8; C.

XXXIX, 86, 5-8.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



162 5 Funktionen der Kunst in einer Biographie: Cyrillo de Valaro

[ich habe] den Plan so locker und lose angelegt, dass eigentlich gar kein rechter Faden darin ist,

und dass man überall anfangen kann. Wenigstens geht der Faden nur in die kreuz und quer, wie
der Zwirn der Arachne im Labyrinth. (IS III: 422)29

Ob sich in diesen Worten, wie Brynhildsvoll meint (1996: 123), eine indirekte Charakterisierung

der IS selbst ausdrückt, ist zweifelhaft: Oehlenschlägers Roman weist trotz des

Spiels mit mehreren Zeitebenen und zwei Hauptfiguren in verschiedenen Generationen
eine im Wesentlichen kontinuierliche, dem Bildungsroman nahestehende Erzählstruktur
auf, weshalb auf die IS nicht zutrifft, „dass kein rechter Faden darin ist, und dass man überall

anfangen kann".
Der Einbezug von Figur und Werk des Ariost erweitert den germanisch-englisch

orientierten Kanon der IS in Richtung auf romanische Dichtkunst, was umso deutlicher wird, als

im Vorfeld der Begegnung mit Ariost auch von Cyrillos Dante- und Petrarca-Lektüre die
Rede ist (IS III: 407). Dabei macht Cyrillo in seinem literarischen Urteil eine bemerkenswerte

Entwicklung durch: Anfangs bleibt ihm Eleonoras Begeisterung unverständlich, denn er
vermisst genau den „rechten Faden" in Ariosts Dichtung: „es schien mir in dem Gedichte
kein ordentlicher Zusammenhang, keine eigentliche Handlung zu seyn" (IS III: 407), ebenso

fehlen ihm wirkliche Charaktere, Ernst und tiefes Gefühl. Er schätzt Dante und Petrarca
weit mehr, am meisten aber den Cid, in dem „ein schöner Character in grossen Umrissen"

dargestellt sei (IS III: 407-408). Allmählich findet er jedoch Gefallen an Ariosts Werk,
besonders dank der Musikalität der Verse und der Anmut der Bilder; beides bestätigt seinen

Eindruck, dass „die Italiener bessere Mahler und Musiker [seien] als Dichter" (IS III: 408).

Schliesslich rückt Cyrillos Urteil die Bedeutung Ariosts in die Nähe von Luther und
Shakespeare: „Er hat doch die italienische Sprache zuerst recht ausgebildet, [...] er hat die

neuere europäische Schaubühne gegründet" (IS III: 476). Diese europäische Kanon-Universalität

entspricht einem Postulat der Romantiker, wonach die romantische Universalpoesie
allumfassend sein solle, auch in Bezug auf die verschiedenen Nationalliteraturen.

Ariosts Epos wird in den IS in mehrfacher Hinsicht zum Prätext: Einmal durch explizite
Zitate (IS III: 405 und 440), dann aber auch durch die Techniken des Pastiche (IS III: 442-445)
und der Persiflage (IS III: 453-455). Sicher ist es auch dem Einfluss dieses Prätextes
zuzuschreiben, dass Cyrillos Bericht mit dem Erscheinen Ariosts komische Züge anzunehmen

beginnt. Dies zeigt sich schon in der ersten Begegnung Cyrillos mit Ariost: Der Dichter
lässt sich während einer Mahlzeit Cyrillos Lebensgeschichte erzählen, die er sehr
aufmerksam anhört, bei gewissen tragischen Ereignissen sogar weint, gleichzeitig jedoch mit
grossem Appetit alles, mitsamt Cyrillos Portion, allein aufisst (IS III: 417-419). Abgesehen

29 Das Bild des vom Spinnenfaden gesponnenen Textes liegt erstaunlich nahe bei der Beschreibung, die
Barthes, wie in Kap.1.2.1 dieser Arbeit angedeutet, von Text und Texttheorie gibt: „nous accentuons
maintenant, dans le tissu, l'idée générative que le texte se fait, se travaille à travers un entrelacs perpétuel;

[...] nous pourrions définir la théorie du texte comme une hyphologie (hyphos, c'est le tissu et la
toile d'araignée)" [Wir betonen jetzt, in dem Gewebe, die generative Idee, dass der Text sich selbst
herstellt, sich erarbeitet durch ein kontinuierliches Flechten; [...] wir könnten die Texttheorie definieren
als Hyphologie (hyphos ist das Gewebe und das Spinnennetz)], Barthes 1973: 101; kursiv im Original).
Allerdings ist es - im Unterschied zu diesem modernen generativen Textbegriff - im Orlando furioso
doch immer der auktoriale Erzähler, der die „Spinnenfäden" in der Hand hält, wie z.B. Klaus W. Hemp-
fer an vielen Stehen belegt (Hempfer 1982), und wie auch Ariost selber in den IS zu erkennen gibt,
wenn er von dem Plan spricht, den er angelegt habe.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



5.4 Ariosts Spinngewebe 163

von der humoristischen Nuance dieser Episode entsteht der Eindruck, es finde eine

Einverleibung nicht nur der Nahrung, sondern auch der Erzählung statt, was wiederum an die

Verbindung von Nahrung und Literatur erinnert, von der in Schnabels Vorwort die Rede

war (vgl. dazu Kap. 4.1.2). Cyrillo ist gewissermassen der Nährende, er führt dem Dichter
mit seiner Erzählung einen „Rohstoff" zu, der das Potential hat, sich durch Ariosts
Einverleibung in Literatur zu verwandeln, weshalb es Cyrillo nichts ausmacht, dass er beim Essen

zu kurz kommt, denn „es freute mich mehr, den Dichter Ariost mit meinen Erzählungen zu
unterhalten, als zu essen" (IS III: 418). Im dänischen Text wird die Speisemetaphorik durch
die Verwendung von „vederqvaege" [erquicken] (0S III: 375) als Wiedergabe von deutsch

„freuen" noch deutlicher hervorgehoben: Das Erzählen erquickt also auch den Erzähler
selber sogar mehr als leibliche Nahrung.

Die Komik der Ariost-Episode steigert sich zur Groteske, als Eleonora von Räubern
entführt wird, die vorgetäuscht hatten, Nachtigallen zu sein (IS III: 428-429). Diese
„Verkleidung" lässt einerseits an eine witzige Umsetzung der metaphorischen Bezeichnung von
Räubern als „lose Vögel" denken;30 andrerseits ist in der Faszination, welche die Nachtigallen

- die „Vögel der Liebe"31 - auf Eleonora ausüben, die Anziehungskraft des Räubers

Domenico Morotto vorgezeichnet, dem Eleonora später verfallen wird. Die Sinnestäuschung

- Eleonora und Cyrillo glauben wirklich, Nachtigallen zu hören - erinnert an die

vielen Verkleidungen und magischen Verwandlungen im Orlando furioso, die zu ständig
wechselnden Trugbildern führen. Eleonora und Cyrillo werden in der Szene der Räuber-

Nachtigallen gewissermassen in ein Ariostsches Abenteuer hineingezogen, über das Ariost
selber lacht (IS III: 430). AufNachahmung des Orlando furioso wird explizit verwiesen, wenn
Cyrillo über sein Leben mit Eleonora sagt: „unser ganzes Abentheuer würde sich als eine

Episode im Orlando furioso nicht übel ausgenommen haben" (IS III: 470).

Komik entsteht auch aus der Diskrepanz zwischen Cyrillos hochgestimmter Bereitschaft,

sogleich all sein Hab und Gut für Eleonoras Rettung zu opfern, und Ariosts nüchternen
Überlegungen zum Lebensunterhalt des jungen Paares, die zum Teil mit seiner eigenen
Situation des allzu knapp entlöhnten Dichters zusammenhängen (IS III: 435). Der Tauschwert

der Dichtung, der von den Mächtigen nicht hoch genug veranschlagt wird, erfährt
bezeichnenderweise in der Höhle der Räuber eine ganz andere Einschätzung: Nicht nur
lauschen die Räuber mit grosser Aufmerksamkeit und Begeisterung der Lesung des Orlando

furioso, sie geben auch als Dank - und Bezahlung - für Ariosts (fiktives) Stehgreif-Gedicht,
das in vielfacher Weise die gegenwärtige Situation mit dem Orlando furioso verknüpft,
Eleonora sofort frei und verzichten auf das Lösegeld, denn, wie Ariost von ihnen sagt: „Sie
schätzen noch das Lieben und das Dichten" (IS III: 444).32 Der Literatur wird also -
allerdings im Rahmen einer humoristisch gestalteten Szene - die Macht zuerkannt, Geld und

30 Oehlenschläger verwendet die Metapher z.B. in seinem Drama Correggio mit Bezug auf die Räuber,
die Correggio bedrohen: „Antonio geht frey durch Wald und Busch, / Und soll nicht andre losen Vögel
treffen, / Als die da freundlich in den Zweigen singen." (Correggio 1989: 174).

31 Ein romantischer Topos, der auf antiken und mittelalterlichen Vorstellungen basiert (vgl. Lurker 1991:

513).
32 Die besondere Affinität zwischen Räubern und Künstlern wird auch im Correggio betont: Was sie

verbindet, ist ihr Aussenseitertum und ihre Opposition gegen die übrige Welt: „Beyde meiden/ Den
breiten staubigen Weg des Alltagslebens / und bahnen sich anmuth'ge Schattenpfade / Durch Blüthen-
dunkel", wie der Räuber Valentino romantisch verklärend formuliert (Correggio 1989: 173).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



164 5 Funktionen der Kunst in einer Biographie: Cyrillo de Valaro

Leben zu retten.33 Das Gedicht, das Ariost den Räubern vorträgt, umfasst acht Stanzen mit
dem bekannten, kunstvollen Reimschema, d. h. die ersten sechs Verse sind durch denselben

Kreuzreim gebunden, die letzten zwei durch Paarreim. Oehlenschläger meistert diese

komplexe Form in einer Fremdsprache virtuos34 - vielleicht unterstützt durch den Gedanken an
die altnordische Skaldik, die historisch mit seiner eigenen Kultur verbunden war und die

Tradition der „hçfuôlausn"35 kannte, welche formal zwar ganz anders gestaltet ist als die

romanischen Stanzen, doch inhaltlich verwandt mit Oehlenschlägers Gedicht, denn eine

„Haupteslösung" stellen ja auch Ariosts bzw. Oehlenschlägers Verse dar, die Eleonoras
Leben (und das Lösegeld) retten sollen.36

Aber nicht nur die Literatur tritt - in Werk und Gestalt des Ariost - in die Räuberhöhle

ein; die kunstvolle Gruppierung der Räuber in der reich ausgestatteten Höhle lässt die

Szenerie wie ein Gemälde erscheinen: „Kein Bild von Caravaggio könnte besser seyn" (IS

III: 439);37 die Funktion dieses Anachronismus scheint in der besonderen Ausdruckskraft
und Farbgebung von Caravaggios Stil zu liegen; zudem verbindet sich der Medienwechsel
mit Cyrillos Urteil über Ariost, dessen Dichtkunst im Leser Bilder lebendig werden lasse

(IS III: 408).38

33 Eine ähnliche Macht hat die Malerei im Correggio: Dort vermag der Anblick eines von Correggio ge¬
schaffenen Bildes rachedurstige Räuber im letzten Augenblick von einem Mord abzuhalten (Correggio
1989: 171).

34 Im Dänischen hatte er die Stanze sogar als erster verwendet, wie er in Levnet I: 131 schreibt: „Jeg
indforte Ottaverimet, ligesom siden Terzinen, de graeskdramatiske Versarter, de nordiske Riimbog-
staver, og Versene af Heldenbuch og Niebelungenlied (sic), i den danske Poesie." [Ich führte die ottave
rime, wie später die Terzine, die griechischen Dramenverse, die nordischen Stabreime und das Vers-

mass aus dem Heldenbuch und dem Nibelungenlied in die dänische Dichtung ein]. Schon in seiner
Sammlung Digte (1803), mit der ihm der Durchbruch gelang - woran er an derselben Stelle in Levnet
I erinnert -, finden sich einige in ottave rime verfasste Romanzen. Seine vor Levnet auf Deutsch
publizierte Selbstbiographie enthält dagegen nur eine knappe Bemerkung, dass er sich „in grösseren
Romanzen [...] mitunter der Ottaverime bedient[ ]" habe (Selbstbiographie 1829,1: 141) - ein signifikanter
Unterschied also zu seiner Selbstdarstellung für das dänische Publikum; er empfand wohl zurecht,
dass seine Leistungen in der dänischen Literatur für deutsche Leser von geringerem Interesse waren.

35 Ein Preisgedicht auf einen Fürsten oder König, mit welchem der vom Tod bedrohte Skalde sein Le¬

ben zu retten versuchte. Das berühmteste Gedicht dieses Typus ist zweifellos Egils Drâpa auf
seinen Feind, den König Erik Blutaxt, der ihn töten wollte, ihm dann aber zum Dank für seine Drâpa
das Leben schenkte (vgl. Egils Saga Skalla-Grimssonar, z.B. in der Ausgabe Fornrit 1933, II: 185-192:
„Hçfuôlausn". Weitere Beispiele bei Uecker (2004: 256-257).

36 Eine gewisse Parallele zu dieser „Mischform" aus romanischen und altnordischen Elementen lässt sich

aus einer Bemerkung Oehlenschlägers im abschliessenden Überblickskapitel von Levnet (II: 177) lesen:

er habe das Gedicht Sigrid med Sloret in ottave rime verfasst, weil der Stoff romantisch sei und den
Ariostschen Abenteuern gleiche, worauf gewisse Kreise ihn als „nicht mehr länger nordisch" kritisiert
hätten. Um dieses Urteil zu widerlegen, habe er zur selben Zeit Harald Hyldetand gedichtet, dessen

Form in einem schwierigen altisländischen Versmass, mit Reim und Stabreim, prononciert nordisch sei

(beide Gedichte in Digtninger von 1811 erstmals erschienen; in dem viel kürzeren Überblick am Ende
der deutschen Selbstbiographien, 1829, 2: 169-178 resp. 1839, 2: 174-182, fehlt dieser Passus). Die
komplizierte nordische Versform scheint also die kunstvollen romanischen Stanzenverse zu übertrumpfen!

37 Brynhildsvoll (1996: 127) vergleicht die malerische Räuberszene mit einem „tableau vivant", worin er
ein Beispiel für Oehlenschlägers Tendenz zur Überschreitung der Grenzen zwischen den Kunstformen
und zu deren Vereinigung im Gesamtkunstwerk sieht.

38 Die enge Beziehung zwischen Dichtung und bildender Kunst im Orlando furioso scheint sich schon
früh zu einem Topos der Ariostlektüre entwickelt zu haben: „Nei suoi poemi non si legge ma si vede"

[in seinen Dichtungen liest man nicht, man sieht], urteilte der italienische Autor und Übersetzer Ora-
zio Toscanella schon 1574 in seiner Schrift über Ariosts Epos (zitiert nach Preti 2012: 21.)

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



5.4 Ariosts Spinngewebe 165

Auch findet Cyrillo, die prächtige Gestalt des Räuberhauptmanns könnte einem
Bildhauer als Modell dienen; die Räuber sind also nicht nur für Literatur empfänglich, sondern

verkörpern selber Kunst. Ihre Stilisierung zu Kunstfiguren39 verweist auf den Konstrukt-
charakter der Wirklichkeit und setzt so ein Spiel zwischen den Sphären von Wirklichkeit
und Kunst fort, das schon vor dem Eintritt von Cyrillo und Ariost in die Räuberhöhle durch
die Evozierung der Zauberwelt des Berggeistes Rübezahl begonnen hatte (IS III: 437), und
das dem Leser die Instabilität der Grenzen zwischen den beiden Sphären bewusst macht.

„Ariost" in der dänischen Fassung von 1825

Die dänische Version von 1825 entspricht weitgehend dem deutschen Text; kleinere
Abweichungen kommen hie und da in einigen Details vor: Der dänische Text bringt gewisse
Streichungen einzelner Satzteile, andrerseits aber auch verschiedene Zusätze, manchmal

Verdeutlichungen; aus diesen insgesamt geringfügigen Differenzen lässt sich jedoch keine

generell verändernde Tendenz gegenüber dem deutschen Text ablesen: Sie bleiben ohne

wirkliche Relevanz für das Textganze.
Beachtenswert ist Oehlenschlägers Wiedergabe von Versen aus Ariosts Orlando furio-

so; genau genommen handelt es sich um eine halbe und an anderer Stelle um eine ganze
Strophe. Im deutschen Text übernimmt er, wie erwähnt, die Übersetzung von Gries aus
den Jahren 1804-1808. Für die dänische Fassung dürfte er die entsprechenden Stanzen
selber übersetzt haben, da es zu seiner Zeit noch keine dänische Übersetzung gab. Eine

umfangreichere Textauswahl ist erst 2014 auf Dänisch erschienen (Ariosto 2014); zwar gab

es schon 1827 und 1881 zwei Versuche, die jedoch nur die Übersetzung weniger Gesänge
hervorbrachten (Petersen 2014: 335).

Dem Textzusammenhang entsprechend, in dem von Lucrezia Borgia die Rede ist, wählt
Oehlenschläger aus dem dreizehnten Gesang von Ariosts Orlando furioso die zweite Hälfte
der 69. Strophe; in diesen vier Versen wird Lucrezia Borgia als schön und tugendhaft, ruhmreich

und glücklich besungen. Oehlenschläger komprimiert in seiner dänischen Version die

vier Verse auf drei, wobei sein erster Vers nur vier Hebungen statt der üblichen fünf hat;40

trotz dieser metrischen Freiheiten bleibt er inhaltlich näher beim italienischen Original als

Gries, was den Schluss nahelegt, er habe sich für seine dänische Übersetzung nicht nur auf
Gries gestützt, sondern auch den italienischen Text beigezogen.

Die zweite Probe einer von Oehlenschläger ins Dänische übersetzten Strophe des Orlando

furioso findet sich bei der Lesung in der Räuberhöhle: Der Räuberhauptmann Domenico
Morotto liest gerade die 78. Strophe aus dem zwölften Gesang, als Ariost und Cyrillo die

Höhle betreten. Die Strophe beschreibt, wie Orlando allein und furchtlos gegen eine
Übermacht von Sarazenen kämpft, eine Episode, die bei den Räubern grossen Beifall hervorruft.
Oehlenschläger überträgt die acht Verse in das komplexe Reimschema der Stanzen. Dabei
lässt sich nicht leicht entscheiden, ob er nur die Gries'sehe Strophe übersetzt oder auch die

italienischen Verse beizieht, da Gries hier fast wörtlich überträgt. Jedenfalls ist eine recht

39 So präsentiert sich Eleonora z. B. als „idealische Bäuerin", sie erscheint aber auch als „Penelope bei den
Freiern" (IS III: 439); durch diese Anspielung wird die Odyssee als weiterer Intertext aufgerufen.

40 Der italienische Endecasillabo, in dem Ariost seine Stanzen dichtet, wird im Deutschen allgemein mit
fünfhebigen Jamben wiedergegeben; im Grunde zeigt sich aber hier die gleiche Schwierigkeit wie bei
der Übertragung der spanischen Romanzen, denn die syllabische Metrik der romanischen Sprachen
findet im Deutschen mit seinen akzentuierenden Versrhythmen keine genaue Entsprechung.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



166 5 Funktionen der Kunst in einer Biographie: Cyrillo de Valaro

natürlich klingende dänische Strophe entstanden, allerdings nicht ohne den Einschub eines

kurzen, von den Vorlagen abweichenden Zusatzes, der das Reimschema erfüllen muss.41

Die dänische Version der Verse, die Oehlenschläger Ariost zur Rettung Eleonoras sprechen

lässt, gibt die deutsche Fassung inhaltlich getreu wieder und erfüllt formal die

Anforderungen der Stanzenform, auch wenn die grössere Schwierigkeit, welche die Nachbildung
der deutschen Verse statt freier Dichtung bedeutet, an einigen Stellen durch eine etwas

gezwungene Ausdrucksweise zu spüren ist. Die Einengung durch die Erfordernisse der

„Nachdichtung" mag erklären, weshalb die überzeugenden deutschen Verse geschmeidiger
wirken als ihr in der dänischen Muttersprache verfasstes Pendant.42

Die Ariostepisode in den späteren Fassungen
Der oben besprochene Text erscheint in der zweiten deutschen Ausgabe von 1839 und der

dritten von 1911 bis auf orthographische Veränderungen identisch. Verglichen mit der
Erstausgabe zeigen sich jedoch über diesen ganzen Textausschnitt verteilt sehr viele Streichungen

geringeren Ausmasses, die zumeist gewisse Ausschmückungen, allenfalls auch
Redundanzen eliminieren, in einem Fall jedoch eine lange Passage betreffen, die aus heutiger
Sicht besonders interessant scheint: Es handelt sich um die kleine Einführung in die frühe
italienische Literaturgeschichte (IS III: 406-411), die Erörterung von Cyrillos Beziehung zur
italienischen Literatur, sein Verhältnis zu Dante, Petrarca und Boccaccio, seine Einschätzung

dieser Dichter im Vergleich zu Ariost, und die Schilderung seiner Ariost-Rezeption,
die sich, wie erwähnt, von anfänglicher Skepsis und Ablehnung zu begeisterter Akzeptanz
entwickelt; auch fehlt die all dem vorausgehende Lektüre-Empfehlung von Eleonora, die

Cyrillo zu Ariost hinführt und sich überhaupt als Literaturkennerin erweist, die anderes

und mehr gelesen hat, als sonst gemeinhin für Frauen der damaligen Zeit üblich war. Die

Streichung dieser ganzen Thematik bewirkt, dass die humoristischen Episoden um Ariost
weit mehr Gewicht erhalten, wodurch die schwankhafte Tendenz der Ariost-Geschichte
in der zweiten (und dritten) Ausgabe von Oehlenschlägers Roman deutlicher hervortritt.
Ausserdem wird das Frauenbild, das durch Eleonoras Rolle als Mentorin Cyrillos auf dem
Feld der Literatur entscheidende neue Akzente gewonnen hatte, auf ein eher klischeehaftes
Modell reduziert. Zur Beschneidung der literarischen Elemente gehört auch, dass die zweite
der beiden zitierten Strophen aus dem Orlando furioso wegfällt, obwohl sie für den

Sinnzusammenhang sehr gut gewählt war und die Begeisterung der Räuber für Ariosts Epos
fassbar gemacht hatte. Ein Blick in die späteren dänischen Ausgaben zeigt, dass diese Strophe,

die Oehlenschläger selber übersetzt haben muss, in allen vier Folgeausgaben erhalten

geblieben ist, während die Halbstrophe über Lucrezia Borgia, die der deutsche gekürzte
Text bringt, im Dänischen ebenso fehlt, wie die erwähnte, schon aus dem deutschen Text

gestrichene Literaturreflexion. Dies bewirkt in der Ariost-Episode der späteren dänischen
Editionen dieselbe Tendenz, wie sie schon für die deutsche Zweit- und Drittausgabe
festgestellt wurde. Immerhin zeigt eine Durchsicht der dänischen Texte, dass doch mehrere
kleinere Stellen, die in der deutschen Version gestrichen wurden, in der dänischen stehen

41 Die von Oehlenschläger übersetzten Strophen finden sich nicht in der erwähnten Auswahl von 2014,
der bisher umfassendsten dänischen Übersetzung des Orlando furioso.

42 Auch hier scheint Leif Ludwig Albertsens Bemerkung zuzutreffen, dass der Dichter weniger kreativ
sei, wenn er übersetze - und sei es in die eigene Muttersprache -, als wenn er dichte (Albertsen 1989:

32. Vgl. Kap. 3.1 dieser Arbeit).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



5.5 Verwandlungen 167

blieben, d. h. die Streichungen wurden für die dänischen Ausgaben - mindestens, was den

hier besprochenen Textausschnitt betrifft -, mit etwas mehr Vorsicht und Zurückhaltung
vorgenommen. Zum Schluss sei noch angemerkt, dass die Oehlenschlägerschen „Ariost-
Verse" in sämtliche Ausgaben beider Sprachen integral aufgenommen wurden.

5.5 Verwandlungen

Ariosts Begegnung mit den Räubern wird in der Episode um die lächerliche Figur des

Alfonso Trotto, der Ariost imitieren will,43 in persiflierender Weise nachgespielt. Auch
Trottos Gedicht, so jämmerlich es ist, bewirkt die Rückgabe einer Frau, aber die verschleierte

Gestalt ist nicht, wie Trotto glaubt, die schöne Eleonora, sondern seine böse alte
Haushälterin; diese beiden Frauen als „Tauschgegenstände" für Gedichte - darin drückt sich ein

Qualitätsurteil aus, das sowohl den Frauen wie Ariosts und Trottos Gedichten gilt.
Die Aufdeckung des alten Weibes unter dem Schleier der vermeintlichen Eleonora scheint

über den Schwank hinaus auf die Figur der Eleonora zu verweisen und sie in Beziehung zur
Alcina im Orlando furioso zu setzen, der schönen Zauberin, die durch einen Gegenzauber als

hässliche alte Hexe entlarvt wird (Ariosto 1982, Canto VII: 72-73). Eleonoras Doppelcharakter

zeigt sich ausserdem in Cyrillos schwankender Beurteilung: auch er sieht in ihr bald
die Hexe Alcina, bald scheint sie ihm der tugendhaften Angelica ähnlich (IS III: 409-411).

Verbindungen zwischen den beiden Eleonora-Figuren in den WF und den IS bestehen in
ihrer ehelichen Untreue und in den Täuschungsmanövern, die beide anwenden, wenn auch

in sehr unterschiedlicher Weise. Allerdings scheint eine grosse Distanz die nymphomane
Giftmörderin der WFvon der erfahrenen, gebildeten und emanzipierten Frau der IS zu trennen,

aber man kann sich fragen, ob nicht auch die Eleonora der WFAnsätze zu emanzipiertem

Wesen in sich trägt. In der Tatsache, dass sie weder das lange kriegsbedingte Warten
auf Cyrillo noch dessen sexuelle Trägheit (WFI: 561) in tugendhafter Passivität erduldet,
sondern sich anderen Sexualpartnern zuwendet, könnte der Ansatz zu einer emanzipierten
Haltung liegen, die aber so unerwünscht, ja, verabscheuungswürdig ist, dass sie zu
monströsen Verbrechen pervertiert werden muss. Umgekehrt scheint in den IS die emanzipierte
Eleonora, die sich in der Beschreibung ihrer sexuellen Freiheit zu einer weiblichen Don

Juan-Figur stilisiert (IS III: 462), dem Räuberhauptmann bis zur Hörigkeit zu verfallen („ich
glaube, er könnte mich aus Liebe prügeln, und ich glaube, ich würde es ihm aus Liebe

nicht übel nehmen", IS III: 466), womit ihre Freiheit in totale Abhängigkeit verkehrt wird,
die schliesslich in der gemeinsamen Hinrichtung beider ihren extremsten Ausdruck findet.
Wechselhaft in ihren Neigungen wie Don Juan ist aber nicht nur Eleonora, sondern auch

Alcina, welche verstossene Liebhaber jeweils in Tiere, Pflanzen oder Quellen verzaubert,
wobei die Dimensionen ihres Männerverbrauchs ebenfalls an Don Juan erinnern:44 „Wohl

43 Der historische Alfonso Trotto wird erwähnt in: Ariosto 1982 (Canto XL, 4, 1 und Anmerkung) als

„scalco e fattore di Alfonso I." [Seneschall und Verwalter in der Administration des Herzogs Alfonso

I.]. Ariost verspottet ihn in zwei Sonetten (Ariosto 1924: 46 und 47). Dieser Spott wird in IS III:
426-427 weitergeführt, indem Trotto als „verunglückter Poet" karikiert wird, der Ariost nacheifert.

44 Im Allgemeinen wird das erste Erscheinen Don Juans in der Literatur mit Tirso de Molinas 1613 ent¬

standenem Drama gleichgesetzt, aber seine Figur und sein Schicksal waren schon früher Stoff
volkstümlicher Überlieferung (vgl. Frenzel 2005: 193-200).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



168 5 Funktionen der Kunst in einer Biographie: Cyrillo de Valaro

tausend schon [haben] dasselbe Los erduldet", heisst es im VI. Gesang (Str. 50, 8). Auch in
Alcinas schliesslicher Entzauberung und ihrer Verwandlung in ein hässliches altes Weib
scheint Strafe für die emanzipatorische Aneignung eines Sexualverhaltens zu liegen, das

sonst Männern vorbehalten ist.

Die Abwehr weiblicher Emanzipation - jedenfalls, soweit sie sich auf sexuelle Freiheit
erstreckt -, ist in den Figuren der beiden Eleonoren und der Alcina in allen drei Texten

greifbar und verbindet über die Schnittstelle der Eleonorafigur der IS die beiden Prätexte
WF und Orlando furioso mit dem Folgetext.

Das Scheitern von Cyrillos Beziehung zu Eleonora sowohl in den IS wie in den WFnimmt
gewissermassen seinen späteren Schiffbruch in beiden Texten vorweg, bildet gleichzeitig
aber auch - direkt oder indirekt - den Anlass zur Seereise, in deren Verlauf er schliesslich
auf die Insel Felsenburg verschlagen wird. Der Cyrillo der WF versucht, Eleonoras
verbrecherische Machenschaften zu bestrafen, was jedoch zu Aufruhr, Mord, Selbstmord und

Totschlag auf seinem Schloss führt, so dass er schliesslich, vom König und der Inquisition
verfolgt, fliehen muss und sich auf eine Mittelamerika-Expedition begibt, die für ihn auf
der Insel Felsenburg endet.

In den IS trennt sich Eleonora von Cyrillo, kaum ist sie aus der Hand der Räuber befreit,
um mit dem Räuberhauptmann zusammenzuleben. Ihrem Abschiedsbrief zufolge erwartet
sie von dieser unkonventionellen Verbindung, in eine poetische Welt wie die des Orlando

furioso, auf den sie in ihrem Brief ständig Bezug nimmt, versetzt zu werden. Sie entschwindet

so Cyrillo gleichsam in die Poesie hinein. Er reagiert darauf mit dem Rückzug in ein
Kloster - eine Handlung, die als Reaktion auf Eleonoras Schilderung ihres Don Juan-Charakters

wie eine Umkehrung des geschlechtsspezifischen Verhaltensmusters wirkt, wenn
man bedenkt, dass das Kloster traditionsgemäss als Schutz und Versorgungsstätte
alleinstehender Frauen fungiert. Dass Eleonora ihn als „frommes, weiches, gelassenes Kind"
bezeichnet (IS III: 465), scheint ihm eine sexuelle Identität überhaupt abzusprechen. Im
Kloster sehnt sich Cyrillo danach, als Eremit in noch grösserer Einsamkeit zu leben; diese

Sehnsucht steigert sich, nachdem er Eleonoras geköpftes Haupt mit dem flatternden Haar
erblickt hatte, ein Medusenhaupt, dessen Anblick seine Sexualität gleichsam versteinern
lässt, denn er hat seither „vor Frauenzimmern [...] ordentlich einen panischen Schrecken"

(IS III: 474).

Er ergreift daher dankbar die Gelegenheit zu einer Missionsreise nach Peru und Mexico.
Die Reise endet mit Schiffbruch und Rettung auf der Insel Felsenburg; auf diese Weise
erfüllt sich Cyrillos Wunsch, ein Eremitenleben führen zu können. Das über achtzig Jahre
währende Leben auf der Insel wird in wenige Sätze zusammengefasst; es bietet mangels
literarischer Begegnungen keinen Stoff für Erzählungen - stattdessen wird nun das Manuskript

selbst geschrieben.
In den WF dagegen erlebt Cyrillo eine eigentliche, in allen Einzelheiten geschilderte

Robinsonade, aus der aber, im Unterschied zu Robinson Crusoe, die Sexualität nicht ausgespart
ist - dies, obwohl Cyrillo „den allergrösten Eckel an der Vermischung mit dem Weiblichen
Geschlechte" WFI: 644) empfindet. Er versucht, seine Gefährten „dahin [zu] bereden, dass

wir insgesamt als Heilige Einsiedler unser Leben in dieser angenehmen und fruchtbarn
Gegend [...] zubringen wolten" WFI: 637), aber es gelingt ihm nicht, die Sexualität aus dem
Leben auf der Insel zu verbannen, im Gegenteil, sie manifestiert sich in einer Form, welche
Eleonoras Exzesse noch übertrifft: Cyrillos christliche Gefährten verfallen mangels Frauen

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



5.6 Fazit 169

auf sodomitische Praktiken mit Affenweibchen, um derentwillen sie einander schliesslich

gegenseitig umbringen. Cyrillo tötet die Affenweibchen, wird aber der Affen dennoch nicht
Herr; sie zerreissen sein erstes Manuskript, ein Tagebuch, an dem er über siebzig Jahre

geschrieben hatte (WF I: 647-648): Die Kreatur, die er vernichten wollte, zerstört seine

Kultur, oder, mit anderen Worten: der Versuch, die animalisch-triebhafte Dimension durch
Schreiben zu sublimieren, misslingt.

Der Aspekt der Sexualität auf der Insel polarisiert die beiden Texte WF und IS innerhalb
der Cyrillo-Geschichte: Während die „manifeste" Sexualität auf der Handlungsebene in
diesem Teil der IS abwesend ist, erscheint sie in den WF in einer besonders kruden Form.
Es ist jedoch fraglich, ob diese Feststellung tatsächlich so absolut gilt, oder ob nicht die

Regeltreue und die strenge religiöse Pflichterfüllung der Mönche in den IS („nach katholischem

Ritus und strengen Observanz unseres Ordens", IS III: 477) als Versuch zur
Triebverdrängung zu lesen wären; ausserdem ist Sexualität ja auch im Schreiben des Manuskripts
vorhanden, was bewirkt, dass diese Dimension nicht mehr als „Handeln" präsent ist, sich

jedoch über die „Ersatzhandlung" des Schreibens als Textkomponente in „sublimierter"
Form doch einschleicht.

5.6 Fazit

Der Vergleich der Cyrillo-Biographien der WF und der IS hat gezeigt, dass, ausgehend von
einer relativ starken Anlehnung an den Prätext bei der Auffindung von Cyrillos Manuskript,

die Gestaltung der eigentlichen Vita sich in verschiedener Hinsicht weit von der Vorlage

entfernt, wobei als treibendes Element die Ausrichtung aller Handlungskomponenten
auf eine Beziehung zu Literatur und Kunst erscheint. Die Ausdehnung des Zeithorizontes
der Julius-Geschichte, welche der Einbezug von Cyrillos Vita in beiden Romanen bewirkt,
wird in den IS unter Anwendung mannigfacher intertextueller Techniken zur Erweiterung
des literarischen, kunst- und kulturgeschichtlichen Kanons benützt, der sich im Verlauf des

Romans bisher ausgebildet hatte. In Cyrillos Begegnung mit Ariost illustriert der Einsatz

von dessen Dichtung zur Rettung Eleonoras über die poetologischen Diskussionen des

Orlando furioso hinaus das Ineinandergreifen von Dichtung und konstruierter Realität: Es

entsteht auch hier ein Dialog von Texten, in diesem Fall zwischen zwei interagierenden
Textebenen, als „Dichtung in der Dichtung".

Ausserdem erscheint gerade diese Vita, in der schon bei Schnabel die Thematik der tex-
tuellen Überlieferung durch Auffindung, Übersetzung und Bekanntmachung von Cyrillos
Manuskript eine wichtige Rolle spielt, besonders geeignet, durch ständige Selbstreflexion
des Schreibprozesses die Mechanismen von Textproduktion und -Überlieferung ins Zentrum

zu stellen, wodurch die Cyrillo-Episode innerhalb des Makrotextes IS gewissermassen
einen Mikrotext bildet, der, eingekleidet in die Schiffbruchsgeschichte, die „Text-Robinso-
nade" IS eigentlich begründet. Diese Kernfunktion von Cyrillos Manuskript ist vielleicht
auch der Grund für die Verschiebung der Vita vom Anhang in den Haupttext des Romans.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601




	Funktionen der Kunst in einer Biographie : Cyrillo de Valaro

