
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 70 (2022)

Artikel: Inselromane : Adam Oehlenschlägers Roman Die Inseln im Südmeere /
Øen i Sydhavet im Dialog mit J.G. Schnabels Insel Felsenburg

Autor: Meier, Julia

Kapitel: 4: Die Spuren der Prätexte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-956400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-956400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4 Die Spuren der Prätexte

Im Folgenden soll der Versuch unternommen werden, eines der Grundelemente von Bachtins

Polyphoniekonzeption, seine Idee der Gleichrangigkeit von Autor- und Figurenstimmen,

auf die textuelle, genauer gesagt, intertextuelle Ebene zu übertragen, indem die Vielzahl

der in Oehlenschlägers Roman angesiedelten Texte als Stimmen gesehen werden,
deren Volumen, Position sowie gegenseitige Relation untersucht werden sollen. Dabei ist
auch zu fragen, ob es sich bei den verschiedenen Verfahren des „Weiter-, Wider- und
Umschreiben^]" von Prätexten (Lachmann 1990: 65 und 67) überhaupt um Herstellung von
Dialogizität im Bachtinschen Sinn handelt, und mit welchen Funktionen solche Textbeziehungen

verbunden sein könnten. Diesen Fragestellungen ist die Analyse einiger Textausschnitte

im Sinn von Fallstudien gewidmet; das gewählte methodische Vorgehen ist dabei

in erster Linie deskriptiver Natur und orientiert sich terminologisch am gängigen Inter-
textualitätsvokabular, wie es z.B. von Ulrich Broich und Manfred Pfister (1985), aber auch

von Gérard Genette (1993) entwickelt wurde. Die Wahl der einzelnen Textpassagen geschah
im Hinblick auf einen gewissen exemplarischen Status der Ausschnitte; dazu gehören
Elemente des Paratextes ebenso wie beispielsweise der Romananfang - was paradox anmuten

mag, denn die Vorstellung eines „Anfangs" läuft eigentlich der intertextuellen Idee einer
Textwelt als eines Gewebes, in dem alle Texte vernetzt sind, zuwider. Doch gerade in dieser

paradoxen Konstellation kann die Untersuchung der Anfangsgestaltung von Interesse sein.

Lerner soll ein kurzer Textausschnitt aus einer scheinbar identischen Situation bei Schnabel

und Oehlenschläger in synoptischer Gegenüberstellung verglichen werden.

4.1 Der Paratext als Reflexion des Prätextes: Titel und Vorreden

Dass eine Zeitspanne von fast hundert Jahren zwischen der ersten Erscheinung der Romane

von Schnabel und Oehlenschläger liegt, zeigt sich dem Leser vor allem beim Blick auf die

Titelgestaltung der beiden Werke. Während sich die Buchkörper trotz der grossen Zeitdifferenz
nicht wesentlich voneinander unterscheiden - so ist z.B. das kleine Oktavformat dasselbe

geblieben - erscheinen die Titel, wie in Kapitel 2 erwähnt, sehr unterschiedlich: Bei Schnabel

bieten sie zu jedem der vier Bände seines Romans nichts weniger als drucktechnisch ambitiös

gestaltete Inhaltsangaben; Oehlenschläger dagegen präsentiert sein Werk unter einem
alle vier Teile umfassenden kurzen, prägnanten Titel, gefolgt von der Gattungszuschreibung,
also eine Form, wie sie auch heute noch verbreitet ist, allerdings mit der Besonderheit, dass

die Gattungsnennung mit dem Autornamen verknüpft ist. Was die beiden Texte jedoch über
das trennende Jahrhundert hinweg verbindet und gleichzeitig von sehr vielen modernen
Publikationen unterscheidet, ist das ausführliche Vorwort, das beide Autoren als Kommentar

ihren Romanen voranstellen und damit, wie wir noch sehen werden, die Leserrezeption
explizit steuern. Die erwähnten Elemente, Autorname, Titel und Vorwort, gehören nach der

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



106 4 Die Spuren der Prätexte

Terminologie von Genette zu den „Schwellen"1, die, vor dem Text positioniert, als Übergang
und Verbindung zwischen Aussenwelt und Textwelt oder, wie Genette es ausdrückt,
zwischen „Nicht-Text und Text" fungieren (Genette 2001: 10), als eine Art Wegmarken, die den

Leser in den Text hinein geleiten sollen. Um eine Analyse dieser Schwellen oder Paratexte

von Schnabels und Oehlenschlägers Romanen soll es im Folgenden gehen.

4.1.1 Titel und Autorname

A) Schnabel

Die besondere Gestaltung des Titelblattes des ersten Teils von Schnabels Roman, die in
Kapitel 2.1 beschrieben wurde, lenkt den Blick des Lesers auf die grossen roten
Frakturbuchstaben, die ihm zentrale Elemente aus dem Inhalt des Buches anzeigen; sie sind dazu

angetan, den Leser neugierig zu machen, wodurch er Teil des Zielpublikums wird, denn
die „Fata" seien „Curieusen Lesern zum [...] Gemüts-Vergnügen ausgefertigt", wie es am
Schluss des Titels heisst, nachdem der Leser aus einem einzigen, mit Informationen
vollbepackten Satz die wichtigsten Ereignisse im Leben des inzwischen hundertjährigen Albert
Julius erfahren hat. Aus heutiger Sicht mag es erstaunen, dass der Titel dies und noch

einiges mehr vom Inhalt preisgibt, wodurch die Neugier der „Curieusen Leser", kaum
aufgebaut, im Grunde schon vor der Lektüre des Romans befriedigt sein könnte.2 Doch Schnabels

langer Titel, der durchaus zeittypischem Usus entspricht,3 macht die von den heutigen
Gegebenheiten stark abweichenden Publikations- und Rezeptionsverhältnisse des frühen
18. Jahrhunderts sichtbar:

Zum einen waren damals die Bücher bekanntlich ungebunden, weshalb der Titel statt des

heute üblichen Buchumschlags zur Leserinformation und Verkaufswerbung dienen musste

(Hauke 1999: 54-60); der ausführliche Titel und das oftmals zugehörige Frontispiz priesen das

Buch an und verschafften zugleich dem Leser informative Einblicke in den Inhalt, was sein
Kaufinteresse wecken sollte. Dazu kam, dass beim Romangenre die Authentizitätsbeglaubigung

noch immer eine grosse Rolle spielte: es war daher in vielen Fällen wichtig, den Text als

Augenzeugenbericht auszugeben, als Darstellung selbsterlebter Geschehnisse;4 daraus ergab

1 Seuils, Genette (1987); die Publikation (auf Deutsch, wie bereits erwähnt, unter dem Titel Paratexte
erschienen) gilt bis heute als Standardwerk für die Analyse all jener Elemente, die in ihrer Gesamtheit
das im deutschen Untertitel erwähnte „Beiwerk des Buches" bilden.

2 Laut Niels Werber weist diese Absenz an Überraschung und Spannung voraus auf einen statischen
Narrationsduktus, der lediglich typisierte Figuren darstelle, die weder Individualität noch
Entwicklungsfähigkeit besässen, eine Meinung, die er in zahlreichen Textpassagen von Schnabels Roman
bestätigt sieht (Werber 2003: 284-285; 288).

3 So enthält der Titel des Robinson Crusoe, des Urtypus der Robinsonaden, ganz ähnliche Elemente und
„verrät" ebenfalls Ablauf und Ausgang der Geschichte: The Life and Strange Surprizing Adventures of
Robinson Crusoe, of York, Mariner: Who lived Eight and Twenty Years, all alone in an un-inhabited Island
on the Coast ofAmerica, near the Mouth of the Great River ofOroonoque; Having been cast on Shore by
Shipwreck, wherein all the Men perished but himself With an Account how he was at last as strangely
deliver'd by Pyrates. Written by Himself(Defoe 1719).
Hans Ehrenzeller jedoch kritisiert mit Bezug auf die Barockromane diese Titelgestaltung, die Schnabel
weiterführt: „In langen Unter- und Nebentiteln, die mit ihrem rotschwarzen Geschnörkel die ganze
Stirnseite des Buchs und oft mehr einnehmen [...], wird das Thema nun breit ausgewalzt" (Ehrenzeller
1955: 112).

4 Gerade bei Schnabel sind die Verhältnisse keineswegs so eindeutig, denn er verhandelt in seinem
Vorwort zum 1. Teil die Frage der Authentizität auf einer komplexen, zwischen Fiktion und Faktizität

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.1 Der Paratext als Reflexion des Prätextes: Titel und Vorreden 107

sich ganz natürlich ein Résumé des Buchinhalts im Titel. Die folgenden drei Teile von Schnabels

Roman tragen jedoch weniger wortreiche Titel, da der Autor nun an die Bekanntheit
seines ersten Teils anknüpfen kann und den Leser nur noch auf dessen Fortsetzung aufmerksam

machen muss. Allerdings wurde schon um die Mitte des 18. Jahrhunderts, im Zuge der

aufklärerischen Bemühungen um Klarheit und Einfachheit des Stils, verschiedentlich Kritik
geäussert an der „lächerliche [n] Gewohnheit, dass wir unsern Büchern unsäglich lange Titel
geben. [...] man findet auch gleich auf dem Titel Blatte einen Auszug des gantzen Buchs"

(Zedier 1732-54, 44: 472; zu den Kritikern gehörten auch Gottsched und Lessing). Dennoch
ist kaum anzunehmen, dass solcher Tadel Schnabels Titelgebung beeinflusst hätte, was sich

daran ablesen lässt, dass trotz kürzerer Formulierung die Folgetitel graphisch genau nach
dem Muster des ersten Titelblattes strukturiert sind und jeweils immer noch eine ganze Seite

einnehmen. Zudem hatten sich die erwähnten Umstände der Buchgestaltung und -Werbung
noch nicht grundlegend geändert, so dass die Funktion des Titels im Wesentlichen bestehen

blieb. Kurze, prägnante Buchtitel setzten sich erst richtig durch, als mit der Entwicklung des

Verlagswesens und dem Aufkommen literarischer Zeitschriften neue Medien entstanden

waren, in denen Bücher ausführlich angekündigt und besprochen wurden, was die Information
des Lesers über den Inhalt eines Werkes anhand des Titels überflüssig machte.5 Die heute

gängige Bezeichnung „Insel Felsenburg" für Schnabels Roman, die im Titel des zweiten und
dritten Teils erscheint, zirkulierte schon im Laufe des 18. Jahrhunderts6 und setzte sich mit
der Ausgabe von 1828, zu der Tieck sein berühmtes Vorwort schrieb, endgültig durch.

B) Oehlenschläger

Die Kürze von Oehlenschlägers Titel Die Inseln im Südmeere/0en i Sydhavet entspricht
sowohl in der deutschen wie in der dänischen Version formal der kurzen Benennung von
Schnabels Roman. Auf den langen Titel, den übrigens die dänische Übersetzung aus den

Jahren 1761-65 wörtlich übernimmt, bezieht sich Oehlenschläger nirgends, weder in seinen

Briefen noch in seinen autobiographischen Schriften; vielmehr spricht er von der ,,alte[n]
Erzählung Albertus Julius oder Felsenburg" (Brief an Cotta v. 21.8.1821, BreveB/3:177)7
oder erwähnt Schnabels Roman als „mein altes Lieblingsbuch Albertus Julius" resp. „min
garnie Yndlingsbog Albertus Julius" (Meine Lebens-Erinnerungen 4: 18, gesperrt im Original,

schwankenden Ebene, was in der Forschung seit langem intensiv diskutiert wird, in neuester Zeit u. a.

von Wirth (2008: 196-197) und Nenoff (2016: 51-66).
5 Herbert Volkmann sieht vor allem die „literarischen Zeitungen" als Wegbereiter der kürzeren Titel,

und zwar „[...] indem sie durch ihre Buchrezensionen den Leser über den Inhalt der Werke informierten

und es dem Autor dadurch ermöglichten, das Titelblatt zu entlasten und statt einer [...] Inhaltsangabe

einen knappen Titel, einen Buchnamen, zu geben. Und [...] durch eine Kritik der weitschweifigen
Büchertitel, die sie den neuen ästhetischen Forderungen gemäss als Ausdrucksmittel einer alten
überholten Literaturepoche ablehnten" (Volkmann 1967: 1161).

6 Volkmann korrigiert zwar die verbreitete Meinung, diese Benennung sei von Tieck eingeführt worden
(Volkmann 1967: 1159, Anm. 378), doch ist seine Auffassung, Karl Lappe habe als erster den Titel „Die
Insel Felsenburg" verwendet (für seine 1823 erschienene Bearbeitung), ebenfalls unrichtig, da Schnabels

Roman schon in Karl Philipp Moritz' Anton Reiser unter diesem Titel erwähnt wird (1785, 1: 44).
Dass der Kurztitel mindestens seit den 80iger Jahren des 18. Jahrhunderts geläufig war, erwähnt auch
Gerd Schubert (2006-2008: 237).

7 Wie erwähnt, informiert Oehlenschläger in diesem Brief Cotta erstmals über sein Romanprojekt (vgl.
Kap. 1.5).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



108 4 Die Spuren der Prätexte

sowie Levnet II: 206 und Erindringer 4: 24, kursiv im Original). Sein eigenes Werk nennt er
in der Entstehungsphase längere Zeit ebenfalls: „Albert Julius" (Brief an Cotta v. 21.8.1821,

BreveB/ 3:177),8 ab und zu auch „Felsenburg/Felsenborg" (Brief vom 5.5.1823 an Fouise He-

germann-Findencrone: „Jeg tager noget Felsenborg med" [Ich nehme etwas Felsenburg mit],
Breve B / 3: 225), manchmal „Klippenborg" (Briefvor dem 6.3.1824 an Fouise Hegermann-Fin-
dencrone: „og bringer noget Klippenborg med" [und bringe etwas Klippenburg mit], Breve

B/3: 255), oder einfach „mein Roman" (Brief ca. 12.7.1825 an Bernh. v. Beskow, Breve B/3:
274). In einem Brief an Walter Scott, mit dem er in Verhandlungen über eine englische Ausgabe

seines noch unvollendeten Romans steht, dankt er dem englischen Autor dafür, „dass Sie

meinen Roman ,Die Insel Felsenburg' (nach dem Manuscripte englisch übersetzt) herausgeben

wollen [...]" (Brief v. 13.10.1823, gesperrt im Original, BreveB/3: 243). Dann aber teilt
er Walter Scott mit: „Hiermit schicke ich Ihnen die zwei folgenden Theile der Insel Felsenburg,

die ich zu der Insel im Südmeere umgetauft habe" (Brief vom 16.3.1824, gesperrt im
Original, Breve B/3: 256).9 Nachdem also Oehlenschläger lange teils an Schnabels Roman

angelehnte Bezeichnungen, teils sogar denselben Kurztitel verwendet hatte, entschliesst er sich

nach Vollendung seines Romans zu einem eigenen Titel, der sich formal zwar immer noch

am gängigen Kurztitel von Schnabels Roman orientiert, aber dennoch einige wesentliche
Unterschiede sichtbar macht: Die dreifache Isolierung und Abgrenzung, die im Namen „Insel
Felsenburg" zum Ausdruck kommt - enthalten in den Konnotationen zu „Insel",10 „Felsen"
und „Burg" - ist bei Oehlenschlägers Titel auf eine einzige, jene der Insel, reduziert, wobei
aber die topographische Positionierung der Insel „im Südmeer" eine dem Gedanken der

Abschottung völlig entgegengesetzte Semantik ergibt: Die grenzenlose Weite und Offenheit
des Ozeans steht in denkbar grösstem Gegensatz zum abweisenden Festungscharakter einer
auf felsiger Inselhöhe platzierten Burg. Dazu kommen die Assoziationen an die berühmten

Entdeckungsfahrten, welche die Nennung der Südsee besonders im damaligen, von
Reiseberichten gerade über jene Weltgegend faszinierten Fesepublikum hervorrufen musste. Das

Interesse war vor allem durch Georg Forsters vielbeachtete Schilderung seiner dreijährigen
Südsee-Expedition mit James Cook geweckt worden. Südseeinseln galten seit Cooks

Entdeckungsreisen und Forsters Reisebericht als Chiffren für Utopie und Paradies (Brunner 1967:

131-134; Küchler Williams 2004: 81-137 u. 165-182). Im Übrigen wird auch in Schnabels

Roman die Insel immer wieder mit dem Paradies in Verbindung gebracht, ja, öfters explizit als

„irdisches Paradies" bezeichnet. Oehlenschlägers Titel legt also die paradiesische Natur der

Insel offen, während sie, zumindest in Schnabels Kurztitel, gleichsam hinter Felsen verborgen

bleibt, wie es auch im langen Titel des ersten Teils zum Ausdruck kommt: „[...] Welcher

[gemeint ist Albertus Julius] [...] durch Schiff-Bruch [...] an eine grausame Klippe geworffen
worden, nach deren Übersteigung das schönste Fand entdeckt [...]" (WFI: Titelblatt).

Möglicherweise sollte die Abkehr im neuen Titel vom Bild der Felsenburg auf die

Unabhängigkeit des Autors von seiner Vorlage hinweisen, wozu die Evozierung der Freiheit

8 Auch in Cottas Druckauftragsbuch läuft der Text noch unter dem Titel „Albert Julius od. d. Insel Fel¬

senburg" (Fischer, B. 2003, 2: 525).
9 Eine englische Ausgabe des Romans kam, wie erwähnt, nicht zustande (vgl. Kap. 1.5).
10 Dies ist allerdings lediglich ein Aspekt der reichen Inselthematik, bei der in vielen Zusammenhängen

die Abgeschiedenheit als Zustand des Glücks und der Zufriedenheit aufgefasst wird. Exemplarisch für
den Reichtum und die Vielfalt von Inselphantasien und -projektionen sei hier nur die umfassende

kulturgeschichtliche Darstellung von Volkmar Billig erwähnt: Inseln. Geschichte einer Faszination (2010).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.1 Der Paratext als Reflexion des Prätextes: Titel und Vorreden 109

und Ungebundenheit des Lebens auf Südseeinseln, wie es damals in Europa gesehen wurde,
wohl besonders geeignet schien. Dass diese Deutung nicht gänzlich aus der Luft gegriffen
ist, kommt in Oehlenschlägers Vorrede zum Ausdruck, in der er die Eigenständigkeit seines

Romans vehement verteidigt, wie im nächsten Unterkapitel gezeigt wird.
Es gibt aber auch zwischen den beiden SprachVersionen von Oehlenschlägers Titel eine

Differenz: Die dänische Version spricht nur von einer Insel, während der deutsche Titel die

Inseln im Plural nennt, wobei sich diese Pluralform erst mit der gedruckten Ausgabe etabliert;

zuvor (und manchmal sogar danach!)11 ist die Nennung im Singular viel häufiger und

war offenbar die ursprüngliche, wie die erste Erwähnung in Oehlenschlägers Brief an Walter

Scott zeigt. Inhaltlich lässt sich beides, Einzahl wie Mehrzahl der Inseln, recht einfach
erklären: Neben der grossen, der eigentlichen „Hauptinsel", Felsenburg/Klippeborg genannt,
existiert noch eine weitere, Klein-Felsenburg/Lille-Klippeborg, von der zwar erst gegen den

Schluss des Romans die Rede ist, die aber dennoch eine wichtige Rolle spielt (vgl. Kap. 8.5).

Darauf weist die Pluralform des deutschen Titels hin, der dänische hingegen fokussiert
auf die eigentliche Hauptinsel, wobei hier allerdings auch an klangliche Gegebenheiten zu
denken wäre: Die Nachstellung des dänischen bestimmten Artikels lässt den Plural „Oerne"
umständlicher und schwerfälliger klingen als die eingängigere Singularform „0en".

Oehlenschlägers Titel wirkt gewissermassen auf den Kurztitel von Schnabels Roman
zurück und zeigt auch dessen Insel als vielfach semantisierten Ort, der weit über die
Konnotation der Isoliertheit hinausgeht und, wie erwähnt, Züge eines „irdischen Paradieses"

trägt, die im Text immer wieder, zutage treten.
In diesem Zusammenhang ist auf den Stellenwert hinzuweisen, den die Insel als

vielschichtiger Raum gerade in der Literatur einnehmen kann: Dies zeigt im Besonderen für
die skandinavische Literatur der Romantik die eindrückliche Studie Lyksalighedens 0er
[Inseln der Glückseligkeit] von Gunilla Hermansson, in der sie darstellt, wie in Werken
schwedischer und dänischer Romantiker die Insel als Text oder allenfalls Textbestandteil

„ein Raum für Reflexionen über das Verhältnis zwischen Dichtung, Liebe/Erotik und Religion

und/ oder Philosophie"12 werden kann (Hermansson 2010: 13), wobei diese idealisierte
Insel im Lichte romantischer Ironie auch problematisiert wird. Die imaginierten „Inseln der

Poesie", ein Raum zwischen Realität und Ideal, in dem Poesie nicht nur herrscht, sondern

zugleich Reflexionsthema wird, erweisen sich als variantenreiche Umsetzungen romantischer

Programme und Visionen.
Der Titel von Oehlenschlägers Inselroman deutet ebenfalls einen Sehnsuchtsort an, der

in der realen Textgestalt zum Raum verschiedenster Projektionen, vor allem aber zum
Schauplatz unaufhörlicher poetologischer Reflexionen und Kunstdiskussionen wird.13

Auf den Titel folgt die Gattungsbezeichnung, in der deutschen Version: „Ein Roman",
dänisch: „Roman", jeweils ergänzt durch den Autornamen: „von/af Oehlenschläger". Die
Gattungsbezeichnung verweist aufdie fiktive Natur des Textes;14 über hundertJahre nach Schna¬

11 Dies belegen z.B. Briefe aus dem Jahr 1838 an Josef Max betr. die Aufnahme einer gekürzten Version
des Inselromans in seine zweite Gesamtausgabe von Oehlenschlägers deutschen Werken: Brief vom
24.3.1838, BreveC/ 2: 101 und Brief vom 3.7.1838, BreveC/ 2: 118.

12 [et rum for refleksioner over forholdet mellem poesi, kaerlighed/ erotik og religion og/ eller filosofi].
13 Hermanssons Lesart von Oehlenschlägers Roman als „bidrag til sydhavsutopierne" [Beitrag zu den

Südseeutopien] greift daher zu kurz (2010: 320, Anm. 2).

14 Diese Aussage wird allerdings von Roman Kuhn problematisiert, da „auch den paratextuellen Fik-
tionsmarkern [...] nicht blind zu vertrauen [sei]" (Kuhn, R. 2018: 3).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



110 4 Die Spuren der Prätexte

bels Roman hatte sich die Gattung soweit durchgesetzt, dass Wahrheitsbeteuerungen hinfällig
wurden. Allerdings war, wie aus Oehlenschlägers dänischem Vorwort hervorgeht, der Roman

trotz allem noch immer eine wenig angesehene Literaturform, die der Verteidigung bedurfte

(051: V-VIII). Auffällig ist die Verknüpfung der Gattungsbezeichnung mit dem Namen des

Autors, der hier ohne Vornamen steht, ganz so, als erübrige sich dank der Berühmtheit des

Autors jede weitere Spezifizierung. Natürlich könnte eine Anlehnung an den Prätext mitgespielt

haben, denn auch bei Schnabel lautet die Nennung des Autors am Ende der vier langen
Titel seines Romans jeweils lediglich „von Gisandern"15. Viel wahrscheinlicher ist jedoch, dass

Oehlenschläger sich an Goethes Romanausgaben orientierte:16 So lautet z.B. die Angabe auf
dem Titelblatt der Erstausgabe der Wahlverwandtschaften von 1809 „Ein Roman von Goethe".

Genauso verhält es sich mit Wilhelm Meisters Wanderjahre; auch in diesem Fall folgen auf den

Titel die Gattungsbezeichnung und der Vermerk „von Goethe". Die Erstausgabe von 1821

erschien nur wenige Jahre vor Oehlenschlägers Inselroman, dem sie, wie sich an der Gestaltung
der Titelblätter ablesen lässt, durchaus als Vorbild gedient haben kann.17

5Öt(^cIm 2Ü ei ft er*

m a n bc X \ ft Ï C

<Dtc 'ntf«a«nVem

<£ i n ÏK o m a "

ban

$ d e f § t.

r ft t t $ < i L

wnt> Sûbtngctt,

in fret eetta'toçrt SmMötiMuiifc
1 $ 2 l.

i e

Unfein im ©iibmem*

<5 i n SR o m a n

DO«

Q i $ t x £ t) e l

etutfsart ante XâMnafïi,
Irl 3+ ®. gotuTätn ® uäfrartMu n#.

13 2 6.

Abb. 11: Titelblätter der beiden Erstausgaben von Die Inseln im Südmeere (Foto privat)
und von Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die Entsagenden

(© Universitätsbibliothek Basel, LesG E 181: 1)

15 Diese Anlehnung wäre natürlich rein formaler Natur und hätte nichts mit der Rolle des fiktiven Her¬

ausgebers zu tun, in die Schnabel Gisander einsetzt.
16 Vgl. die in Kap. 1.5 referierten Stellen aus Oehlenschlägers Briefwechsel mit Cotta zur gestalterischen

Ausstattung seines Romans.
17 Weitere Gesichtspunkte zur Gestaltung des Titelblattes wurden in Kap. 1.5 erwähnt.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.1 Der Paratext als Reflexion des Prätextes: Titel und Vorreden 111

Da beide Romane bei Cotta verlegt wurden, ist es allerdings auch denkbar, dass der Verleger
die Gestaltung mitbestimmte, wobei fraglich bleibt, inwieweit sich seine Mitsprache auf die

Darstellung des Autornamens auswirkte.18

Im Übrigen veröffentlichte Oehlenschläger schon viel früher - auch hierin dem Beispiel
Goethes folgend - die Erstausgaben seiner Werke häufig bloss unter seinem Nachnamen.
Vor allem, wenn sie in seinem Eigenverlag erschienen oder eben - in deutscher Version -
von Cotta verlegt wurden, trugen sie lediglich den knappen Vermerk „von Oehlenschläger".

Die einem Markenzeichen ähnliche Autorsignatur war hauptsächlich für seine Werke
reserviert und wurde in anderen Bereichen, z.B. bei der Abfassung von Briefen offizieller
Natur, kaum verwendet; diese sind fast durchwegs mit „A. Oehlenschläger" unterzeichnet
(vgl. Breve A, B und C).

Der Gedanke liegt nahe, dass durch die enge Verbindung der Gattungszuschreibung mit
seinem Namen „Ein Roman von Oehlenschläger" / „Roman af Oehlenschläger", in der sich

Text und Autor gegenseitig bedingen, der Autor seine Autorschaft inszeniert (Meier/Wag-
ner-Egelhaaf 2011: 19) und sich in der genannten Signatur die Etablierung einer Autorfigur19

andeutet. Einen frühen Hinweis darauf mag man in der Änderung der ursprünglichen
Namensform „Ohlenslaeger" sehen: Schon für sein zweites, 1805 erschienenes Werk Poetiske

Skrifter wählte der Autor die Schreibweise „Oehlenschläger"; mit dieser Eindeutschung des

eigenen Namens macht er die Affinität seiner Autorschaft zur deutschen Kultur sichtbar,
denn „Deutschland war für ihn die Quelle der Kultur und damit der Literatur und
Philosophie".20

4.1.2 Die Vorreden

A) Schnabel

Die Bezeichnung „Vorrede"21 für die Einleitung, die beide Autoren ihren Romanen
voranstellen, war noch bis ins frühe 19. Jahrhundert gebräuchlich und benennt das Wesen dieser

Vorbemerkungen genauer als der spätere Ausdruck „Vorwort", handelt es sich doch -
zumindest im Fall der Wunderlichen Fata und der Inseln im Südmeere - um eigentliche Reden,
die auf den Leser einwirken sollen, wie schon die ersten Worte von Schnabels

Herausgeberfigur Gisander deutlich machen, denn seine Anrede „Geneigter Leser!" (WFI: 9) dient

18 Ein Beispiel, das viel eher auf die Selbstbestimmung der Autoren in dieser Hinsicht weist, bringt
Helmut Schanze, der die beiden Titelblätter zum Athenäum der Brüder Schlegel von 1798 und Goethes

Wilhelm Meisters Lehrjahre von 1795 vergleicht, wobei Goethe hier eine Herausgeberfiktion etabliert,

während die beiden Schlegel als Autoren firmieren, obwohl sie eigentlich die Herausgeber sind.
Schanze sieht darin einen „subtilen Bezug" der Romantiker zu Goethes „Vexierspiel [...] mit der Autorschaft

und der Herausgeberschaft", das von den Brüdern Schlegel bewusst konterkariert werde, indem
sie ihre Autorschaft dezidiert öffentlich machten (Schanze 2018: 99).

19 Terminus von Behschnitt, der den Autor als textuelles Konstrukt versteht (Behschnitt 1999).
20 Thorkild Borup Jensen sieht dies als Grund für die veränderte Schreibweise (Borup Jensen 2006: 12).

Das Zitat lautet im Original: „Tyskland var for ham kulturens - og dermed litteraturens og filoso-
fiens - kilde." Für Marie-Louise Svane zeigt sich in der Namensänderung viel eher Oehlenschlägers
„internationale Ambition" (Svane 2008, 2: 105).

21 In der deutschen Übersetzung von Genettes Seuils wird der Begriff „Vorrede" (im französischen Text
„avant-dire", Genette 1987: 151) jenen Termini zugeordnet, die „gesuchter, schulmeisterlicher oder
preziöser" wirkten (Genette 2001: 158), wobei jedoch trotz der scheinbar wörtlichen Übereinstimmung

die konnotative Äquivalenz zwischen der selten verwendeten Bezeichnung „avant-dire" und
dem während Jahrhunderten geläufigen Ausdruck „Vorrede" zumindest fraglich ist.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



112 4 Die Spuren der Prätexte

als Formel für die captatio benevolentiae des Lesepublikums. In der Sprechaktforschung ist
der Status der illokutionären Funktion von Vorreden allerdings umstritten: Er hängt mit
der Frage zusammen, ob das Vorwort als vor dem Werk stehend oder als dessen integra-
tiver Bestandteil zu betrachten sei: im letzteren Fall würde es sich nicht um „ernsthafte
illokutionäre Anweisung [en]", sondern nur um „prätendierte Sprechakte" handeln (Wirth
2004: 609). Die Frage nach dem Grad der Ernsthaftigkeit der Illokution kann man sich

angesichts von Schnabels raffiniertem Spiel mit den Leseanweisungen in seiner Vorrede
durchaus stellen: Sein Herausgeber Gisander lässt es explizit offen, ob die Geschichte, die

er herausgibt, und in deren Besitz er auf abenteuerliche Weise gelangt ist, als wahr oder

fiktiv aufzufassen ist. Andrerseits verbergen sich hinter den Befürchtungen des imaginier-
ten Lesers, die „Geschichte"22 könnte weiter nichts sein als „blosse [-] Gedichte, lucianische

Spaas-Streiche, zusammen geraspelte Robinsonaden-Späne und dergleichen", offensichtlich

ernstgemeinte implizite Leseanweisungen. Als Beispiele für solchermassen charakterisierte
Romane werden u. a. „des Herrn von Lydio trenchierte Insul"23 oder die „Geschieht von Joris
oder Georg Pines"24 erwähnt. Das Buch des letzteren, Joris Pines, sei in der deutschen

Übersetzung aufgewärmt worden „als ein Gerichte Sauer-Kraut mit Stachelbeeren vermischt",
weshalb eine „solche Ollebutterie" entstanden sei, „dass man kaum die gantz zu Matsche

gekochten Brocken der Wahrheit, noch auf dem Grunde der langen Titsche finden kan".

Die drastischen Speisemetaphern bedeuten eine ins Negative verkehrte Auffassung von
Dichtung als geistiger Nahrung - ein Topos, der vor allem in der geistlichen Literatur des

Mittelalters verbreitet war und seinen Ursprung sowohl in der antiken Dichtung wie in
biblischen Schriften hat (Curtius 1954: 144-146). Die Umkehrung der Metapher wird bis

ins vollkommene Gegenteil des Einverleibens von Lesestoff gesteigert: man möchte „Herr
Ulrichen, als den Vertreiber eckelhaffter Sachen, ruffen" (WF1:11), d.h. das Gelesene („lahme

Satyren, elender Wind, zerkauete Moralia, überzuckerte Laster-Morsellen", WFI: 11)

bekommt einem so schlecht, dass man es am liebsten erbrechen würde.25

Diese buchstäbliche „Subversion" der Speisemetaphern, in denen traditionell die fromme

Aneignung heiliger Schriften mit Nahrungsaufnahme analogisiert wurde, knüpft an ähnlich

anarchische Verwendungen von bibliophagen Metaphern bei Rabelais und Montaigne
an (Ott 2011: 36-43), funktionalisiert sie jedoch für poetologische Überlegungen.26 Diese
zielen auf eine scheinbare Verteidigung der Fiktion im Gegensatz zur „pur lautere [n] Wahrheit"

(WFI: 12), wobei sogar „in der Heil. Bibel dergleichen Exempel [für eine ,geschickte
Fiction', ein ,lusus Ingenii'] anzutreffen [seien]" WFI: 12). Doch nicht einmal dieses stärkste

Zeugnis für die Akzeptanz fiktiver Geschichten bedeutet ein Bekenntnis, dass der eigene
Text „pur lautere Fiktiones" sei (WFI: 12); er ist also weder pure Wahrheit noch reine Fik-

22 Dieses und die folgenden Zitate aus den WF finden sich, wenn nicht anders angegeben, in WFI: 10.

23 Die wunderbahre und erstaunens-würdige Begebenheiten des Herrn von Lydio (etc.), erschienen 1730

unter dem Pseudonym „Selimenes" für Johann Michael Fleischer (Ullrich 1898: 123).

24 Wahrhaffte und merckwürdige Lebens-Beschreibung Joris Pines (etc.), die 1726 erschienene deutsche

Bearbeitung der Isle ofPines von Henry Neville, London 1668.

25 Das Grimm'sehe Wörterbuch führt unter dem Eintrag „Ulrich" an: „in gewissen verbalen Verbindun¬

gen mit der bedeutung ,sich erbrechen' wird der eigenname schallmalend verwendet". Als Beleg wird
u.a. die zitierte Stelle aus den WFI angeführt (Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm
Grimm 1936, 11/2: 759).

26 Christine Ott zeigt für die französische Literatur, wie sich eine solche Funktion der Vergleiche zwi¬
schen Mahlzeiten und Lesestoff im 18. Jahrhundert zu etablieren begann (Ott 2011: 49 und 53).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.1 Der Paratext als Reflexion des Prätextes: Titel und Vorreden 113

tion - jedoch folgt unmittelbar auf die Darstellung und Rechtfertigung dieser ambivalenten
Position die Erzählung, wie Gisander über einen mehrstufigen Prozess zu seinem Manuskript

gekommen sei, dessen Quellen die mündlichen, von Eberhard Julius aufgezeichneten
Berichte des Felsenburger Stammvaters Albert Julius bilden. Nicht nur der Ursprung des

Manuskripts, auch der Umstand, dass die Übergabe an Gisander dem Vermächtnis eines

Sterbenden gleichkommt, scheinen dem Text Autorität und Glaubwürdigkeit zu verleihen.
Daran ändert auch die Kritik des Herausgebers am ungeordneten Zustand von Eberhards

Papieren nichts, im Gegenteil, sie verstärkt den Anschein der Authentizität.27 Dennoch
distanziert sich der Herausgeber vom Wahrheitsanspruch, der durch die Überlieferungsgeschichte

der Papiere entstanden sein könnte, denn jeder kann „darvon glauben [...], wie
viel ihm beliebt" (WFI: 16). Dieses ironische Spiel mit der Glaubwürdigkeit des Textes, der
Verzicht auf Wahrheitsbeteuerungen und das Eintreten für die Berechtigung der Fiktion
haben Schnabels Vorrede berühmt gemacht: Offensichtlich geht es nicht mehr darum, das

Ansehen der Romangattung durch die Behauptung der Wahrhaftigkeit der von ihr
vermittelten Inhalte zu heben, vielmehr soll der Gattung das Recht auf Fiktion zugestanden
werden, ohne deswegen diskreditiert zu werden.28

Was folgt, sind verschiedene Vorredentopoi, die der Herausgeber in ironischer Selbstreflexion

benennt: „Von dem übrigen, was sonsten in Vorreden pflegt angeführet zu werden,
noch etwas weniges zu melden" (WF I: 16) - er bittet um Nachsicht für seinen Umgang
mit der „Hertz-allerliebsten Deutschen Frau Mutter-Sprache", für das Erstlingswerk eines

jungen Anfängers29, für Mängel seines Stils, die durch Zeitdruck verursacht worden seien,

für allfällige Druckfehler oder unterlaufene Scherzworte. Zu dieser „Captatio" gehören
ausserdem Erläuterungen der Mühen des Schreibprozesses, verursacht vor allem durch „Eberhard

Julii kunterbunde Schreiberey" WFI: 17), sowie der Dank an den geneigten Leser, falls
dieser das Werk gut aufnehmen werde, und das Versprechen einer Fortsetzung. Diese folgt
laut Datum der Vorrede des zweiten Teils nur ein Jahr später; die deutlich kürzere zweite
Vorrede setzt sich vor allem mit - fingierten oder tatsächlichen - Urteilen über den ersten
Teil auseinander und verteidigt im Wesentlichen wieder die Romangattung, diesmal gegen
den Vorwurf, die geschilderten Gräueltaten könnten zur Nachahmung anreizen. Auch
betont der Herausgeber, wie in der ersten Vorrede, die Freiheit des Lesers, „viel, wenig oder

gar nichts von der Wahrheit dieser Geschichte [zu] glauben" (WFII: 10), wobei er gleichzeitig

die reale Existenz der „Seefahrer und Felsenburgischen Einwohner" insinuiert, denn

„sie befinden sich im Stande ihre eigenen Vertheydiger zu seyn" (WFII: 7). Das Spiel der

„performativen Überblendung von Authentizitätssuggestion und entblössendem
Fiktionseingeständnis" (Wirth 2008: 196) setzt sich also in der zweiten Vorrede fort, die zudem

explizit an die Fiktionsverteidigung der ersten anknüpft, indem die Kritiker der Aussage,

27 Hans Ehrenzeller hebt die illusionsfördernde Wirkung der „dichterische[n] Quellenkritik" hervor
(1955: 125).

28 Wilhelm Vosskamp sieht Schnabels Vorrede als Dokument eines „neuen erzählerischen Selbstbe-
wusstseins" (1968: 138). Für Steinecke/Wahrenburg markiert Schnabels Verteidigung der Fiktion „eine
neue Phase in der Geschichte der deutschen Fiktionskritik" (1999: 107, Fussnote 12). Eine differenzierte
Analyse der verschiedenen Forschungspositionen zu Schnabels Ambivalenz in Bezug auf den fiktiven
oder faktischen Status seines Textes liefert Kuhn, R. (2018: 154-156).

29 Laut Ehrenzeller handelt es sich um einen besonders an der Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert viel-
benützten Jugendlichkeitstopos, der oft als reine Koketterie wirke, wie z.B. bei Schnabel, der bei der
Publikation der WF immerhin 38 Jahre alt gewesen sei (1955: 164).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



114 4 Die Spuren der Prätexte

dass auch die Bibel Exempel für „geschickte Fiktion", ja, „gantze Bücher davon" enthalte
WFI: 12), auf Luthers Vorreden zu den Apokryphen Judith und Tobias verwiesen werden

(WFII: 11). Darin betont Luther den Wert der beiden Bücher, deren historische Wahrheit
zwar nicht gesichert sei, die aber als „fein/gut/heilig/nützlich Buch" (Luther 1974, 2:1675),
und „recht/schön/heilsam/nützlich/Geticht und Spiel eines geistreichen Poeten" (1974,

2: 1731) dennoch als lehrreich und bedeutsam gelten könnten und zudem als Vorläufer der

griechischen Tragödie (Judith) und Komödie (Tobias) aufzufassen seien (1974, 2: 1731). Die

Erwähnung des Buches Tobiae in Schnabels / Gisanders Vorrede verweist auf eine zentrale
Stelle im ersten Teil der WF: Albert und Concordia zelebrieren nicht nur ihre Hochzeit mit
Gebeten aus dem Buch Tobiae, sondern schieben auch ihre sexuelle Vereinigung drei Tage

lang auf WFI: 296-297). Sie handeln nach dem Vorbild des Tobias, der durch seine Enthaltsamkeit

in der Hochzeitsnacht das Böse besiegte und so dafür sorgte, dass sich danach - wie
in einer Komödie - alles zum Guten wendete.

Der Hinweis auf Luther in der Vorrede zum zweiten Teil der WF hat verschiedene

Konsequenzen: Einerseits fungiert der Reformator als Kronzeuge für den Wert der Fiktion;
anderseits legitimiert seine Autorität auf der inhaltlichen Ebene indirekt die Hochzeitsszene

im ersten Teil der WF, womit in Analogie zum Buch Tobiae eine Glücksverheissung
verbunden ist, die für Albert und Concordia auch eintrifft, da sich ihr Inselleben nach

anfänglicher Härte zu einem in jeder Hinsicht fruchtbaren, harmonischen Dasein entwickelt.
Ausserdem lässt sich Luthers Lob des Buches Tobiae als poetische Dichtung implizit auf die

entsprechende Textpassage in den WFI übertragen, d.h. der Autor würde gewissermassen
ein besonderes Qualitätssignum für den eigenen Text beanspruchen, dies freilich, wie es

dem satirischen Gepräge der ganzen Vorrede entspricht, mit ironischem Unterton.30

Die Vorreden zum dritten und vierten Teil der WF enthalten hauptsächlich Entschuldigungen

für das verspätete Erscheinen der Fortsetzungen - sie folgen im Gegensatz zur
raschen Publikation des zweiten Teils beide erst nach mehreren Jahren, wobei der dritte
Teil in der zugehörigen Vorrede als endgültig letzter proklamiert wird. Die Diskussion des

fiktiven oder realen Status des Textes tritt in den Hintergrund; stattdessen wird implizit der

grosse Erfolg des Romans hervorgehoben, von dem auch andere hätten profitieren wollen,
da in der Zwischenzeit Gisanders Tod verkündet worden sei und jemand anders versucht
habe, an seiner Stelle einen dritten Teil herauszugeben (WFIII: 10). Die Manuskriptfiktion
der ersten Vorrede wird insbesondere in der vierten fortgesetzt und weiter ausgebaut,
indem die Verzögerung der Publikation dem Bruder des Kapitäns Horn, also einer der

Romanfiguren, angelastet wird. Diese Verspätung habe auch dazu geführt, dass ungeduldige
Leser den Herausgeber mit zahllosen Briefen bombardiert hätten - in der vierten Vorrede
übernimmt so das Lesepublikum eine Rolle, die über die blosse Lektüre hinausgeht, wie
auch die Romanfiguren den Rahmen ihres Textes gleichsam überschreiten und mit dem

Herausgeber interagieren, was sogar körperliche Folgen hat: Die vom Bruder des Kapitäns
Horn verschuldete Publikationsverzögerung habe ihm, dem Herausgeber, „zum öfftern
selbst die Galle [...] in den Magen getrieben" (WFIV: 6) - auch hier eine Anknüpfung an

30 Diesen letzten Punkt betont auch Heidi Nenoff in ihrer Analyse von Schnabels Vorreden, indem sie

erwähnt, dass Gisander sich „augenzwinkernd [...] mit den Dichtern der apokryphen Bücher auf eine
Stufe" stelle (Nenoff 2016: 73).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.1 Der Paratext als Reflexion des Prätextes: Titel und Vorreden 115

die erste Vorrede, in der geschildert wurde, wie andere Romane Übelkeit bis zum Erbrechen
hervorrufen könnten.

Es entsteht also in der vierten und letzten Vorrede eine „Rahmenkonfusion"31, indem
sowohl die Leser wie die Romanfiguren aus ihren angestammten Rollen heraustreten und
die Ordnung, welche die Vorrede als Vermittlungsinstanz zwischen Leser und Text schafft,

von beiden Seiten her subvertieren.32 Dies hat zur Folge, dass die Vorrede ihre paratextuelle
Position teilweise einbüsst und durch das Eindringen der Romanfiguren zu einem Bestandteil

der Fiktion wird; demnach würde die Vorrede, wie eingangs erwähnt, zumindest nach

Auffassung einer gewissen Richtung der Sprechaktforschung ihre illokutionäre Funktion
verlieren. Es ist bezeichnend, dass der Herausgeber im ironischen Spiel zwischen Fiktion
und Authentizitätsanspruch diese Funktion durch einen Ordnungsruf scheinbar
zurückgewinnen will, indem er die Leser ermahnt, in Zukunft ihre Briefe frankiert einzusenden,

um ihm und dem Verleger Kosten zu sparen (WFIV: 7-8). Dieser Hinweis, der die vierte
und letzte Vorrede schliesst, öffnet gleichzeitig den Blick des Lesepublikums für den realen

Produktionsprozess, den ein Text, ob „wahr" oder fiktiv, durchlaufen muss, bis er in die

Hände des Lesers gelangt.

B) Oehlenschläger

Wenden wir uns nun den Vorreden von Oehlenschlägers Inseln im Südmeere zu, so fällt auf,
dass der Autor im Gegensatz zu Schnabel für die vier Teile seines Romans nur eine einzige
Vorrede verfasste. Dennoch ist der Plural gerechtfertigt, da Oehlenschläger diese eine Vorrede

gleichsam vervielfachte, indem er sie erstens auf Dänisch übersetzte und zweitens in
beiden Sprachen für neue Ausgaben jeweils umformulierte und vor allem kürzte. Auf diese

spezifischen Änderungen werde ich noch zurückkommen.

Vorrede zu Die Inseln im Südmeere
Im Unterschied zu Schnabel delegiert Oehlenschläger seine Vorrede nicht an eine
Herausgeberfigur, sondern lässt sein autobiographisches Ich sprechen. Wie erwähnt, führt er die

Beweggründe für seine Beschäftigung mit dem ,,alte[n] Buch" (IS I: III) auf seine Kindheitslektüre

zurück (vgl. zur Entstehung der IS Kap. 1.1 und 1.3). Die Grundlage seines eigenen
Romans ist also, wie er explizit darlegt, das Werk eines anderen Autors. Mit dieser freimütigen

Offenlegung der intertextuellen Basis seines Textes verweist er auf dessen Gemachtheit
und damit zugleich auf die Tatsache der Fiktionalität, die er, ganz anders als sein Vorgänger,
nicht mehr verteidigen muss, worin sich nicht zuletzt der Entwicklungsschritt der Gattung
in den knapp hundert Jahren seit Schnabel zeigt.

Aber nicht nur die Thematik der Fiktionalität spielt hier eine Rolle, sondern ebenso das

Bekenntnis zur Intertextualität, das zu gewissen Aspekten der romantischen Poetik im
Widerspruch zu stehen scheint. Laurence Lerner weist in diesem Zusammenhang auf zwei
Elemente der Romantik hin, die „dem Konzept der Intertextualität zuwiderlaufen", nämlich
einerseits die Dichtung als Ausdruck des wahren Gefühls, des „Innersten des Dichters",

31 Terminus von Uwe Wirth, in Anlehnung an Luhmann (Wirth 2004: 627).
32 Genette beschreibt solche Vorgänge ausführlich unter dem Begriff „Métalepse", besonders mit Ver¬

weisen auf die Illusionsbrüche und Einladungen zu Leserinterventionen in Tristram Shandy (Genette
1972: 243-246).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



116 4 Die Spuren der Prätexte

das deshalb „keine äusserlich sichtbaren Stützen" benötigen sollte, andererseits aber geht
es um den „Ersatz des Geschliffenen und Kultivierten durch das Volkstümliche, der
literarischen Sprache durch die Sprache des Volkes" (Lerner 1985: 283).33 Gemeint ist also der

Rückgriff auf eine vortextuelle, mündliche Tradition. Oehlenschlägers Inspiration durch
ein „Volksbuch" (als solches wurde die Insel Felsenburg damals noch allgemein verstanden)
scheint seinen Roman mit dem letztgenannten Element der Negation von Intertextualität
zu verbinden. Dies trifft jedoch nicht zu, weist er doch selber offen auf die Grundlage seines

Werkes hin; ausserdem befleissigt er sich keineswegs einer volkstümlichen Sprache,
obwohl er seinen Roman durchaus als „Unterhaltung für die Allgemeinheit" einstuft und

jedenfalls hofft, dass sein Werk in diesem Sinn bei einem möglichst breitgefächerten
Lesepublikum Anklang finden würde.34

Was der Autor hingegen nachdrücklich betont, ist die Neuheit, die eigene Erfindung seiner

Romanschöpfung, die nur „einige Hauptzüge" (IS I: III) oder „einige schöne Züge" (IS I:

IV) aus dem Vorgängerbuch entliehen habe, denn „durch wiederholtes Lesen [habe] sich so

viel Eigenes entwickelt und angeknüpft", dass er später bei erneuter Lektüre mit Erstaunen
feststellte, „bei weitem nicht mehr das darin zu finden, was ich zu finden gehofft hatte" (IS

I: III-IV). Diese Bemerkung, welche auf die Hervorhebung des eigenen Anteils an der Neu-

schöpfung abzielt, erinnert auch an Novalis' Aussage, der wahre Leser müsse der erweiterte
Autor sein (Novalis 1962: 369), und wirkt wie eine Vorwegnahme moderner Lesekonzepte,
wie sie der Dekonstruktion nahestehen,35 aber teilweise auch schon von Bachtin skizziert
wurden.36 Ausserdem kann die zitierte Stelle als Reflexion zur Intertextualität verstanden
werden, da hier die Zwischenstufe der Textgenerierung in der durch eine bestimmte Lektüre

inspirierten Phantasie des Lesers und Autors eindrücklich beschrieben wird. Die von der
Lektüre hervorgerufenen Ideen sind es - neben den bei späterer Wiederbegegnung mit dem

Text als Mangel, als Leerstellen empfundenen Differenzen zu Schnabels Roman -, die den

Leser zum Autor werden liessen und ihn dazu bewogen, „zu diesen lieben Jugendbildern
zurück zu kehren, um selbst auszumalen und darzustellen, was ich früher dabei geahnet
und geträumt hatte, ehe ich im Stande war, es mir selber klar zu machen und Andern in
Lorm und Kunst mitzutheilen" (151: IV). Er verwirklicht damit in gewisser Weise eine
Schaffensidee, die eine der Rahmenfiguren in Tiecks Phantasus ins Spiel bringt:

Wollte man [...] genau erzählen, aus welchen Erinnerungen der Kindheit, aus welchen Bildern, die

man im Lesen, oder oft aus ganz unbedeutenden mündlichen Erzählungen aufgreift, dergleichen

sogenannte Erfindungen zusammengesetzt werden, so könnte man daraus wieder ein Art von
seltsamer, mährchenartiger Geschichte bilden. (Tieck 1985: 146-147)

Diese eigenen, fast noch vorbewussten Phantasiebilder kann Oehlenschläger sich nun, als

erwachsener Autor, bewusst machen und als eigenständige Schöpfung dem Lesepublikum

33 Allerdings schränkt Lerner seine Ausführungen gattungsmässig ein, indem er sie vorrangig auf die

Lyrik bezieht.
34 Dazu nachstehend mehr im Zusammenhang mit Oehlenschlägers dänischer Subskriptionseinladung

zum Roman.
35 Vgl. z.B. Anschauungen von Geoffrey Hartmann oder - bezogen auf den Dichter als Leser - von Ha¬

rold Bloom; bei beiden Theoretikern weist übrigens Peter V. Zima die romantische Provenienz ihrer
Konzepte nach (Zima 1994: 157-162, resp. 175-176).

36 Bachtin betont die aktive, eigentlich schöpferische Rolle des Rezipienten, vgl. z.B. Bachtin (1979:

141-142).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.1 Der Paratext als Reflexion des Prätextes: Titel und Vorreden 117

vorstellen. Man beachte die insistierende Wiederholung von „selbst" bzw. „selber" im zitierten

Passus, wodurch auch hier die Unabhängigkeit des eigenen Werkes vom Prätext besonders

unterstrichen wird. Als Vorläufer und gewissermassen Kronzeuge für das Verfahren,
bereits existierende literarische Werke umzuschaffen, wird - keineswegs zufällig - Shakespeare

genannt, der bekanntlich für die deutschen Romantiker, nicht zuletzt seit Herders
berühmtem Aufsatz (1993: 498-521), als Inbegriff von Genie und Originalität die zentralen

Eigenschaften des romantischen Künstlerideals verkörperte. Wie Oehlenschläger betont,
habe gerade Shakespeare, „der originellste" (IS I: V), beinahe immer

nicht allein historische Anekdoten, sondern auch ältere Novellen und Schauspiele [benutzt], um
einzelne Schönheiten derselben, die im Wüste versunken und von Weitläufigkeiten und Plattheiten

unterdrückt waren, ans Licht zu ziehen. (IS I: V)

Diese Parallelisierung mit Oehlenschlägers eigenem Vorgehen bürgt gleichsam für die

Originalität seiner Neuschreibung; zudem manifestiert sich darin, wenn auch verhüllt, eine
recht scharfe Kritik an Schnabels Roman, welche die neue Fassung beinahe schon zu einem
Desiderat werden lässt und sie deutlich über den Prätext erhebt. In diesem Punkt weist die
Vorrede Ähnlichkeit mit Schnabels Kritik an seinen eigenen Vorläufern auf, wobei Schnabel

sich noch weit deutlicher von ihnen abgrenzt, ja, sie gar nicht als Prätexte anerkennt.
Das Verfahren, „das eben nicht Mode ist", wird von Oehlenschläger sogar als besonders

originell und innovativ eingestuft, denn es sei „eher etwas Keckes, Ungewohntes, als etwas

Abgenüztes" (IS I: V). Auf den ersten Blick macht es tatsächlich den Anschein, als ob ein

„Rewriting" dem romantischen Grundgedanken der künstlerischen Autonomie, verkörpert
im schöpferischen Genie, zuwiderlaufe und deshalb in der Epoche etwas Neuartiges
darstelle (Rummel 2010: 319). Aber wie bereits in der Einleitung (Kap. 1.3) erwähnt, war es,

zumindest in der deutschen Romantik, nach der Oehlenschläger sich in erster Linie ausrichtete,

durchaus nichts Ungewöhnliches, eigene Texte aus dem Traditionsraum der Literatur,
auf der Basis von literarischen Vorlagen, zu schaffen.37 Ganz im Gegenteil: Diese Praxis,
mit der naturgemäss immer eine Reflexion des gewählten Stoffes verbunden war, bedeutete

eine Umsetzung wichtiger Elemente romantischer Dichtungskonzepte wie der progressiven

Universalpoesie oder der Transzendentalpoesie, in denen die prinzipielle Unabschliess-
barkeit der „romantischen Dichtart" betont wird, die „ewig nur werden, nie vollendet sein
kann" (Schlegel, F. 1967: 182-183) und „zugleich Poesie und Poesie der Poesie" sein soll

(Schlegel, F. 1967: 204), ein Ausdruck, mit dem Friedrich Schlegel die Selbstreferenzialität
des Schreibens auf eine knappe Formel bringt. Ausserdem trifft sich der Gedanke des „ewigen

Werdens" mit Novalis' Idee von der Progression des Werks in der Re-Lektüre durch den

„wahren Leser", der eine Läuterung des Buches herbeiführen könnte, indem er vermittelst
seines Gefühls, wie schon der Autor vor ihm, „das Rohe und das Gebildete des Buchs" scheidet,

ein Prozess, an dem auch der Autor selber mitwirken könnte: „Durch unparteiisches
Wiederlesen seines Buches kann der Autor es selbst läutern" (Novalis 1962: 370).

Ebenfalls in der Einleitung (Kap. 1.3) wurde Achim von Arnims Neuschreibung eines

Ausschnitts der Wunderlichen Fata erwähnt, sowie andere Bearbeitungen von Schnabels

37 Detlef Kremer spricht mit Bezug auf die Sammlung Des Knaben Wunderhorn und auf Tiecks Über¬

setzung der Minnelieder davon, dass diese im „Volkston" geschaffene Lyrik „die deutsche Literatur als

Traditionsraum eröffnen" solle (Kremer/Kilcher 2015: 278).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



118 4 Die Spuren der Prätexte

Roman gerade in den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts, d.h. ungefähr zeitgleich mit
den Inseln im Südmeere. Mindestens die Tatsache der Neuschreibung entspricht also -
entgegen Oehlenschlägers Auffassung - einem jedenfalls für die deutsche Romantik
epochentypischen Verfahren. Damit ist natürlich noch nichts über die konkrete Ausarbeitung und

Gestaltung des neuen Romans gesagt, der in dieser Hinsicht gleichwohl etwas „Keckes,

Ungewohntes" darstellen kann. Inwieweit dies zutrifft, ist eine der Fragen, welche die

vorliegende Arbeit untersuchen möchte. Ein Blick auf die skandinavische Romantik zeigt, dass

Oehlenschlägers Text in jenem literarischen Umfeld tatsächlich innovativen Charakter
hatte, denn er gehört immerhin, wie erwähnt, zu den „ersten Beispielen eines selbstbezüglichen

Romans in Dänemark" (Müller-Wille 2016: 151).

Oehlenschläger nennt in seiner Vorrede eine ganze Reihe von Autoren, die für sein
Romanschreiben zentrale Vorbildfunktion haben. An erster Stelle erwähnt er Walter Scott,
dessen ausserordentlich einflussreiche historische Romane damals viel gelesen und
bewundert wurden; den imaginierten Verdacht, sein Buch, in das viele historische Episoden
eingeflochten sind, könnte eine Nachahmung von Scotts Romanen sein, weist er jedoch
entschieden von sich. Trotz der persönlichen Interessenlage - wie oben ausgeführt, wandte

Oehlenschläger sich für eine englische Ausgabe seines Inselromans an Scott - erscheint
seine Beurteilung des schottischen Romanciers keineswegs als reine Panegyrik; zwar
bezeichnet er ihn als den „herrlichen Walter Scott" und lobt seine „Deutlichkeit und Festigkeit",

distanziert sich aber ausdrücklich von seiner „politischen Kälte" und „aristokratischen
Gesinnung" (IS I: VII) ebenso wie von dem ,,Mangel[] an Liebe und eigentlicher idealischer
Begeisterung" seiner Charaktergemälde (IS I: VIII, gesperrt im Original). Dagegen preist
er „Cervantes grossartig-romantische Ironie jean Pauls Herz, Begeisterung und Zartgefühl,
Goethe's naiv lebendige Genialität, Geschmack und Gedankenfülle" (IS I: VII). Dass
dennoch Scotts Position als Romanschriftsteller die der andern Autoren zu überragen scheint,

ergibt sich aus der Struktur der kurzen Passage, die mit dem Urteil über Scott beginnt und
endet; die andern drei Autoren sind darin gleichsam „eingebettet" und so dem Roman-
autor-Idol Scott gewissermassen untergeordnet, wobei immerhin die Sorgfalt, mit der

Oehlenschläger für Goethes Charakterisierung einen dreifachen Stabreim mit dessen Initiale
wählt, bemerkenswert bleibt.

Bevor er dazu übergeht, seinen eigenen Roman konkret vorzustellen, gibt Oehlenschläger

eine kurze Gattungsbeschreibung, in der verschiedene, von Friedrich Schlegel formulierte

Grundsätze einer Romanpoetik anklingen, wie z.B. die Aussage, der Roman sei „das

Epos unserer Zeit" (IS I: VIII), die an einen von Schlegel in seinem „Brief über den Roman"

geäusserten Gedanken erinnert, der im Rückgriff auf die Antike als Gegensatz und gleichzeitig

Ideal der romantischen Poesie ebenfalls den Roman mit dem Epos der Griechen

parallelisiert (Schlegel, F. 1967: 335).38 Oehlenschlägers Auffassung vom Roman als Summe
alles dessen, was ein Dichter „erlebt, geschaut und gedacht" habe, als Gefäss für „einen

grossen Theil von des Verfassers Weltansichten und Meinungen" (IS I: VIII) liegt nahe bei

Schlegels Lyceumsfragment Nr. 78: „Mancher der vortrefflichsten Romane ist ein Kompendium,

eine Enzyclopädie des ganzen geistigen Lebens eines genialischen Individuums; [...]"
(Schlegel, F. 1967:156). Mit einer neuerlichen Referenz an Goethe schliesst Oehlenschläger
seine Reflexion über die Romangattung: Er wählt die drei Verse „Was ich irrte, was ich

38 Der Roman wurde allerdings schon vor Schlegel mit dem Epos der Antike verglichen.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.1 Der Paratext als Reflexion des Prätextes: Titel und Vorreden 119

strebte, / Was ich litt und was ich lebte, / Sind hier Blumen nur im Strauss!" (IS I: VIII) aus
Goethes Gedicht „An die Günstigen" (Goethe 1948-1971, 1: 15); dieselben Zeilen stehen
als Motto auf dem Titelblatt zu Oehlenschlägers Digte 1803, mit denen ihm damals der

Durchbruch als Dichter gelang. Eine weitere Parallele scheint sich anzudeuten, wenn er
im Rückblick auf sein literarisches Œuvre feststellt, er habe in keinem seiner Werke „mehr
selbst erfunden", und „einige schöne mit Kreide flüchtig hingeworfene Skizzenzüge des

alten Buchs" als Inspirationsquelle zu „eigenen Erfindungen" bezeichnet (IS I: IX, gesperrt
im Original). Ganz ähnlich betont er nämlich in seiner „Forerindring" [Vorerinnerung] zu

Digte (1803), es handle sich - bis auf einige wenige - um neue Gedichte: „Det er et Bind nye
Digte, som alle, paa de faa anförte naer, have deres Udspring af senere Forsög, og som her
see Lyset forste Gang" (Digte 1803/1979: o. Seitenzahl; kursiv im Original),39 dies in Abgrenzung

zu bereits früher herausgegebenen Gedichten. Abgesehen davon, dass es in beiden
Fällen, für die Gedichtsammlung wie für den Roman, aus verkaufstechnischen Gründen
zentral war, das Fesepublikum von der Neuheit der Werke zu überzeugen, geht es auch hier
wieder darum, das romantische Postulat der schöpferischen Originalität zu erfüllen. Zudem
wird in der subtilen Rückwendung hin zur frühen Gedichtausgabe der Versuch spürbar, an
den einstigen grossen Erfolg anzuknüpfen.

Bei der Beschreibung seines Romans tritt die illokutive Funktion der Vorrede besonders

deutlich zutage. In dialogähnlicher Form diskutiert der Autor mögliche Einwände seitens
der Feser gegen die Integration von Novellen in den Roman, aber auch gegen das Auftreten

zweier Hauptfiguren, statt, wie üblich, nur einer einzigen. Das polyphone Element der

eingefügten Novellen verdankt sich einerseits dem Prätext, dessen zahlreiche, vorwiegend
autobiographische Binnenerzählungen Schnabels Roman zu einem vielstimmigen
Konglomerat machen; andrerseits gehört die Integration von Novellen, Märchen, Gedichten
etc. bekanntlich zur romantischen Auffassung der Romangattung. Ein Zitat aus Tiecks
Fiteratursatire Prinz Zerbino oder die Reise nach dem guten Geschmack korreliert potentielle
Kritiker mit der Figur des als platten Rationalisten karikierten Nestor, der den Dichter
Cervantes im Garten der Poesie fragt, was die Novellen in seinem Don Quijote sollten, worauf
Cervantes die Gegenfrage stellt, was das ganze Buch solle (IS I: IX-X).

Dass sein Roman zwei „Helden" hat, nämlich Albert und Eberhard, d. h. die aus dem Prätext

bekannten Figuren Albert Julius und dessen Urgrossneffen Eberhard Julius, relativiert
Oehlenschläger mit der Feststellung, beide seien sich so ähnlich, dass sie „für denselben

Geist, dasselbe Herz" gelten könnten, „worin sich zwei aufeinander folgende Jahrhunderte

abspiegeln" (IS I: XII, gesperrt im Original). Oehlenschläger bezeichnet das Phänomen
als Seelenwanderung; in dieser Sicht werden die beiden Figuren fast zu einer einzigen
verschmolzen und so noch stärker verbunden, als sie es durch die schon bei Schnabel

angelegte Deszendenz ohnehin sind. Mit der Erwähnung von „denselben Geist, dasselbe

Herz" stellt Oehlenschläger eine Verbindung zweier ganz unterschiedlicher Aspekte der

Seelenwanderungsidee her, wie sie um 1800 von Interesse waren: einerseits ging es um die

Zirkulation von Ideen, Gedanken, also von geistigen Konzepten, andererseits um psychologische

Vorgänge, die es erlaubten, sich in die seelische Innenwelt eines anderen Menschen

zu versetzen, mit dem Ziel, „ein Verstehen des Gegenübers zu erreichen" (Hense 2014:125).

39 [Es ist ein Band neuer Gedichte, die alle, ausser den wenigen angegebenen, ihren Ursprung in späteren
Versuchen haben, und die hier zum ersten Mal erscheinen.]

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



120 4 Die Spuren der Prätexte

Ausgehend vom Titel Die Inseln im Südmeere skizziert der Autor den Inhalt seines

Romans und beschreibt seine Figuren als „merkwürdige Menschen verschiedener Zeitalter",
die „nach vielen Abentheuern und Widerwärtigkeiten Ruhe auf einer schönen Insel" fänden

(IS I: X), diese aber wegen zu starker Besiedlung wieder verlassen, sich „in einen engeren
Kreis und von der Welt zurückziehen, und freiwillige Robinsone werden [müssten], um
des Glückes der Ersten wieder teilhaftig zu werden" (IS I: XI; gesperrt im Original). Darin
sieht er - der Verdoppelung seiner Helden zum Trotz - „die Einheit [...] dieser Dichtung"
(IS I: XI). Das Glück dieser „freiwilligen Robinsone" gründet sich dem Autor zufolge auf den

Rückzug aus der Welt und die Distanzierung von allem weltlichem Treiben, eine Sicht, die

schon in einem seiner frühesten Gedichte mit Bezug auf Robinson erkennbar wird40 und

vor allem in der Komödie Robinson i England (1819) den Charakter des dort auftretenden
Selkirk, Defoes „Ur-Robinson", klar konturiert: In die Grossstadt London zurückgekehrt,
verzehrt sich der Matrose nach dem kargen, weltabgeschiedenen Leben auf seiner Insel.

Wie in Gedicht und Drama sowie an verschiedenen anderen Stellen seines Werks ersichtlich,41

ist für Oehlenschläger die Figur des Robinson zu einer Chiffre geworden, die bildhaft
wesentliche Aspekte der spezifisch Robinson'sehen Lebensform evoziert, wie einfaches

Leben, Naturliebe, Unabhängigkeit, aber auch Einsamkeit. Doch gerade in diesem letzten
Punkt brechen die Romanfiguren, die „freiwilligen Robinsone", diese Chiffre auf, denn sie

leben keineswegs einsam, sondern in enger Verbundenheit mit einem auserwählten Kreis

von Freunden und Verwandten, der durch verschiedene Einschluss- und Ausschlussmechanismen

entstanden ist und zentrale Elemente des Romans wie beispielsweise die unaufhörlichen

Kunstgespräche erst ermöglicht. Diesen Unterschied thematisiert Oehlenschläger in
seiner Vorrede jedoch nicht; vielmehr endet er, wie es auch Schnabel getan hat, mit einer

Captatio benevolentiae in Bezug auf seinen Gebrauch der deutschen Sprache, wovon in
der Einleitung zu dieser Arbeit (Kap. 1.1) bereits die Rede war; ferner betont er nochmals,
dass sein Roman keine Übertragung aus dem Dänischen sei, sondern ein eigenständiges
Werk, ein Original.

Diese Vorrede, die weit ausgreifend vom frühen Eindruck der Kindheitslektüre über die

Erläuterung der Romangattung und die Beschreibung ihrer wichtigsten Vertreter den Leser

ganz allmählich an die Umstände des eigenen Buches heranführt, wirkt trotz der Ablehnung

einiger imaginierter Einwände in ihrem ganzen Duktus ruhig und gelassen, dies im
Gegensatz zur satirisch-polemischen Grundhaltung von Schnabels Vorreden. Auch entstehen

bei Oehlenschläger keinerlei Zweifel bezüglich der Rahmenfunktion seines Vorwortes,
das klar gegen den „Haupttext" abgegrenzt ist und nicht von Elementen des Romans
infiltriert wird, wie beispielsweise im Fall von Schnabels Romanfiguren.

40 Es handelt sich um das schon in Kap. 1.3 erwähnte Gedicht Min barnlige Dannelse [Meine kindliche
Bildung] von 1802, in Poetiske Skrifter (1857-1862, 19: 47-53, die Strophe zu Robinson: 48).

41 Z.B. Des Dichters Heimat, in: Schriften (1829-1830, 18: 84, die Strophe betr. Robinson ist nur in der
deutschen Fassung dieses Gedichtes vorhanden); Den italienske Digter blandt de Vilde [Der italienische
Dichter unter den Wilden], in: Prometheus (1833, 3: 355); Digterbesoget [Der Dichterbesuch], in: Prometheus

(1833, 4: 10).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.1 Der Paratext als Reflexion des Prätextes: Titel und Vorreden 121

Vorrede zu 0en i Sydhavet
Die dänische Vorrede zu 0en i Sydhavet von 1824 beginnt, wie jene Schnabels, mit einer
direkten Leseranrede, die auf den ersten Blick schon die illokutionäre Tendenz dieses Textes

anzeigt. Dem Leser wird unterstellt, kein Freund von Vorreden zu sein; dennoch müsse -
in aller Eile und so kurz wie möglich - drei Einwänden begegnet werden, die zwar nicht
der angesprochene Leser, aber ein anderer gegen das Buch vorbringen könnte (05 I: III).
Diese Aufspaltung der Leserinstanz maskiert nur notdürftig den Anspruch, den Leser in
der rechten Auffassung des Romans anzuleiten. Das ganze Vorwort ist rhetorisch stringent
auf den drei Einwänden und deren - trotz versprochener Kürze - vergleichsweise ausführlicher

Entkräftung konstruiert.
Der erste mögliche Kritikpunkt betrifft, wie in der deutschen Vorrede, die Originalität

des Romans, die angeblich in Zweifel gezogen wird, da es sich auch bloss um eine Umarbeitung

einer alten Vorlage handeln könnte. Der zweite Punkt gilt dem Prestige der Romangattung

als solcher: Ein Kritiker könnte sie als untergeordnet bzw. zweitrangig einstufen
und fragen, ob ein Autor, der zu Besserem fähig wäre, darauf so viel Zeit verschwenden
solle. Drittens könnte, ebenfalls wie in der deutschen Version, die Geschlossenheit von 0en
i Sydhavet angezweifelt werden, mit dem Bedenken, ob dieser Roman nicht eher eine lose

Kette von Erzählungen sei.

Als Erwiderung auf den ersten Einwand zitiert Oehlenschläger aus seiner Einladung
zur Subskription,42 in der er klargestellt hatte, dass der angebotene Roman zwar auf einer
älteren Vorlage basiere, aber dennoch ein neues Werk sei; zur Untermauerung dieser
Feststellung fasst er die schon in der deutschen Vorrede zu diesem Thema angeführten
Erklärungen kurz zusammen. Im Subskriptionsplan argumentiert er für den Kauf des Romans

mit der Erwähnung einer kürzlich von ihm herausgegebenen Gedichtsammlung, die trotz
Bekanntheit der meisten Gedichte viele Subskribenten gefunden habe; umso mehr hoffe

er nun auf zahlreiche Subskribenten auch für den Roman, der neu sei und zur
Unterhaltungslektüre für die Allgemeinheit („almindelig Morskabslaesning") werden könne (Dagen
123: 24.5.1824 [3]). Damit spielt er auf Rasmus Nyerups 1816 unter dem Titel Almindelig
Morskabslaesning i Danmark ogNorge igjennem Aarhundreder [Unterhaltungslektüre für die

Allgemeinheit in Dänemark und Norwegen durch Jahrhunderte] erschienene Abhandlung
zur Volksliteratur an, in welcher Nyerup unter der Rubrik „Robinsonaden" auch Schnabels

Wunderliche Fata bespricht und vor allem in seiner Einleitung das Ansehen der
vielgelesenen, aber nicht sehr geachteten Volksliteratur verteidigt (Nyerup 1816: XIV-XIX).43
Oehlenschlägers Eintreten für die Romangattung weist verschiedene Parallelen zu Nyerups
Gesichtspunkten auf.

Implizit wird hier auch einer der Gründe sichtbar, weshalb er Schnabels Roman als Basis

für seinen eigenen wählt: Offensichtlich soll 0en i Sydhavet ein Volksbuch werden, das quer

42 Erschienen in der Zeitung Dagen, Nr. 123 vom 24. Mai 1824. Liebenberg druckt die Subskriptionseinla¬
dung in Poetiske Skrifter ab (1857-1862, 27: 356), stützt sich dabei aber auf Oehlenschlägers Selbstzitat,
das an einigen Stellen etwas vom Wortlaut der Veröffentlichung in Dagen abweicht.

43 Ein Beispiel für die grosse Verbreitung der Wunderlichen Fata gibt übrigens Oehlenschläger selber
in seinem „Idyl" Den lille Hyrdedreng [Der kleine Hirtenknabe], in dem eine einfache Hirtin in den
Schweizer Bergen zum Erstaunen eines gebildeten Städters mit Schnabels Roman bestens vertraut ist
(1818: 15). Zugleich ist die Stelle ein Indiz für Intertextualität auch in Texten Oehlenschlägers, die an
entlegenen, scheinbar literaturfernen Orten spielen.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



122 4 Die Spuren der Prätexte

durch alle Schichten von der ganzen Nation rezipiert wird.44 Die Funktion von Schnabels

Roman wäre so gesehen die eines Vehikels zur Vermittlung von literarischem und
künstlerischem Kulturgut, das sonst vom „einfachen Volk" kaum zur Kenntnis genommen würde.

Der bei weitem längste Passus der dänischen Vorrede gilt der Verteidigung der

Romangattung, wofür Oehlenschläger ein beträchtliches Arsenal an rhetorischen Wirkungsmitteln

aufwendet; in dialektischer Manier spannt er seine Argumentation zwischen den Polen

„alles" und „nichts" auf: der Dichter kann alles in den Roman legen, was in ihm lebt, was er

an Weltwissen besitzt - es gibt nichts in Zeit und Raum, im Leben und in der Wissenschaft,

was nicht im Roman Platz fände (051: VI). Das Verteidigungsvokabular rückt den Roman

gar in biblische Sphären, denn er sei „Fleisch von unserem Fleisch, Geist von unserem
Geist" („Kjod af vort Kjod, Aand af vor Aand", 051: VI). Durch die Verwendung von Prosa,
der natürlichen Sprache des Menschen, werde die Sprache entwickelt, und zwar nicht nur
für die Kunst, sondern auch für das Leben, wobei aber auch Verse durchaus in den Roman

eingefügt werden könnten. Die Verteidigung steigert sich zur Aufzählung einer grossen
Bandbreite von Fähigkeiten des Dichters, die der Roman in sich aufnehmen könne: Phantasie,

Gefühl, Humor, Feuer, Verstand, Witz, Laune, etc. (051: VII). Diesem Katalog entspricht
die Aufzählung von Dichtern, die als grösste Genies gepriesen werden, von Boccaccio über
Cervantes und Rousseau bis zu Fielding, Sterne, Scott, und zu Goethe und Jean Paul: sie alle,

zusammen mit mehreren Ungenannten, hätten sich dem Roman gewidmet und dadurch

unvergänglichen Lorbeer erworben (051: VIII).
Es überrascht nicht, dass in dieser europäischen „Tour d'horizon" kein einziger Autor

aus dem Norden genannt wird, denn Oehlenschlägers Vorrede zielt ja gerade darauf ab,

den Roman in Dänemark als ernstzunehmende Literaturgattung zu etablieren. Dennoch
wäre zumindest die Erwähnung Holbergs denkbar gewesen, dessen utopischer Roman
Niels Klims unterirdische Reise, obwohl 1741 ursprünglich in lateinischer Sprache erschienen,

rasch europäische Berühmtheit erlangt hatte. Aber nicht zuletzt Holbergs scharfe

Kritik, die er trotz der Schaffung eines eigenen Romans an dieser Gattung übte, dürfte die

Nennung seines Namens verhindert haben. Für ihn handelte es sich um eine minderwertige,

unnütze, ja sogar schädliche Gattung, die hauptsächlich vom Pöbel geschätzt werde

(Epistier 1: Ep. 63).45 Holberg vertrat dem Roman gegenüber also genau die Auffassung, die

Oehlenschläger in seiner Verteidigung bekämpft. Die intensiven Gattungsdiskussionen
der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts lassen darauf schliessen, dass der Roman auch in
Dänemark eine viel beachtete und in allen Kreisen der Gesellschaft gelesene Literaturform
war, die - anfangs vorwiegend in Übersetzungen rezipiert - zunehmend eigene Werke

44 Der Autor schreibt denn auch über die Idee zu seinem Roman an Cotta: „[...] die alte Erzählung von
Albertus Julius oder Felsenburg [...] würde ein Buch für alle Leute werden" (Brief vom 21.8.1821,
Breve B/3: 177). Die Schilderung einer solch „flächendeckenden" Verbreitung von Lektüre findet sich
in seiner wenige Jahre zuvor entstandenen Komödie Robinson i England (1819, deutsch 1821), in der
Defoe sich in einer längeren Passage ausmalt, dass sein Buch „in jedem Hause", von jedem Alter,
Geschlecht, Beruf und Stand, ja, von der ganzen Nation gelesen werde, vom Königshaus „gebunden im
rothen Marokin mit goldnem Schnitt", bis zum Bettler, der es sich als ,,zerrissne[n] Lumpenband [...]
geliehen" (Robinson in England 1821: 50-51).

45 Eine ausführliche Darstellung von Holbergs Verdammung, die nicht nur den Barockroman, sondern
auch die Romantypen der Aufklärung bis hin zum bürgerlichen Roman umfasste, gibt Hakon Stange-

rup in seiner informativen und gründlichen Abhandlung über den Roman in Dänemark im 18.

Jahrhundert (1936: 40-46).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.1 Der Paratext als Reflexion des Prätextes: Titel und Vorreden 123

hervorbrachte und sich schliesslich, wie Stangerup feststellt, um etwa 1770 als ästhetisches
Genre endgültig durchsetzte (1936: 168). Es war also Anfang des 19. Jahrhunderts
strenggenommen nicht mehr notwendig, sich für das Ansehen des Romans einzusetzen. Doch wie
aus Oehlenschlägers Vorrede implizit hervorgeht, tritt der Autor weniger für den Roman als

generelle Gattung ein, als vielmehr für einen speziellen Typus, nämlich den romantischen
Roman, der in Dänemark damals tatsächlich ein Novum war,46 es aber nicht lange bleiben
sollte, denn Autoren wie H.C. Andersen, B.S. Ingemann und Carsten Hauch, um nur die
bekanntesten zu nennen, publizierten fast gleichzeitig ebenfalls Romane, in denen sie

Elemente dieses Typus in verschiedener Ausprägung gestalteten.47

Den dritten antizipierten Kritikpunkt, der die fehlende Einheit des Romans und das

Auftreten zweier Helden statt eines einzigen betrifft, kontert der Autor im Wesentlichen
mit ähnlichen Argumenten wie in der deutschen Version seiner Vorrede, allerdings nun
mit einem gewissen Trotz, indem er fragt, wo denn geschrieben stehe, dass es nur einen

einzigen Helden geben dürfe, und wo, dass es überhaupt einen Helden geben müsse (05
I: IX, gesperrt im Original). Diese letzte Frage eröffnet scheinbar einen weiten Raum für
Diskussionen des Heldenbegriffs, hinter dem sich verschiedene Konzeptionen und
Anschauungen verbergen können: Ist der „Held" lediglich als Protagonist, d. h. als handelnde
Person ohne positive oder negative Vorzeichen zu verstehen, oder doch im Sinne
althergebrachter literarischer Tradition als Vorbildfigur? Wäre bei der ersten Definition an einen
Text ohne Protagonisten zu denken, und damit an einen Vorgriff auf Romanformen, wie sie

erst im 20. Jahrhundert entstehen sollten? Oehlenschläger übergeht diese möglichen
Diskussionen ohne weitere Erklärung und gibt stattdessen eine Inhaltsangabe seines Romans,
die im Vergleich zum deutschen Text um einige wesentliche Punkte gekürzt ist, indem
weder von „freiwilligen Robinsonen" noch von Seelenwanderung die Rede ist. Der
naheliegendste Grund für diese Kürzung scheint die anfangs supponierte Abneigung des Lesers

gegen Vorreden zu sein; denkbar ist aber auch, dass Oehlenschläger die Aufmerksamkeit
des Lesers nicht auf ein Stück wie Robinson i England lenken wollte, dem nur wenig Erfolg
beschieden war. Dazu würde auch sein vielsagendes Eingeständnis an die Adresse des

Lesers passen, er freue sich, wieder einmal, nach recht langem Schweigen, gelesen und wenn
möglich geschätzt zu werden. Diese sehr direkte Form der Captatio wurzelt offensichtlich
in der jahrelangen Literaturfehde zwischen dem Autor und Baggesen, die besonders dank

Baggesens witzig-parodistischer Polemik dazu beitrug, dass verschiedene Stücke
Oehlenschlägers vom Publikum kritisch, wenn nicht gar ablehnend aufgenommen wurden.

46 Allerdings war 0en i Sydhavet nicht der erste romantische Roman in Skandinavien; dieses Primat ge¬

bührt einem zwischen 1810 und 1822 in der literarischen Zeitschrift Poetisk Kalender erschienenen

Textkonglomerat des schwedischen Autors Vilhelm Fredrik Palmblad, dessen aus mehreren Kurzromanen

bestehenden, durch strukturelle und selbstreferentielle Merkmale zusammenhängenden Text Klaus
Müller-Wille als ersten romantischen Roman Skandinaviens bezeichnet (Müller-Wille 2016: 151-152).

47 Diese Fülle von Prosapublikationen veranlasst Erik Svendsen, Steffen Auring und Soren Baggesen,
die Anerkennung der Prosa als literarisches Genre auf diese Zeit, also die Mitte der 1820er Jahre zu
legen; der Gegensatz zu Stangerups Datierung ist nur scheinbar, da die drei Autoren offensichtlich die

genuine dänische Prosa meinen. Sie heben denn auch hervor, dass sich der Durchbruch des

Prosagenres dank intensiver Rezeption von ÜberSetzungsliteratur schon seit längerer Zeit vorbereitet habe

(Svendsen u.a. 1984, 5: 397-398). Diesen Befund belegt neben Stangerup auch Munch-Petersen (1991:

v.a. 1-61, sowie Statistiken 303-307).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



124 4 Die Spuren der Prätexte

Die Vorrede endet mit der Information an potentielle Übersetzer, der Autor selber habe

eine deutsche Übersetzung besorgt, die bereits im Druck sei. Wie erinnerlich, hatte Oeh-

lenschläger im deutschen Vorwort betont, dass er „diese Dichtung [...] zuerst deutsch
geschrieben" habe (151: XIII; gesperrt im Original). Begreiflicherweise stellt er nun in der
dänischen Version die Situation anders dar, denn nicht nur geht es ihm darum, den Roman

gegen den Vorläufer von Schnabel abzugrenzen, sondern ihn auch als dänisches Original
auszugeben. Wie die im 2. Band der dänischen Erstausgabe von 1824-25 eingeheftete
Subskribentenliste zeigt, hatte er mit dieser Taktik immerhin eine gewisse Resonanz, denn
neben dem Königshaus unter Frederik VI., das für gut 30 Exemplare zeichnete, subskribierten

noch gegen 200 weitere Interessenten.48

Dänische und deutsche Vorreden im Vergleich
Die Unterschiede zwischen dem dänischen und dem deutschen Vorwort zeigen sich neben
den erwähnten Differenzen auch im Tonfall: im Gegensatz zum gemächlich und vertrauensvoll

dahinfliessenden Duktus des deutschen Textes scheint die dänische Fassung in
einem fast hektisch wirkenden Staccato geschrieben, in deutlicher Abwehrhaltung, an

gewissen Stellen gekränkt, auch kämpferisch, um nicht zusagen trotzig: Darin zeigen sich

wohl Reflexe der erwähnten Literaturfehde, die über Jahre Oehlenschlägers Haltung prägte,
aber auch Spuren des Kampfes um die Anerkennung seiner Werke als Originaldichtungen49
und seines Einsatzes für die Akzeptanz des Romans als valable literarische Gattung.

Die Vorreden sämtlicher späterer Fassungen weisen gegenüber den Erstausgaben in beiden

Sprachen drastische Kürzungen auf: Alle literarischen und gattungstheoretischen
Reflexionen sind getilgt; in den beiden gekürzten deutschen Ausgaben von 1839 resp. 1911 fehlt
auch die Erklärung zur Abfassung in deutscher Sprache und die Bitte um Nachsicht für einen

fremdsprachigen Dichter. Von den zehn Seiten des Vorwortes der dänischen Erstausgabe ist
in den beiden späteren nun in „Forord" [Vorwort] umbenannten Vorreden der Ausgaben
von 1846 und 1852 nur noch eine einzige Seite übriggeblieben; diese enthält allerdings den

neuen Zusatz, Geist und Herz der beiden Hauptfiguren seien jene des Autors (ohne Seitenzahl),

was den Schluss zulässt, dass die Hauptfiguren als Sprachrohr des Autors aufzufassen
sind. Die Edition vonl846 ist die letzte noch von Oehlenschläger redigierte Ausgabe.
Liebenberg bringt 1862 den Roman als Band 27 und 28 von Poetiske Skrifter (1857-1862) ohne

jedes Vorwort heraus, druckt aber in den Anmerkungen die ganze Vorrede der dänischen

Erstausgabe ab, mit erläuternden Informationen zu seiner Vorgehensweise als Herausgeber.
In der Gyldendalschen Ausgabe von 1904 fehlt das Vorwort des Verfassers ganz, dafür wird
die Entstehungsgeschichte des Romans resümiert, dann folgen Zitate aus Liebensbergs
Erläuterungen und Oehlenschlägers „Erindringer" [Erinnerungen] zum Roman.

48 Zu den Subskriptionslisten im 18. und in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts in Dänemark vgl. Mai
(2010: 128-130). Ihre Untersuchung zeigt, dass die Zahl von ca. 230 Subskribenten im Rahmen des
Üblichen lag.

49 In der Betonung des Originalitätsanspruchs zeigt sich wohl noch immer ein Reflex auf Baggesens
Kritik, insbesondere auf dessen heftige Angriffe in Dramaturgisk Kritik, die sich nicht zuletzt gegen
Oehlenschlägers Verteidigung seiner Umschaffung bereits existierender Stoffe richten: Baggesen stuft
seinen Kontrahenten als blossen Nachahmer und keineswegs als Schöpfer ein, z. B. in seiner vernichtenden

Besprechung von Oehlenschlägers Stück R0verborgen [Die Räuberburg] (Baggesen 1847, 12: 1-3).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.2 Textanfänge /Anfangstexte 125

4.2 Textanfänge/Anfangstexte

Nach der Besprechung der Vorreden als paratextuelle, d.h. vom „Haupttext" gesonderte
Elemente bezieht sich die folgende Untersuchung auf die Anfänge der beiden „Haupttexte"
und wird fortgeführt bis zur entscheidenden Wende im Schicksal des beide Romane
einleitenden Protagonisten Eberhard Julius.

Die Romanhandlung der IS beginnt mit einer Kette von Negativsätzen: Die Beschreibung
des Studentenlebens von Eberhard Julius in Leipzig konstruiert sich aus einer Negation
aller herkömmlichen studentischen Verhaltensweisen, denen sich Eberhard durchwegs
verweigert. Dieses resignativ wirkende Hineingleiten in Eberhards Geschichte bildet einen

auffälligen Kontrast zum Paukenschlag, mit dem Schnabel sein erstes Kapitel eröffnet:
Die Geburt des Ich-Erzählers Eberhard Julius ereignet sich gerade in der Stunde, „da die
bekandte grosse Sonnen-Finsterniß ihren höchsten und fürchterlichsten grad erreicht hatte"

(WFI: 21). Erzähltechnisch gesehen, wählt Schnabel mit dem Bericht von Eberhards
Geburt einen Anfang „ab ovo"; dieser bekanntlich von Horaz geprägte Begriff steht für
einen weitschweifigen, umständlichen Texteinstieg, den Horaz zugunsten eines sofort zur
Sache kommenden, den Hörer „in médias res" hineinreissenden Beginns verwirft (Horaz
2018: 622, V. 146-149). Doch das effektvoll eingesetzte Ereignis der Sonnenfinsternis zieht
den Leser ebenfalls energisch in die Romanhandlung hinein, genau wie von Horaz für die

Dichtung seiner Zeit gefordert. Gleichzeitig positioniert Schnabel mit der Erwähnung der
Sonnenfinsternis das Geschehen in einen überindividuellen zeitlichen Raum, wobei er eine

Anfangstradition, den Topos des „Sonneneingangs"50 durch das Bild der verdunkelten Sonne

zwar andeutet, jedoch scheinbar zugleich ausblendet. Dabei weist aber das machtvolle
Zeichen der totalen Sonnenfinsternis gerade auf den Anfang aller Anfänge, denn die
„Finsternis", das Fehlen des (Sonnen-)Lichts verbindet den Text mit dem Anfang der Genesis, als

das Licht noch nicht erschaffen, die Erde noch „wüst und leer" war (Genesis I, 2) - eine
Textbeziehung, die den Charakter des Romans als Schöpfung, als WelterSchaffung signalisiert.

Die Geburt zum Zeitpunkt der Sonnenfinsternis ist im Roman mit der Frage verknüpft,
,,[o]b denenjenigen Kindern, welche um die Zeit gebohren werden, da sich Sonnen- oder
Mond-Finsternissen am Firmamente praesentieren, mit Recht besondere Fatalitäten zu

prognosticiren seyn" (WFI: 21), eine Frage, die umso mehr Gewicht erhält, als sie den
allerersten Satz von Schnabels Romanhandlung bildet. Ihre Beantwortung erscheint im
Textzusammenhang durchaus ambivalent: Zunächst wird sie im weiteren Gang der Handlung
bejaht, denn Eberhard erleidet als Student kurz nacheinander zwei Schicksalsschläge, die

ihn in tiefe Verzweiflung stürzen und seiner Existenz auch in materieller Hinsicht die Basis

zu entziehen drohen. Durch erneutes Eingreifen des Schicksals wendet sich dann jedoch
alles zum Guten, so dass die Frage - auf den Lebenslauf der Ich-Figur Eberhard bezogen -
letztlich verneint werden kann.51

50 Laut Volker Klotz handelt es sich um einen im 17. Jahrhundert verbreiteten Anfangstopos, der als

Romanbeginn auch in späteren Jahrhunderten gebräuchlich blieb (Klotz 1965: 31). Auch Goethes Dichtung

und Wahrheit beginnt bekanntlich mit der Schilderung der Konstellation der Gestirne, wie sie

zum Zeitpunkt der Geburt des Autors bestand, wobei an erster Stelle die Position der Sonne beschrieben

wird (Goethe 1948-1971, 10: 15).
51 Zur realen Sonnenfinsternis, die an dem von Schnabel angegebenen Datum tatsächlich stattfand und

einer zeitgenössischen astrologischen Voraussage zufolge eine Reihe schlimmster Katastrophen an¬

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



126 4 Die Spuren der Prätexte

Während also die WF syntaktisch mit einer Frage beginnen, bildet in den IS, wie
erwähnt, eine Reihe von Negativsätzen den Anfang des Textes. Dies erweckt in der
Gegenüberstellung der beiden Anfänge den Eindruck einer Frage-Antwort-Beziehung zwischen

Folge- und Prätext, mit anderen Worten: Es entsteht ein dialogisches Verhältnis zwischen
den Texten, denn die negativ konnotierten Anfangssätze des Folgetextes lesen sich wie
eine indirekte Antwort auf die Frage des Prätextes nach den besonders ungünstigen Le-
bensaussichten für ein während einer Sonnenfinsternis geborenes Kind, und zwar, so lässt
die in den Negationen zum Ausdruck gebrachte Schwermut des Protagonisten vermuten,
eine Antwort, welche die Sonnenfinsternis als böses Omen bewertet. Die Häufung der

Negationen verleiht denn auch dem an sich neutralen und doch vielsagend an Schnabels

Frage anknüpfenden Titel des ersten Kapitels: „Die Ahndung" (IS I: 1) eine düstere
Färbung. Inhaltlich greift das Anfangskapitel eine Szene des Prätextes auf, die den jungen
Eberhard Julius als Student in Feipzig zeigt, wo er, obwohl von seinem Vater reichlich mit
Geldmitteln ausgestattet, die vielfältigen Möglichkeiten zum „vergnügten Zeit-Vertreibe"

(WFI: 24) nicht nutzen kann, da ihn die Trauer über den Tod seiner Mutter in einem
Zustand der Schwermut festhält. Diese Situation bildet den Ausgangspunkt des Folgetextes,
ein Anfang also, der dem Horaz'sehen „in médias res" entspricht, aber dennoch den Feser

aufgrund der negativ getönten Atmosphäre des Textes weit weniger energisch in das

Romangeschehen hineinzieht als Schnabels „ab ovo"-Beginn. Im Folgetext zeigen sich ganz
bestimmte Modifizierungen des Prätextes, deren erste und augenfälligste das Auftreten
eines auktorialen Erzählers ist, welcher Eberhard in den IS zu einer erzählten Figur werden
lässt - ein Wechsel von der ersten zur dritten Person, den Genette in der intertextuellen
Beziehung zwischen Prätext und Folgetext als „Transvokalisierung" resp. „Transvokalisation"
bezeichnet (Genette 1993: 288 und 398-401).

Ausserdem legt der Text von Anfang an seine Durchlässigkeit gegenüber anderen Texten
durch den Einbezug von Zitaten offen; schon im zweiten Satz wird „Auerbachs Keller"
erwähnt, samt den auch optisch aus der Textumgebung herausgehobenen Versen des berühmten

Trinkliedes „Uns ist ganz kannibalisch wohl [...]" aus Goethes Faust, Verse 2293-2294

(Goethe 1948-1971, 5: 212), womit nicht nur ein weiterer Prätext ins Spiel kommt, sondern
auch die Andeutung einer Parallele zur Faust-Figur sichtbar wird, denn wie Faust lehnt
Eberhard das Treiben in Auerbachs Keller ab. Die Negationen setzen sich über zwei Seiten
hin fort, bis sie im Satz „Eben unter Menschen möchte ich ein Mensch zu seyn verlernen"
kulminieren (IS I: 3. Sinngemäss zitiert aus Nathan der Weise, I, 3; Fessing 1971, 2: 223).

Nicht anders als beim Faustzitat bleibt auch hier die Quelle ungenannt; allerdings wird
daraufhingewiesen, dass es sich um die Worte „eines späteren grossen Schriftstellers" handle

(IS I: 3). Ein weiteres Zitat, das diese Negativperspektive schliesslich bis zur Imagination
des Todes führt, diesen aber gleichzeitig transzendiert, stellt die Erwähnung des Kirchenliedes

„Jesus meine Zuversicht" dar.52 In einer gegenläufigen Bewegung zu dieser Öffnung
nach aussen, zu anderen Prätexten hin, fokussiert der Text jedoch gleichzeitig ein Inneres,

genauer, einen geschlossenen Innenraum: das Zimmer des Protagonisten; es ist mit einem

kündigte, vgl. Brosche (2000-2001: 9-18).
52 Dieses Lied, das erstmals im Jahr 1653 im Gesangbuch „D.M.Luthers und anderer vornehmen geist¬

reichen und gelehrten Männer geistliche Lieder und Psalmen" in Berlin erschien (Fischer, A.F.W.
1878-1886, 1: 390), wurde als Auferstehungslied verstanden und als Osterlied rubriziert (wie übrigens
auch noch in heutigen Kirchengesangbüchern).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.2 Textanfänge /Anfangstexte 127

„gelben plüschenen Canapee" möbliert, über dem „das wohlgetroffene Bild seiner Mutter"
hängt (IS I: 4). Mit den Attributen „niedlich und sauber" weist das Zimmer auf weiblich
konnotierte Stereotypien,53 und tatsächlich ist es die Mutter, die Eberhards Charakter und

Neigungen geformt hat, da sie als Nachfahrin von Luther Bildung besitzt und ihrem Sohn
die Liebe zur Musik, besonders zu Kirchenliedern und geistlichen Gesängen, vermittelte.
Auf diese bedeutsame Rolle verweist auch ihr dominierendes Bild im Zimmer des Sohnes.

In den IS findet insofern eine Verschiebung gegenüber dem Prätext statt, als Eberhards
Schwermut nicht durch den Tod der Mutter, sondern durch die Trennung von ihr verursacht

wurde. Dabei steigert sich der Trennungsschmerz in Eberhard zu einer schrecklichen

Ahnung und wird schliesslich, als er beim Mondschein traurig und allein in seinem Zimmer
sitzt, zu einem deutlichen Vorzeichen, da ihm eine Träne das Kerzenlicht vor dem Bild der

Mutter auslöscht und gleich darauf ein „blasser Mondstrahl" auf das Bild fällt (IS I: 5). Das

Zusammenspiel von erloschenem Licht, Mond, Ahnung und Omen kann als sachter Reflex

von Schnabels Sonnenfinsternis gelesen werden.
Die Sequenz der nun folgenden Ereignisse des Prätextes erscheint auch in den IS, jedoch

wieder, wie schon in der eben geschilderten Szene, um eine Stufe verschoben oder
versetzt. In den WF wird Eberhards Schwermut zwar kuriert, doch plagt ihn bald darauf die

Vorahnung eines neuen bevorstehenden Unglücks, das auch tatsächlich eintritt: Es ist der
finanzielle Ruin seines Vaters. Dessen Brief mit der entsprechenden Nachricht paralysiert
Eberhard zunächst vollkommen: „Ich fiel nach Lesung dieses Briefes, als ein vom Blitz
gerührter, rückwärts auf mein Bette, und habe länger als 2. Stunden ohne Empfindung gelegen"

WFI: 27). Aus der tiefen Verzweiflung, die auf die Paralyse folgt, rettet er sich endlich
mit dem Gesang des frommen Trostliedes „Gott der wird's wohl machen" und der Lektüre

von Bibelstellen; zudem fasst er den Entschluss, zum Zeichen besonderer Demut und
Gottesfurcht sein Jurastudium aufzugeben und stattdessen Theologie zu studieren (WFI: 27).

Eine ähnlich heftige Reaktion zeigt Eberhard auch in den IS, jedoch ist sie gegenüber
den WFverschoben, denn sie erfolgt nicht auf den Bankrott des Vaters, sondern wird durch
den ersten Schicksalsschlag, den Tod der Mutter, ausgelöst. Auf diese Weise werden die
beiden Ereignisse - der Untergang des materiellen Reichtums (WF) und der Verlust der

Mutter (IS) - parallelisiert, jedoch zugleich im Licht der auf sie bezogenen Reaktionen

kontrapunktisch gegeneinander gesetzt; dies führt dazu, dass sie als Dichotomie zwischen
Materialismus einerseits und Gefühl, Kunstsinn, Liebe andrerseits erkennbar werden, eine

Polarisierung, die sich in den Elternfiguren der IS fortsetzt: Der idealistisch gesinnten Mutter

steht der als Materialist gezeichnete Vater gegenüber: ,,[e]in Mann von beschränktem
Geiste, der dem Glücke sein grosses Vermögen verdankte" (ISI: 3). Eberhard erscheint durch
sein Verhalten beim Empfang der Todesnachricht der Liebe zugeordnet: „[er] schrie, weinte
und warf sich wie ein Wahnsinniger zur Erde. Eine ganze Stunde lag er so, verlassen und
allein, seinen stürmischen Gefühlen hingegeben [...]" (IS I: 7). Die leidenschaftliche Reaktion

offenbart ödipale Züge: er wirft sich auf die „Mutter" Erde. Die Figur des Vaters wird
dabei gleichsam ausgeblendet, obwohl sein Brief mit der Mitteilung vom Tod der Mutter
im Unterschied zu den WF nicht nur referiert, sondern im Wortlaut wiedergegeben wird -
in Formulierungen, die den philiströsen Charakter des Briefautors grell beleuchten. Doch

53 Die Beschreibung lässt auch an Gretchens „kleines, reinliches Zimmer" denken, womit wiederum auf
Goethes Faust verwiesen würde (Goethe 1948-1971, 5: 225).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



128 4 Die Spuren der Prätexte

Eberhard nimmt keinerlei Notiz von der Unangemessenheit der Ausdrucksweise, auch
davon nicht, dass der Vater dem Schreiben, um dem Sohn „den Verlust einigermassen zu
erleichtern [...], einen Wechsel von 500 fl. beigefügt [habe], bei dem Hause Gumprecht et

Comp, in Leipzig nach Sicht zahlbar" (IS I: 7). Eberhard „las nur seiner Mutter Tod aus den

schwarzen Buchstaben heraus" (IS I: 7).

Die Negationen des Romanbeginns sammeln sich wie zu einem Konzentrat im Brief mit
der Todesnachricht, der zugleich die erste Lektüre im Roman darstellt. Aber diese schriftliche

Nachricht bringt nur die Bestätigung der schon aus dem Bild der Mutter und dem

Mondstrahl gelesenen Botschaft. Lektüre bezieht sich folglich nicht nur auf Schrift, sondern
auch auf andere Zeichen, d.h. die Schriftzeichen („schwarze Buchstaben") reihen sich als

Zeichen unter anderen in das aus Natur (Mond) und Kunst (Bild) gefügte Zeichenarsenal
ein. Allerdings sind es die Schriftzeichen, die Ahnungen und Ängste „schwarz auf weiss"

zu Tatsachen festschreiben. Damit deutet die erste explizite Erscheinung von Schrift im
Roman auf Gewissheit, Erstarrung, Tod.

Wie in den WF schöpft Eberhard auch in den IS schliesslich Trost aus einem Kirchenlied,
das er allerdings nicht selber auswählt, sondern gewissermassen „von oben" zugesendet
erhält: Vom nahen Kirchturm herab hört er die Melodie von „Jesus meine Zuversicht", das die

Mutter schon früh zu ihrem Begräbnislied bestimmt hatte (IS I: 4),54 und dessen Klänge nun
ihr Bild zum Leben zu erwecken scheinen, denn es betrachtet ihn „voll Wonne, mit innigem
Mutterblick, wie zum Abschiede" (IS I: 8). Darauf glaubt Eberhard „der Mutter Geist von den

reinen Klängen wie auf Engelschwingen zum Himmel hinaufgetragen zu sehen" (IS I: 8).

Die erste Erwähnung von Schriftlichkeit im Roman ist also mit dem Tod verknüpft,
während sich im gehörten Lied die Auferstehung vollzieht, die den Tod transzendiert: Der
Klang überwindet die „schwarzen Buchstaben". Damit zeigt sich im Text ein generell in der
romantischen Literatur vielfach thematisierter „Konflikt von Stimme und Schrift, Oralität
und Literalität" (Kremer 1997: 14), in welchem sie sich „zumeist für die lebendige Stimme
entschieden hat, genauer gesagt: für den Nachhall oder die Simulation der lebendigen
Stimme in der Schrift [...]" (Kremer 1997:14). Die metaphysische Privilegierung der Stimme

vor der Schrift, die seit Plato die europäische Philosophie massgeblich bestimmt hat und im
18. Jahrhundert besonders von Rousseau festgeschrieben wurde, lässt sich an dieser

Darstellung ablesen. Und doch ist es, wie wir gesehen haben, nicht die Stimme, sondern die

Schrift, die in Eberhard die stärkste Reaktion (schreien, weinen, sich wie ein Wahnsinniger
zur Erde werfen) evoziert.55

Seine Gemütsverfassung wird noch weiter ausgemalt; er schliesst sich tagelang in seinem

Zimmer ein, will nicht getröstet sein, sondern hängt Erinnerungen nach, „um seine Trauer

54 Dasselbe Lied spielt auch in der Geschichte des Albert Julius eine wichtige Rolle: Seine Mutter lehrte
es ihre Kinder als Trostgesang, nachdem der Vater ins Gefängnis verschleppt worden war, und es wird
beim Abschied vom Vater am Vorabend seines Todes im Gefängnis von allen gemeinsam gesungen (IS
II: 65-66). Es hatte also auch in Alberts Geschichte die Funktion eines Begräbnisliedes und schafft so
eine Verbindung und Parallele zwischen Alberts und Eberhards Schicksal, einer von vielen Hinweisen
auf deren enge Beziehung - Oehlenschläger spricht ja von Seelenwanderung (IS I: XII).

55 Die Diskussion der Privilegierung von Stimme vs. Schrift ist bekanntlich eines der wichtigen Themen
in Derridas Grammatologie, in der er die phono- und logozentristische Position dekonstruiert. Bei ihm
ist aber die Schrift nicht Zeichen, sondern Spur, die weiterverweist innerhalb eines Gefüges von
Verweisungen, also nicht statisch, sondern dynamisch gesehen wird, während es sich bei der Schrift in
Eberhards Fall um Zeichen handelt, die gerade nicht dynamisch, sondern unerbittlich starr sind.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.2 Textanfänge /Anfangstexte 129

zu nähren" (IS I: 11-12), bis diese - wiederum in einem Zitat - ihren konzentrierten und
abschliessenden Ausdruck findet: zwei Verszeilen, deren Autor nicht genannt wird, „pass-
ten ganz auf ihn"; sie stammen aus Goethes Gedicht Trost in Tränen, sind aber insofern
abgeändert, als Goethes Zeile „Und hab ich einsam auch geweint" (Goethe 1948-1971, 1:

62) nun in den IS lautet: „Und hab' ich einsam mich gequält", zudem sind in der nächsten

zitierten Zeile „So ist's mein eigner Schmerz" die drei letzten Worte gesperrt gedruckt (IS

I: 12): Die Änderungen drücken eine leichte Akzentverschiebung, eine härtere Tonart im
Vergleich zu Goethes Gedicht aus: Die Isolation, und damit ein gewisser Stolz, der in der

einsamen Beschäftigung mit dem Schmerz liegt, werden betont, das Weinen dagegen (die
süss fliessenden Tränen, die das Herz erleichtern, wie es bei Goethe in der Fortsetzung des

Gedichts heisst), ist ersetzt durch Selbstqual.
Auch im weiteren Verlauf des Romangeschehens sind es Schriftstücke, die Eberhards

Schicksal bestimmen: Wie sein Pendant in den WF erhält er einen Brief von seinem Vater
mit der Mitteilung vom finanziellen Ruin, den dieser durch den Betrug seines Geschäftspartners

erlitten hat. Der Bankrott ist für den Vater das schlimmere Unglück als der Tod
der Ehefrau: „[...] einen ungeheuren Verlust, der [...] noch schmerzlicher als der Tod deiner
Mutter ist" (IS I: 21). Auch in diesem Brief zeichnen seine eigenen Worte ihn als vollkommenen

Materialisten, was in dem immer deutlicher zutage tretenden Wertesystem der IS als

Synonym für eine lächerliche Figur zu lesen ist. Er kritisiert Eberhards Studienrichtung (der
Sohn wäre besser Kaufmann statt Gelehrter geworden), empfiehlt ihm eine reiche Heirat
und verabschiedet sich, wie der Vater in Schnabels Text, um nach Westindien zu reisen, wo
er wieder zu Geld zu kommen hofft. Ein Detail verweist auf das Schreibverfahren des

Briefautors: Er unterschreibt den Brief wie in alten Zeiten trotz der neuen Geschäftssituation mit
„Martin Julius et Comp." und erklärt in einem Postscriptum diese Fehlleistung mit seiner
„Gewohnheit" und der selbstauferlegten Regel, „nichts mit der Feder auszustreichen" (IS I:

25). Dies deutet auf Automatismus und schematisches Handeln; er signiert hier geradezu
die eigene Sturheit und mangelnde Flexibilität, die der Schreibprozess abbildet, und damit

gewissermassen seine defizitäre Menschlichkeit, die zur Folge hat, dass er dem Sohn nicht
als Vater begegnen kann. Inhaltlich deckt sich dieser Brief mit dem entsprechenden Schriftstück

in den WFj das jedoch viel kürzer und in Bezug auf den Charakter des Vaters völlig
neutral gehalten ist. Der Hauptunterschied aber liegt in den Reaktionen der beiden Söhne:

Es wurde schon erwähnt, dass Eberhard in den WF durch die Bankrott-Mitteilung seines

Vaters in Verzweiflung geriet; in den IS dagegen ruft dieser zweite Brief keinerlei Reaktion
bei Eberhard hervor. Damit wird die bereits thematisierte Spaltung zwischen Materialismus
und Idealismus von neuem akzentuiert.

Immerhin informiert Eberhard, so darf der Leser aus dem Kontext vermuten, seine

ehemalige, nun auch in Leipzig wohnende Amme Hanna Hellkraft über seine desolate finanzielle

Situation. Diese in den IS neugeschaffene Figur, eine Schweizerin, wie mehrmals betont
wird, überbrückt in ihrer Person die Spaltung, da sie einerseits, wie ihr sprechender Name

unterstreicht, Vernunft und praktische Tätigkeit verkörpert, anderseits aber auch Bildung
und Kunstsinn besitzt; dies zeigt sich, als sie und Eberhard die mit Gebeinen, Totenschädeln
und den Figuren eines Totentanzes bemalten Wände einer Halle vor dem Friedhof in der
Nähe ihres Hauses betrachten: Sie weiss die Todesdarstellungen mit Begebenheiten aus
dem Dreissigjährigen Krieg zu verknüpfen - bezeichnenderweise handelt es sich um den

Sieg Gustav Adolfs über Tilly in der Schlacht bei Breitenfeld, d.h. ein schwedischer König

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



130 4 Die Spuren der Prätexte

verhilft dem lutherischen Glauben zum Sieg,56 und sie singt auf Eberhards Wunsch
Totentanzverse zu den Bildern der Friedhofshalle. Ihr Gesang vor den Bildtafeln vereint die drei

Sparten Musik, Dichtung und Malerei zu einem Ganzen, einem Gesamtkunstwerk; als

solches verstärkt es eindrücklich die dem Genre des Totentanzes inhärente Transzendierung
des Todes durch die Kunst; zwar triumphiert ja der Tod über alles und alle, auch über den

ihn darstellenden Maler,57 und doch ist es am Ende die Kunst, die den Tod besiegt, da sie ihn
auf das Bild bannen kann. Inhaltlich wird die Überwindung des Todes in den mittelalterlichen

Realisierungen allerdings selten greifbar, wie z.B. der exemplarischen Textsammlung
von Gert Kaiser zu entnehmen ist (Kaiser 1983). Dies hat seinen Grund in der Funktion des

Totentanzes als memento mori, dessen zentrales Motiv, der plötzliche, jähe Tod, den
Menschen keine Zeit für Reue und Busse lässt, so dass sie „im Zustand der Sünde" der gewissen
Verdammnis entgegengehen (Hammerstein 1980: 23-24). Anders in den IS: hier gibt der
Tod in den Schlussversen zu, dass er den Geist nicht „vertilge", und dass Gott den Menschen
das ewige Leben schenke (IS I: 19). Sogar der Totentanz wird also zu einem Trostlied für
Eberhard. Im Lauf des Romans wird das Totentanzmotiv zweimal wieder aufgenommen
(IS II: 459-460 und IS IV: 256-257); sowohl die Schluss- wie die Anfangsverse werden an

signifikanten Stellen wiederholt und verknüpfen als intratextuelle Verweise verschiedene

Erzählsequenzen miteinander,58 d. h. die Wiederholung hat kohärenzbildende Funktion.59

Die Kunst dominiert jedoch die geschilderte Szene nicht allein, denn Hanna dreht das

Spinnrad zu ihrem Gesang: Der Einbezug des Handwerks verweist einerseits auf die

stofflich-handwerkliche Grundierung der Kunst, andrerseits wirkt aber auch das Spinnrad selbst

an der Kunstproduktion mit, da sein Schnurren eine Art Begleitmusik liefert. Metaphorisch
wird es der Kunst sogar übergeordnet, denn das Rad dreht sich „wie mit dem Lebensfaden",
und Hanna wird mit einer „starken, ruhigen Parce" verglichen (IS 1:16). Und wie eine solche

greift sie auch in Eberhards Leben ein, indem sie nun, da er mittellos ist, den Fächerka-

56 Wie sie erzählt, hätten die durch Fackeln plötzlich hell erleuchteten Todesdarstellungen Tilly und
seinen Kriegsrat als böses Omen so erschreckt, dass sie in der Schlacht bei Breitenfeld besiegt worden
seien, weshalb sie [Hanna] „diesen Todtenköpfen und Beingerippen nicht unhold seyn" könne, denn
durch diesen Sieg sei „der lutherische Glaube in Norddeutschland gesichert" worden (IS I: 20). In ihrer
umfangreichen Publikation Litteraer reformation [Literarische Reformation] erwähnt Pil Dahlerup im
Zusammenhang mit der Darstellung des Totentanzgenres die Szene im Sinne eines Beitrags des Totentanzes

zur Ausbreitung des Luthertums in Norddeutschland (Dahlerup 2016: 547).
57 So z.B. im Berner Totentanz von Nikiaus Manuel, Strophen 88 und 89 (vgl. Kettler 2009: 81 und

189-191).
58 Zu den Schlussversen: Die letzte Totentanzstrophe erscheint in einer Episode der Geschichte von

Eberhards Urgrossonkel Albert Julius noch einmal - als Inschrift eines Grabsteins. Dieses „Selbstzitat"
im Text ist Erinnerung, für den Leser wie für Eberhard als Zuhörer, und verschränkt intratextuell die
zeitlich früher liegende, aber im Roman später erzählte Lebensgeschichte Alberts mit jener seines
Nachfahren Eberhard (IS II: 459-460). Zu den Anfangsversen: Albert Julius singt die erste Strophe im
vierten Teil der IS, als ihm während seines detailreich geschilderten, langen Sterbens der Tod mit Sense

und Stundenglas im Traum entgegentritt (IS IV: 256-257). Der Anfang des Totentanzreigens bildet für
den träumenden Albert die Einleitung zu einer ganzen Kette von Erscheinungen toter Verwandter und
Freunde, eine Art personalisierter Totentanz, der Albert nochmals durch die Stationen seines Lebens

geleitet und damit eine Kurzzusammenfassung seiner Lebensgeschichte liefert, die er während ungefähr

zwei Jahren den Felsenburgern und den Lesern erzählt hatte.
59 Dass aber die Wiederholung zugleich mit Differenz einhergeht, zeigt der jeweils ganz unterschiedliche

Kontext, in den die wieder aufgenommenen Strophen eingebettet sind und durch den sie neu beleuchtet

werden (vgl. zur Diskussion dieser Thematik Zima 1997: 11-16).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.2 Textanfänge /Anfangstexte 131

talog seines Studiums durchgeht und jedes einzelne Fach (Sprachen, Poesie, Philosophie,
Geschichte, Musik) zur Bestreitung des Lebensunterhalts untauglich findet (IS I: 28); in
dieser negativen „Aufzählung" wird eine weitere Faust-Parallele deutlich. Der „väterliche"
Briefwirft Eberhard aus seiner „mütterlich" ausgerichteten Laufbahn und bringt in Hanna
Elemente zum Vorschein, die sie zur Vaterfigur konstituieren, nachdem sie ursprünglich
als Amme die Rolle einer Ersatzmutter hatte; damit hebt sie in ihrer Figur die Dichotomie

von Eberhards Eltern auf. In den WF gibt es diesen Gegensatz zwischen den Eltern nicht:

zwar ist es auch dort die Mutter, die Eberhards Studienrichtung bestimmt, denn ihr zuliebe
studiert er Jurisprudenz; vom Vater gibt es aber keine Einwände dagegen. Die Divergenz
der Eltern in den IS ruft einen anderen Text auf, der zu dieser Thematik die Folie bilden
könnte: In Wilhelm Meisters Lehrjahre tadelt bekanntlich der Vater Wilhelms Theaterleidenschaft,

während die Mutter zu dieser einst den Anstoss gab, indem sie ihren Kindern
ein Puppentheater schenkte (Goethe 1948-1971, 7: 11-12). Sie übertrug damit ihr eigenes
Theaterinteresse auf den Sohn, während der Vater an dieser Welt nicht teilhat. Es zeichnet
sich also dieselbe Anordnung wie in den IS ab: die Mutter ist der Kunst zugeneigt, während
der Vater auf der Seite des praktischen Lebens steht. Der Gegensatz zwischen den Eltern
wird im 2. Kapitel dargestellt, d.h. wie in den IS in einem der Anfangskapitel des Romans.

Parallel zur schärferen Konturierung der Elternfiguren wird die auch in Schnabels

Roman wichtige Rolle der Schriftstücke in den IS noch stärker akzentuiert als in den WF. Wie
erwähnt, gibt der Folgetext beide Briefe des Vaters in voller Länge wieder (nicht nur einen,
wie in den WF), wobei der zweite wesentlich länger und detaillierter ist als bei Schnabel;
wiederum im Gegensatz zu diesem ergibt sich aus den beiden väterlichen Briefen in den

IS eine (unbeabsichtigte) Selbstcharakterisierung des Vaters, die eigentlich der Karikatur
eines Erzmaterialisten gleichkommt. Eberhard antwortet dem Vater auf dessen zweiten
Brief (eine weitere Verschiebung gegenüber den WF, wo eine Antwort auf den ersten Brief
erwähnt wird), um ihm Lebewohl zu sagen und den letzten erhaltenen Wechsel zurückzuschicken;

dabei fliegt ein Ball von spielenden Kindern zum Fenster hinein und leert beinahe
das Tintenfass über den Brief aus (IS I: 33). Die Kinder, die sich auf diese Weise manifestieren,

sind jene des Kaufmanns Nierenstein, der sie ohne Schulbesuch und ohne Hauslehrer
aufwachsen lässt - es ist also die unkultivierte Natur, die mit dem Briefbeinahe ein Produkt
kultureller Praktik vernichtet. Zugleich verweisen sie indirekt Eberhard auf eine
Verdienstmöglichkeit: er könnte die Kinder als Hauslehrer unterrichten. In diesem Zusammenhang
kommt ein weiteres Schriftstück ins Spiel: ein Empfehlungsschreiben seines Vaters für den

Kaufmann Nierenstein, das Eberhard diesem jedoch nie übergeben hat, da er, getreu seiner
idealistischen Lebenseinstellung, der Meinung ist, dass „Bekanntschaften [...] sich selber

machen [müssten]" (IS I: 32).

Auch diese beiden im Text nur erwähnten Schriftstücke sind also Instrumente zur
Einleitung einer neuen Phase in Eberhards Leben: Er bewirbt sich nun beim Kaufmann
Nierenstein um die Hauslehrerstelle. Dessen sprechender Name zeichnet ihn einerseits als

komische Figur, sagt andrerseits aber auch einiges über sein Naturell aus, denn Nierensteine
werden - nach medizinischen Erkenntnissen des 18. Jahrhunderts - nicht zuletzt durch
„Missbrauch der Venus-Lust und des Weines" verursacht (Zedier 1732-1754, 24: 801); auf
die „Venus-Lust" scheint die Erwähnung der schönen jungen Blondine anzuspielen, die sich

seit dem Tod von Nierensteins Frau um Haus und Kinder kümmert, und mit der Nierenstein
trotz ihrer Jugend sehr zufrieden ist, wie er sagt (151: 38-39); seine Neigung zum Weinge-

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



132 4 Die Spuren der Prätexte

nuss wird aus seinen Reden ebenfalls deutlich und durch den Umstand unterstrichen, dass

eine Weinsorte seinen Namen trägt, was seinen Freund, den Professor Schwefelkies, zu
einem Vierzeiler inspirierte, den Nierenstein stolz zitiert (IS I: 42) und damit implizit offen-

legt, dass Poesie sogar in diesem materialistisch geprägten Umfeld zirkuliert. Nierensteins
Name deutet aber auch auf Härte, und die bekommt Eberhard zu spüren, sobald der
Kaufmann von seiner Mittellosigkeit erfährt. Studenten hält er im Allgemeinen für unbrauchbar,
und zwar vor allem, weil sie seiner Ansicht nach zum Schreiben nicht taugen: „Studenten
sind Genies! Können nicht rechnen, sind distrait, machen Dintenkleckse auf's Papier, und
schreiben in der Regel eine schlechte Hand" (IS I: 40). Zudem nimmt er es Eberhard im
Besonderen übel, dass dieser sich nie bei ihm gemeldet und ihm auch das Empfehlungsschreiben

seines Vaters nicht überbracht hatte. Immerhin weist er ihn nicht rundweg ab, sondern
schickt ihn zur „Prüfung" zu Professor Schwefelkies. Diese ebenfalls mit einem lächerlich
wirkenden Namen ausgestattete Figur ist nun vollends als Karikatur gezeichnet, in der
laut Brynhildsvoll eine Gottschedparodie zu sehen ist (Brynhildsvoll 1996: 122). Allerdings
könnte das Erscheinen des Professors mit Nachtmütze und Schlafrock auch den ersten Auftritt

Wagners in Goethes Faust aufrufen, doch die zu Beginn der Szene genannten Werke
haben durchaus Affinität zu Gottsched: Es sind die Acta eruditorum60 und die opera omnia
des Aristoteles, dessen Regelpoetik bekanntlich Vorbild für Gottsched war. Diese ehrwürdigen

Werke erscheinen nun in komischem Licht, denn auf den Acta eruditorum steht ein
Butterfass, während auf Aristoteles' opera omnia eine Bratwurst liegt: die hochgelehrten
Schriften in burlesker Manier verspottet durch die Bedürfnisse des Leibes. Die Komik dieser

Fallhöhe wiederholt sich in den akademischen Belehrungen über den Namen und die

Hausgötter der Stadt Leipzig,61 die Schwefelkies an seinen Diener richtet, der jedoch keinerlei
Interesse an diesen gelehrten Ausführungen zeigt, worüber Schwefelkies in grossen Zorn
gerät. Möglicherweise bietet sein Name, ein anderer Ausdruck für Pyrit, d.h. Feuerstein,
einen Hinweis auf die rasche „Entflammbarkeit", aber natürlich auch auf die Härte seines

Trägers, wie Eberhard bald erfahren wird. Schwefelkies streut in seine Rede immer wieder
lateinische Floskeln ein und zitiert öfters ganze Sätze aus Ciceros Werken, wobei er die
Zitate teilweise mit eigenen lateinischen Worten kombiniert. Lateinisch und Deutsch gehen
oft nahtlos ineinander über, und diese Mischsprache bringt ihrerseits eine Mischung, ein

Konglomerat aus Wissensbruchstücken verschiedenster Gebiete hervor, wie Etymologie,
Mythologie, Geschichte, Philosophie und Literatur - Schwefelkies wirkt also stellenweise
selber wie die leibliche Verkörperung der Acta eruditorum. Die Literatur nimmt dabei eine
besondere Stellung ein, da es zwischen Eberhard und Schwefelkies zu einem Disput über
antike Autoren kommt. In dieser Szene fällt erstmals der Name Shakespeares: Schwefelkies

nennt den Dichter einen „armen Layen", dem er zwar „Kopfund Anlagen" attestiert (IS 1:48),

60 Gemeint ist wohl die berühmte Leipziger Zeitschrift dieses Namens, die von 1682-1731 erschien und
das Wissen der Zeit aus allen Bereichen der damaligen Welt sammelte.

61 Mögliche Quellen für diese Kenntnisse könnten u.a. sein: Zedier (1732-1754,16: 1652 und 38: 32); auch
Dolz (1818: 51-55 und 62-63). Im Zusammenhang mit der Aufzählung und Erklärung der Hausgötter
steht auch ein - allerdings versteckter - Hinweis auf den Namen „Schwefelkies": Wie die beiden
genannten Quellen angeben, trug einer der alten Leipziger Götzen, bezeichnenderweise der Totengott,
den Namen „Flint", angeblich nach dem Steinsockel, auf dem seine Statue stand; „Flint" ist eine aus
dem Skandinavischen und Englischen stammende Bezeichnung für harten Kiesel- oder Feuerstein,
auch unter dem Namen „Schwefelkies" bekannt. Der Einbezug der Benennungsgeschichte bleibt freilich

fragwürdig, da gerade dieser Götze in der Aufzählung der IS fehlt.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.2 Textanfänge /Anfangstexte 133

den er aber auch beklagt, „weil er nicht so viel Latein verstanden habe, um den unsterblichen

Seneca lesen zu können und sich nach ihm zu bilden" (IS I: 48). Seine Skepsis gegenüber
Shakespeare spiegelt selbstverständlich Gottscheds an Aristoteles' Poetik und dem
französischen Klassizismus orientierte Position, die keinen Raum für Shakespeares bewegliche,
Regeln und Dogmen sprengende Kunst lässt. Auch Aristophanes findet bei Schwefelkies
keine Gnade; er bezeichnet ihn als „athenische [n] Possenreisser", welcher „der Mann nicht
[sei], der einen jungen Menschen bilden sollte" (IS I: 50). Als Eberhard sich von Aristophanes
begeistert zeigt, beendet der von neuem erzürnte Schwefelkies das Gespräch abrupt.

Nach dieser Demonstration von Unverständnis und Hartherzigkeit seitens des

hedonistischen Materialisten und des trockenen Gelehrten begibt sich Eberhard in bedrückter

Stimmung vor das Tor hinaus, um sich zu erholen, da gerade Ostermesse ist: Eine deutliche
Parallele zu Fausts Osterspaziergang Vor dem Tor, der auf die Nacht folgt. Und ähnlich wie
Faust, der als Zuschauer am festlichen Treiben der Dorfleute teilnimmt, hört Eberhard dem
Lied der Handwerksburschen zu; der Gesang dieser einfachen Schneidergesellen befreit ihn
schliesslich aus seiner Trübsal. Kurz darauf rettet er seine Widersacher Nierenstein und
Schwefelkies vor dem sicheren Tod: Die Pferde sind mit der Kutsche der beiden Herren
durchgegangen und galoppieren dem Fluss zu, als es Eberhard gelingt, eine nahestehende

Buche, die gerade gefällt wird, im Fallen so umzulenken, dass ihr mächtiger Stamm
zwischen Fluss und Pferde zu liegen kommt, was den Lauf des Pferdegespanns zum Stillstand

zwingt. Die beiden Geretteten überschütten Eberhard daraufhin mit Lobpreisungen; ihre

Ablehnung verwandelt sich in pures Wohlwollen. Wesentlich später, im vierten Teil der IS,

wird diese Episode nochmals erwähnt, dabei jedoch in ihr Gegenteil verkehrt: Eberhards

Vater berichtet dem Sohn, Schwefelkies und Nierenstein hätten ihm unterdessen vergeben,
dass er sie einst beinahe mit einem Baum erschlagen habe, als ihre Pferde ein wenig scheu

geworden seien (IS IV: 242-243). Diese Verdrehung kennzeichnet die beiden lächerlichen

Figuren selbst als Verdrehte; darauf scheint auch die Überbringung der Nachricht durch
Eberhards philiströsen Vater zu deuten. In der intratextuellen Wiederaufnahme wird ihre
„Bekehrung" in einer ironischen Volte zurückverkehrt.

Der Auftritt der Schneidergesellen und Eberhards übermenschliche Tat fügen sich zu
einer intertextuellen Referenz an das Märchen: wie das tapfere Schneiderlein62 besiegt Eberhard

sein Schicksal, das ihn mit Riesenkraft niederdrückt. Das Geschehene erscheint ihm als

Sieg des Wahren und Grossen über das Erbärmliche, eine unschuldige Rache, wie er findet:
„So können sich auch die Engel rächen" (IS I: 62). Gleich darauf trifft er auf ein Knäblein,
das „wie ein kleiner Engel die Hände gegen ihn ausstreckte" (IS I: 63). Es ist der Dichter
Christian Fürchtegott Geliert als einjähriges Kind; ein Einwurf des Erzählers an dieser
Stelle weist darauf hin, dass der Dichter „ein halbes Jahrhundert nach der jetzt erzählten

Begebenheit" eben jenen Platz zu seinem Lieblingsaufenthalt machen und immer seine

Spaziergänge dahin richten werde (IST. 63). Die Erscheinung des „engelhaften" Kindes wirkt
wie ein Hoffnungszeichen, eine Vorschau auf einen poetologischen Wandel, denn Geliert
wird in seiner Dichtkunst Aufklärungsdenken und Empfindsamkeit vereinen (und so die

Gottschedsche Poetik neu akzentuieren). Die Bemerkung des Erzählers bricht nicht nur die

62 Dass Oehlenschläger dieses Märchen besonders schätzte, zeigt dessen Aufnahme in die Auswahl von
22 deutschen „Märchen" (der Genrebegriff ist sehr weit gefasst), die Oehlenschläger ins Dänische
übersetzte: Eventyr afforskiellige Digtere [Märchen verschiedener Dichter] (1816, 1 und 2).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



134 4 Die Spuren der Prätexte

Fiktion, sondern auch die zeitliche Geschlossenheit des Textes auf, indem sie einen Augenblick

lang dessen Historizität beleuchtet. Hier wird zudem erstmals deutlich, dass die bereits
erwähnte Transvokalisation Eberhards, die narratologische Versetzung der bei Schnabel

noch als Ich-Erzähler auftretenden Figur in die dritte Person, Raum für eine Erzählerstimme
schafft, deren Kommentare den Horizont der Figurenperspektive überschreiten.

Auf dem Markt, wo Kaufleute aller Nationen ihre Ware feilbieten, bekommt Eberhard

Lust, in die Welt hinauszuziehen. Die Schifffahrt, die ihn in die Ferne führen soll, wird von
ihm zum Topos der Lebensfahrt metaphorisiert: „Das mächtige Anker sey mein Hoffnungs-
symbol, die Magnetnadel mein Rathgeber, die Winde meine Gefährten" (IS I: 66). Dieser

imaginierte Anker wird im dritten Teil des Romans als intratextuelle Verbindung zur
Geschichte des jungen Albert erkennbar werden, da der von einem Kopenhagener Schmied

verfertigte Anker als Hoffnungszeichen den Schiffbruch übersteht, den Albert mit seinen

Reisegefährten erleidet (IS III: 279).

Eberhard will es seinem Vater, der nach Westindien unterwegs ist, gleichtun, ja, diesen

übertrumpfen: „Was mein Vater wagen konnte, kann auch ich, und vielleicht finde ich
eher als er, was ich suche" (IS I: 66). Damit vollzieht er eine Hinwendung zur Sphäre des

Vaters, zu der man wohl auch die Figur eines künstlichen Trommelschlägers zählen kann,
ein Automat, den Eberhard in diesem Moment wahrnimmt (IS I: 66), und der mit seinem

„Uhrwerk im Leibe" und seinen stereotypen Bewegungen an die Vaterfigur erinnert, an
dessen sonderbar empfindungslose Briefe und starren Materialismus; auf dem Automaten
sind komisch wirkende, in gebrochenem Deutsch verfasste Verse zu lesen, eine Art Zerrbild

der unpassenden Ausdrucksweise der väterlichen Briefe. Eberhards Abkehr von der

Mutterwelt und der in ihr wurzelnden Betrübnis zeigt sich auch darin, dass er nun doch
noch in Auerbachs Keller hinabsteigt, wo er das Wandgemälde mit der Darstellung des

Doktor Faustus betrachtet, der auf dem Weinfass zum Keller hinausreitet; er liest auch die

zugehörigen Verse, die den Ritt beschreiben und die im Wortlaut zitiert werden (IS I: 67).

Wieder unterbricht der Erzähler seine Fiktion, diesmal mit einem Verweis auf Goethes

Faustdichtung: „Wie sehr würde sich erst Eberhard ergözt haben, wenn er das Meisterwerk

unseres unsterblichen Dichters hätte lesen können!" (IS I: 67-68). Eberhard erscheint
so als Doppelung des imaginierten Lesers, wodurch der indirekte Leserappell eine zweifache

Richtung erhält. Zugleich werden hier die beiden „Stimmen", die in den IS erzählte
Geschichte Eberhards und die Folie des Faust, explizit vereint, was vielleicht die Aussage
erlaubt, dass der geheimnisvolle Brief, der Eberhard wenig später nach Amsterdam ruft,
für ihn das „Fass" ist, auf dem er in die Welt hinaus reitet.

Die ersten sieben Kapitel des Romans lehnen sich in mehrfacher Hinsicht an Fausts

Geschichte an; sie beginnen in Auerbachs Keller und kehren dorthin zurück; dazwischen

liegt Eberhards Befreiung aus der Studierstube und aus der seelischen Bedrückung, er reitet
wie Faust auf Abenteuer aus. Eberhards Weg in den IS ist also nicht nur um ein Vielfaches

länger und facettenreicher als der seines Pendants in den WF, er geht auch in die entgegengesetzte

Richtung: Während in den WF der Entschluss des Protagonisten zum Theologiestudium

Weltabkehr und Verinnerlichung anzeigt, führt Eberhards Weg in den IS hinaus,

„ins Freie" (IS I: 65), auf die Welt zu. Den Schlusspunkt und zugleich Auftakt für einen

neuen Anfang bildet auch in den WF das Eintreffen eines Briefes, der den Protagonisten
nach Amsterdam ruft. In den IS trägt dieser Brief ein rotes Siegel, d. h. die Wahrnehmung
ist nicht mehr auf das Schwarz der Buchstaben fixiert.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.2 Textanfänge /Anfangstexte 135

Auf der Figurenebene zeigt der Vergleich der Anfangskapitel von IS und WF eine
erhebliche Aufwertung Eberhards in den IS; es ist offensichtlich, dass die knappe, auf das

Wesentliche beschränkte Figurenzeichnung bei Schnabel von Oehlenschläger als Lücke, als

Leerstelle im Prätext gesehen wurde, in die hinein nun der Folgetext eine neue Individualität

mit detailliert ausgearbeitetem Schicksal konstruiert.
Die beträchtliche Ausdehnung der Anfangssequenz in den IS verdankt sich nicht zuletzt

dem Einbezug einer grossen Zahl von Texten, die in Form von Zitaten oder als undekla-
rierter Subtext (z.B. Faust-Parallelen) den Bezugsrahmen von Schnabels Roman nach
verschiedenen Seiten - zeitlich, gattungsmässig, kulturell - aufbrechen und Feststellungen wie
„Der Text ist ein Gewebe von Zitaten aus unzähligen Stätten der Kultur" (Barthes 2000:190)
oder ,,[J]eder Text baut sich als Mosaik von Zitaten auf [...]" (Kristeva 1972: 348) über ihre
allgemeine, textkonstitutive Bedeutung hinaus in konkreter Weise bestätigen. Daraus
ergibt sich zum einen, dass der Anfang in den IS gerade nicht den Charakter einer Schöpfung

„ex nihilo" aufweist, sondern demonstrativ die Herstellung des Textes aus der dialogischen
Interaktion mit anderen Texten in den Vordergrund rückt, worauf das schon auf der ersten
Seite erscheinende und graphisch hervorgehobene Faustzitat sogleich aufmerksam macht.
Zum anderen - und damit zusammenhängend - erhalten die mit Schreiben und Schrift
verbundenen Prozesse mehr Raum als in den WF; sie sind anfänglich vorwiegend negativ
konnotiert (kulminierend in den „schwarzen Buchstaben", die den Tod verkünden), was sich
bis auf das konkrete Herstellungsverfahren erstreckt (z.B. Erwähnung der Tintenkleckse
und der schlechten Schrift der Studenten), mit dem zuletzt eintreffenden Brief jedoch ins
Positive gewendet wird, d. h. das Verhältnis zur Schrift gestaltet sich ambivalent.

Die Vielfalt von Prätexten, die sich „einmischen" und sich häufig in deklarierten und
undeklarierten Zitaten manifestieren, lässt sie im Bachtinschen Sinn als „Stimmen" einer
textuellen Polyphonie erscheinen. Dass die Zitate oft abgewandelt und nicht im Sinn einer

eigentlichen Deklaration nachgewiesen sind, könnte allerdings als Versuch angesehen werden,

den „Stimmen" der Prätexte ihre Selbstständigkeit und Gleichberechtigung zu nehmen
und die Spur ihrer Herkunft im neuen Text zu tilgen. Bedenkt man aber, dass

die legitimitätssichernde, angemessene Bezeichnung der Quellen [...] den Blick auf die Bewegung
des Textes [verunmöglicht], der lebendig erst wird innerhalb jeder Selbsterzeugung einer Fiktion,
die sich nicht mehr um den Nachweis von Anleihen bemüht (Reck 2012: 35),

so erhält das „schwebende" Verfahren, in dem die Zitate zwar nicht formell deklariert, aber

doch explizit einem anderen Dichter zugewiesen werden, den Charakter eines Prozesses

der Enthierarchisierung, in dem alle Texte in vielfach variierter Form, Dimension und
Verarbeitungsweise an dem neuen Produkt beteiligt werden und dieses miterzeugen.63

Die Anfangskapitel in weiteren Ausgaben des Romans
Eine Durchsicht der übrigen Versionen der IS soll zeigen, ob sich deren Textcharakter analog

der Erstveröffentlichung verhält.

63 Eine ähnliche Auffassung vertritt auch Stephan Leopold, wenn er schreibt: „Intertextualität, als Ver¬

wendung eines fremden Textes im eigenen, bedeutet immer eine Rekontextualisierung und Umseman-

tisierung, also eine Verschiebung von Bedeutung" (Leopold 2003: 15).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



136 4 Die Spuren der Prätexte

Zunächst sollen die untersuchten Anfangskapitel der IS mit den entsprechenden
Textstellen der dänischen Version von 1824 (05), verglichen werden. Dies geschieht allerdings
vorwiegend auf inhaltlicher Basis: Ein semantisch ausgerichteter Wort-für-Wort-Vergleich,
der in der Detailanalyse zahlreiche Unterschiede in den Nuancen der Wortwahl aufzeigen
würde, soll an dieser Stelle nicht vorgenommen werden. Ein solcher findet sich - bezogen
auf eine andere Textpassage - im nächsten Unterkapitel; für weitere detaillierte Stellenvergleiche

verweise ich auf Kapitel 3.2.

Die Lektüre der genannten Anfangssequenz von 05 ergibt eine weitgehende
Übereinstimmung mit den IS. Es finden die gleichen inhaltlichen Verschiebungen gegenüber den

WF statt, Handlung und Personendarstellungen sind ebenfalls grösstenteils analog zu den
IS. Auffällig ist, dass die sprechenden Namen Hellkraft, Nierenstein und Schwefelkies unverändert

in 05 übernommen wurden, obwohl sie im dänischen Text naturgemäss nicht das

gleiche Ausdruckspotential entfalten können wie in den IS. Ebenso sind die oben erwähnten

Verse auf dem Trommelautomaten in ihrem komischen, fehlerhaften Deutsch (IS I: 66)

im Wortlaut, also unübersetzt, in 05 wiedergegeben (I, 56). Dagegen sind in der Szene mit
Professor Schwefelkies sämtliche lateinischen Floskeln, zusätzlich zu den längeren Zitaten,

in den Fussnoten auf Dänisch übersetzt, während in den IS diese kurzen lateinischen
Einwürfe ohne Übersetzung erscheinen. Eine Begründung für die Beibehaltung deutscher
Elemente bei gleichzeitiger sorgsamer Übersetzung der lateinischen Einschübe ist nicht
einfach zu finden, könnte jedoch zum Teil in der Heterogenität des potentiellen Publikums

liegen, das in den zwanziger Jahren des 19. Jahrhunderts bereits nicht mehr nur aus den

gebildeten Kreisen der Gesellschaft bestand.64

In 05 finden sich auch die meisten Zitate der besprochenen Anfangskapitel des Romans,
ebenso die Faust- und Wilhelm Mezster-Parallelen. Doch gibt es, gerade was die Zitate
betrifft, zwei Ausnahmen: Auf der ersten Seite von 05 fehlt das in den IS prominent gesetzte
Zitat aus der Szene in Auerbachs Keller, und die beiden Verse aus dem Goethe-Gedicht Trost

in Tränen sind substituiert, und zwar durch vier Zeilen aus einem der berühmtesten Gedichte

der dänischen Literatur, aus Johannes Ewalds Haab og Erindring [Hoffnung und Erinnerung]

(1772). So wenig wie bei Goethes Versen in den IS werden der Name des Dichters oder
der Titel des Gedichts genannt, was sich wohl beim Bekanntheitsgrad von Haab og Erindring
ohnehin erübrigte. In der gewählten Stelle spricht das lyrische Ich von den Schätzen der

Erinnerung, die immer wieder hervorgeholt, gezählt und sorgfältig gewogen werden (05
I: 10). Da sich das Ich dabei mit Harpax vergleicht, einer Figur aus einer Plautus-Komödie,
zitiert das Zitat also ein weiteres Zitat und weist so auf die potentielle Unabschliessbarkeit

von Textbeziehungen. Ewalds Gedicht kreist um das Motiv des flüchtigen Augenblicks, den

es zu bewahren gilt; es setzt ein mit einem Anruf an die Seele, das Jetzt, den Augenblick,
festzuhalten und bei ihm zu verweilen, ein Topos, in dem sich eine - allerdings verborgene -
Faust-Parallele andeutet, die erst dadurch erkennbar wird, dass „der Rezipient im Leseakt

64 Dass die Lektüre deutschsprachiger Literatur für die gebildeten Schichten damals noch selbstver¬

ständlich war, worauf in der vorliegenden Arbeit schon mehrfach hingewiesen wurde, geht auch aus
einer Bemerkung Oehlenschlägers im Vorwort zu seiner 1838 erschienenen Übersetzung ausgewählter
Dichtungen Ludwig Tiecks hervor: Hier imaginiert er Einwände seitens potentieller Leser, die lauten
könnten: „Hvad skulle vi med Oversaettelser af en tydsk Digter? Hvilket dannet Menneske laeser ikke
Tydsk?" [Was sollen wir mit Übersetzungen eines deutschen Dichters? Welcher gebildete Mensch liest
kein Deutsch?] (Zitiert nach Liebenberg 1868, 1: 167).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.2 Textanfänge /Anfangstexte 137

den abwesenden Prätext-Kontext des Zitats mitvergegenwärtigt" (Plett 1985: 82), und die

zudem natürlich nur im Nachhinein, in Kenntnis von Goethes Faustdrama,65 zu erfassen ist.
Der Austausch des Zitats geht nicht ohne bestimmte Veränderungen vor sich: einmal im
Zitat selber, indem die Anfangsworte „Og stum af Lyst" [Und stumm vor Lust] (Ewald 1850,

2: 35) des ersten zitierten Verses weggelassen sind: Die Erwähnung von „Lust" schien wohl
im von Schmerz und Trauer geprägten Kontext nicht ganz schicklich; vielleicht hingen die

genannten Worte dem Autor aber auch zu sehr an den vorangehenden Gedichtzeilen und
hätten das Zitat stärker als etwas aus dem Zusammenhang Gerissenes erscheinen lassen.

Ferner ist die Position des Zitats etwas verschoben im Vergleich zu den 15: Im dänischen Text
ist es eingebettet in die Sätze, die Eberhards Trauerprozess beschreiben (051: 10), während
in den IS die beiden Goethe-Verse den Abschluss dieser Phase bilden (IS I: 12). Zweifellos
ist einer der Gründe für die Wahl des Zitats Oehlenschlägers Hochachtung für Johannes
Ewalds Lyrik, die nicht nur in den Aesthetik-Vorlesungen, sondern auch in der
autobiographischen Schrift Levnet zum Ausdruck kommt. Es ist jedoch zu betonen, dass das Zitat
aus Haab og Erindring keineswegs als aufgepfropfter Fremdkörper wirkt, im Gegenteil: Es

fügt sich inhaltlich so genau in den Kontext, als wäre es eigens dafür geschrieben worden.
Ein weiterer bemerkenswerter Unterschied zwischen der deutschen und der dänischen

Version zeigt sich in der Szene mit Professor Schwefelkies, die in den IS, wie erwähnt, mit
einem Gespräch über Aristophanes schliesst. Dieses fehlt in 05; die literaturgeschicht-
liche Diskussion bricht mit der Bemerkung des Professors über Shakespeare ab. Im
deutschen Text dagegen führt die Erwähnung von Aristophanes die Szene in den Bereich des

Schwanks und der Groteske und weist damit auf den Anfang zurück, dessen derb-komische

Elemente Schwefelkies selber als Komödienfigur kennzeichnen. Die Streichung
dieser Schlusssequenz raubt der Szene auf der Inhaltsebene eine gewisse Zuspitzung, der

Zorn des Professors erscheint milder, Eberhards Verabschiedung gerät weniger abrupt. Für
den literarischen Raum jedoch, den die Nennung von Aristophanes öffnet, bedeutet die

Eliminierung einen Verlust an historischer Tiefe und eine Reduktion der poetologischen
Vielfalt. So sehr diese Streichung in 0S überraschen mag, so wenig erstaunt die Tatsache,
dass die genannte Sequenz in sämtlichen späteren Ausgaben, sowohl in deutscher wie in
dänischer Sprache, fehlt.

Vergleicht man die beiden deutschen Texte von 1826 und von 1839, so entdeckt man,
dass etliche der oben besprochenen Stellen gestrichen sind, so eine längere Passage, die mit
dem eingangs erwähnten Lessingzitat endet (151: 2-3), desgleichen die Stelle, die Eberhards

Trauer beschreibt, mitsamt den zitierten Versen aus Goethes Gedicht Trost der Tränen (IS I:

12). Ebenso fehlt Hannas Aufzählung des Katalogs von Eberhards Studienfächern (151: 28),

sowie der Erzählerkommentar betreffend Eberhards vermutete Freude am „Meisterwerk
unseres unsterblichen Dichters" (151: 67-68). Dies sind die augenfälligsten, weil auch

umfangreichsten Streichungen. Daneben finden sich noch unzählige kleinere Kürzungen; auch

die meisten lateinischen Zitate in der Rede von Professor Schwefelkies sind gestrichen.
Die Kürzungen der deutschen Ausgabe von 1839 gestalten sich in der zweiten dänischen

Ausgabe von 1846 zum grössten Teil analog: Alle genannten Stellen sind in der dänischen

65 Fausts Pakt mit Mephisto, in dem es darum geht, den „schönen Augenblick" zum Verweilen zu zwin¬

gen, findet sich noch nicht in Goethes frühen Faustdichtungen (z.B. Urfaust, 1772-1775), sondern erst
in der Faust-Tragödie (gedruckt 1808).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



138 4 Die Spuren der Prätexte

gekürzten Edition ebenfalls gestrichen, so auch das in 05 neu eingefügte Zitat aus Ewalds
Gedicht (051:10). In allen weiteren Editionen, in der deutschen von 1911 und den drei
dänischen von 1852,1862 und 1904, sind dieselben Kürzungen festzustellen. Zumindest in einem
Fall ist jedoch nicht von einer Kürzung, sondern von einer Änderung zu sprechen, die sich

in den dänischen Ausgaben ab 1846 zeigt (nicht aber in den deutschen Texten von 1839

und 1911): Es handelt sich um die Szene, in der Eberhard die beiden Herren Nierenstein
und Schwefelkies vor dem Ertrinkungstod rettet (151: 59 und 051: 49-50). In der dänischen

Kürzung lenkt nicht etwa Eberhard mit Riesenkräften den Baum in die rettende Richtung,
sondern er treibt lediglich die Holzfäller dazu an, dies zu tun (1846 I: 34). Seine Aktion
verlagert sich also vom buchstäblich handfesten Eingreifen zur blossen Aufforderung, Hand

anzulegen, die notwendige Handlung zu vollziehen. Diese Veränderung in der Performanz,

von der ausgeführten Aktion zum rein sprachlichen Handeln (ob es sich dabei um verbale
oder gestische Sprache handelt, bleibt offen), verschiebt den Text auf eine realistischere
Ebene und schwächt so die intertextuelle Referenz an die Märchengattung.

Was sagen nun die erwähnten Kürzungen / Veränderungen über die Gestalt des Textes

in den späteren deutschen und dänischen Editionen des Romans aus? Gewiss lassen sich

nicht alle Differenzen auf einen Nenner bringen, doch scheint eine generelle Tendenz
hervorzutreten: Durch die Streichung von Zitaten, Subtexten, Gattungsreferenzen nimmt der

Text einen geschlosseneren Charakter an, da er sich nicht mehr im gleichen Mass wie die
beiden Erstfassungen anderen Prätexten öffnet. Die verschiedenen Stimmen, die im Text
aufeinandertrafen und einen polyphonen Dialog ergaben, sind teilweise eliminiert oder
mindestens zugunsten einer zügiger fortschreitenden Handlung reguliert und eingedämmt.

4.3 Zweimal Alberts „Traum": Die Stimmen der Einsiedler im Dialog

Nachdem im vorangehenden Kapitel schon gewisse Feststellungen zur Präsenz, aber auch

zur Umschreibung, Verdrängung etc. von Schnabels Text in den IS gemacht wurden, sollen
diese Verhältnisse nun in einem noch direkteren Textvergleich untersucht werden. In welcher

Weise, auf welchen Ebenen vollzieht sich die Auseinandersetzung zwischen den beiden Texten?

Wie gestaltet sich ihre intertextuelle Beziehung? Inwieweit wird die Stimme des Schna-

belschen Prätextes zugelassen, transformiert, umfunktioniert, verdrängt? Die Beantwortung
dieser Fragen wird auch darüber entscheiden, ob überhaupt von einer polyphonen oder - in
Bezug auf das Verhältnis zu Schnabel - dialogischen Textstruktur gesprochen werden kann.
Betrachtet man Rahmen, Aufbau und narratives Gerüst der beiden Romane, wird sofort
deutlich, dass Schnabels Vorgaben im Folgetext weiterwirken und diesen auf der inhaltlichen
Ebene entscheidend strukturieren, denn Oehlenschläger übernimmt, wie in Kap. 2.2 gezeigt,
die grundlegende Disposition sowie das Kernpersonal von Schnabels Robinsonade, insbesondere

auch das Erzählen von Biographien, wodurch die Insel zu einem dichten, polyphonen
Textkonglomerat wird - eine grundsätzlich polyphone Anlage, die schon Schnabels Text
charakterisiert und formt. Im Einzelnen erfährt Schnabels Grundmuster zwar etliche, auch

tiefgreifende Modifikationen, denn Oehlenschläger reduziert z.B. die Anzahl der
Lebensbeschreibungen drastisch, reichert dafür den Text um eine Vielzahl neuer Frauenfiguren an und
dehnt Alberts Erzählung über mehr als die Hälfte des Gesamttextes aus. Dennoch lässt sich

sagen, dass sich der Folgetext, bezogen auf die strukturelle Ebene des Textganzen, seinem

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.3 Zweimal Alberts „Traum": Die Stimmen der Einsiedler im Dialog 139

Vorläufer öffnet und ihm in dieser Hinsicht eine dominante Rolle zugesteht. Was dies aber für
die Hypertextualität (Genette 1993: 14) zwischen den beiden Romanen im Einzelnen, auf der

konkreten Textebene, bedeutet, wie sie sich im Detail ausformt und gestaltet, ist damit noch
nicht geklärt und soll im Folgenden an einem Beispiel untersucht werden.

Die dafür gewählte Stelle beschreibt Alberts Entdeckung der Höhle von Cyrillo de Va-

laro, dem 40 Jahre zuvor verstorbenen Erstbesiedler der Insel Felsenburg. Beide Romane
widmen dieser Passage besondere Aufmerksamkeit, was sich daran ablesen lässt, dass die

Entdeckung den abschliessenden Höhepunkt einer ganzen Reihe wichtiger Fundszenen
bildet. In beiden Texten geht es darum, die Insel mit einem historischen Fundament
auszustatten, was auch wörtlich zu verstehen ist, da sich die Geschichtszeugnisse in einer Höhle,
also im Untergrund, finden. Zunächst soll nun die Szene im Prätext genauer betrachtet
werden; danach folgt eine Gegenüberstellung mit Oehlenschlägers Version, und mit Teilen

von Arnims Bearbeitung. Schliesslich sollen die verschiedenen Fassungen in deutscher und
dänischer Sprache, in denen Oehlenschlägers Text erschienen ist, aufDifferenzen zu seiner
deutschen Erstausgabe hin untersucht werden.

Bei Schnabel findet Albert Julius die Höhle des Einsiedlers am ersten Sonntag, den die

Schiffbrüchigen auf der Insel Felsenburg verbringen, und der von morgens bis abends der

Ausübung frommer Tätigkeiten, wie Beten, Psalmengesang und Bibellektüre, gewidmet ist.
Diese religiöse Szenerie verleiht Alberts scheinbar zufälliger Entdeckung der Höhle - er
stürzt „von ohngefähr" (WFI: 199) in ein überwachsenes Erdloch - eine besondere

Bedeutung, die an seiner Reaktion abzulesen ist, denn er erschrickt beinahe, als hätte sich die

Hölle vor ihm aufgetan:

[...] da aber nichts als eine dicke Finsterniß zu sehen war, über dieses eine übelriechende Dunst

mir einen besondern Eckel verursachte, fieng meine Haut an zu schauern, und die Haare begonten

Berg auf zu stehen, weßwegen ich eiligst umwandte, und mit fliegenden Schritten den Rückweg
suchte [...]. (WFI: 199)

Damit erscheint diese Entdeckungsszene als Kontrapunkt zu einer andern, welche in mancher

Hinsicht spiegelbildlich zur Höhlenszene angelegt ist: Albert fällt dabei nicht in die

Tiefe, sondern klettert immer höher, bis auf den „allerhöchsten Gipffei" (WFI: 181),

allwo alle meine Sinnen auf einmahl mit dem allergrösten Vergnügen der Welt erfüllet wurden [...].

(WFI: 181)

Ich erstaunete, so bald ich mich mitten in diesem Paradiese befand [...]. (WFI: 182)66

Von dieser Stelle an dehnt sich die Paradiesthematik in Schnabels Text immer weiter aus,

greift sogar auf die in Alberts Lebenserzählung eingeschobene Schilderung der Inselgegenwart

über, in der die Gruppe um Eberhard mit grosser Freude den Beginn eines Kirchenbaus

besichtigt, und gipfelt schliesslich - wieder in Alberts Erzählung - in dem erwähnten, ganz

66 Die Analogie zwischen der Insel Felsenburg und der biblischen Paradiesvorstellung ist in der For¬

schung immer wieder hervorgehoben und untersucht worden; vgl. vor allem Haas (1961/62: 63-84;
über die Insel Felsenburg als Paradies besonders 66 und 80-83). Ebenso auch spätere Arbeiten wie
z.B. Vosskamp (1983: 95-104) sowie Wimmer (1989: 333-349). Eine originelle Deutung von Alberts
Entdeckung des „Paradieses" gibt Lynne Tatlock, die in der Lustbetontheit der Szene eine kaum
verschlüsselte Darstellung von Alberts erwachender Sexualität und damit der Entdeckung seiner sexuellen

Identität sieht (1996: 267-268).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



140 4 Die Spuren der Prätexte

von Frömmigkeit erfüllten Sonntag. Alberts Sturz bricht abrupt in diese paradiesische
Harmonie ein und macht schlagartig die dunkle Seite des Paradiesmythos sichtbar, denn zumindest

van Leuven scheint Alberts Erlebnis beinahe als Sündenfall aufzufassen, wenn er seinem

Gefährten vorwirft, dass er „zuweilen ein wenig allzu neugierig sei" WFl: 199). In diesem Tadel

schwingt noch die Auffassung der mittelalterlichen Scholastik mit, welche die curiositas,
den ungezügelten Erkenntnisdrang - im biblischen Mythos die Ursache für die Vertreibung
aus dem Paradies - als menschliche Verfehlung betrachtete und als Laster einstufte.67

Van Leuvens Zurechtweisung zeigt ihn jedoch auch in der Position eines mahnenden

Vaters, während Concordia, die Albert mit Speise und Trank stärkt, in der Rolle der
tröstenden Mutter erscheint. Albert verspricht, gleichsam als Sühne, die Höhle zuzuschütten,
ein Vorhaben, das jedoch den Geist des Einsiedlers Cyrillo, der Albert in der folgenden
Nacht im Traum erscheint, aufs Höchste erzürnt. Auf die Rede dieser Traumerscheinung
wird später im Vergleich mit der entsprechenden Stelle in den IS noch näher eingegangen.

Oehlenschläger, dessen Text, wie erwähnt, im Gegensatz zu den WFKapiteleinteilungen
aufweist, widmet der Entdeckung der Einsiedlerhöhle ein eigenes Kapitel - ein struktureller
Einschnitt, der Abgrenzung und Szenenwechsel anzeigt; tatsächlich erscheint das Geschehen

von Schnabels prägendem religiösem Kontext abgelöst und die fromme Demutshaltung
des Prätextes radikal verdrängt, denn Albert tritt hier als souveräner Entdecker auf, der die
Schönheit der Landschaft geniesst („Ueberall sah ich fruchtbare Thäler, schöne Wälder." IS

III: 335),68 aber auch die topographischen Gegebenheiten der Insel erkennt und versteht:

Ein größerer und kleinerer Fluss bildeten niedliche Seen und durchflössen das Eiland. Der große
Fluss verlor sich in die Bergklüfte, woher wir gekommen waren, und ich entdeckte später, dass

er drunten den Wasserfall bilde, der uns in den ersten Tagen das Leben gerettet hatte. (IS III: 335)

In diesem ordnenden Blick (Pratt 2008:197-209) künden sich Eroberung und Inbesitznahme

an, beides, wie die Kolonialgeschichte zeigt, oft genug die scheinbar natürlichen Folgen von

67 Vgl. z.B. Thomas von Aquin (1993, 22: 318-328). Einen nach wie vor interessanten Überblick über die
Thematik gibt Hans Blumenbergs ursprünglich 1966 erschienene Publikation: Der Prozess der theoretischen

Neugierde (1996); vgl. darin besonders die Ausführungen zur Auffassung der Neugier als Laster
(358-376). Mit der Curiositas in den WF und der für Schnabel relevanten zeitgenössischen
Moraltheologie setzt sich insbesondere Günter Dammann auseinander (Dammann 1997a: 189-195). Der
Autor arbeitet dabei auch die der Position der Curiositas in der Moraltheologie um 1700 genau
entsprechende widersprüchliche Beurteilung der Neugierde in den WF heraus: Einerseits stellt sich van
Leuvens Kritik an Albert Julius' neugierigem Verhalten in der Folge als unbegründet heraus, andrerseits

verurteilt Albert Jahrzehnte später im hohen Alter die von Neugierde getriebene Entdeckerlust
der jungen Generation um seinen Urgrossneffen Eberhard Julius (WFII: 489).
Der Sturz in die Höhle lässt sich natürlich auch lesen als Bestrafung für eine Neugier im engeren Sinn,
nämlich jene, die zur Entdeckung der Sexualität führt - dies als Fortführung von Lynne Tatlocks
erwähnter Interpretation.

68 In den WF dagegen nimmt Albert die Landschaft nicht als solche wahr; es ist lediglich von einzelnen
Bestandteilen wie Hügel, Gras, Sträuchern, etc. die Rede. Rosemarie Haas weist die vorwiegend
utilitaristisch ausgerichtete Funktion der Insellandschaft in Schnabels Roman nach (Haas 1961/62: 77-79).
Diese Sicht ergänzt und präzisiert Misia Sophia Doms (2009: 399-426). Sie hebt anhand zahlreicher
Beispiele den Subjektcharakter der Natur in Schnabels Roman hervor, die „nicht als gestaltbares
Material, sondern als Akteurin" auftrete (Doms 2009: 409).

Wie die zitierte Stelle (IS III: 335) zeigt, wird diese Rolle der Natur in den IS nicht bestritten; der Unterschied

zu den WF liegt aber darin, dass Albert über ein Bewusstsein hinsichtlich dieser Funktion
verfügt, was ihn dazu befähigt, die handelnde Kraft der Natur zu erkennen und einzuordnen.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.3 Zweimal Alberts „Traum": Die Stimmen der Einsiedler im Dialog 141

geographischen Entdeckungen (Bitterli 2004: 72-73). Es wirkt denn auch wie ein handgreiflicher

Eroberungsversuch, wenn Albert eine Anhöhe durch Erklettern ihrer Steilseite

bezwingen will; bei diesem Unternehmen wird der Entdecker und Eroberer jedoch von seiner
im zweifachen Sinn erhöhten Position jäh in die Tiefe befördert. Es kommt also nicht zum
Blick vom Gipfel, der „die Insel in Besitz [nimmt]" (Moser 2005: 417),69 im Gegenteil: Der
Text betont den Sturz durch eine Verdoppelung: „fiel ich, stürzte [...] hinunter" (IS III: 336);

der Fall in die Tiefe, besonders markiert als Gegenpol zur erstrebten Höhe, wird also wie im
Prätext mit Bedeutung aufgeladen, nur werden hier statt religiöser Bezüge räumliche und
rhetorische Elemente eingesetzt. Anders als bei Schnabel erschrickt Albert in diesem Text
nicht nur über seinen Sturz und die verpestete Höhlenluft, sondern auch, weil er glaubt,
im Innern der Höhle einen alten Mann mit langem Bart bemerkt zu haben. Albert verweist
diesen Sinneseindruck jedoch ins Reich der Phantasie, rationalisiert ihn gar als

Erinnerungsrest alter Geschichten, die in seinem Kopf herumspuken, wie z.B. jene von Barthel im
Weinkeller, die mit einer Episode seiner Jugendzeit zusammenhängt.70 Es handelt sich hier

um ein im ganzen Roman häufig auftretendes Phänomen der Andeutung oder Wiederaufnahme

früherer Textpassagen, ein Verfahren, das ein dichtes Netz von Selbstzitaten schafft,
eine ständige Rückkoppelung des weitverzweigten Romangeschehens an bereits Erzähltes,
wodurch offensichtlich der Zusammenhalt des Ganzen - in fast obsessiver Weise -
gesichert werden soll. Gleichzeitig dient die aufgerufene Erinnerung - gerade angesichts des

Unerklärlichen, Übernatürlichen - der Selbstvergewisserung, der Stabilisierung des eigenen
Ichs. Nach dem Schrecken muss Albert nicht von seinen Gefährten getröstet und gestärkt
werden; Erquickung kommt nun bezeichnenderweise aus der Natur: „Im Freien schöpfte ich
wieder Atem, trank Wasser aus der Quelle, die aus dem Steine herausfloss" (IS III: 336); auch

wird er nicht wegen übermässiger Neugier getadelt, im Gegenteil: Bei Oehlenschläger wird
van Leuven, Schnabels Kritiker der Neugier, gar mit einem Fernrohr ausgerüstet (IS III: 328),

jenem Instrument also, das seit Galileis Entdeckungen gleichsam als Symbol für die von der
Kirche bekämpfte Neugier und für den Bruch mit der scholastischen Tradition gelten kann.

Allerdings nutzt Lemelie gerade van Leuvens Konzentration auf die Betrachtung des

Sternenhimmels mit dem Fernrohr für seinen Mordanschlag aus, worin ein Hinweis auf die
Gefährlichkeit der Neugierde liegen könnte. Aber da der Mord vom Bösewicht der Geschichte
verübt wird, scheint sich eine solche Betrachtungsweise auszuschliessen. Auch in den WF

ist von einem Fernrohr die Rede; es spielt jedoch erst in der Erzählgegenwart des Romans

eine Rolle - in der Chronologie der Insel also rund 80 Jahre später -, als Eberhard und seine

Reisegefährten aus Europa auf die Insel Klein Felsenburg fahren und von dort aus mit einem
sehr grossen Fernrohr weiteres Land erblicken (WF II: 485-486), das sie gerne erkunden
möchten. Doch Albert Julius, der offensichtlich van Leuvens einstigen Tadel seiner Neugier
interiorisiert hat, spricht sich nun entschieden gegen eine solche Expedition aus (WFII: 489).

Trotz dieser Tendenz zu Rationalität und Modernisierung und der Ausblendung des

Religiös-Wunderbaren, das bei Schnabel die Atmosphäre bestimmt, wird Albert auch in
Oehlenschlägers Text im Schlaf von Cyrillos Erscheinung heimgesucht, was seine rationale

Einstellung ins Wanken bringt, wie folgende Reflexion zeigt:

69 Der Autor stellt mit Bezug auf Robinson Crusoe fest: „In der neuzeitlichen Inselliteratur markiert der
Blick vom Berg einen Akt der Bemächtigung" (Moser 2005: 416).

70 Zu dieser Episode und der Figur Bartheis vgl. Kap. 8.1.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



142 4 Die Spuren der Prätexte

Freilich etwas Wunderbares mischte sich in diesen Traum: doch nicht etwas ganz Unmögliches.
Die Seele macht mitunter Combinationen nach der Wahrscheinlichkeit, die mit der Wirklichkeit
seltsam zusammentreffen. (IS III: 337)

Hier zeigt sich ein markanter Gegensatz zum Traumerlebnis bei Schnabel: Während Albert
und van Leuven in Schnabels Text die Traumerscheinung sogleich als Manifestation göttlichen

Willens71 erkennen, deren gebieterischer Anweisung sie unbedingten Gehorsam schulden

(WFI: 203), reflektiert Oehlenschlägers Albert das Traumgeschehen. Dabei gewährt er
dem Wunderbaren - ganz im Sinne der Aufklärung und im Anklang an die poetologische
Diskussion zwischen Bodmer/ Breitinger und Gottsched - nur so viel Raum, wie es die

Grenzen des Möglichen zulassen. Auch die Begriffe „Wahrscheinlichkeit" und „Wirklichkeit"

des folgenden Satzes zielen auf eine Eindämmung der Dominanz des Wunderbaren.72

Die zitierten Worte lassen bei aller Kürze doch auch eine gegenüber Schnabel gänzlich
veränderte Einstellung zum Traum erkennen, der nicht mehr als gottgesandt verstanden wird,
sondern als ein Phänomen, das in der eigenen Seele entsteht73 - eine Auffassung, die sich

mit der oben angedeuteten Tendenz zur Individualisierung, zur Wahrnehmung des eigenen
Ich verbindet und einhergeht mit der „Erweiterung des Blickes ins Innere des Menschen".74

Bei der Beschreibung von Cyrillos Auftritt scheint es fast, als vollziehe der Text nun eine

Gegenbewegung zu Reflexion und Nachdenklichkeit: Während Schnabels Cyrillo ohne

lange Einleitung erscheint und zu sprechen beginnt, formt Oehlenschläger diese vergleichsweise

konzise Darstellung, ausgehend von den wenigen Hinweisen, mit denen Schnabel
das Gespenstische der Erscheinung charakterisiert („langer Mann"/„weisser Bart"/„mit
einem langen Kleide von rauchen Thier-Häuten" / „in der Hand aber eine grosse Lampe mit
4. Dachten", WFI: 200), zu einer mit Elementen des Schauerromans ausgeschmückten, von

71 Peter-André Alt sieht hierin generell die Hauptfunktion des Traumes in der Literatur des 17. und frü¬
hen 18. Jahrhunderts und bemerkt mit Blick auf die Traumszenen der Insel Felsenburg: „Der Traum ist
hier, noch im Sinne der Metaphysik des 17.Jahrhunderts, das Zeichen jener providentiellen Regie, die
das Leben des Menschen beherrscht" (Alt 2011: 147).

72 Gleich zwei Untersuchungen haben sich in neuerer Zeit mit Oehlenschlägers Auffassung des Wunder¬
baren auseinandergesetzt; beide behandeln die 1816 erschienene Märchenanthologie des Autors und
stellen dabei auch in nichtfiktionalen Texten Oehlenschlägers eine ähnlich reservierte Haltung wie in
IS III: 337 mit Bezug auf das Wunderbare fest - dies ausgerechnet bei Oehlenschlägers Kommentierung
seiner Auswahl von Märchen, der Gattung des Wunderbaren und der Phantasie schlechthin! (Vgl. Anz
2006: 61 und 62, Anm. 38, sowie 68; ferner De Mylius 2010: 142).

73 Dabei erinnert der Satz „Die Seele macht mitunter Combinationen nach der Wahrscheinlichkeit ..."

an fast wörtlich gleichlautende Formulierungen, wie sie G.H. Schubert in seiner 1814 erschienenen

Symbolik des Traumes, bekanntlich eine der einflussreichsten Traumtheorien der Romantik, öfters
verwendete, vgl. Schubert (1814: 3, 11, 15, usw.). Schuberts Werk kann als Zeugnis für die intensive
Beschäftigung der Zeit um 1800 mit dem Wesen des Traumes gelesen werden. Ob Oehlenschläger das

Buch kannte, lässt sich m.E. nicht feststellen - für seine Bibliothek (Bibliotheca Oehlenschlägeriana)
ist es nicht nachgewiesen; dennoch ist angesichts des engen Kontakts des Autors mit den deutschen
Romantikern davon auszugehen, dass er mit dem Traumdiskurs seiner Zeit vertraut war und ihn
mindestens teilweise für sein Werk fruchtbar machte. So verteidigt er in den Anmerkungen zu seiner

Tragödie Vaeringerne i Miklagard (1827) die Erscheinung Olafs des Heiligen in Haralds Traum: Kürzlich

sei ihm in einer ästhetischen Schrift (der nicht genannte Verfasser ist Heiberg) der Einbezug von
Übernatürlichem in seine Tragödien vorgeworfen worden; es handle sich hier [in Vaeringerne] aber
nicht um die Offenbarung des heiligen Olaf, sondern lediglich um Haralds Traum (Skuespil 1827: 296).

74 Formulierung von Schulz, G. (1996: 35) im Zusammenhang mit seiner Definition der „Erweiterung des

Blickes" in allen Sphären des menschlichen Lebens als eines der Grundelemente der Romantik.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.3 Zweimal Alberts „Traum": Die Stimmen der Einsiedler im Dialog 143

Ton- und Lichteffekten begleiteten Spukszene um, in der Cyrillo, bei Schnabel eine Gestalt

von respektgebietender Autorität, poltert und seufzt, vom „langen Mann" zum „langen
hageren Greis" wird, dessen Hand nun als „alte runzlichte Knochenhand" beschrieben

wird - kurz, Oehlenschlägers Text zeigt ein trauriges Gespenst mit parodistischen
Zügen. Eine Gegenüberstellung der Reden der beiden Einsiedlerfiguren ergibt folgendes Bild
(Übereinstimmungen sind kursiv dargestellt):

WFI: 201-202

Verwegner Jüngling! Was wilstu dich unterstehen

diejenige Wohnung zu verschütten, woran
ich viele Jahre gearbeitet, ehe sie zu meiner

Bequemlichkeit gut genug war. Meinestu etwa das

Verhängniß habe dich von ohngefähr in den

Graben gestossen, und vor die Thür meiner Hole

geführet? Nein keines wegs! Denn weil ich mit
meinen Händen 8. Personen auf dieser Insul aus

christlicher Liebe begraben habe, so bistu aus-
erkohren meinem vermoderten Cörper eben

dergleichen Liebes-Dienst zu erweisen. Schreite

derowegen ohne alle Bekümmerniß gleich
morgenden Tages zur Sache, und durchsuche

diejenige Hole ohne Scheu, welche du gestern mit
Grausen verlassen hast, woferne dir anders deine

zeitliche Glückseligkeit lieb ist. Wisse auch, das s

der Himmel etwas besonderes mit dir vor hat.

Deine Glückseeligkeit aber wird sich nicht eher

anheben, biß du zwey besondere Unglücks-Fälle
erlitten, und diesem deinen Schlaf-Gesellen, zur
bestimmten Zeit den Lohn seiner Sünden gegeben

hast. Mercke wohl was ich dir gesagt habe,

erfülle mein Begehren, und empfange dieses

Zeichen, um zu wissen, dass du nicht geträumet
hast.

Mit Endigung dieser letzten Worte, drückte

er mich, der ich im grösten Schweisse lag,
dermassen mit einem seiner Finger oben auf
meine rechte Hand, daß ich laut an zu schrey-

en fieng, worbey auch zugleich Licht und alles

verschwand, so, daß ich nun weiter nichts mehr
als den ziemlich hellen Himmel durch die Laub-

Hütte blicken sah.

IS III: 339

Leichtsinniger Knabe! Diese Höhle willst Du
wieder verlassen, woran ich so viele Jahre
hindurch fleissig arbeitete, bis sie zu meiner Bequemlichkeit

taugte? Meinst Du etwa das Verhängniß
habe Dich zufällig in jenen Graben hinunter
gestossen? Nein, keinesweges! Weil ich aber mit
eigenen Händen mehrere Christenbrüder hier
auf der Insel begraben habe, ziemt es Dir auch

mir diesen Liebesdienst zu erweisen. Fürchte
Dich nicht! Oeffne meine Wohnung. Hüte Dich
aber hinein zu gehen, ehe Du mit Schießpulver
und Rauchwerk die Luft gereinigt hast. Deine
Mühe wird Dir reichlich belohnt werden; und
ein in Gott verstorbener Christ dankt Dir, daß

Du ihm die Grabesruhe gönnst.
Mit diesen Worten verschwand die Erscheinung,
oder ich erwachte vollends aus meinem Traume;
in welchem Zustande, könnt ihr selber denken.

Es ist augenfällig, dass der Text der IS mit zahlreichen wörtlichen Übernahmen75 aus dem

Prätext beginnt, darauf teils inhaltlich, teils formal eine neue Wendung nimmt und schliess-

75 Dies lässt den Schluss zu, dass Oehlenschläger bei seiner Neuschreibung Schnabels Text vor Augen
hatte. In ihren Anmerkungen zu Levnet I: 161 erwähnen die Herausgeber, Poul Linneballe und Povl
Ingerslev-Jensen, dass Oehlenschläger die Ausgabe von 1751 besessen habe. Die Überprüfung der hier

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



144 4 Die Spuren der Prätexte

lieh ganz verstummt. Es ergibt sich also eine Bewegung, die von der vollen Bejahung (wörtliche

Zitate) über Neuschöpfungen bis zur gänzlichen Negierung der Vorlage führt. Mit
dieser kurzen Charakterisierung ist das Verhältnis zwischen den beiden Texten erst grob
umrissen: Damit das auf den gewählten Textausschnitt angewendete Verfahren noch
klarere Konturen gewinnt, soll nachstehend auch Arnims Bearbeitung derselben Stelle mit
Schnabels Text verglichen werden:

WFI: 201-202

Verwegner Jüngling! Was wilstu dich unterstehen

diejenige Wohnung zu verschütten, woran
ich viele Jahre gearbeitet, ehe sie zu meiner
Bequemlichkeit gut genug war. Meinestu etwa das

Verhängniß habe dich von ohngefähr in den

Graben gestossen, und vor die Thür meiner Hole

geführet? Nein keines wegs! Denn weil ich mit
meinen Händen 8. Personen auf dieser Insul

aus christlicher Liebe begraben habe, so bistu
auserkohren meinem vermoderten Cörper eben

dergleichen Liebes-Dienst zu erweisen. Schreite

derowegen ohne alle Bekümmerniß gleich
morgenden Tages zur Sache, und durchsuche

diejenige Hole ohne Scheu, welche du gestern mit
Grausen verlassen hast, woferne dir anders deine

zeitliche Glückseligkeit lieb ist. Wisse auch,
dass der Himmel etwas besonderes mit dir vor hat.

Deine Glückseeligkeit aber wird sich nicht eher

anheben, biß du zwey besondere Unglücks-Fälle

erlitten, und diesem deinen Schlaf-Gesellen, zur
bestimmten Zeit den Lohn seiner Sünden gegeben
hast. Mercke wohl was ich dir gesagt habe, erfülle

mein Begehren, und empfange dieses Zeichen,

um zu wissen, dass du nicht geträumet hast.

Mit Endigung dieser letzten Worte, drückte er
mich, der ich im grösten Schweisse lag, dermas-

sen mit einem seiner Finger oben aufmeine rechte

Hand, daß ich laut an zu schreyen fleng, wor-
bey auch zugleich Licht und alles verschwand, so,

daß ich nun weiter nichts mehr als den ziemlich
hellen Himmel durch die Laub-Hütte blicken sah.

Der Wintergarten
(Arnim 1990, 3: 135)

Verwegner, du willst verschütten, was ich in vielen

Jahren ausgearbeitet; kein Ungefähr hat dich
in diese Höhle geführt, denn wie ich acht
Menschen auf diese Insel begraben habe, so bist du

auserkoren mir diesen letzten Liebesdienst zu
erweisen. Wisse, dass der Himmel etwas Besonderes

mit dir vorhat, doch wird dein Glück erst nach

zwei Unglücksfällen anheben; du aber wirst
deinem Schlafgesellen den Lohn seiner Sünden geben.

Bei Endigung dieser Worte drückte er mit einem
seiner langen trocknen Finger auf meine Hand,
dass ich an zu schreien fing, alles verschwand,
und die hellen Sterne blinkten durch die Laubhütte.

Arnim behält, trotz Kürzung von Schnabels Text um über die Hälfte, viel von dessen
Wortmaterial bei und belässt die wesentlichen Inhaltsaussagen unverändert, erreicht jedoch

behandelten Stelle anhand des als Digitalisât zugänglichen ersten Teils jener Ausgabe ergibt keine
Abweichungen vom entsprechenden Passus in der Erstausgabe (ausgenommen sind einzig gewisse
orthographische Neuerungen; vgl. Die wunderlichen Fata einiger Seefahrer [...] 1751, 1: 175-176).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.3 Zweimal Alberts „Traum": Die Stimmen der Einsiedler im Dialog 145

durch verkürzte Verbalformen (z.B. Reduktion von zusammengesetzten Zeiten auf das

Partizip) oder syntaktische Umstellungen und Zusammenzüge eine schlanke, klare Form,
die einen grossen Gegensatz zu Schnabels überbordenden Wortkaskaden bildet. Auf diese

Weise meistert Arnim die Kunst, die Weitschweifigkeit des älteren Textes zu zügeln, ohne
dessen stilistisches Kolorit preiszugeben. Natürlich ist die durchgängige Kürzung auch

gattungsbedingt: Wie bereits erwähnt, handelt es sich bei Arnims Bearbeitung um eine
Novelle seines Zyklus Der Wintergarten (vgl. Kap. 1.3).

Trotz der ausserordentlichen Straffung enthält auch Arnims Text an einer Stelle eine

Erweiterung: Bei Schnabel drückt der Greis „mit einem seiner Finger" auf Alberts Hand,

was Arnim zu „mit einem seiner langen trocknen Finger" ausschmückt - auch er, wie
Oehlenschläger, betont also das Gespenstische der Erscheinung.76 Eine weitere, auf den ersten

Blick unscheinbare Veränderung findet sich im letzten Satz: Bei Schnabel sieht Albert
„weiter nichts mehr als den ziemlich hellen Himmel durch die Laubhütte blicken" (WFI,
202), was Arnim ersetzt mit „die hellen Sterne blinkten durch die Laubhütte" - die Sterne

treten also an die Stelle des Nichts; sie lösen den Einsiedler als Subjekt ab und bekräftigen,
ja, verkörpern durch ihre traditionelle Funktion als Schicksalsträger, Schutz und Wegweiser
dessen Botschaft.77

76 Diese Tendenz zur Evozierung des Gespensterhaften, Grauenerregenden scheint eine gängige An¬
sicht über die Bearbeitungen des frühen 19.Jahrhunderts zu relativieren, wie sie z.B. Uli Wunderlich

äussert: „Jedes einzelne dieser Werke glättet Schnabels spätbarocke Sprache. Die Texte der
Romantiker verzichten auf Kraftausdrücke [...]" (2000-2001: 161). Zwar lässt sich, bezogen auf unseren
Beispieltext, insofern tatsächlich von einer „Sprachglättung" sprechen, als z.B. Schnabels drastischer
Ausdruck vom „vermoderten Cörper" sowohl bei Oehlenschläger wie bei Arnim durch das neutrale
Pronomen „mir" ersetzt wird; andrerseits wurde in der von Tieck eingeleiteten Ausgabe von 1828

Schnabels Terminus unverändert beibehalten (1828,1: 187). Eine so stark generalisierende Aussage
wie die oben zitierte wird offensichtlich der Vielfalt der erwähnten Bearbeitungen der Insel Felsenburg
nicht gerecht.

77 Die Sterne erscheinen auch in anderen Bearbeitungen der Insel Felsenburg des 19. Jahrhunderts an die¬

ser Stelle, allerdings zum blossen Topos verblasst, ohne die durch Arnims syntaktische Verschiebung
gewonnene Symbolkraft. Vgl. z.B. die von Tieck eingeleitete Ausgabe (1828), in der es heisst: „... so
dass ich nun weiter nichts mehr als den sternhellen Himmel durch die Laubhütte blicken sah" (1828,1:
188). In der ebenfalls 1828 erschienenen dänischen Übersetzung und Bearbeitung unter dem Titel
öen Klippeborg eller flere Söefarendes forunderlige Haendelser von Andreas Rasmussen lautet die Stelle:

„saae at jeg nu ei saae andet end den stiernefulde Himmel, jeg künde skimte igiennem Lovhytten"
[so dass ich nun nichts anderes sah als den sternenbesetzten Himmel, den ich durch die Laubhütte
erahnen konnte] (1828,1: 154). Auch in der isländischen Übersetzung Felsenborgarsögur eöur aefisögur

ymsra sjôfarenda von 1854 heisst es: „svo jeg sä ekkert nema heiöan himininn, og stjörnuljosiö aö skina
inn um laufskälann" [so dass ich nichts als den hellen Himmel und das Sternenlicht zur Laubhütte
herein scheinen sah] (143).
Im Übrigen deuten neben dieser Stelle noch weitere Parallelen darauf hin, dass der dänische Text -
trotz desselben Erscheinungsjahres - eine Übersetzung der von Tieck eingeleiteten Ausgabe sein
könnte. Auch die isländischen Herausgeber könnten neben der ersten dänischen Übersetzung von
1761 diese zweite dänische Version in ihre Bearbeitung einbezogen haben; ihre Angabe in Titel und
Nachwort, dass der isländische Text aus dem Dänischen übersetzt sei, lässt völlig offen, um welche
dänische Ausgabe es sich handelt. Thomas Krömmelbein setzt zwar voraus, dass die dänische Übersetzung

von 1761 gemeint sei, wenn er schreibt: „Die Übersetzung folgt der dänischen Ausgabe von 1761,

was die Herausgeber von 1854 auch freimütig in ihrem Nachwort bekennen" (1992-1995: 97). Doch ist
diese Auffassung vielleicht darauf zurückzuführen, dass die zweite dänische Übersetzung weitgehend
unbekannt blieb; auch in Hermann Ullrichs Standardbibliographie Robinson und Robinsonaden von
1898 ist sie nicht verzeichnet.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



146 4 Die Spuren der Prätexte

Arnims stilistische Virtuosität bleibt für Oehlenschläger, der bei aller Sprachkunst doch
in einer Fremdsprache schreibt, naturgemäss unerreichbar; seine eigenen, von prosaischer
Nüchternheit geprägten Sätze bilden nicht nur einen starken Kontrast zu Arnims poetisie-
render Sprache, sondern legen auch eine inhaltliche und stilistische Bruchstelle zum
wörtlichen Zitat aus Schnabels Text offen: Die Feierlichkeit der Prophezeiung von Unglück und
Glück ist ersetzt durch praktische Instruktionen, wie die Luft der Höhle zu reinigen sei.78

Jedoch soll es bei diesem Textvergleich ja nicht um die Analyse ästhetischer Qualitäten
gehen, sondern vielmehr um die Untersuchung des Verhältnisses zwischen dem Prätext
und seinen Nachfolgern. Arnims Bearbeitung hat trotz der erwähnten Veränderungen im
Ganzen den Charakter einer weitgehenden Bejahung des Prätextes und kommt deshalb -
allerdings nur bezogen auf das ausgewählte, sehr kurze Textbeispiel79 - einer „blossen

Versetzung von einem Zeichensystem in ein anderes" nahe (Pfister 1985: 29), auch wenn
hier kein Medienwechsel, sondern lediglich ein Gattungswechsel vom Roman zur Novelle

vorliegt. Demgegenüber tritt Oehlenschlägers Neuschreibung mit dem Prätext in einen
dialogischen Prozess: Ein Spiel von Nähe und Distanz wird etabliert, das ein spannungsvolles
Verhältnis zwischen Prä- und Folgetext sichtbar macht; es entsteht eine Ambivalenz, in der
sich der Folgetext seinem Vorgänger weder unterordnet noch diesen verdrängt, sondern

mit ihm dialogisiert, entsprechend dem dualen Charakter von Bachtins vielzitierter Forderung

: „[...] es gilt, gegen oder für alte literarische Formen zu kämpfen, sie sind zu benutzen
und zu kombinieren, ihr Widerstand ist zu überwinden oder in ihnen ist Unterstützung zu
suchen" (Bachtin 1979: 120).80

Bachtins Aussage deutet in ihrer doppelten Bewegung natürlich auch auf das

dekonstruktive Element bestimmter Ausprägungen der Intertextualität. Stellt man den besprochenen

Ausschnitt aus den IS in seinen grösseren Textzusammenhang, lassen sich in den

bereits erwähnten Differenzen zu den WF auch auf der Inhaltsebene dekonstruktive Züge
feststellen: Die würdige Figur des Einsiedlers wird zur Spukerscheinung degradiert, zum pi-
toyablen Gespenst, das sich nicht einmal mehr durch den Druck seines Fingers auf Alberts

78 Dieser unvermittelte Einschub scheint in seiner Rationalität aus der Aufklärung zu stammen; tatsäch¬

lich bemüht sich Oehlenschläger, wie der Fortgang des Textes zeigt, nicht um Zeitkolorit, sondern lässt

„Mehrstimmigkeit" zu, indem er Aufklärungsthematik mit barocken und romantischen Elementen
mischt, was je nach Rezipient und literaturwissenschaftlicher Position als Unvermögen kritisiert (z.B.
Jorgensen 1969: 142), oder als Schaffung eines Raumes für „ästhetische Dialogizität" verstanden wird
(Brynhildsvoll 1996: 123). Alvhild Dvergsdal weist ein ähnliches Verfahren für das Sanct Hansaften-
Spil nach, das sie in Anlehnung an Bachtins Polyphoniebegriff beschreibt als „en korisk komposi-
sjon der ulike roster [...] lyder. Moderne individualisme, teknologisering og rasjonalisme reflekteres
i stemmegruppene, samtidig som ekko fra og minner om en livsverden med fortidens preg kommer
til uttrykk" (Dvergsdal 1997: 63). [eine chorische Komposition, in der unterschiedliche Stimmen [...]
erklingen. Moderner Individualismus, Technologisierung und Rationalismus reflektieren sich in den

Gruppen von Stimmen, während gleichzeitig Nachhall und Erinnerungen einer Lebenswelt mit dem

Gepräge der Vorzeit zum Ausdruck kommen].
79 Es sei hier nochmals daraufhingewiesen, dass Arnims Novellenzyklus Wintergarten in seiner Gesamt¬

heit ein eminent polyphoner Text ist, dessen „montageartige [r] Kombination" Dieter Martin am
Beispiel von Arnims Bearbeitung eines Teils der Insel Felsenburg eine eingehende Untersuchung widmet
(Martin 1996: 25).

80 Bernd Schulte-Middelich plädiert dafür, gerade diese Dualität von Bachtins Aussage zu respektieren,
denn diese verenge sich „in der späteren Theorie- und offenbar erst recht in der Wertungsdiskussion
nur zu oft auf den Aspekt des Innovatorischen, auf die Überwindung des Widerstands der Prätexte"

(Schulte-Middelich 1985: 200).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.3 Zweimal Alberts „Traum": Die Stimmen der Einsiedler im Dialog 147

Hand im wörtlichen Sinn „einprägen" kann; dieser Destruierung von Cyrillos Autorität
steht die Aufwertung von Alberts Status im Vergleich zu jenem seines Pendants in den WF

gegenüber: Er erscheint selbständiger und autonomer. Zwar redet ihn Cyrillo mit
„Leichtsinniger Knabe" an, was im Vergleich zu Schnabels „Verwegener Jüngling" eine Rückstufung

in ein kindlicheres Stadium und damit eine Verharmlosung bedeutet,81 und der Sturz
in die Tiefe vereitelt den Eroberergestus auf der Anhöhe, doch findet Albert sich danach
ohne die Hilfe seiner Gefährten durch den Rückgriff auf Ressourcen seiner eigenen
Vergangenheit und seines Innern zurecht; der Fingerdruck des Einsiedlers wird ihm nicht etwa
verwehrt, sondern er bedarf dessen gar nicht: Bei Schnabel beglaubigt der Fingerdruck
die Wahrheit von Alberts Erzählung, weshalb van Leuven, der das Zeichen als Fingerzeig
Gottes versteht, Albert als ihm gleichgestellten Freund und Bruder annimmt (WFI: 202).

In den IS ist eine solche Legitimierung nicht nötig: Albert ist als Nachkomme Luthers von
vornherein dem Adligen van Leuven ebenbürtig; die Tatsache der Nobilitierung durch die

Abstammung vom Kirchenfürsten durchzieht Alberts autobiographische Erzählung wie ein

Refrain; nebenbei gesagt, erzeugt dies - in einer wiederum dekonstruktiven Wendung -
nicht nur Ehrfurcht, sondern, gerade durch die ständige Wiederholung, auch Spott (z.B.
IS II: 229).

Die Erzählung der Entdeckung von Cyrillos Höhle ist in den IS also geprägt von De-

stabilisierung und Unterminierung der im Prätext noch fest gefügten Hierarchien, was
sich im Übrigen schon zu Beginn mit der Loslösung der Szene aus dem religiösen Kontext
des Prätextes und damit aus dem Bereich der allem übergeordneten göttlichen Autorität

ankündigt. Die geschilderten Textbeziehungen scheinen darauf hinzuweisen, dass sich
der Folgetext nicht dem Prätext als dem „Übervater" unterordnet, ihn aber auch nicht zu
verdrängen versucht, um sich an seine Stelle zu setzen, sondern sich im Kampf der Texte
mittels eines dialogischen Prozesses als gleichrangig neben seinem Vorgänger behauptet.

Es bleibt noch zu fragen, wie der besprochene Textausschnitt in den übrigen Ausgaben
von Oehlenschlägers Roman erscheint. Zunächst soll die Rede des Einsiedlers Cyrillo in
der dänischen Version von 1824/ 25 mit ihrem Gegenstück in der deutschen Erstausgabe

verglichen werden:

81 Man könnte die Differenz - mit Klaus Müller-Wille - auch als „Infantilisierungsstrategie" bezeichnen
(2016: 140).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



148 4 Die Spuren der Prätexte

IS III: 339

1 Leichtsinniger Knabe! Diese Höhle willst Du
wieder verlassen, woran ich so viele Jahre
hindurch fleissig arbeitete, bis sie zu meiner

Bequemlichkeit taugte? Meinst Du etwa das

5 Verhängniss habe Dich zufällig in jenen Gra¬

ben hinunter gestossen? Nein, keinesweges!
Weil ich aber mit eigenen Händen mehrere
Christenbrüder hier auf der Insel begraben
habe, ziemt es Dir auch mir diesen Liebes-

10 dienst zu erweisen. Fürchte Dich nicht! Oeff-

ne meine Wohnung. Hüte Dich aber hinein zu

gehen, ehe Du mit Schiesspulver und Rauchwerk

die Luft gereinigt hast. Deine Mühe
wird Dir reichlich belohnt werden, und ein in

15 Gott verstorbener Christ dankt Dir, dass Du
ihm die Grabesruhe gönnst.
Mit diesen Worten verschwand die Erscheinung,

oder ich erwachte vollends aus meinem

Traume; in welchem Zustande, könnt ihr sel-

20 her denken.

05 III: 306

Letsindige Knos! Denne Hule vil du atter
forlade, som jeg har arbeidet paa i saamange
Aar, indtil den blev mig nyttig og magelig?
Troer du at Forsynet blot tilfaeldigt lod dig
styrte ned til mig igaar? Nei, ingenlunde.
Men da jeg, med egne Haender, har begravet
flere Christenbrodre paa denne 0e, sommer
det sig ogsaa dig, at giore mig samme Skiel.

Vaer uden Frygt! Aabne min Bolig, men vogt
dig for at gaae ind, for du har rendset Lüften

med Krudt og Rogelse. Du vil finde din

Umage rigelig lonnet; og en i Gud hensovet

Christen takker dig, naar du skaffer harn Ro

i sin Grav.

Med disse Ord forsvandt Synet, eller vaagne-
de jeg afDrommen; i hvilken Tilstand, kunne

I let begribe.

Die Gegenüberstellung der beiden Versionen zeigt, dass inhaltlich eine weitgehende
Übereinstimmung angestrebt wurde. Jedoch wird an gewissen syntaktischen und semantischen
Unterschieden deutlich, dass der dänische Text vom deutschen unabhängiger ist, als es bei einer
herkömmlichen, auf möglichst grosse Äquivalenz bedachten Übersetzung der Fall wäre. Ein
Vergleich mit der 1761-1765 erschienenen dänischen Erstübersetzung der VZFlässt ausserdem

den Schluss zu, dass Oehlenschläger sie für seine dänische Version nicht zu Rate zog.82

Im Folgenden werden die auffälligsten Unterschiede zwischen dem deutschen und dem
dänischen Text besprochen:

Zeile 3/4 (dän. 3): Die deutsche Formulierung „bis sie (die Höhle) zu meiner Be¬

quemlichkeit taugte" wirkt im Dänischen durch die Aufteilung
von Substantiv und Verb auf die zwei parallelgeschalteten
Adjektive „nyttig og magelig" eleganter und sogar konziser,
obwohl der Satz in Wirklichkeit um ein Wort verlängert ist.

Zeile 5/6 (dän. 5): Statt „in jenen Graben hinunter" steht dänisch „ned til mig":
Damit wird die Situation persönlicher und menschlicher, denn

nicht mehr der Graben ist zentral, sondern Cyrillo selbst, der
sich mit der Zeitangabe „igaar" auf Alberts zeitliche Ebene

einlässt.
Das gewaltsame „Hinunterstossen" erscheint gemildert; „lod
styrte ned" verweist eher auf die Befehlsgewalt als auf die

aktive Handlung der höheren Macht.

82 Dies, obwohl er Schnabels Roman vermutlich in dieser Ausgabe kennengelernt hatte (vgl. Kap. 1.1

dieser Arbeit).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.3 Zweimal Alberts „Traum": Die Stimmen der Einsiedler im Dialog 149

Zeile 9/10 (dän. 8): Während das deutsche Wort „Liebesdienst" die christliche
Nächstenliebe als Handlungsmovens betont, weist die Wahl
des dänischen „samme skiel" auf ein juristisches Verhältnis,
in dem ein Gleichgewicht von Geben und Nehmen angestrebt
wird.83 Natürlich ist die Wortwahl auch mitbedingt durch das

offensichtliche Fehlen eines dem deutschen „Liebesdienst"
äquivalenten Ausdrucks.84 Der Kontext schliesst die verwandt
scheinenden dänischen Termini „Vennetjeneste" oder „Ven-

nestykke" aus, da sie auf die Beziehung zwischen Cyrillo und
Albert - auch im persönlicher wirkenden dänischen Text -
nicht zutreffen und zudem oft ironisch konnotiert sind (ODS

26:1137-1138).

Zeile 13/14 (dän. 11/12): „Deine Mühe wird dir reichlich belohnt werden": Der däni¬

sche Text wendet den passiven in den aktiven Modus und
setzt Albert als Subjekt ein; er wird so zum Handlungsträger
der im deutschen Satz unpersönlich formulierten Aussage.

Zeile 14/15 (dän. 12 /13): Wirkt schon Oehlenschlägers deutscher Ausdruck „ein in Gott
verstorbener Christ" im Verhältnis zu Schnabels drastischer

Formulierung dieser Stelle („meinen vermoderten Cörper", WF

I: 201) euphemistisch,85 so scheint diese Tendenz zur Beschönigung

noch verstärkt in der dänischen Version: „en i Gud
hensoven Christen." Doch darf bei dieser Einschätzung nicht
übersehen werden, dass hier - weit dezidierter als im
deutschen Text - auf die Sprache der Bibel zurückgegriffen wird.86

Zeile 15/16 (dän. 13/14): „[...] dass Du ihm die Grabesruhe gönnst" erscheint im Däni¬
schen mit „naar du skaffer ham ro i sin grav" aus dem

emotional-spirituellen Bereich auf eine pragmatische, handlungsbetonte

Ebene verschoben, was wiederum Albert in die Rolle
des tatkräftig Handelnden versetzt.

Die genannten Unterschiede erscheinen insgesamt geringfügig, bewirken aber doch, dass

Cyrillo auf Dänisch natürlicher, direkter und persönlicher spricht. Seine Autorität tritt
durch diese in vielen Fällen auf Alltäglichkeit hin tendierende Ausdrucksweise noch mehr
zurück, während Alberts Position auf subtile Weise weiter gestärkt wird. Die deutlicher

ausgeprägte Unabhängigkeit des Autors von Schnabels Vorlage, die sich an der freieren

83 In ODS 19: 346, wird „g0re samme skel" als Synonym zu dem im Danske Lov verwendeten „gore en
lige" erwähnt.

84 Die dänische Übersetzung der Insel Felsenburg von 1761-1765, die unverkennbar vom Prinzip der

grösstmöglichen Treue zum Quellentext geleitet wird, behilft sich mit der Aufspaltung des Begriffs in
seine Bestandteile und gibt diese mit „Kierlighed og Tieneste" wieder.

85 Ganz im Gegensatz dazu folgt die zeitgenössische dänische Übersetzung von 1761-1765 Schnabels un¬

geschminkter Ausdrucksweise wörtlich mit der Bezeichnung: „mit forraadnede Legeme" (Bd. 1: 170).

86 Vgl. die beiden Bibelzitate, die Otto Kalkar in seinem Ordbog over det aeldre danske Sprog 1300-1700 als

Belegstellen angibt (Bd. II: 191).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



150 4 Die Spuren der Prätexte

sprachlichen Gestaltung ablesen lässt, führt also auch zu einer noch grösseren Autonomie
seiner Hauptfigur.

Nun soll noch untersucht werden, wie der gewählte Textausschnitt in den späteren
Ausgaben von Oehlenschlägers Roman gestaltet wurde. Zunächst werden die beiden späteren
deutschen Ausgaben mit IS verglichen,87 dann sollen die vier dänischen Folgeausgaben auf
Unterschiede zu 05 überprüft werden.

Angesichts der zum Teil einschneidenden Kürzungen, welche die Fassung von 1839

erfahren hat, fällt auf, dass unser Textbeispiel ungekürzt und wörtlich übernommen wurde.

Einige wenige Unterschiede existieren lediglich in Interpunktion und Orthographie.
Dasselbe gilt prinzipiell für die Ausgabe von 1911, wobei diese allerdings von orthographischen,

teils auch morphologischen Modernisierungen geprägt ist, wie z.B. „keineswegs"
statt des älteren „keinesweges"; auch werden Umlaute am Wortanfang nun mit einem

einzigen Zeichen geschrieben („Öffne" statt „Oeffne"); die Personalpronomen erscheinen

durchwegs klein geschrieben; es werden bei direkter Rede Anführungs- und Schlusszeichen

verwendet.
Die erste dänische Neuausgabe von 1846 zeigt folgende Änderungen:

• die Aufforderung „Aabne min Bolig" [Öffne meine Wohnung] lautet nun: „Luk op min
Bolig", d. h. es wurde eine alltäglichere,88 möglicherweise auch energischere Formulierung
gewählt;

• statt „Ro i sin Grav" [Ruhe in seinem Grab] steht „Ro i Graven" [Ruhe im Grab], also ein
formelhafter Ausdruck, näher beim Wort „Grabesruhe" des deutschen Textes;

• die Schlussworte „i hvilken Tilstand, kunne I let begribe" [in welchem Zustand, könnt
ihr leicht verstehen] wurden gestrichen. Damit entfällt der Appell an die Zuhörer, der

zugleich an die Leser gerichtet war und bei diesen kurz das Bewusstsein für die

Erzählgegenwart weckte, in der Albert als alter Mann Rückschau auf seine Vergangenheit hält.
Es lässt sich kaum entscheiden, ob diese Anrede als Illusionsbruch gesehen wurde, der

an dieser Stelle vermieden werden sollte, oder ob die Worte redundant schienen, nachdem

schon vor Cyrillos Auftritt an die Zuhörer und Leser appelliert worden war („Hvad
der haendte mig, vil jeg fortaelle Eder" [Was mir geschah, will ich euch erzählen], 0en i

sydhavet 1846, II: 125).

Die erwähnten Unterschiede zu 05 finden sich auch in den drei weiteren Ausgaben des

Romans von 1852, 1862 und 1904.89 Abgesehen davon erfuhr der Textausschnitt keine

Änderungen; jede dieser Ausgaben gibt also die Fassung von 1846 wort- und buchstabengetreu
wieder.

Die bis auf wenige Einzelheiten unveränderte Übernahme des untersuchten
Textausschnittes in den deutschen und dänischen Folgeausgaben weist wohl darauf hin, dass der

Autor dieser Stelle besonderes Gewicht beimass; in der Tat wurde sie, wie aus der Bespre-

87 Die Edition des Inktank-Verlages von 2018 wird nicht einbezogen, da sie, wie in Kap. 1.5 erwähnt, ein

Digitalisât der Erstausgabe von 1826 ist.
88 Das ODS stuft insbesondere für den Imperativ die semantische Variante „lukke op" als gebräuchlicher

ein (vgl. ODS 13: 63).

89 Die epub-Ausgabe von 2013 (vgl. Kap. 1.5) stellt eine unveränderte Wiedergabe der Liebenbergschen
Edition von 1862 dar (lediglich Schrift und Orthographie wurden dem heutigen Standard angepasst);
sie wird deshalb in die Vergleiche nicht einbezogen.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



4.4 Fazit 151

chung der ersten Fassung ersichtlich, auf der Grundlage von Schnabels Vorlage besonders

sorgfältig in den gegenüber Schnabel veränderten Kontext eingepasst. Auch die Herausgeber

der dänischen Fassungen von 1862 und 1904, die teilweise verändernd in den Romantext

eingriffen, sahen offensichtlich an dieser Stelle keinen Grund für Änderungen. Dasselbe gilt
für die eingangs kurz referierte Schilderung von Alberts Höhlenentdeckung, die in allen

Fassungen weitgehend unverändert bleibt, bis auf eine markante Kürzung in den deutschen

Folgeausgaben: Gestrichen wurde der Passus, der das Auftreten des Wunderbaren, aber

doch nicht Unmöglichen im Traum, hervorgerufen durch bestimmte seelische „Combi-
nationen" (IS III: 337), reflektiert. Durch die Streichung entfällt einerseits die Anspielung
auf die besonders in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts vieldiskutierte poetologische
Frage, ob sich die Darstellung des Wunderbaren in der Dichtung mit der Wahrscheinlichkeitsforderung

in Einklang bringen lasse; andrerseits zieht die Einstufung der Szene als

blosses Traumerlebnis auch eine klare Grenze zwischen den Bereichen der Wirklichkeit
und der Imagination, die sich in der ungekürzten Fassung noch teilweise überschnitten, so

dass eine Zone der Ungewissheit entstand, in der das Wunderbare in Erscheinung treten
konnte. Ob nun diese Reflexion als eines jener „Räsonnements" betrachtet wurde, die

„etwas ins Ästhetische hinauslaufen"90 und aus diesem Grund wegfallen musste, oder ob die

Streichung signalisiert, dass die Diskussion des Wunderbaren in der Literatur allmählich
als überholt angesehen wurde, lässt sich nicht eindeutig beantworten; für die zweite
Vermutung spricht, dass der bewusste Passus in der dänischen gekürzten Fassung von 1846

(und in allen folgenden) beibehalten wurde, möglicherweise gerade, weil in der dänischen

Poetikdiskussion, die in mancher Hinsicht der deutschen mit zeitlicher Verschiebung
nachfolgte, die Debatte um das Wunderbare noch fortlebte.

4.4 Fazit

In den besprochenen Passagen ging es darum, die Textbeziehungen zwischen den IS und
den WF genauer zu betrachten. Die Frage war, in welcher Weise sich die Stimme von
Schnabels Roman in den verschiedenen textuellen Realisierungen der IS manifestiert; es

sollte insbesondere herausgearbeitet werden, ob dabei von einer polyphonen Anlage im
Bachtinschen Sinn gesprochen werden kann, d. h. ob sich zwischen Prä- und Folgetext ein
Verhältnis dialogischen Charakters erkennen lässt.

Die Analyse der ausgewählten Textpassagen hat ergeben, dass in den IS tatsächlich ein

Dialog mit den WF etabliert wird, in welchem der Prätext bald wörtlich übernommen, bald
durch variantenreiche Verfahren der Verschiebung und Erweiterung umgeformt wird, so

dass in der Rekontextualisierung und Umkodierung des verwendeten Textmaterials neue
semantische Räume entstehen können. Während dies, wie in Kap. 4.3 gezeigt, durch minutiöse

Änderungen und subtile Verschiebungen kleinster Satzsegmente erreicht wird, macht
der Vergleich der beiden Eingangssequenzen deutlich, wie die Figur Eberhards bei gleicher
Schicksalslage in beiden Romanen durch Hinzufügen, Ausmalen oder Umkodieren
zahlreicher Details in den IS ganz neue Konturen gewinnt. Als wichtigstes Mittel bei diesem

Verfahren der Neugestaltung hat sich der Einbezug einer Fülle von Texten erwiesen, die den

90 Vgl. Oehlenschlägers „Kürzungsprogramm" (Briefzitat in Kap. 1.5).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



152 4 Die Spuren der Prätexte

klar umrissenen Rahmen des Dialogs zwischen den WF als dem deklarierten Haupt-Prätext
und dem Folgetext sprengen und stattdessen ein véritables Stimmenuniversum schaffen,
wodurch Bachtins Vorstellung einer Dynamisierung des Textbegriffs in besonders vielfältiger

Weise umgesetzt und akzentuiert wird.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601


	Die Spuren der Prätexte

