
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 70 (2022)

Artikel: Inselromane : Adam Oehlenschlägers Roman Die Inseln im Südmeere /
Øen i Sydhavet im Dialog mit J.G. Schnabels Insel Felsenburg

Autor: Meier, Julia

Kapitel: 3: Polyphone Textgestalt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-956400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-956400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3 Polyphone Textgestalt

3.1 Oehlenschläger als „Grenzgänger zwischen zwei Kulturen"1

Die beiden Sprachversionen von Oehlenschlägers Roman bilden gewissermassen zwei

gleichwertige „Stimmen". Der Hinweis des Verfassers am Ende seiner Vorrede zur
dänischen Ausgabe lässt offen, welche Version das Original und welche die Übersetzung ist: „Til
Efterretning for Oversaettere tiener, at jeg selv har besorget en tydsk Udgave af min Roman,

som alerede er unter Pressen" (0SI: X).2 Diese verschleiernde Ausdrucksweise ist kein
Zufall, denn die beiden Fassungen sollen nicht etwa auf Original und Übersetzung festgelegt
werden, sondern vielmehr als zwei eigenständige Dichtungen gelten. Dies ergibt sich auch

aus Oehlenschlägers vielzitierter Weigerung, die deutschen Ausgaben seiner Werke als

Übersetzungen zu bezeichnen:

Man kann sie keine Uebertragungen nennen [...]; es sind freie Bearbeitungen und oft verbesserte

Umarbeitungen von des Dichters eigener Hand. [...] Es ist also gewissermassen eine

verbesserte Ausgabe, und diese deutschen Umdichtungen sind eben so original wie die dänischen

Dichtungen. (Selbstbiographie 1829, 2: 177; gesperrt im Original)3

Ebenso insistiert er in der „Vorrede" zu seiner zweiten deutschen Werkausgabe auf dem

Charakter der deutschen Fassungen als Originalschöpfungen:

Allein man beurteilt sie ganz schief, wenn man sie als blosse Uebersetzungen betrachtet. Es sind

freie Umdichtungen, die bei dieser Wiedergeburt nichts verloren, vielleicht sogar gewonnen haben.

(Selbstbiographie 1839, 1: XVII-XVIII)

Auch in diesem Zusammenhang vollzieht der Dichter wieder den Gattungswechsel zur
Malkunst, um auf andere Weise nochmals seinen Schaffensprozess zu illustrieren und das

Faktum der Originaldichtungen zu betonen:

Wie oft hat nicht ein Maler auch ein Bild zwei Mal gemalt - das zweite ist keine Kopie: hier und

da hat er Veränderungen gemacht, hier etwas ausgelassen, dort etwas Neues hinzugefügt; er hat

die Aehnlichkeit des ersten Bildes nicht ängstlich in kleinen Zügen nachgepinselt; die Idee hat

ihn neu durchdrungen und sich neu gestaltet. So bitte ich diese Schriften zu betrachten.

(Selbstbiographie 1839, 1: XVIII)

1 Mit diesem Thema haben sich Anz (2000: 19-47 sowie 2001: 147-156) und Blödorn (2004: 180-387)
besonders eingehend auseinandergesetzt.
Für eine generelle Sicht der Grenzgängerthematik zwischen Skandinavien und Deutschland vgl. die
Reihe Grenzgänge. Studien zur skandinavisch-deutschen Literaturgeschichte, hg. von Heinrich Detering
und Dieter Lohmeier, in der skandinavisch-deutsche Grenzgänger-Phänomene und -Figuren dargestellt

werden, wobei z.B. Karin Hoff im 4. Band dieser Reihe den Grenzgänger-Begriff mit ihrem Konzept

der „Zwischenräume" differenziert und erweitert (Hoff 2003).
2 [Zur Information für Übersetzer dient, dass ich selbst eine deutsche Ausgabe meines Romans besorgt

habe, die schon im Druck ist.]
3 Vgl. dazu z.B. Anz (2000: 37) und Blödorn (2004: 365).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



76 3 Polyphone Textgestalt

Die zitierte Vorstellung der Umdichtungen als Wiedergeburt lässt den seine eigenen
Schöpfungen in einer anderen Sprache neu „gebärenden" Dichter geradezu als Verkörperung
der intertextuellen Produktionsweise von Texten erscheinen. Oehlenschlägers Schaffen in
zwei Sprachen soll deshalb im Folgenden unter Beiziehung von Zeugnissen zur
Selbsteinschätzung und Rezeption kurz beleuchtet werden, bevor im Vergleich einiger Textstellen
und -elemente auf die Intertextualität zwischen der deutschen und der dänischen Fassung
seines Inselromans eingegangen wird. Zu Beginn der erwähnten Vorrede stellt Oehlen-

schläger fest:

Zwei und dreissig Sommer sind verschwunden, seit Göthe, Jean Paul, Steffens, Schleiermacher,

Voss mich aufmunterten, ein deutscher Dichter zu werden. Zwei und dreissig Jahre hindurch
habe ich deutsch gedichtet. Wenige der jetzt lebenden namhaften Autoren Deutschlands können

sich eines längern Schriftstellerlebens rühmen; und so kann ich mich wohl auch einen deutschen

Dichter nennen, obschon ich als geborner Däne bis zu meinem vier und zwanzigsten Jahr keine

Sylbe deutsch schrieb, und die meisten meiner Werke erst in dänischer Sprache gedichtet wurden.

(Selbstbiographie 1839, 1: XVII; gesperrt im Original)

Dass er auch ein deutscher Dichter werden konnte, scheint ihm durch seine deutsch-dänische

Abstammung schicksalshaft vorausbestimmt: „So stamme ich von Deutschen wie
von Dänen, und es scheint als ob das Schicksal bestimmt hätte, dass ich beiden Nationen
angehören sollte" (Selbstbiographie 1829, 1: 4).

Gleichzeitig betont er aber auch immer wieder - wie in der zitierten Passage der Vorrede

-, dass er erst spät angefangen habe, deutsch zu lesen oder gar zu schreiben, obwohl beide

Eltern väterlicherseits deutscher Herkunft waren; auf diese Weise gelingt es ihm, neben
der Fügung des Schicksals auch seine eigene Leistung darzustellen: offensichtlich soll nicht
der Eindruck entstehen, er verdanke seine Ausdrucksfähigkeit im Deutschen weniger der

eigenen Arbeit und Begabung, als vielmehr einem zweisprachigen Elternhaus. Zudem kann

er so auch mehr Verständnis für Fehler oder Danismen in der deutschen Fassung seiner
Werke erwarten. Noch wichtiger sind allerdings die berühmten Namen im erwähnten Zitat:
den Anspruch, auch ein deutscher Dichter zu sein, mit der Ermutigung solcher Persönlichkeiten,

angeführt vom Dichterfürsten Goethe selbst, begründen zu können - dies kommt
einer Legitimation gleich, die wohl nicht einmal von der Dichterkrönung durch Tegnér im
Dom zu Lund übertroffen wurde.

Mehrmals berichtet Oehlenschläger, wie Goethe sich zu den Danismen in seinem
Deutsch äusserte: Dieser habe ihn oft davon abgehalten, sie zu streichen, weil sie hübsch
seien (Selbstbiographie 1829, 2: 24).4 „[...] er meinte, die beiden verwandten Sprachen, aus

einer Wurzel entsprungen, könnten einander mitunter mit guten Worten schwesterliche
Geschenke machen" (Selbstbiographie 1829, 2: 24). Auch habe es Goethe Vergnügen bereitet,
„die deutsche Sprache [...] in einem poetischen Gemüthe entstehen [zu] sehen" (Selbstbiographie

1829, 2: 25).

Die Vorstellung eines schwesterlichen Austausches zwischen den beiden Sprachen birgt
den Gedanken einer Gleichwertigkeit der beiden in ihren Dimensionen so ungleichen
Kulturkreise - eine Idee, die Oehlenschläger sehr anziehend erscheinen musste, obwohl er

4 Ebenso in Oehlenschlägers Vorrede zum vierten Theile seiner Übersetzung von Holbergs Komödien
(1823, 4: XII-XIII).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



3.1 Oehlenschläger als „Grenzgänger zwischen zwei Kulturen" 77

natürlich nicht zu jenen dänischen Schichten gehörte, die sich im Zuge des wachsenden
Nationalismus gegen den Einfluss Deutschlands, der auch in der Sprache seine Spuren
hinterliess, zu wehren begannen und sich für eine „Reinigung" des Dänischen von den

zahlreichen deutschen Ausdrücken, Redewendungen und Lehnwörtern einsetzten (Winge,
V. 2000: 143-153). Von Oehlenschlägers dichterischem Standpunkt aus existierte Deutschland

- jedenfalls vor 1848 - vor allem als Stätte bewunderter Dichtkunst, ein Parnass, auf
dem auch er sich einen würdigen Platz zu erringen hoffte.5 Zu diesem Zweck übertrug er,

wie in Kap. 1.2.2 erwähnt, die meisten seiner Dichtungen ins Deutsche (oder, wie er selbst

sagen würde, schaffte sie in dieser Sprache neu) und verfasste überdies mehrere Werke

zuerst auf Deutsch, darunter - neben den IS - auch das Künstlerdrama Correggio,6 das im
deutschen Sprachgebiet immerhin so berühmt wurde, dass es nach der Premiere im Jahr
1815 am Wiener Burgtheater in der Zeit bis 1850 an über 30 deutschsprachigen Bühnen

(inkl. Prag, Königsberg und Danzig) aufgeführt wurde (Breve B/4: 152-154).7 Das
ungewöhnliche Unternehmen seiner deutschen Übersetzung von 25 Komödien Holbergs zum
hundertjährigen Jubiläum von dessen Danske Skueplads 1822 rechtfertigt er mit folgenden
Worten:

Hätte ich geglaubt, es lebe gegenwärtig ein guter deutscher Komiker, der Dänisch verstände, und

der diese Arbeit übernehmen wollte, ich wäre mit Vergnügen zurückgetreten. Dies war aber nicht
der Fall, und von einem Dichter musste die Uebersetzung sein, wenn sie nicht das todte Wort,
sondern Leben und Farbe wiedergeben sollte. (Holberg s Lustspiele 1823, 4: VIII-IX; gesperrt im

Original)8

Aber Oehlenschläger übersetzte nicht nur vom Dänischen ins Deutsche, sondern vermittelte
als echter „Grenzgänger zwischen den Kulturen" durch Übersetzungen ins Dänische auch

verschiedene Werke deutscher Dichter - in erster Linie handelt es sich um Goethe und
Tieck - nach Dänemark (vgl. Kap. 1.2.2 dieser Arbeit). Dass er in dieser Übersetzungsrichtung

jedoch weit weniger produktiv war, obwohl sie eigentlich die üblichere gewesen
wäre - von der „Fremdsprache" in die Muttersprache -, hängt neben den erwähnten
Bestrebungen, sich als deutscher Dichter im deutschen Sprachraum zu etablieren, auch mit

5 Über seine Stellung in der deutschen Literatur vgl. die in Kap. 1.4 bereits erwähnten Aufsätze von
Hultberg (1972: 35-50) und Lohmeier (1982: 90-108). In beiden Aufsätzen werden auch die ökonomischen

Vorteile erörtert, die eine Präsenz auf dem viel grösseren deutschen Markt brachte, besonders

angesichts der ganz anderen urheberrechtlichen Situation jener Zeit - ein Urheberrecht im heutigen
Sinn existierte noch nicht.

6 Es entstand 1809 auf Deutsch, wurde aber zuerst auf Dänisch herausgegeben (1811) und erschien erst
1816 bei Cotta auch auf Deutsch (Billeskov Jansen 1969, 3: 103).

7 Goethe allerdings verhielt sich Correggio gegenüber ablehnend, was Oehlenschläger die Grenzen der

Wertschätzung, die er bei Goethe zu gemessen glaubte, schmerzlich zum Bewusstsein brachte
(Selbstbiographie 1829, 2: 166).

8 Auch hier klingt wieder die in Kap. 1.2.2 dieser Arbeit erwähnte Forderung von Novalis an, „ [d]er wah¬

re Übersetzer" müsse „der Dichter des Dichters sein und ihn also nach seiner und des Dichters eigner
Idee zugleich reden lassen können." (Novalis 1962: 353).
Die zeitgenössischen Rezensionen von Oehlenschlägers Holberg-Übersetzung sind sehr unterschiedlich

(vgl. den Kommentar in Breve B/5, 176-178). Spätere Urteile sind mehrheitlich negativ: Vilhelm
Andersen hält die Übersetzung für missglückt und teilt mit, auch Tieck, dem sie gewidmet war, habe
sie kritisiert (1899, 2: 161); Otto Oberholzer stellt fest, dass sie keinen spürbaren Erfolg hatte (1974:
180). Diese Ansicht teilt Dieter Lohmeier (1982: 99); einzig Hermann Engster findet, dass sie an
künstlerischem Rang alle vorherigen weit übertreffe (1980: 71).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



78 3 Polyphone Textgestalt

der politisch-kulturellen Situation der beiden Länder zusammen: Während in Deutschland
dänische Sprachkenntnisse wenig verbreitet waren, bestand in Dänemark noch bis in die erste

Hälfte des 19Jahrhunderts „eine selbstverständliche Vertrautheit mit deutscher Sprache
und Kultur. [...] Deutsche Literatur bedurfte zunächst gar keiner Übersetzung, man las sie in
der Originalsprache und weitgehend ohne Verständnisschwierigkeiten" (Winge, V. 1996: 57).

Mit seiner Ansicht, die deutschen Fassungen seiner Werke hätten gegenüber den
dänischen Originalen nichts verloren, sondern vielleicht sogar gewonnen, stand Oehlenschläger
allein. Er erlangte in Deutschland nie die Position eines Poeta laureatus, die er in Dänemark
innehatte,9 eine Tatsache, die in erster Linie der Diskrepanz zwischen seinen dänischen

Originalwerken und den deutschen Selbstübersetzungen zugeschrieben wird. Dieses

Erklärungsmuster wird aus naheliegenden Gründen vor allem in Dänemark bevorzugt - in
Deutschland kannte man die Werke Oehlenschlägers ja kaum in ihrer dänischen Fassung.
Auf diese Weise entstand eine Dichotomie zwischen dem nur den Dänen bekannten und

zugänglichen Dichter und einem ganz andern, einem „deutschen" Oehlenschläger, den man
von dem einheimischen abspalten und ins Ausland verweisen konnte, wodurch sich dann
selbst ein so hartes Urteil, wie jenes, das Goethe über Oehlenschläger äusserte,10 leichter

ertragen liess, da es ja nicht dem in Dänemark verehrten Dichter galt.11

Die „Spaltung" Oehlenschlägers auf sprachlicher Ebene stellt Brandes in seinem
Vergleich der dänischen und der deutschen Fassung des Aladdin folgendermassen dar:

I det 0jeblik, da Oehlenschläger skrider til Oversaettelsen og Omarbejdelsen af sin Aladdin paa

Tysk, skifter hans Sprogtone paa den forunderligste Maade Karakter. Ikke blot at hvad han paa
Dansk besad af Sikkerhed og Ynde forlader ham, men han mister al Stil, alt ejendommeligt og

selvstaendigt Herredomme over Sproget. (Brandes 1899: 245)

In dem Moment, da Oehlenschläger mit der Übersetzung und Umarbeitung seines Aladdin auf
Deutsch beginnt, ändert sein Sprachton auf die merkwürdigste Weise den Charakter. Nicht nur

9 Oehlenschlägers Ansehen in Dänemark hatte nach der Heimkehr von seiner ersten Auslandsreise
einen nicht mehr zu übertreffenden Höhepunkt erreicht, wie folgendes Zitat aus Nyeste Skilderie af
K0benhavn vom 2.12.1809 zeigt: „Paa det naervaerende Tidspunkt er den hojere Poesi stegen saa hojt i
Norden, at vi, naar Goethe gor det sidste Skridt af den Vej, der forer ud afJordelivet, dristig tor sporge,
om det ikke er vort Faedreland, der ejer den storste Digter i Europa" (zitiert nach Andersen 1899, 2: 1).

[Zum gegenwärtigen Zeitpunkt ist die höhere Dichtung im Norden so hoch gestiegen, dass wir, wenn
Goethe den letzten Schritt auf dem Weg tut, der aus dem Erdenleben führt, dreist zu fragen wagen, ob

es nicht unser Vaterland ist, das den grössten Dichter in Europa besitzt.]
10 Wie schon Goethes distanzierte Haltung zu Oehlenschlägers Correggio erkennen liess, war sein an¬

fängliches Wohlwollen dem Dänen gegenüber nicht von Dauer. Dies unterstreichen die folgenden
Worte in einem Brief an Zelter: „Er [Oehlenschläger] ist einer von den Halben, die sich für ganz halten
und für etwas drüber. Diese Nordsöhne gehen nach Italien und bringen's doch nicht weiter, als ihren
Bären auf die Hinterfüsse zu stellen; und wenn er einigermassen tanzen lernt, dann meinen sie, das sei
das Rechte." (Goethe 1948-1971, 21: 821).

11 Auch Vilhelm Andersen unterscheidet zwischen einem dänischen und einem deutschen Oehlenschlä¬

ger: „Men Geniet i harn var dansk, kun i Modersmaalet er han ret sig selv; den Oehlenschläger, som
Tykserne kender og regner mellem Romantikerne af anden eller tredje Rang, er en meget ringere Mand
end den danske Oehlenschläger, der som Digter overstraaler alle tyske Romantikere" (1964/1924: 34).

[Aber sein Genie war dänisch, nur in der Muttersprache ist er wirklich er selbst; der Oehlenschläger,
den die Deutschen kennen und zu den Romantikern zweiten oder dritten Ranges rechnen, ist weit
weniger bedeutend als der dänische Oehlenschläger, der als Dichter alle deutschen Romantiker
überstrahlt.]

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



3.1 Oehlenschläger als „Grenzgänger zwischen zwei Kulturen' 79

verlässt ihn, was er im Dänischen an Sicherheit und Anmut besass, sondern er verliert jeden Stil,

jede eigentümliche und selbständige Herrschaft über die Sprache.

Brandes sieht in der deutschen Version des Aladdin eine Verbindung der Gedanken- und
Ideenwelt der deutschen Romantik mit bürgerlich-christlicher Moral, eine Mischung, die

ihm so sehr missfällt, dass er sich nicht darüber wundert, „at man i Tyskland aldrig har
begrebet det Vaerd, de Danske tillaegger Oehlenschlägers Aladdin og hans Digterevne i
Almindelighed" (Brandes 1899: 264).12 Fast identisch äussert sich Horst Nägele, der

Oehlenschlägers deutsche Übersetzung des weitaus grössten Teils seiner Dichtung lediglich als

Versuch, „mitunter [...] eigene auf Dänisch geschriebene Werke in die deutsche Sprache
umzusetzen" wertet und dabei erwähnt: „Unter einer solchen Prozedur hat sein Märchendrama

,Aladdin' ganz besonders gelitten" (Nägele 1971: 596).

Auch Hultberg stellt in seiner Untersuchung zur Stellung Oehlenschlägers in der
deutschen Literatur fest, dass der dänische Dichter durch den Versuch, sich auf sein deutsches

Publikum auszurichten, das Beste seiner Kunst weitgehend zerstört habe (Hultberg 1972:

44). Er sieht einen der wichtigsten Gründe für Oehlenschlägers geringe Durchschlagskraft
in Deutschland darin, dass dessen poetische Sprache im Deutschen nicht die gleiche dichterische

Qualität erlangt habe wie im Dänischen, weshalb es vielleicht besser gewesen wäre,

wenn er die Übersetzung seiner Werke andern überlassen hätte (1972: 46). Hultberg geht

sogar so weit, aus Oehlenschlägers Versuch, seine Dichtungen einem deutschen Publikum
zugänglich zu machen, negative Folgen für sein dänisches Werk abzuleiten, da sich in seine

poetische Welt nicht nur sprachliche, sondern auch gedankliche und ideelle Germanismen

eingeschlichen hätten (1972: 48-49).13

Lohmeier, der bei ähnlicher Thematik in seiner Untersuchung zu wesentlich positiveren

Ergebnissen kommt, was Oehlenschlägers Position in Deutschland betrifft, betont
zunächst - in Übereinstimmung mit Oehlenschlägers Aussage -, dass man in Deutschland
seine Werke nicht in Übersetzungen kennengelernt habe, sondern in „authentischen
deutschen Textfassungen, für die der Autor selbst verantwortlich war" (Lohmeier 1982: 91).

Auch erwähnt er, dass Oehlenschläger für die Abfassung seiner deutschen Manuskripte
auf die Hilfe namhafter zeitgenössischer Schriftsteller, wie z. B. Heinrich Voss, August
Wilhelm Schlegel, Zacharias Werner und Friedrich Hebbel, zählen konnte (1982: 95). Dennoch

vermutet er schliesslich als Grund für die ephemere Natur von Oehlenschlägers Erfolg in
Deutschland das Fehlen eines kongenialen Übersetzers, denn „er [Oehlenschläger] selbst

war es jedenfalls mit Sicherheit nicht" (1982: 105).

Das Schwanken in der Kategorisierung von Oehlenschlägers deutschen Werkausgaben,
die einmal als „authentische Textfassungen" dann wieder als „Übersetzungen" eingestuft
werden, entspricht der Situation dieses Dichters zwischen zwei Kulturen, der sich im Grunde

nicht auf eine Nationalität festlegen lassen wollte, sondern durch sein zweisprachiges
Werk nationale Grenzen und Einschränkungen zu überwinden versuchte, was wie ein

12 [dass man in Deutschland nie den Wert begriffen hat, den die Dänen Oehlenschlägers Aladdin und
seiner Dichtergabe allgemein beimessen.]

13 Genau die gleiche Kritik richtete sich schon gegen Baggesen, dessen deutsche Autorschaft zu Germa¬

nismen in seiner dänischen Muttersprache geführt habe; ja, es wird ihm sogar vorgeworfen, er habe

vergessen, auf Dänisch zu denken (Sandberg 2015: 19-20).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



80 3 Polyphone Textgestalt

spezieller Aspekt des Konzepts romantischer Universalpoesie wirkt,14 vielleicht aber auch
den heimlichen Wunsch, zur „Weltliteratur" zu gehören, offenbart.

Die erwähnten Untersuchungen, in denen Oehlenschlägers deutsche Textfassungen
gesamthaft negativ beurteilt werden, lassen sich nur bedingt auch auf die IS beziehen, da

sie die spezielle Situation der auf Deutsch entstandenen Dichtungen nicht berücksichtigen.

Diese Werke, die nicht in der Muttersprache geschrieben wurden und dennoch keine

Übersetzungen sind, geben in sprachlicher Hinsicht zu einigen Fragen Anlass: Stehen sie

sprachlich mit Oehlenschlägers deutschen Übersetzungen oder Umarbeitungen auf gleicher

Stufe oder ergeben sich hier Unterschiede? Weisen diese ohne dänische Vorlage auf
Deutsch entstandenen Dichtungen mehr „poetische Substanz" auf (Lohmeier 1982: 96) als

die Übersetzungen? Dieselbe Frage liesse sich auch in umgekehrter Richtung stellen, d. h.

in Bezug auf das „Übersetzungsdänisch" der ursprünglich deutsch geschriebenen Texte, das

man mit der Sprache der dänisch verfassten Werke vergleichen könnte. Albertsen, der sich

in seiner Einführung zu Correggio mit dieser Thematik befasst, gelangt zur überraschenden

Feststellung, dass sich an Oehlenschlägers dänischer Version dieses Dramas erkennen
lasse, „wie sehr sogar ein Dichter, der eigene Werke in seine Muttersprache übersetzt, in
der Situation als Übersetzer weniger kreativ und dafür schablonenhafter denkt, als wenn
er dichtet" (Albertsen 1989: 32). Seiner Meinung nach übertrifft der deutsche Correggio
aus diesem Grund die dänische Fassung, der die „klassisch-naive [] Frische" des deutschen

Originals fehle (1989: 33). In eine ähnliche Richtung geht die Bemerkung Billeskov Jansens
betreffend 0S: Er findet, die deutsche Version des Romans sei frischer und humorvoller als

die dänische (Billeskov Jansen 1969: 132).

3.2 Die Inseln im Südmeere und 0en i Sydhavet - ein Roman in zwei
Sprachen

Anders als die oben erwähnten Urteile hat der folgende Vergleich von Textelementen der
deutschen und der dänischen Ausgabe der IS nicht die Feststellung qualitativer Unterschiede

zwischen den beiden Versionen zum Ziel, sondern soll zeigen, ob Oehlenschläger seinen
Text für ein dänisches Publikum anders gestaltete als für ein deutsches.15 Dabei interessiert
auch, ob er bei der Wiedergabe eines deutschen Originals im Dänischen dasselbe Verfahren
anwendete, wie er es für seine deutsche Werkausgabe beschreibt:

Der Zwang, die Forderung, in einer anderen Sprache genau das schon Gesagte wieder zu geben,

hat mir nie Fesseln angelegt, weil ich selbst der Dichter war. Oft hab' ich ein anderes Bild gewählt,
manchen neuen Gedanken zugefügt, vieles verkürzt und zusammengedrängt, auch manches

verändert. (Selbstbiographie 1829, 2: 177)

Zwar wurden Titel und Vorwort der IS für die dänische Ausgabe umgestaltet (vgl. Kap. 4.1),

hingegen erfuhren Konzeption und Organisation des Textes, jene Bereiche, die man als

14 Nicht zufällig wurde gerade in der Romantik eine überwältigende Zahl von Übersetzungen geschaffen
(vgl. dazu Zybura 1994: besonders 32-34).

15 Diese Betrachtungsweise übernimmt Gesichtspunkte der Descriptive Translation Studies, deren Fokus
nicht auf wertende Vergleiche, sondern auf das Verhältnis der Übersetzung zu ihrem historischen und
kulturellen Kontext gerichtet ist.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



3.2 Die Inseln im Südmeere und 0en i Sydhavet - ein Roman in zwei Sprachen 81

„Makroebene" bezeichnen könnte, praktisch keine Änderungen. Die „Umarbeitung" oder

„Umdichtung", von der Oehlenschläger im Zusammenhang mit der Schaffung der
deutschen Version seiner dänischen Werke spricht, hat im umgekehrten Fall - bei der dänischen

Fassung eines deutschen Textes - also nicht zu tiefgreifenden Neuerungen geführt. Doch
ist zu fragen, in welcher Weise die von ihm selbst genannten Veränderungen, wie die Wahl
anderer Bilder, die Integration neuer Gedanken sowie Verkürzungen oder Verdichtungen
etc. sich auf der textuellen Ebene auswirken, ob sie z.B. Akzentverschiebungen oder neue
Aspekte und andere Innovationen sichtbar machen. Ein Vergleich ausgewählter Textstellen

soll paradigmatisch zeigen, ob - und allenfalls auf welche Weise - sich die beiden

Fassungen auf der „Mikroebene" unterscheiden. Dabei steht, wie erwähnt, die Frage im
Vordergrund, ob die deutsche und die dänische Version im Hinblick auf das jeweilige
Zielpublikum unterschiedlich gestaltet wurden. Dem Fassungsvergleich wurden die auf Öland
und in Kopenhagen spielenden Kapitel 6-14 von IS III, resp. 7-15 (unnumeriert) von 05
III zugrunde gelegt, da die Ausarbeitung einer dänischen Fassung einerseits zu der in die
15 eingeführten Thematik des Nordens gehört, andrerseits Oehlenschlägers grenzgängerisches

Schreiben zwischen den Kulturen weiterführt: Wurde die Handlung der IS, die „meist
in Deutschland spielt und [deren] Personen meistens Deutsche sind" (IS I: XII-XIII), in den

erwähnten Kapiteln an skandinavische Schauplätze versetzt, so bringt die dänische Version
den Roman als materielles Produkt „Buch" in den Norden.

Die Untersuchung des ausgewählten Textkorpus gilt sowohl dem Informationsgehalt
des Textes als auch dessen stilistischen Merkmalen; aus praktischen Gründen werden die

besprochenen Stellen - je nach deren vorherrschendem Aspekt - der thematisch oder der
stilistisch orientierten Kategorie zugeordnet, im Bewusstsein, dass eine solche Aufteilung
künstlich ist, da sich ja Inhalt und Form nicht einfach voneinander ablösen lassen. Die
relevanten Textstellen erscheinen jeweils in kursiver Schrift.

3.2.1 Thematische Unterschiede

05 III: 94

Im dänischen Text fehlt jene Fussnote, welche die Figur des Olearius in IS III: 93 mit Adam

Oehlenschläger in Verbindung bringt.16 Was den Autor zu dieser Streichung veranlasste, ist

ungewiss. Vielleicht hielt er die Angabe für redundant, da er möglicherweise davon
ausgehen konnte, dass seinem dänischen Publikum die Namensverwandtschaft bekannt war.
Denkbar wäre aber auch, dass seine Berühmtheit in Dänemark ihm erlaubte, auf diese Art
der Selbstdarstellung zu verzichten.

05 III: 99-100 und 161

An diesen Stellen finden sich zwei längere Zusätze, die beide im deutschen Text (IS III: 99

und 169) fehlen; sie sollen hier nicht in voller Fänge zitiert, sondern nur zusammenfassend

wiedergegeben werden: In beiden Fällen handelt es sich um eine Weiterführung und
Verstärkung der Fobpreisung Christians IV., die an der ersten Stelle in Form eines Kommentars

zu Olearius' Ausführungen Albert in den Mund gelegt wird; an der zweiten Stelle spricht
sie der holländische Maler van Mandern aus. Es scheint, als sollten die Verdienste Chris-

16 Oehlenschläger hebt in dieser Fussnote hervor, dass die deutsche Version von Adam Olearius' Namen
„Adam Oehlenschläger" laute (IS III: 93).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



82 3 Polyphone Textgestalt

tians IV. der dänischen Leserschaft gegenüber noch stärker betont werden, was wie eine

(indirekte) Huldigung an das dänische Königshaus wirkt, wodurch dieser Gestus gleichzeitig

für die Barockzeit - die Epoche des Erzählgeschehens - und das 19. Jahrhundert gilt
und dadurch gewissermassen doppeldeutig wird. Der Gedanke der Huldigung liegt auch
deshalb nahe, weil Frederik VI. den Roman subskribiert hatte.17

05 III: 111

Paul Flemings Rede über die schwierigen Bedingungen des Dichterberufes wird in der
dänischen Fassung durch den folgenden Zusatz ergänzt:

Ja selv at han er Digter og har Smag, maa han uafladelig bevise om igien, fordi der altid er den

st0rste Tilb0ielighed hos Folk til at troe, at nu er det forbi med ham, nu er han i Aftagende og paa
Afveie.

Ja, sogar dass er Dichter ist und Geschmack hat, muss er unablässig von neuem beweisen, denn

die Leute neigen immer stark zum Glauben, jetzt sei es aus mit ihm, jetzt sei er im Abbau und auf

Abwegen.

Dieser Passus, der an der entsprechenden Stelle in IS III: 111-112 fehlt, bedeutet wie die
beiden eben erwähnten Zusätze eine Weiterführung von bereits Gesagtem, das durch die

Ergänzung verstärkt und verdeutlicht wird, was sich wohl aus der Thematik erklärt: Auf
die problematische Position des Dichters in der Gesellschaft sollte mit noch grösserem
Nachdruck hingewiesen werden; offenbar war der deutsche Text in dieser Hinsicht beim
Transfer in die dänische Version als zu schwach erkannt worden; ausserdem richtete er
sich in Dänemark auch an die Instanzen, die - im realen Leben des Autors - über dessen

ökonomische Situation mitzuentscheiden hatten (z.B. Anstellung als Universitätsprofessor,
Subskription seiner Bücher, etc.).

IS III: 141

Nachdem Albert von seiner Krankheit auf der Insel Öland genesen ist, erfährt er, dass ein
vornehmer holländischer Edelmann, der „überEngland nach Ostindien ' reisen wolle, seinen
Kammerdiener verloren habe. Albert zögert, in die Dienste des Edelmanns zu treten, weil er
als Nachfahre Luthers nicht dem Dienerstand angehören möchte. Er versucht jedoch, sich
selber zu überreden und seine Bedenken zu zerstreuen, unter anderem damit, dass ihn kein
Mensch, „weder in Holland, England noch Ostindien" kenne. Beide Stellen sind in der
dänischen Fassung geändert; hier heisst es: „en fornem hollandsk Adelsmand, som har isinde
at seile til Kiobenhavn forst, for derfra at drage til Ostindien, har mistet sin Kammertiener"

(05 III: 136), und auf der folgenden Seite: „Intet Menneske kiender dig i Holland, Danmark
eller Ostindien '. In der deutschen Fassung schimmert hier offensichtlich eine Reminiszenz

an den Prätext durch: Bei Schnabel schiffen sich Albert, van Leuven und Concordia von
London aus nach Ostindien ein, während in den IS die Abfahrt nach Kopenhagen verlegt
ist, was aber an dieser Stelle durch den Prätext verdrängt wurde. Die daraus entstehende

Unstimmigkeit wird in 05 III: 136-137 korrigiert; die dänische Fassung nimmt also hier den

Charakter einer Überarbeitung des deutschen Textes an.

17 Dies geht aus der in der Ausgabe von 1824 enthaltenen Liste der Subskribenten hervor.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



3.2 Die Inseln im Südmeere und 0en i Sydhavet - ein Roman in zwei Sprachen 83

IS III: 145

Das erste der in Kopenhagen spielenden Kapitel beginnt in der deutschen Fassung mit den

Worten: „Als wir nach Kopenhagen gekommen waren"; im dänischen Text (05 III: 139) lautet

die Stelle: „Da vi vare komne her tilByen". Dieser Ausdruck, der offenbar beim dänischen
Publikum keinen Zweifel darüber aufkommen liess, welche Stadt gemeint war (natürlich
auch, weil die Worte unmittelbar auf die Kapitelüberschrift „Kiobenhavn" folgen), bedeutet
im Erzählzusammenhang eigentlich einen Illusionsbruch, denn Albert, der Erzähler, und
seine Zuhörer befinden sich ja auf der Insel Felsenburg, fern von Kopenhagen. Der doppelte
Schauplatz,18 der sich für den Leser aufgrund seiner Identifikation mit den Zuhörern auf der
Insel Felsenburg ergab, wird an dieser Stelle auf einen einzigen reduziert, d.h. der dänische
Leser wird unmittelbar, nicht über den Umweg der Insel Felsenburg, nach Kopenhagen
versetzt. Dadurch entsteht eine besondere Nähe zwischen Text und Publikum: der Text ist
hier gewissermassen „nach Hause" zurückgekehrt.

Auch wenn die besprochenen Unterschiede, auf ein Textkorpus von ca. 150 Seiten

bezogen, insgesamt als recht geringfügige Änderungen anzusehen sind, was auf eine grosse
Treue des Autors zu der von ihm geschaffenen Vorlage hinweist, zeigen sie doch ein
gewisses Bestreben, den deutschen Text den Bedürfnissen und Gegebenheiten des dänischen
Publikums anzupassen.

3.2.2 Stilistische Unterschiede
Hier begeben wir uns auf ein viel grösseres Feld von Abweichungen und Änderungen;
dies liegt in der Natur der Sache, denn stilistische und formale Aspekte eines Textes sind

ja besonders stark an einzelsprachliche Gegebenheiten gebunden. Es sollen im Folgenden
jene Ausdrucksformen untersucht werden, bei denen der formal-ästhetische Aspekt im
Vordergrund steht, also idiomatische Wendungen, sprichwörtliche Redensarten, Sprichwörter,

Metaphern - kurz, der Bereich der sprachlichen Gestaltung, den man gemeinhin
als „uneigentlich" bezeichnet, und den ich unter dem Begriff „metaphorische Ausdrucksweise"

zusammenfasse. In die Untersuchung sollen ferner die Gedichte und Wortspiele des

gewählten Textkorpus einbezogen werden.

a) Metaphorische Ausdrucksweise (Redewendungen, Metaphern, Sprichwörter)

Die folgende Übersicht enthält eine Zusammenstellung von Ausdrücken, die entweder nur
im deutschen oder nur im dänischen Text metaphorische Elemente enthalten, oder deren

Metaphorik in den beiden Fassungen sich nicht deckt. Textstellen mit „paralleler" Meta-

phorik im Deutschen und im Dänischen sind nicht berücksichtigt, wobei jeweils überprüft
wurde, ob die wörtliche Übereinstimmung dieser Ausdrücke tatsächlich auch denselben
oder mindestens einen ähnlichen metaphorischen Wert in beiden Sprachen hat (metaphorische

Elemente sind fettgedruckt).

18 Vgl. Lönnroth (1978); der Autor prägte den Begriff des „doppelten Schauplatzes" bei seiner Untersu¬

chung der Beziehungen zwischen dem Erzählschauplatz und dem erzählten Schauplatz (z.B. 1978: 9).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



84 3 Polyphone Textgestalt

IS III 05 III
Nr. Seite Text Seite Text

1 95 grössere Herren 96 Folk, som ere hoiere paa Straa

2 115 in solchem Wirrwar (sie) lässt

sich nicht über alles gebieten

113 i sligt et Virvar kan ikke alting gaae
efter en snor

3 115 wir haben noch Gott zu dan¬

ken, dass wir so ziemlich
trocken, mit heiler Haut davon
gekommen sind

113 Vi maae takke Gud, at vi dog, efter Om-

staendighederne, slap saa heel-orede
derfra og fik alting paa det Torre

4 117 Kein Mensch kann aus sei¬

ner Haut heraus
115 Gammel vane bider bedst

5 138 Ich schlief bald ein 133 Jeg sov som en Steen

6 138 Der Alte war genöthigt sich

zufrieden anzustellen

133 Gubben var nu nodt til at bide i det
sure aeble

7 138 wagte der Alte es nicht mehr,

von der Sache zu reden

133 vovede Faderen ikke meer at slaae paa
den Streng

8 155 Irren ist menschlich 145 Man kan let fare vild

9 166 (fehlt) 157 Nu vil enhver Hone vaere 0rn
10 175 sie haben aber alle den Kürze¬

ren gezogen

166 men alle have de maattet straekke Ge-

vaer, paa Naade og Unaade

11 175 hat es ihm das Herz gefres¬
sen

166 har det ret inderligt kraenket ham

12 179 Unverhofft, sagt man aber,

kömmt oft
169 Men lykken kommer ofte, nar man

mindst venter det, siger Ordsproget

13 185 die Segel streichen 174 bukke under

14 187 mit schläfrigen Augen 176 hans 0jne vare fortinnede med Kiaer-
nemaelk

15 216 Setzt Euch und frühstückt 200 Saet Jer ned, og tag Eder en Taar
for Giogen, det er tidlig paa Morgenen,

og Soluften taerer

16 219 mit grossen Herren ist's
nicht gut Kirschen essen

203 store Herrer ere ikke at spase med

Die Übersicht zeigt eine signifikant höhere Zahl metaphorischer Elemente in der
dänischen Fassung: 14 der 16 aufgelisteten Stellen enthalten metaphorische Ausdrücke, gegenüber

8 im deutschen Text. Damit ist natürlich noch nichts gesagt über den Grad und die

Kongruenz der Metaphorisierung in den beiden Fassungen, die sich in dieser Beziehung
stark unterscheiden können, wie z.B. die Wiedergabe einer sprichwörtlichen Redewendung

im deutschen Text durch ein Sprichwort in der dänischen Fassung zeigt (Nr. 4), oder
die Wiedergabe eines deutschen Sprichwortes durch einen dänischen Ausdruck, dessen

metaphorisches Element so sehr konventionalisiert ist, dass es kaum mehr als solches

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



3.2 Die Inseln im Südmeere und 0en i Sydhavet - ein Roman in zwei Sprachen 85

wahrgenommen wird (Nr. 8). Gerade das letztere Beispiel macht aber auch deutlich, dass die

zeitliche Dimension bei der Beurteilung des Metaphorisierungsgrades mitberücksichtigt
werden müsste, denn eine heute verblasste Metapher kann im ersten Viertel des 19.

Jahrhunderts noch wesentlich lebendiger gewesen sein. Ausserdem ist zu bedenken, dass ein
solcher Vergleich den Text durch Herausgreifen einzelner Elemente, wobei auch syntaktische

Gefüge aufgelöst werden können, sehr stark segmentiert, was gegen die Forderung,
den Text als Ganzes zu betrachten, verstösst, denn die Wahl eines bestimmten Ausdrucks,
einer idiomatischen Wendung, etc., ist ja nicht nur durch die Vorgabe der Ausgangssprache
und die Möglichkeiten der Zielsprache gegeben, sondern auch durch die Beziehung dieser

Elemente zum Textganzen.19
Bei aller Vorsicht, mit der die angeführten Stellen beurteilt werden müssen, ist jedoch

nicht von der Hand zu weisen, dass eine starke Tendenz zu metaphorisierender Ausdrucksweise

besteht,20 die im dänischen Text noch deutlich zunimmt. Es sieht so aus, als habe der

Autor mit allen Mitteln versucht, seine dänische Fassung durch eine bildhafte Sprache zu
beleben, wo immer sich die Gelegenheit dazu bot. Dies zeigt sich vor allem in der Metapho-
risierung ganz einfacher, um nicht zu sagen, banaler deutscher Ausdrücke, wie in Nr. 1,5,
6, 7, 14 und 15. In Nr. 3 wird eine deutsche Redewendung durch deren zwei im dänischen

wiedergegeben; die sprichwörtliche Redewendung in Nr. 9 ist ein illustrierender Zusatz
der dänischen Fassung; in Nr. 12 erscheint das deutsche Sprichwort zwar als unmarkierter
dänischer Satz, aber dieser wird dennoch als „Ordsprog" bezeichnet.

Soweit die Begrenztheit des Textkorpus eine generelle Aussage zulässt, könnte man in
den Bemühungen des Autors, seine dänische Fassung gegenüber der deutschen stärker
durch bildliche Ausdrücke anzureichern, tatsächlich ein von der „eigentlichen Übersetzung"

(Koller 2011: 82) abweichendes Verfahren sehen, das die dänische Version zwar nicht
gerade zu einer „Umdichtung" macht, aber doch in die Nähe einer „Bearbeitung" rückt.

b) Gedichte

Bei den fünf Gedichten Paul Flemings, die in IS III: 105-144, ganz oder ausschnittweise
zitiert werden, handelt es sich um wörtlich wiedergegebene, markierte Zitate. Die Wiedergabe

ausgewiesener Zitate - im konkreten Fall sind es kanonisierte Gedichte oder
Strophen eines berühmten Dichters - erfordert möglicherweise ein anderes Verfahren als die

Umdichtung oder freie Bearbeitung, die Oehlenschläger - zumindest für die Übertragung
seiner dänischen Werke ins Deutsche - nach eigener Aussage anwendet.

Es fragt sich, ob er in diesem Fall eher den Richtlinien folgt, die er für seine Holberg-
Übersetzung zum Prinzip erklärte: „Denn hier ist nicht die Frage von einer geistreichen
Umarbeitung [...]; wir sprechen von treuer Uebertragung des dänischen Holberg" (Holberg

s Lustspiele 1823, 4: XV-XVI; gesperrt im Original).21 Andrerseits ist die Äquivalenz-

19 Vgl. Reiss/Vermeer (1991: 30): „Die primäre Translationseinheit ist der Text."
20 Wie erwähnt, sind längst nicht alle metaphorischen Bildungen des ausgewählten Textkorpus in die

Liste aufgenommen worden.
21 Im Zitat aus der „Vorrede" geht es allerdings über die „treue Uebertragung" hinaus um das „dänische

Wesen" Holbergs, das eben ein dänischer Dichter besser zum Ausdruck bringen könne als ein
deutscher Übersetzer; die „Vorrede" ist vor allem als Verteidigung gegen die Kritik einer Rezension im
Literarischen Conversations-Blatt (Nr. 215, 18. Sept. 1822) entstanden.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



86 3 Polyphone Textgestalt

forderung22 gerade bei Gedichten besonders schwer zu erfüllen; ihre Übertragung in eine
andere Sprache erweist sich meistens eher als Um- oder Nachdichtung denn als „eigentliche
Übersetzung".23

Aus intertextueller Sicht stellt sich hier auch die Frage nach der Beziehung zwischen den

ausgewählten Gedichten und dem textuellen Umfeld, in das sie eingebettet sind. Auf den

ersten Blick scheint ihre Wahl durch den Kontext bedingt, aber man könnte sich ebensogut
vorstellen, dass der Kontext gleichsam um die Gedichtzeilen herumgeschrieben, durch sie

hervorgerufen wurde. Dabei wäre auch nach den Kriterien für die Auswahl der Verse oder

Strophen aus den einzelnen Gedichten zu fragen, denn nur in einem Fall wurde ein Gedicht

ganz übernommen.
Im vorliegenden Zusammenhang interessiert aber in erster Linie die Frage nach der

dänischen Wiedergabe von Flemings Gedichten.24 Es zeigt sich, dass sie eine unterschiedliche

Behandlung erfahren haben: Während die Strophen- resp. Zeilenzitate der Oden Aus
dem Italiänischen (Fleming 1865,1: 396; IS III: 105), Eisgens treues Herz (1865,1: 426) und Auff
die italiänische Weise: O fronte Serena (1865,1: 397; beide IS III: 124) ins Dänische übersetzt

wurden, fehlt die Wiedergabe der beiden zitierten Strophen des Sonettes Er beklagt die

Aenderung und Furchtsamkeit itziger Deutschen (1865,1: 452; IS III: 113). Die Ode Lass dich

nur Nichts nicht tauren (1865,1: 244; IS III: 144) ist dagegen ganz übersetzt.
Über die Gründe für die Aufnahme bzw. Streichung der genannten Verse lässt sich nur

spekulieren. Dass die beiden Sonettstrophen gestrichen wurden, könnte vielleicht -
abgesehen von den übersetzerischen Schwierigkeiten, bedingt durch die kunstvolle
Reimstruktur und den reichen Wortschatz - mit inhaltlichen Gegebenheiten zusammenhängen:
die Strophen enthalten in ihrer Reflexion einer Phase des dreissigjährigen Krieges stark

zeitgebundene Elemente, die auch in der Übersetzung ohne ergänzende Erklärungen für
das dänische Lesepublikum wohl nicht ohne weiteres verständlich gewesen wären. Eine
andere Hypothese zielt auf das negative Bild „itziger Deutschen" in Flemings Gedicht, das

der dänische Autor seinen Landsleuten vermutlich kaum vermitteln wollte.
Die Übersetzung der übrigen zitierten Verse soll im Folgenden kurz besprochen werden:

IS III: 105 05 III: 104

Lasst uns tanzen, lasst uns springen, Lad os springe, lad os dandse

Las st uns laufen, für und für; Lystigunge, glade, frie!

Denn durch Tanzen lernen wir Thi ved Dandsen laere vi

Eine Kunst von schönen Dingen. Noget, som er vaerd at sandse.

22 Dieser Terminus führt zu einer anderen Perspektive als jener der Descriptive Translation Studies; er ist
aber hier nicht im Sinn einer präskriptiven Norm zu verstehen, sondern lediglich als Hinweis auf das

Instrumentarium von Vergleichsparametern, mit denen die Übersetzung von Gedichten beschrieben
werden kann. Vgl. zur Problematik und Vielschichtigkeit des Äquivalenzbegriffs Reiss/Vermeer (1991:

v.a. 124-170), aber auch Koller (2011: 218-230).
23 Leif Ludwig Albertsen zeigt in seiner Analyse einiger von Baggesens deutschen Gedichten und de¬

ren dänischer Version, wie sogar der sich selbst übersetzende Dichter bei aller von ihm als dem Autor

selbstverständlich beanspruchten Freiheit an seine Grenzen stösst, wenn es um die Übersetzung
von Gedichten mit ihren vielfältig zu erfüllenden Parametern geht (Albertsen 2005: 68-91, Beispiele
77-84).

24 Alle enthalten in: Fleming (1865,1). Sie werden in der dort verwendeten Orthographie wiedergegeben.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



3.2 Die Inseln im Südmeere und 0en i Sydhavet - ein Roman in zwei Sprachen 87

Wie die Wiedergabe der Schlussstrophe von Aus dem Italiänischen zeigt, sind Metrum und
Reimschema genau eingehalten (das Endungs-e in dän. „frie" in der zweiten Zeile wird -
jedenfalls heutzutage - sehr abgeschwächt ausgesprochen und kann daher mit „vi" ein

Reimpaar bilden). Der Rhythmus ist jedoch in der dänischen Fassung etwas schneller, was
durch die kürzeren, „leichteren" Silben in den dänischen Versen bewirkt wird. In der ersten
und dritten Zeile vereinigt die Übersetzung inhaltliche Treue mit gelungener Klangwiedergabe;

in der zweiten Zeile wurde auf Inhaltstreue zugunsten des Klangs verzichtet, ebenso

in der vierten Zeile, die vom Inhalt jedoch so viel opfert, dass sie im Vergleich zu Flemings
letztem Vers eher blass wirkt. Die volle Prägnanz von Flemings Schlussvers erschliesst sich

freilich nur bei der Fektüre des ganzen, sechsstrophigen Gedichtes, in dem lauter
Naturerscheinungen beschrieben werden, die in der „Kunst von schönen Dingen" zum Schluss

Kontrast und Steigerung zugleich finden.

IS III: 124 05 III: 121

Mir ist wohl beim höchsten Schmerz Mig ei traeffer Sorg og Smerte

Denn ich weiss ein treues Herze! Thi jeg eier hendes Hierte.

Die beiden Verse bilden den Refrain des sechsstrophigen Gedichtes Eisgens treues Herz. Die
dänische Übersetzung ist zu einer kleinen Klangsymphonie geworden, welche nicht nur
den Endreim, sondern zusätzlich mehrere Stab- und Binnenreime aufweist. Inhaltlich ist
aber eine gewisse Banalisierung von Flemings Raffinement unverkennbar: Die Dichotomie
und gleichzeitige Verschmelzung von Glück und Schmerz, die dessen erster Vers ausdrückt,
wird bei Oehlenschläger zu einer simplen Abwesenheit von Feid und Schmerz; auch haftet
seiner Aussage im zweiten Vers im Gegensatz zu Flemings Worten etwas Klischeehaftes an.

IS III: 124 05 III: 121

O Sonne der Wonne, O Solens Glaede,

O Wonne der Sonne! O Glaedens Sol!

Diese Zeilen umrahmen in Verdoppelung die mittlere Strophe des Fiebesgedichtes Auf
die italiänische Weise: O fronte Serena, das ganz auf einem Spiel von Assonanzen und
Binnenreimen basiert, wie auch das Zitat zeigt. Die fast kindlich einfachen Verse adäquat
(Reiss/Vermeer 1991: 133-140) wiederzugeben, war offenbar sehr schwierig, musste doch
die syntaktische Relation der Substantive umkehrbar sein. Dennoch ist das Resultat - trotz
des fehlenden Binnenreims - auch in klanglicher Hinsicht, möglicherweise dank der

Wiederholung des Fiquiden -1-, recht überzeugend.
Vom Gedicht Lass dich nur Nichts nicht tauren, das als Ganzes aufgenommen und übersetzt

ist, soll nur die erste Strophe als Paradigma für den Vergleich dienen:

IS III: 144

Lass dich nur Nichts nicht dauern Hvi om din Skiaebne sporge?

05 III: 138

Mit Trauern.

Sey stille!

Wie Gott es fügt

Hvi sorge?

Vaer stille!

Guds Villie skeer.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



88 3 Polyphone Textgestalt

IS III: 144 05 III: 138

So sey vergnügt

Dein Wille.

Lad Taaren meer

Ei trille!

Das komplizierte Reimschema und das Metrum sind genau wiedergegeben, bei recht guter
Wahrung der inhaltlichen Aussage, wobei die Umwandlung des ersten Imperativs in eine

Frage und die syntaktische Zäsur in der vierten Zeile, die Flemings Gefüge zerschneidet,
wohl unvermeidlich waren. Als eine Art Kompensation erscheint dafür in der zweiten
Strophe, auf die hier nicht näher eingegangen werden soll, in der dänischen Fassung ein

Imperativ anstelle von Flemings Frage. Allerdings bewirkt die Tendenz zur Metaphorisie-

rung (vgl. vor allem die erste Zeile und die beiden Schlussverse) im dänischen Text eine

Veränderung des Tonfalls: Flemings ernster, verhaltener Ton erscheint durch die Wahl der
Bilder im Dänischen leichter und heiterer.

Im Ganzen lassen die Gedichtübertragungen grosse Sorgfalt und das Bemühen um
adäquate Wiedergabe erkennen. Da die Übergänge fliessend sind, ist es nicht einfach zu
entscheiden, ob hier nun eine Bearbeitung oder eine Übersetzung vorliegt - dass es sich um
Nachdichtungen handelt, kann bei der angestrebten Nähe zur Vorlage wohl ausgeschlossen
werden.

Vielleicht wären diese Übertragungen als kleine Proben einer Übersetzung von Gedichten

Paul Flemings auch für deren Herausgeber Lappenberg von Interesse gewesen, wenn
er sie gekannt hätte, bemerkt er doch in der Bibliographie zu seiner Ausgabe von Flemings
Gedichten: „Ob Übertragungen einzelner Gedichte Flemings in fremde Sprachen [...]
vorhanden sind, habe ich nicht ermitteln können" (Fleming 1865, II: 850).

c) Wortspiele

Das ausgewählte Textkorpus enthält in der dänischen Fassung zwei Wortspiele (05 III:
151-152 und 198), in der deutschen dagegen nur eines (IS III: 158). Dies scheint die bei der

Besprechung der metaphorischen Ausdrücke aufSeite 46 geäusserte Vermutung zu stützen,
dass der dänische Text gegenüber dem deutschen lebendiger, bildhafter gestaltet werden
sollte.

Im Folgenden soll jenes Wortspiel behandelt werden, das sich in beiden Versionen findet:
In IS III: 158 wird eine kurze Komödienszene erwähnt, in der zwei Bauern auftreten, die

plattdeutsch miteinander sprechen; ihr Dialog dreht sich um die Dänen, um ihre Sprache,
ihr Aussehen und ihre Essgewohnheiten: Angeblich essen sie „Köt" und trinken „Oelie"
dazu, was aber nicht so schlimm ist, wie es klingt, denn „Köt" schmeckt wie Fleisch und
„Oelie" wie Bier. Es handelt sich um eines jener interlingualen Wortspiele, das aufWörtern
beruht, die trotz ihrer Herkunft aus verschiedenen Sprachen gleich oder ähnlich klingen
oder im Schriftbild übereinstimmen,25 die semantisch jedoch völlig voneinander abweichen
und deshalb eine Art „faux amis" bilden.

25 In Anlehnung an den Begriff „Homonymie" werden solche Wortspiele auch als „interlinguale Par¬

onymie" bezeichnet, da sie im Unterschied zur Homonymie keine Formidentität, sondern nur eine
Formähnlichkeit aufweisen. Nach Tçcza (1997: 68-69 u. Fussnote 98) ist interlinguale Homonymie
ein äusserst seltenes Phänomen, denn auch scheinbar identische Lexeme aus verschiedenen Sprachen

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



3.2 Die Inseln im Südmeere und 0en i Sydhavet - ein Roman in zwei Sprachen 89

Die kleine Szene spielt in Kopenhagen, vor einem dänischen Publikum, wobei sich der
deutsche Leser unwillkürlich fragt, ob denn der Wortwitz des Dialogs von einem
nichtdeutschsprachigen Publikum überhaupt verstanden werden konnte. Die Frage ist sicher

berechtigt, denn Zuschauern ohne Deutschkenntnisse musste das Wortspiel unverständlich
bleiben. Man ist versucht, das Einfügen dieser Szene in die IS als Indiz dafür zu halten, dass

der Roman eben für ein deutsches Lesepublikum geschrieben wurde, wobei die Situation
des fiktiven dänischen Publikums in den Hintergrund trat. Bedenkt man jedoch die sprachlichen

Gegebenheiten Kopenhagens in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts - also jener
Epoche, in der dieser Teil der Romanhandlung spielt - so wird klar, dass das Verständnis
einer Szene wie der geschilderten für weite Kreise der Bevölkerung überhaupt kein Problem

darstellte: Kopenhagen konnte zu jener Zeit als dreisprachige Stadt betrachtet werden

(Winge, V. 1992: 184). Offenbar existierten - soweit sich dies aufgrund schriftlicher Zeugnisse

eruieren lässt - Dänisch, Hochdeutsch und Niederdeutsch als gesprochene Sprachen
nebeneinander, ja, es hatte sich, besonders in Handwerkskreisen, sogar eine Mischsprache
aus allen dreien gebildet, die auch geschrieben wurde (Winge, V. 1992: 153). Die Szene von
IS III: 158 wird als wichtiges Indiz dafür betrachtet, dass man am dänischen Hof, an dem

traditionell Hochdeutsch gesprochen und geschrieben wurde, auch Plattdeutsch zumindest
verstand, denn sie wurde nicht etwa von Oehlenschläger erfunden, sondern stammt aus

einer authentischen Komödie, die zur Hochzeit des Sohnes von Christian IV. verfasst und
1634 am Hof aufgeführt wurde.26

Da nun deutlich geworden ist, dass das Publikum des 17. Jahrhunderts - das reale ebenso

wie das fiktive des Romans - die plattdeutsche Szene bestens verstanden haben dürfte,
bleibt die Frage, wie sie für die dänische Leserschaft der 1820erJahre wiedergegeben wurde.

Angesichts der auch zu jener Zeit noch immer sehr verbreiteten, ja, fast selbstverständlichen

Deutschkenntnisse in Kopenhagen erstaunt es nicht, dass die Szene unverändert in
der Originalversion - also auf Plattdeutsch - in 0S erscheint.27 Lediglich minimale
orthographische Angleichungen ans Dänische (statt Oelie heisst es nun 0lie, statt Flesch wird
Flesck geschrieben, vgl. 0SIII: 151-152) unterscheiden den Dialog in der dänischen Fassung

von der deutschen Version. Die geschilderte sprachliche Situation ersparte Oehlenschläger
also auf elegante Weise die Übersetzung eines Wortspiels, ein Unterfangen, das in der

Übersetzungswissenschaft mit gutem Grund allgemein als äusserst schwierig, wenn nicht gar
unmöglich gilt (Koller 2011: 261).

unterscheiden sich meistens doch in der Aussprache, aufgrund der einzelsprachlichen Artikulationsspezifik.

26 Der Verfasser, Johannes Lauremberg, war Professor für Mathematik an der Akademie in Soro, stamm¬
te aber aus Rostock und schrieb u.a. Scherzgedichte auf die dänisch-hochdeutsch-niederdeutsche
Mischsprache. Die Komödie, in der die beiden Bauern sich über dänische Ausdrücke lustig machen,
heisst: „Wie die Harpyiä von zweyen Septentrionalischen Helden verjaget und König Phineus
entlediget wird." (Alle Angaben nach Winge, V. 1992: 168-172; in ihrem Buch findet sich der in IS III: 158

zitierte Dialog der beiden Bauern ebenfalls abgedruckt: 171-172).
27 Es ist anzunehmen, dass auch das Verständnis des Plattdeutschen Anfang des 19. Jahrhunderts noch

weiterlebte; dafür spricht zum Beispiel, dass dänische Handwerker ihre Wanderjahre immer noch in
Deutschland zu verbringen pflegten, vgl. Winge, V. (1992: 328).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



90 3 Polyphone Textgestalt

3.2.3 Fazit zur zweisprachigen Gestaltung
Auf der Basis des untersuchten Textkorpus ergibt sich der Eindruck, dass Oehlenschläger
sich in der dänischen Version seines Romans im Allgemeinen mit grosser Treue an die deutsche

Vorlage gehalten hat. Dennoch ist deutlich geworden, dass er seinen Text an einigen
Stellen im Hinblick auf das dänische Zielpublikum veränderte, und dass er stilistisch um
stärkere Bildhaftigkeit bemüht war, wobei anzunehmen ist, dass er in der Muttersprache
auch über eine grössere Vielfalt an metaphorischen Ausdrücken verfügte. In diesem Sinn
urteilt auch Horst Nägele (im Gegensatz zu seiner erwähnten Kritik an Oehlenschlägers
deutschen Werkfassungen), wenn er dem Dichter attestiert: „Seine Werke in dänischer

Sprache [...] zeichnen sich durch Wohlklang und lebendigen Bilderreichtum aus" (Nägele
1971: 596). Trotzdem fand der Roman beim dänischen Lesepublikum wenig Anklang, wie
in Kap. 1.4 dargestellt wurde. Ob die ablehnende Haltung auch durch sprachliche Aspekte
mitbeeinflusst war, wie Billeskov Jansen, der die deutsche Version bevorzugt, anzudeuten
scheint (vgl. Kap. 3.1 dieser Arbeit), lässt sich angesichts der spärlichen Stellungnahmen zu

Oehlenschlägers Roman kaum eruieren.

3.3 Sprachreflexionen

Nachdem in den vorhergehenden Abschnitten die textuelle Vielfalt und die prinzipielle
„Zweisprachigkeit" des Romantextes besprochen wurden, soll nun untersucht werden, ob

auf der Ebene der Figuren ähnliche Phänomene zu beobachten sind, d. h. ob sich auch die

Romanpersonen in einem Feld der sprachlichen Mehrstimmigkeit bewegen, ob sie ihre
sprachliche Situation reflektieren und allenfalls Schlüsse für ihre Handlungsweise daraus

ziehen.

3.3.1 Sprachgedanken in den Wunderlichen Fata
Als Ausgangspunkt soll eine kurze Beschreibung der Verhältnisse bei der Inselbesiedlung
in Schnabels Roman dienen:

Die Schiffbrüchigen, die in den WF mit Albert zusammen auf die Insel Felsenburg
verschlagen werden, bilden sprachlich gesehen eine heterogene Gemeinschaft, denn jedes

Mitglied spricht eine andere Sprache: Van Leuvens Muttersprache ist holländisch,
Concordia spricht Englisch, Albert Deutsch; Lemelie schert als Franzose aus diesem Verbund

germanischer Sprachen aus, was ihn, den einzigen Katholiken der Gemeinschaft, zusätzlich

zum Aussenseiter stempelt, der sich denn auch als moralisch zutiefst verworfen entpuppt.
Offenbar verursachen die verschiedenen Sprachen keine Verständigungsprobleme, denn,

wie Albert erzählt:

Die beyden Eheleute [van Leuven und Concordia] und ich konten uns im beten und singen gantz
schön vereinigen, indem sie beyde ziemlich gut teutsch verstunden und redeten; Lemelie aber, der

doch fast alle Sprachen, ausser den Gelehrten Hauptsprachen, verstehen und ziemlich wol reden

konnte, hielt seinen Gottesdienst von uns abgesondert [...]. (WFl: 198)

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



3.3 Sprachreflexionen 91

Es ist bezeichnend, dass die sprachliche Situation erst im Zusammenhang mit der
Ausübung religiöser Rituale geschildert wird, während unerwähnt bleibt, wie sich die Gestrandeten

zuvor bei den vielen überlebenssichernden Unternehmungen auf der unbewohnten
Insel verständigt hatten. Der erste auf der Insel erlebte Sonntag bedeutet einen Einschnitt
in diesen Tätigkeiten, einen Ruhepunkt, der nach biblischem Gebot für den Gottesdienst

genutzt wird, aber auch die Möglichkeit zur Reflexion bietet. Albert und Concordia haben

je eine Bibel und ein Gesangs- und Gebetsbuch gerettet, beides in deutscher und englischer
Sprache. Der ganze Sonntag wird mit Bibellesen, Beten und Singen zugebracht, vermutlich

in beiden Sprachen, denn Albert hatte für seinen Dienst bei van Leuven „binnen 6.

Monaten recht gut Engeil- und Holländisch reden und schreiben gelernet" (WF I: 144).

Ausdrücklich erwähnt wird aber nur das Singen und Beten auf Deutsch, was implizit auf
eine Privilegierung des lutherischen Kultes weist; dies erscheint umso bedeutungsvoller,
als Albert der einzige Lutheraner ist und man hätte erwarten können, dass die reformierte
Konfession28 der beiden höhergestellten Personen, van Leuven und Concordia, dominieren
würde. Das gerettete Gesangs- und Gebetsbuch bringt also viel mehr als nur deutsche Lieder

und Gebete zur frommen Erbauung der Inselgemeinschaft: es bedeutet den ersten Keim

zur Etablierung des Luthertums auf der Insel, und dieses ist bekanntlich, gemäss Luthers

Reformprogramm, eng an das Deutsche als Sprache seiner Verbreitung geknüpft.29 So ist
es auch zu erklären, dass Eberhard, als er bei seiner Ankunft auf der Insel von einer Schar

Verwandter empfangen wird, feststellt: „[sie] redeten so feines Hoch-Teutsch, als ob sie

gebohrne Sachsen wären" VEFI: 121): Damit wird angedeutet, dass Albert, der dem Leser ja
schon auf dem Titelblatt des ersten Teils der Wunderlichen Fata als „gebohrne [r] Sachse [-]"
vorgestellt wurde, auf der Insel seine Sprache tradiert hat, die zugleich jene Luthers und
der Reformation ist;30 das feine Hochdeutsch weist auf das hohe Ansehen hin, das Luther
der deutschen Sprache mit der Übersetzung der Bibel und seinem gesamten energischen
Eintreten für den Status des Deutschen schuf. Einbezogen in diese sprachliche Würdigung
sind aber auch die Wunderlichen Fata selber, da Schnabel ebenfalls aus dem sächsischen

Raum stammt. In Eberhards Bewunderung könnte zudem eine Spur der gängigen Ansicht
mitschwingen, wonach ältere Sprachformen besser, schöner und vollständiger seien als die

28 Auch im 17. Jahrhundert waren die einzelnen reformatorischen Bewegungen noch soweit getrennt,
dass Schnabel Reformierte, Lutheraner und Katholiken als Angehörige der „3 Hauptsecten" des christlichen

Glaubens bezeichnen konnte (WFI: 198). Zu den gesellschaftspolitischen Auswirkungen der
Differenzen zwischen Lutheranern und Reformierten vgl. Nenoff (2016: 152-153). Die Autorin
vermutet, die auffällige Verbindung von Albert und Concordia über die „Konfessionsgrenzen" hinweg
weise darauf hin, dass diese Differenzen auch zur Entstehungszeit von Schnabels Roman im frühen
18. Jahrhundert noch bestanden hätten, vgl. Nenoff (2016: 153).

29 Diese Verbindung der deutschen Sprache mit dem Luthertum wurde besonders von den Sprachtheore¬
tikern des 17. Jahrhunderts so häufig in ihre Überlegungen einbezogen, dass aus dem Zusammenhang
zwischen Muttersprache und Religion ein eigentlicher „Korrelationskomplex" entstand; vgl. Stukenbrock

(2005: 435).
30 Albert und Luther stammen aus dem Kurfürstentum Sachsen, das neben Sachsen-Anhalt auch Teile

von Thüringen und Brandenburg umfasste. In diesem grossen Gebiet wurden natürlich zahlreiche
unterschiedliche Dialekte gesprochen, doch war es bekanntlich Luthers Leistung, mit seiner
Bibelübersetzung eine übergreifende Standardsprache geschaffen zu haben, die auch in andere Regionen
Deutschlands ausstrahlte. Dies wird auch von Werner Besch nicht grundsätzlich bestritten, obwohl
er in seinem Buch Luther und die deutsche Sprache. 500 Jahre deutsche Sprachgeschichte im Lichte der

neueren Forschung die sprachliche Wirkung Luthers in den Kontext verschiedener begünstigender
Faktoren einbindet, vgl. Besch (2014: z.B. 135-136).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



92 3 Polyphone Textgestalt

modernen Varianten:31 Immerhin lebt Albert zum Zeitpunkt von Eberhards Ankunft bereits
seit 80 Jahren auf der Insel, weshalb anzunehmen ist, dass sein Deutsch, das zum Inselstandard

wurde, weitgehend unberührt geblieben ist von den Sprachveränderungen, die sich im
Fortgang der Zeit durch vielfache Kontakte der Sprecher mit der Aussenwelt immer bilden.

Alberts Nachkommen sprechen aber nicht nur Deutsch; mindestens das erste Kind auf
der Insel, Alberts Stieftochter, wächst zweisprachig auf: „Die kleine Concordia fing nun-
mehro an, da sie vollkommen deutlich, und zwar so wohl Teutsch als Englisch reden
gelernet, das angenehmste und schmeichelhaffteste Kind [...] zu werden" (WFI: 311-312).
Albert lehrt seine Kinder deutsch und englisch buchstabieren und lesen, während
Concordia die religiöse Unterweisung übernimmt, so dass die Eltern ihre Kinder „mit grösten
Vergnügen bald Teutsch, bald Englisch, die Morgen- Abend- und Tisch-Gebeter, vor dem

Tische, konten beten hören und sehen" (WF I: 314). Die selbstverständliche Verwendung
beider Sprachen scheint auf einer elterlichen Gleichberechtigung zu beruhen, die sich auch

in der Aufteilung des Unterrichts spiegelt, denn Concordias Bibelunterweisung darf in
der Mitte des 17. Jahrhunderts, also lange vor der Säkularisierung, wohl als gleichwertig
mit Alberts Schulunterricht in den elementaren Kulturtechniken des Buchstabierens und
Lesens gelten.32

Dass jedoch die englische Sprache zugunsten des Deutschen aufgegeben werden kann,

zeigt die Geschichte von David Rawkin, der als Sohn verarmter Adliger in England zur
Welt kam und nach einer von Schrecken und Gräueln erfüllten Jugend im Erwachsenenalter

einen deutschen Freund trifft, mit dem er über ein Jahr gemeinsam in Deutschland

verbringt und in dieser Zeit, wie er berichtet, „dermassen gut Teutsch lernete, dass fast
meine Mutter-Sprache darüber vergass, wie ich mich denn auch in solcher Zeit zur
Evangelisch-Lutherischen Religion wandte, und den verwirrten Englischen Secten gäntzlich
absagte" WFI: 397). Auch in seinem Fall sind also Sprache und Religion gekoppelt, Deutschlernen

und Bekehrung zum Luthertum erfolgen fast gleichzeitig und bewirken Rawkins

Verwandlung in einen deutschsprachigen Lutheraner. Seine Abkehr von den „verwirrten
Englischen Secten" stellt die lutherische Religion in ein besonders günstiges Licht, zeigt
sie im Gegensatz zu englischen religiösen Strömungen als klar und vernünftig. Im Zeichen
dieser Vernunft lässt er sich, nachdem er als Schiffbrüchiger mit seinem Freund und ihren
beiden jungen Verlobten die Insel Felsenburg erreicht hat, dazu überreden, seine Geliebte

einem Sohn Alberts zu überlassen und selber eine von dessen Töchtern zu heiraten,
wodurch sich die Inselbewohner dank Zuzug von Auswärtigen fortpflanzen können. Rawkins
Transformation in einen deutschen Lutheraner erreicht auf der Insel eine weitere Stufe,
indem er seinen eigenen Geschlechtsnamen mit dem seiner Frau ersetzt, d. h. seine ehemals

englische Identität wird nun noch vollends durch die neue als David Julius verdrängt und

ausgelöscht (WFI: 336).

31 Stellvertretend für viele Untersuchungen, die sich mit solchen Spracheinschätzungen befassen, sei

Martin Durreils Artikel „Mit der Sprache ging es immer schon bergab. Dynamik, Wandel und Variation

aus sprachhistorischer Perspektive" erwähnt, in dem er nachweist, dass die Meinung,
Sprachveränderungen seien Verschlechterungen der Sprache, seit Jahrhunderten verbreitet ist und mit dem

„Mythos einer althergebrachten ,reinen Sprache'" zusammenhängt, vgl. Durreil (2014: 13).

32 Obwohl sich im 17. Jahrhundert, vor allem dank Comenius' Neuerungen, der Schulunterricht in ver¬
schiedener Hinsicht zu reformieren begann, blieb der konfessionelle Unterricht immer noch zentral.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



3.3 Sprachreflexionen 93

3.3.2 Die Situation in den Inseln im Südmeere
Wenn wir uns nun Oehlenschlägers Roman zuwenden, so zeigt sich, dass die Figuren in den
IS schon auf dem Schiff, das sie nach Ostindien bringen soll, über ihre Sprachen zu reden

anfangen. Concordia betont gleich zu Beginn der Seereise das Verbindende der sprachlichen

Situation, wenn sie zu Albert sagt: „Wir dürfen einander nicht fremd bleiben [...].
Mein Carl Franz und ich sprechen Holländisch, Ihr Deutsch, so verstehen wir uns ohne

Schwierigkeit" (IS III: 220). Dieser aus heutiger Sicht überraschenden Feststellung33 war
eine Auseinandersetzung zwischen dem französischen Schiffskapitän Lemelie und dem
dänischen Ankerschmied Mats Hansen vorausgegangen, die ebenfalls - zumindest seitens des

Kapitäns - aufHolländisch geführt wurde, denn: „Der Kapitain sprach holländisch, was der
Ankerschmied verstand" (IS III: 216). Die holländische Koine vermag aber die Differenzen
zwischen dem als verschlagen, hämisch und falsch beschriebenen Franzosen und dem
aufrechten, ehrlichen Dänen nicht zu überbrücken, im Gegenteil: die Unvereinbarkeit der - in
bezeichnender Weise zugeteilten - Nationalcharaktere wird gerade dadurch unterstrichen,
dass nicht einmal eine gemeinsame Sprache Verständigung schaffen kann.

Auf der Seereise unterrichtet Concordia Albert im Englischen, worin er so gute
Fortschritte macht, dass sie mit ihm Dramen ihres Urgrossvaters Shakespeare lesen kann.34

Kapitän Lemelie bietet ihr einerseits Spanischunterricht an, andrerseits möchte er mit ihr
Corneilles Cid lesen, aber sie lehnt beides ab; damit bleibt, wie in den VFF, das romanische
Element aus der germanischen Sprachenfamilie der für die Insel Felsenburg prädestinierten
Personengruppe ausgeschlossen.35

Die erste explizite Erwähnung des Sprachgebrauchs auf der Insel hängt wie bei Schnabel

mit dem Singen geistlicher Lieder zusammen, wird aber nicht mit sonntäglichen
Gottesdienstritualen verknüpft, sondern mit Alberts Entdeckung der insularen Paradieslandschaft:

Aus Freude darüber stimmt er mit seinen Gefährten ein Lied von Paul Gerhardt an,
das von Errettung aus Not und Bedrohung handelt, und dessen erste Strophe im Text
wiedergegeben wird.36 Wie Albert an dieser Stelle berichtet, hatten Concordia und van Leuven
schon öfters deutsche geistliche Lieder mit ihm gesungen, „und die fremde Aussprache
machte ihre Andacht noch rührender" (IS III: 324). Die Dominanz des Deutschen, die sich

aus dem Singen deutscher Lieder ablesen liesse, wird wenig später aufgehoben durch
Alberts Wunsch, wieder Shakespeare zu lesen, jedoch sind die vom Wrack geretteten Bände

verschwunden, was Albert Lemelies Bosheit zuschreibt. Auf diese Weise erscheint als

Gegenzug zur abgelehnten Lektüre des Cid auch der englische Dichter eliminiert. Stattdessen

33 Die Bemerkung erstaunt auch aus historischer Perspektive, angesichts von Luthers Einsatz für eine
hochdeutsche Standardsprache, die sich allmählich bis auf die nahe den Niederlanden gelegenen
niederdeutschen Gebiete ausdehnte und dazu beitrug, das Niederländische stärker gegen das Deutsche
abzugrenzen. Dennoch könnte sie auf einer realen Grundlage basieren, denn offenbar existierten
noch bis ins 17. Jahrhundert Zeugnisse, dass das Niederländische, „ursprünglich vom Hochdeutschen
sprachlich nicht weiter entfernt als das Nd. das Niederdeutsche)", tendenziell als Bestandteil des

Deutschen empfunden wurde, vgl. König (2011: 103).

34 Diese Lektüre und die an Bord geführten Diskussionen darüber werden in Kap. 8.3. besprochen.
35 Dass dieses System jedoch nicht in letzter Konsequenz durchgeführt ist, zeigt die Figur des Spaniers

Cyrillo, der als Erstbesiedler schon in den WF der Insel gewissermassen ein spanisches Besiedlungsfundament

schafft und in Oehlenschlägers Roman ausserdem noch Ariost begegnet (vgl. Kap. 5.4 und
5.5).

36 Allerdings wird der Name Paul Gerhardt nicht genannt, vielleicht, weil das Lied als bekannt voraus¬
gesetzt wurde.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



94 3 Polyphone Textgestalt

liest Albert nun täglich mit Concordia die englische Bibel, was ihm keine Mühe macht, da

er die deutsche Bibel beinahe auswendig kennt. Obwohl diese Lektüre also inhaltlich nichts
Neues bietet, freut es ihn, „die wohlbekannten Sachen in einer fremden Sprache erzählt
und ausgesprochen zu hören, wodurch sie den Reiz der Neuheit gewannen" (IS III: 334). Die
deutsche Sprache erscheint so in zweierlei Hinsicht verfremdet: einmal durch den Akzent
des holländisch-englischen Ehepaares, und dann durch die „Verkleidung" des deutschen
Bibeltextes in die englische Sprache. Damit zeigt sich das „feine Hoch-Teutsch des gebohrnen
Sachsen", das in Schnabels Text über Jahrzehnte unverändert bewahrt geblieben war, von
Anfang an umgeformt, vermehrt und angereichert durch Einflüsse des Fremden, in diesem

Fall vor allem des Englischen, dem als der Sprache Shakespeares ein ebenso hoher Status

wie Luthers Deutsch zugesprochen wird.
Unerwähnt bleibt, welche Sprache Concordias schwarze Dienerin Minga spricht. Nachdem

Albert sie und den kleinen Hund Beautiful vom Wrack gerettet hat, erweist sie sich
als unschätzbare Hilfe auf der Insel; trotzdem erscheint sie in seiner Erzählung nicht als der
menschlichen Gattung selbstverständlich zugehörig, sondern gewissermassen als Grenzwesen

in einem Zwischenbereich: „[...] neigte die stumpfe Negernatur in ihr sich zum
Thierischen, so liess der gefühlvolle Blick des Hundes etwas Menschliches ahnen. Diese

Verwandtschaft fühlend, waren sie unzertrennlich" (IS III: 296).37 Auch van Leuven, der sie

„treu" und „gutherzig" nennt, vergleicht sie im nächsten Satz mit einem Tier: wie ein Jagdhund

würde sie Lemelie an der Kehle fassen, falls er sich ungebührlich gegen Concordia
benähme (IS III: 308). Dieser verabscheut und fürchtet sie denn auch, nennt sie bald „das häss-

liche schwarze Thiermensch" oder gar „das schwarze Thier" (IS III: 313 resp. IV: 51),38 bald
sieht er in ihr den leibhaftigen Satan. Er ist es auch, der sie ihrer Sprache beraubt, indem

er ihr die Kehle zudrückt, um zu verhindern, dass sie ihn als Mörder van Leuvens verrät;
durch die ihr zugefügte zeitweilige Sprachlosigkeit stösst er sie noch mehr in Tiernähe.39

Ihre Sprachfähigkeit wird in dieser Episode zwar thematisiert, die Sprache, die sie spricht,
jedoch nicht benannt, d.h. sie bleibt aus dem Kreis der „Kulturnationen" ausgeschlossen,

zu denen selbst Lemelie diskussionslos gehört, obwohl ihm sogar die „Thiermenschen" in

37 Die Beschreibung illustriert die liminale Zone zwischen einer „Animalisierung des Menschen" und
einer „Humanisierung des Tieres", vgl. Agamben (2003: 46).
Schon Mingas allererster Auftritt im Roman zeigt ihre Figur in verschiedenen Schattierungen einer
tier-menschlichen Mischzone: „Kurz vorher hatte sie ihm [van Leuven] wie ein knurrender Hund die
Zähne gezeigt, nun blickte sie ihm wie ein treuer Pudel ruhig ins Auge, und schnell wie ein Windspiel
eilte sie mit dem Zettel fort" (IS III: 199).

38 Zum Gebrauch des Wortes „Tiermensch" bringt das Grimm'sche Wörterbuch Belege vor allem aus
dem 18. Jahrhundert, von Pestalozzi, Herder und Schiller, und gibt als Bedeutung an: „der mensch in
seinem thierischen zustande"; nach Pestalozzi sei „der erste [von drei Zuständen] [...] der zustand
des thiermenschen" (Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm 1935, 11/1,1: 384).

In ähnlicher Weise sieht Albert auch Shakespeares Caliban, „der Thiermensch (wie es der Mensch
wahrscheinlich in seinem ersten Zustande wirklich gewesen)" (IS IV: 4; gesperrt im Original). Lemelie
betrachtet Minga als eine Art weiblichen Caliban: „Er [...] fand, dass Caliban mit unserer schwarzen

Minga eine ausserordentliche Aehnlichkeit hätte" (IS IV: 5). Sein Abscheu weist auf die Calibans Figur
eingeschriebene Natur als monströse Hybridform zwischen Mensch und Tier mit dämonischen Zügen
(vgl. dazu die vielschichtige Darstellung von Helduser 2016: 109-182).

39 Die Sprache als wichtigstes Unterscheidungsmerkmal zwischen Mensch und Tier war bis ins 18.Jahr¬
hundert eine allgemein akzeptierte Auffassung, die z.B. auch von Herder in seiner berühmten
Abhandlung „Über den Ursprung der Sprache" vertreten wurde, vgl. Herder (1985: 711).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



3.3 Sprachreflexionen 95

Gambia und Senegal an sittlichem Empfinden überlegen seien, wie van Leuven andeutet

(IS III: 315).40

Ein paar Jahre später hat sich die kleine Inselpopulation verändert: van Leuven und Le-
melie sind tot, dafür ist das Kind des ersteren geboren, wird von seiner Mutter sowie von
Albert und Minga betreut und beginnt erste Worte zu sprechen. Zu Alberts Überraschung
spricht Concordia mit ihrer kleinen Tochter Deutsch, nicht Englisch. Ihre Erklärung für
diese Sprachverwendung stützt sich auf zwei Konzepte, die man mit den Begriffen „Muttersprache"

und „Vaterland"41 fassen kann. In ihrer Argumentation verknüpft sie die beiden
Termini: Die Muttersprache berührt das Herz: „Wie der Schweizer beim blossen Klang der

Kuhglocken weint,42 so rühren die Töne der Muttersprache jedes gefühlvolle Menschenherz"

(IS IV: 124), und zwar, weil es sich um die von frühester Kindheit an vertrauten Töne
der unmittelbaren Umgebung handelt; daraus entsteht der „Sinn für das Heimathliche" und

zugleich das Gefühl für die Zugehörigkeit zu einer Nation, zu einem Vaterland. „Was macht
das Vaterland? Nur die Sprache", erklärt Concordia (IS IV: 123). Ihrer Meinung nach lassen

sich die Nationen überhaupt nur durch die verschiedenen Sprachen unterscheiden, denn es

sei die Sprache, die das Wesen und die Denkweise bildet.43 Deshalb sei es so wichtig, dass

die Kinder zuerst ihre Muttersprache vollkommen lernten, denn wenn sie „erst alle leicht
zwei, drei fremde Sprachen plappern, wird es bald um die Nationalität der Männer und
Frauen gethan seyn" (IS IV: 124).44

Albert stimmt ihr zu, doch sieht er sich in seiner Verwunderung darüber, dass sie mit
ihrem Kind Deutsch spricht, nun erst recht bestätigt: Schliesslich ist Concordias Mutter-

40 Dass der Begriff, wie erwähnt, im 18. Jahrhundert geläufig war, zeigt auch Linnés Abhandlung „An-
tropomorpha", auf die Agamben verweist, und die 1776 auf Deutsch unter dem Titel „Vom Thiermenschen"

herausgegeben wurde (Agamben 2003: 33). Darin beschreibt Linné vier verschiedene Typen
von menschen- oder affenähnlichen Wesen, deren Gattungszuordnung zwischen Mensch und Tier er
immer wieder diskutiert und zum Schluss kommt, dass sie „eigentlich Menschenthiere (anthropomor-
pha) heissen" (Linné 1776: 69).

41 Beide Begriffe sind bekanntlich Lehnübersetzungen der entsprechenden lateinischen Wörter; wichti¬

ger ist aber ihre Verwendung, die bestimmte kulturgeschichtliche Zuschreibungen spiegelt: Die Mutter

ist traditionell zuständig für das engste Umfeld der Kinder, für die kleine, häusliche Welt, weshalb
in erster Linie sie es ist, die den Kindern Sprache vermittelt, während der Vater die Aussenwelt, die

grossen Zusammenhänge des Landes repräsentiert.
42 Dies spielt auf die sprichwörtliche Schweizer Heimatliebe an, die sich schon im 18. Jahrhundert und

dann vor allem in der Romantik zum Topos des freien Schweizers in der Alpenwelt verdichtet hatte,
der im Flachland heimwehkrank wurde, sobald er die Klänge des Kuhreigens hörte. Die Erwähnung
der Kuhglocken (statt des Kuhreigens) als Auslöser des Heimwehs wirkt wie die ironische Überhöhung

eines ohnehin mythisierten Zustandes; ob die Stelle tatsächlich ein ironisches Licht auf Concordias

engagierte Argumentation werfen soll, muss offen bleiben.
43 Mit dieser Aussage vertritt Concordia in der vieldiskutierten Frage, inwieweit die Sprache das Den¬

ken forme, eine Position, wie sie in Ansätzen schon Leibniz, aber auch Herder formulierte, jedoch
erst durch Wilhelm von Humboldt präzise gefasst und zu einer eigentlichen Sprachtheorie entwickelt
wurde: für ihn existiert kein von der Sprache unabhängiges Denken, was unter anderem, wegen der
Verschiedenheit der einzelnen Sprachen, in unterschiedlichen Denkweisen und damit der Schaffung
verschiedener nationaler Identitäten resultieren könne (für eine ausführliche und differenzierte
Darstellung dieses Gedankenkomplexes vgl. Gardt 1999: 230-245).

44 Auch Herder korreliert Muttersprache und Vaterland, wenn er die Muttersprache als „Leitfaden" in
einem „Labyrinth von Sprachen" bezeichnet, denn „wie einen jeden die Liebe zu seinem Vaterlande
mit einigen Banden der Anhänglichkeit fesselt: so hat auch die Sprache unserer Vorfahren Reize vor
uns, die in unserm Auge die fremden übertreffen" (Herder 1985: 26).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



96 3 Polyphone Textgestalt

spräche englisch, nicht deutsch. Daraufhin muss sie sich noch deutlicher erklären: „Wir
sind jetzt eine kleine Nation aus vier Menschen bestehend auf dieser Insel. Ihr seyd der

Mann, ein Deutscher, und die Weiber müssen sich nach den Männern richten" (IS IV: 125).

Diese Feststellung betont zweierlei: Einmal die nationenbildende Kraft der Sprache, denn

was die heterogene Gruppe, in die Minga stillschweigend einbezogen ist, zu einer Nation
fügen soll, ist eben die einheitliche Sprache; zweitens wird diese Nation implizit dem Mann
unterstellt und damit zum Land des Vaters gemacht, zur Patria, d. h. Albert wird die Position
eines Patriarchen auf der Insel zugesprochen.45 Die sichtliche Verlegenheit, die Concordia
bei diesen Worten überwinden muss („Sie erröthete ein wenig, schlug die Augen nieder,"
IS IV: 125), entspringt nicht eigentlich dem Eingeständnis ihrer Akzeptanz männlicher
Vorherrschaft;46 vielmehr verrät ihr Konzept einen Hinweis auf künftiges familiäres
Zusammenleben, was Albert hoffnungsvoll als Zeichen keimender Liebe deutet. Eine weitere
Begründung für Concordias Absicht, ihr Kind deutschsprachig zu erziehen, liegt zudem

in ihrer Überzeugung, dass der Ursprung nicht nur des Niederländischen, sondern auch
des Englischen die deutsche Sprache sei: „Wir Engländer waren vormals Sachsen.

Normannische Gewalt hat unsere Sprache zerbrochen, Geist, Kraft, Gefühl und Laune haben
sie aber tüchtig wieder zusammen geleimt, und mehr als eine andere über die Welt
verbreitet" (IS IV: 125).47 Ihr Plädoyer für eine einsprachige Erziehung weist auch auf einen

Gegensatz zur Situation in Schnabels Roman, wo die Kinder, wie erwähnt, in fröhlicher
und völlig selbstverständlicher Zweisprachigkeit aufwachsen. Die Problematisierung dieses

Umstandes im Roman des 19. Jahrhunderts hängt offensichtlich mit dem Nachdenken über

Sprache zusammen, das zwar schon lange vor dem 18. Jahrhundert begonnen hatte, aber

mit der Aufklärung in eine entscheidende Phase trat und sich bis zum Beginn des 19.

Jahrhunderts immer mehr zu einem facettenreichen Diskurs entfaltete, der sich, verknüpft mit
Überlegungen zu Parallelen zwischen Sprache und nationalem Charakter, intensiv mit der

Bildung einer kollektiven, d. h. nationalen Identität als Grundlage für die Entstehung des

Nationalstaates auseinandersetzte.

Genau dieselbe Thematik bewegt die Gemüter auch aufEberhards Rheinfahrt nach
Amsterdam, die dieser zusammen mit Hanna auf die geheimnisvolle Einladung des Kapitäns
Wolfgang hin unternimmt. Mit dieser Episode, die in der Romanchronologie Jahrzehnte

45 Entsprechend beschreibt Albert im Rückblick seine Position: „In süsser, idyllischer Ruhe habe ich hier,
als Patriarch, mein langes Leben genossen" (IS IV: 140).

46 Diese traditionell festgeschriebene Dominanz wird von Concordia nicht bestritten, im Gegenteil: auch

an anderer Stelle erweist sie sich als Verfechterin weiblicher Selbstbescheidung und Sittsamkeit, wenn
sie z.B. bei der Lektüre von Shakespeares Sturm gewisse „Derbheiten" nicht mit Albert zusammen
lesen will, denn ,,[a]lles in der Poesie ist nicht für Weiber geschrieben [...]. Wieviel Grosses,
Merkwürdiges, Lustiges geschieht nicht in der Welt ohne Weiber. So muss auch Vieles in der Poesie seyn,
das schön und genialisch zu nennen ist, ohne dass es eben für unsere Sittlichkeit passe. [...]. Gott
bewahre mich vor jener albernen Sprödigkeit mancher Frauen, die ein derbes Wort nicht hören können,
ohne den Dichter einen Grobian zu schelten" (IS IV: 2-4, gesperrt im Original). Diese Aussage scheint

genau auf jene „Damen" gemünzt zu sein, die im 18. Jahrhundert Holberg aus Gründen des „guten
Geschmacks" ablehnen (vgl. Kap. 8.2).

47 Dieser hohe Stellenwert wird der deutschen Sprache auch in verschiedenen sprachpatriotischen Kon¬

zepten des 17. Jahrhunderts zugeschrieben, wobei oft die europäischen Nachbarsprachen als

„Nebensprachen" abgewertet werden, als vom Deutschen bloss „abgeleitet, ohne hohes Alter", im Fall des

Englischen wegen seines Mischwortschatzes als „zusammengesetzte und verstümpelte Sprache" (Zitate

aus Gardt 1999: 112).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



3.3 Sprachreflexionen 97

nach den oben geschilderten Felsenburger Ereignissen spielt, im Ablauf des Romans aber

vorher erzählt wird, kehren wir zum ersten Teil der IS zurück.
Eberhard hat, von Leipzig kommend, unterwegs den Kölner Dom besucht und dabei

die beiden Künstler Litzberg und Lademann kennengelernt, die nun mit ihm reisen. Die
ungefähre Ortsangabe ergänzt ein zeitlicher Hinweis: Wir befinden uns in der Zeit kurz
nach dem Utrechter und dem Rastatter Lrieden, und diese endlich geglückten Lriedens-

schliessungen sorgen für die heitere Grundstimmung der deutschen, holländischen und
französischen Schiffspassagiere. Dennoch flammt plötzlich ein Konflikt auf: In übersteigertem

Patriotismus rühmt ein Lranzose seinen König Ludwig XIV., dessen Hofstaat und
insbesondere Kardinal Richelieu so sehr, dass er Litzbergs Spott auf sich zieht, worauf der
Lranzose augenblicklich zum Degen greift; ein Duell unterbleibt nur, weil sich herausstellt,

dass der patriotische Lranzose einem untergeordneten Stand angehört: als Koch ist
er nicht satisfaktionsfähig. Lademann singt darauf zur Versöhnung ein von Eberhard
gedichtetes Lied, das die verbindenden Elemente zwischen Deutschen und Lranzosen preist,
die eigentlich Brüder seien, besonders, da die „Lrankenschaar" zuerst Deutsch gesprochen
habe und Karl der Grosse ein Deutscher gewesen sei (IS I: 114). Dass der fränkische Kaiser
im Zusammenhang mit der deutschen Sprache genannt wird, ist natürlich kein Zufall, denn
sein Name steht nicht nur für Macht und Herrschertum, sondern auch für Sprachpflege
und Sprachförderung des Deutschen als Volkssprache; schon für die Sprachpatrioten des

17. Jahrhunderts war seine Tätigkeit in dieser Hinsicht so wichtig, dass die Verknüpfung
seiner Ligur mit diesen Bestrebungen zu einem Topos wurde.48

Die Erklärung, Karl der Grosse sei ein Deutscher gewesen, entfacht neue Diskussionen,

weil die Lranzosen, nachdem sie das Lied dank französischer Übersetzung verstanden
hatten, diese Aussage nicht hinnehmen wollen und Charlemagne für sich beanspruchen,
wobei sich der Koch, der natürlich die französische Seite unterstützt, in einem komischen
deutsch-französischen Kauderwelsch ausdrückt, das beide Sprachen - wenn auch parodis-
tisch - vereint.

Mit dem Auftritt eines jungen Adligen namens Herr von Sock akzentuiert sich das

Element des Standesunterschiedes, das bei der Auseinandersetzung mit dem patriotischen
Koch ebenfalls eine Rolle spielte: Der Adlige mit „sechzehn unverfälschten Ahnen" (IS I:

131) stellt seinen Rang über alles; dies wiederum macht ihn zur komischen Ligur, worauf
schon sein Name hinweist. Die Komik, evoziert durch die Nobilitierung des trivialen
Namens, verstärkt sich noch in der Herleitung durch dessen Träger, der voller Stolz erklärt,
sein Name sei eine Verkürzung von „Schock Schwerenoth" - ein Ahnherr habe sich so

genannt, weil er mit einem Schock von Reisigen einst eine Stadt besiegte. In der unbeholfenen

Aussprache eines weiteren Ahnen sei „Schock" zu „Sock" geworden (151: 155-156).49
Obwohl selbst Deutscher, allerdings mit französischer Muttersprache, äussert er sich anlässlich
eines von Eberhard in volksliedhaftem Stil verfassten Gedichtes vernichtend zur deutschen

Sprache: „das Lied ist erbärmlich. Erstens hat es den Lehler, dass es in deutscher Sprache

48 Rosenberger (2015: 356-362) listet eine Vielzahl von Zitaten aus den Schriften von Harsdörffer, Schot-
telius, Klaj, Zesen und anderen als Belege für diese Sicht Karls des Grossen auf.

49 Was Herr von Sock in seiner abenteuerlichen Namenserklärung ausser Acht lässt, ist die metaphori¬
sche Ebene: Der volle Name wird als Ausdruck einer Verwünschung, wenn nicht gar eines Fluchs
gebraucht, eine Bedeutung, die auf den Namensträger zurückschlägt, denn es wird ihm später von zwei
Knaben ein so böser Streich gespielt, dass er seinen Adelsstolz vollkommen einbüsst (IS I: 179-182).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



98 3 Polyphone Textgestalt

geschrieben ist; [...] diese Sprache ist ganz unmusikalisch und unpoetisch und kann zu
höheren, schöneren Dingen gar nicht gebraucht werden" (IS I: 144). Dieses Urteil spiegelt
das besonders seit dem 17Jahrhundert zutage tretende mangelnde Ansehen der deutschen

Sprache: vor allem in Frankreich, Italien und auch Spanien galt sie als rückständig und
ungehobelt; auch an deutschen Höfen wurde bekanntlich vorwiegend französisch gesprochen,
während die Gelehrtensprache nach wie vor lateinisch war. Dieses negative Bild trug im
17. Jahrhundert zur Entstehung intensiver sprachtheoretischer Auseinandersetzungen mit
der eigenen Sprache und zu grossen Bemühungen um deren Aufwertung bei, wie zahlreiche
Schriften von Opitz, Harsdörffer, Schottelius, Zesen und anderen bis hin zu Leibniz zeigen.

Bei dem vom Adligen von Sock geschmähten Lied handelt es sich um einen scherzhaften

Sängerwettstreit, vorgetragen von zwei Knaben, einem Schweizer und einem Holländer,
welche die kontrastierenden Vorzüge ihrer beider Länder besingen und diese Gegensätze
in den Schlussstrophen zu einem harmonischen Ganzen vereinen. Eberhard wehrt sich für
seine Sprache: der Adel als „abgesonderte Nation" möge immerhin eine fremde Sprache

sprechen; „wir Bürgerliche sind aber noch Deutsche, und sprechen deutsch" (IS I: 145).

Statt einer Antwort beginnt Herr von Sock das Lied im Einzelnen zu kritisieren, das wohl
eine Ode sein solle, aber als solche überhaupt nicht bestehen könne. Ausserdem reime es

„Schweizer" mit „Kaiser", was weder ein Reim fürs Auge noch fürs Ohr sei. Da wirft Litzberg

ein, das eben sei der Witz der Sache, denn „der Kaiser und die Schweizer haben sich

ja auch nie recht zusammen gereimt" (IS I: 145).50 Der Adlige führt nun als Beispiel für eine

vorbildliche Ode Jean Baptiste Rousseaus Gedicht „Aux Suisses" an, das Litzberg nicht kennt
und auch nicht zu kennen wünscht, da es wohl, wie die meisten französischen Oden, sehr

hochtrabend sei.51 Inhaltlich unterstreicht die Ode die Botschaft der beiden auf Einigkeit
und Versöhnung ausgerichteten Lieder Eberhards, denn sie verurteilt einen kriegerischen
Konflikt zwischen katholischen und reformierten Orten der Alten Eidgenossenschaft.
Vordergründig dienen so die drei Gedichte - im Kontrast zu ihrem versöhnungsorientierten
Inhalt - als Waffen in einem Rededuell, das zur Verteidigung der jeweiligen (sprach)patrio-
tischen Position ausgefochten wird. Auf der poetologischen Ebene jedoch geht es bei den

letzten beiden Gedichten um zwei ganz unterschiedliche Ausprägungen eines Verfahrens,
das man mit „Nachahmung" oder „Nachdichtung" umschreiben könnte: Während Eberhard
den Stil eines Volksliedes nachahmt und damit in einer von Herder ausgehenden Tradition
der Wiedererweckung ursprünglicher, „natürlicher" Volksdichtung steht, schafft Rousseau

mit der Adaptation einer Ode des Horaz die Nachbildung eines der kunstvollsten Gebilde der

römischen Literatur. Volkslied und Ode, entstanden aus den hier angedeuteten Traditionen,

50 Das Schweizer Motiv war schon tags zuvor eingeführt worden, und zwar durch den Kuhreigen, den
der unvermittelt erschienene Schweizer Knabe gesungen hatte, „worüber zwar die tüchtige Hanna
Hellkraft nicht in Ohnmacht gefallen war", der sie als Schweizerin aber doch tief beeindruckt und in
ihrem Unwillen gegen das flache Holland bestärkt hatte (IS I: 139): Sogar diese betont rationale Figur
entspricht also bis zu einem gewissen Grad dem Topos des Schweizers oder vielmehr der Schweizerin,

die im Flachland beim Anhören des alpenländischen Kuhreigens heimwehkrank wird; diese

„Anwendung" auf eine der Romanfiguren konkretisiert die Ausführungen Concordias zu Heimatliebe
und Muttersprache, verleiht ihnen aber im Gefälle zwischen Emotion (Heimweh) und Nüchternheit
(Hanna Hellkraft) auch in diesem Fall eine leicht ironische Färbung.

51 Es handelt sich um die Nachdichtung einer Horaz'schen Ode von Jean Baptiste Rousseau, der als fran¬
zösischer Lyriker und Satiriker in der Nachfolge Boileaus bei seinen Zeitgenossen berühmt war für
seine elaborierte Verskunst, vgl. Rousseau (1820,1: 196-198).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



3.3 Sprachreflexionen 99

bezeichnen in schematischem Umriss die Gegensätze zwischen den beiden Kontrahenten,
indem sie Eberhard dem Bürgertum, der Natürlichkeit und der deutschen Romantik zuordnen,

Herrn von Sock dagegen dem Adel, der Künstlichkeit und der französischen Klassik.

Dieses Schema wird nun aufgebrochen, als ein „alter reicher Baron" (IS I: 149) in die
Diskussion eingreift; wie später klar wird, ist es der inkognito reisende Leibniz, der Eberhards

„Volkslied" auch gehört hat und daraus den Schluss zieht, „es lasse sich mit der deutschen

Sprache noch vieles machen. Auch lieblich und leicht kann sie sich bewegen, nicht blos
leer dichterisch gravitätisch." (151: 152). Damit stellt er sich als Adliger auf Eberhards Seite

und verteidigt die deutsche Sprache gegen weitere Einwände des Herrn von Sock, dem

Eberhards Gedicht nicht nur als „Ode" missfallen hat, sondern auch, „weil die deutsche

Sprache mit ihren vielen Sch's und Z's dem Ohre unerträglich wird;52 weil sie sich schwerfällig

und langweilig bewegt, weil kein grosser Mann in dieser Sprache geschrieben hat"
(IS I: 153). Leibniz macht den Lutheraner von Sock darauf aufmerksam, dass er mit Luther
immerhin einen grossen Mann kennen müsse, der deutsch geschrieben habe. Als Eberhard
darauf stolz seine Verwandtschaft mit dem Reformator bekanntgibt, fügt Leibniz mit Blick
auf von Socks Ahnenreihe an: „Da haben Sie einen Ahnherrn, der wohl sechzehn andere

Ahnen aufwiegen kann" (151:154). Und dass Eberhard Lieder dichte, „steckt im Blute", denn

„Luther war auch ein Dichter" (151: 154).

Nach dem Rededuell kommt es zu einem physischen, spielerisch mit stumpfen Waffen

ausgetragenen Duell zwischen Eberhard und Herrn von Sock, in dem der Adlige gleichsam

mit seiner eigenen Kunst ausser Gefecht gesetzt wird, während umgekehrt der alte

Baron Litzberg im Schachspiel besiegt, so dass letztlich weder Adel noch Bürgertum den

Sieg über den jeweils anderen Stand davonträgt. Dies passt zum Harmoniegedanken der
Leibniz'sehen Monadenlehre, die Eberhard nun zu diskutieren beginnt, ohne zu ahnen,
dass sein Gesprächspartner deren Urheber ist. Ein anekdotisches Beispiel für konfessionelle

Harmonie liefert Leibniz zudem, als ihm ein Rosenkranz aus der Tasche fällt, was von
den anwesenden Lutheranern mit Befremden wahrgenommen wird. Doch, wie Leibniz
erzählt, war dies einst das Abschiedsgeschenk einer ehemaligen venezianischen Geliebten,
die ihn - seiner Toleranz zum Trotz - mit Vehemenz zum katholischen Glauben bekehren

wollte, worauf er die Liaison, wie er sagt, schonend beendete; den Rosenkranz, den ihm
die Lreundin zu seinem Schutz verehrte, nahm er ihr zuliebe entgegen. Kurz darauf erlebte

er auf einer Seereise ein Unwetter und drohenden Schiffbruch, an dem die katholische

Besatzung ihm als einem Ketzer die Schuld gab und ihn über Bord werfen wollte, um so Schiff

52 Gegen eine ähnliche, allerdings implizite Kritik an der lautlichen Gestalt des Deutschen setzt sich
Eberhard auch an anderer Stelle zur Wehr: Er hört Spielleute, die Blas- und Saiteninstrumente spielen,
und vergleicht deren Klang mit Sprache: Reine Blasmusik ohne Saiteninstrumente gefällt ihm nicht,
ebenso wenig, wie eine Sprache ohne Konsonanten, denn auch Konsonanten seien musikalisch. Die
landläufige Meinung, nur vokalreiche, „weiche" Sprachen seien schön, beruhe auf einem Irrtum. Eine
Sprache müsse sowohl Konsonanten wie Vokale enthalten, denn „eine Sprache ohne Konsonanten
würde eben so fade klingen, wie eine mit zu vielen belastet, gar zu hart." Die Tiere hätten in ihren
Lauten fast nur Vokale, die wildesten Nationen sprächen „ausserordentlich weich" (IS IV: 335). Die
Argumente, besonders zur Musikalität, entsprechen jenen in Friedrich Schlegels Aufsatz „Über die
unmusikalische Beschaffenheit der deutschen Sprache" aus dem zweiten Band des Deutschen Museums

von 1812, in dem Schlegel der Meinung entgegentritt, nur „weiche" Sprachen seien musikalisch (1975:
276-282).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



100 3 Polyphone Textgestalt

und Leben zu retten. Leibniz jedoch zog den Rosenkranz hervor und betete das Paternoster,
so dass die Seeleute von ihm abliessen und nun sogar glaubten, er sei ein Heiliger (IS 1:175).

Die schelmische, aber dennoch auf Einigkeit und Harmonie ausgerichtete Anekdote,

gleichsam ein Kontrapunkt zur konflikthaften Situation zwischen französischem Adel
und deutschem Bürgertum, macht grossen Eindruck auf die Zuhörer. Auf Eberhards Bitte
schreibt sich Leibniz in dessen Stammbuch ein, wodurch sein Inkognito enthüllt wird, denn
bei dem Eintrag handelt es sich um ein lateinisches Zitat aus der Theodizee, das Leibniz'
Überzeugung von der Güte Gottes in knappe Worte fasst und damit die immer wieder
im Text zum Ausdruck gebrachte Harmonisierungstendenz unterstreicht. Später wird der

patriotisch gesinnte französische Koch neben Leibniz' Eintrag zwei Verse aus Boileaus Art
poétique in Eberhards Stammbuch schreiben: „Quelque sujet qu'on traite, ou plaisant ou
sublime, / Que toujours le bons sens s'accorde avec le rime" (IS I: 220). So elegant dies auch

ausgedrückt ist, dominiert in diesen Versen gegenüber Leibniz' Dictum von Gott, der
uneingeschränkt das Universum und die Menschen liebe, doch die regelbetonte normative Strenge

und wird durch die Umstände auch ironisiert: Der Koch, in seinem hitzigen Patriotismus

zum vornherein lächerlich, schreibt sich quasi mit einem „Kochrezept für Dichtung" ein.
Dadurch erscheint auch hier - selbst in der würdigen Gestalt Boileaus - das Französische

gegenüber dem Deutschen abgewertet, umso mehr, als Letzteres durch den bewunderten
Leibniz vertreten wird.

Der Gelehrte wird von Eberhard enthusiastisch gefeiert, worauf Leibniz ihm ans Herz
legt, „mehr solche liebliche deutsche Lieder [zu dichten]" und „diese gute Sprache zu schreiben

und sie zu bilden" (IS I: 178). Darin klingen Leibniz' eigene Programmschriften an, mit
denen er die deutsche Sprache verteidigte und sie als tauglich für alle Bereiche des Lebens

einstufte, auch wenn sie vor allem durch die Schaffung von Wörterbüchern, die den
Gebrauch von Bezeichnungen für Abstracta fördern könnten, unterstützt werden sollte.53

Er selber gibt allerdings zu „sich schwer an ihr versündigt" zu haben, denn er habe „nur
französisch und lateinisch geschrieben" - so werde ihn das Volk nie recht kennen lernen
und ihn nie sein nennen (IS I: 178). Implizit wird hier auf einen Gegensatz zu Boileau
aufmerksam gemacht: Trotz der ironischen Färbung des Stammbucheintrages sind dessen

Verse doch - in der Fiktion - bis zum Koch gedrungen, d. h. sie können vom Volk

wahrgenommen werden, gerade weil sie in seiner eigenen Sprache verfasst sind, dank der völlig
unbestrittenen „Literaturfähigkeit" der französischen Sprache.

Eberhard, der Herrn von Sock gegenüber für die deutsche Sprache eingetreten war, sieht

nun doch die Genialität von Leibniz' Gedanken als eine jeder Nationalsprache übergeordnete

Kraft: „Hätten Sie auch in kalmückischer oder chinesischer Sprache geschrieben, [...]
dennoch wären Sie der Stolz Deutschlands. Nicht die Sprache, der Geist, der die Sprache
durchleuchtet, macht den Mann" (151: 178).54

53 Diese Vorschläge macht Leibniz u. a. in § 36 und § 40 seiner auf Deutsch verfassten Schrift Unvorgreiff-
liche Gedanken betreffend die Ausübung und Verbesserung der Teutschen Sprache (1697). Schon 1679 hatte

er sich in seinem Aufsatz Ermahnung an die Teutsche, ihren Verstand und Sprache besser zu üben mit
den Möglichkeiten zur Förderung der deutschen Sprache befasst. Seine beiden Schriften folgten auf
die grosse Zahl der Publikationen barocker Autoren, besonders der Gründer der „Fruchtbringenden
Gesellschaft", zur Unterstützung und Entwicklung der deutschen Sprache.

54 Dies lässt sich als Antithese zu Concordias Meinung lesen, dass die Sprache das Denken bilde (IS IV:
123-124).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



3.3 Sprachreflexionen 101

Eberhards Aussage offenbart zum Schluss dieser von Debatten über Sprache, Nationalität,

Ständewesen und Konfession geprägten Episode eine Mentalität, die sich nicht durch
nationale, standesbedingte oder konfessionelle Grenzen einengen lässt, sondern diese in
ihrer gedanklichen Offenheit gerade überwindet.

3.3.3 Der Text in den anderen Versionen

a) Vergleich mit 0en i Sydhavet

Die dänische Fassung von 1824/25 folgt dem deutschen Text in allen Einzelheiten;
Änderungen finden sich nur in gewissen sprachlichen Details; so wird in der besprochenen, von
Albert erzählten Textpassage der Ausdruck „Thiermensch" resp. „Thiermenschen" (15 III:
313 und 315) im Dänischen mit „Menneskedyr" wiedergegeben (05 III: 285 und 286), d.h.
die oben erwähnte Unentschiedenheit in der Übersetzung von Linnés „Anthropomorpha"
spiegelt sich auch in dieser Differenz zwischen der deutschen und der dänischen Version.55

Eine weitere Abweichung findet sich in Herrn von Socks Kritik an Eberhards Lied; die

Stelle sei hier der Einfachheit halber auch auf Deutsch nochmals zitiert: „Das Lied ist
erbärmlich. Erstens hat es den Fehler, dass es in deutscher Sprache geschrieben ist; [...] diese

Sprache ist ganz unmusikalisch und unpoetisch, und kann zu höheren, schöneren Dingen
gar nicht gebraucht werden" (IS I: 144); auf Dänisch lautet die Stelle „Visen er elendig. For
det forste har den den Feil, at den er digtet i Modersmaalet, [in der Muttersprache] og dette

Sprog [...] er aldeles umusikalsk og upoetisk og kan slet ikke bruges til at udtrykke hoje
skonne Folelser [hohe schöne Gefühle] med" (051:123). Überraschend ist die Bezeichnung
„Modersmaal", da Herr von Sock darauf insistiert, seine Muttersprache sei Französisch, und
sich damit explizit von den deutschsprachigen Mitreisenden abgrenzt. Die dänische Version
verbindet ihn aber mit den andern, so, als ob sie eine gemeinsame Muttersprache hätten.
Auch ist es für einen dänischen Leser naheliegend, diese Muttersprache mit seiner eigenen,

d. h. mit dem Dänischen zu assoziieren; nur durch den weiteren Textzusammenhang
wird klar, dass die deutsche Sprache gemeint ist. Ausserdem ist die Ausdrucksfähigkeit
oder vielmehr deren Mangel im dänischen Text eingegrenzt: Statt der höheren, schöneren

Dinge ' im Deutschen, womit generell ein bestimmtes Feld von Abstrakta assoziiert wird,
sind es nun die „hohen, schönen Gefühle", die sich auf Dänisch nicht ausdrücken lassen.

Die Erwähnung der „Muttersprache" scheint eine Emotionalisierung auszulösen, die sich

auf die Fortsetzung des Satzes auswirkt und zur Begriffsauswechslung führt, was auch

auf den Topos-Charakter der Korrelation von „Muttersprache" und „Gefühlen" verweist.
Die Positivform der Adjektive „hoch" und „schön" steigert den Stellenwert der „Gefühle"
zusätzlich, da sie mehr Gewicht trägt als die entsprechenden absoluten Komparative der

Aussage im deutschen Text.
In einem anderen Fall wirft die dänische Version erhellendes Licht auf eine Stelle in

Leibniz' Befund über die deutsche Sprache, sie könne sich „lieblich und leicht [...] bewegen,
nicht blos leer dichterisch, gravitätisch" (IS I: 152); dänisch lautet der Satz: „Ogsaa yndigt og
let kan det bevaege sig, ikke blot lœredigterisk, gravitetisk" (051: 129). In der Formulierung

55 Die beiden Termini bilden auch den Titel von Udo Friedrichs umfassender Studie zum Phänomen der

Vermischungen und Hybridisierungen zwischen Mensch und Tier aus diskursanalytischer Perspektive:

Menschentier und Tiermensch. Diskurse der Grenzziehung und Grenzüberschreitung im Mittelalter
(Friedrich, U. 2009).

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



102 3 Polyphone Textgestalt

„leer dichterisch, gravitätisch" verbirgt sich also ein leiser Spott über das Lehrgedicht,
indem „leer", wie die dänische Fassung zeigt, als Homophon zu „lehr-" aufzufassen ist;56 die

Ironie wird unterstrichen durch das folgende „gravitätisch". Freilich steht eine solche Lektüre

ohne den unmissverständlichen Hinweis der dänischen Version auf schwankendem
Grund, da die Assoziation zum Lehrgedicht durch die Trennung in zwei Wörter zusätzlich
erschwert wird. Auch ist es kaum vorstellbar, dass sich Leibniz in der historischen Realität
über die in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts sehr angesehene Gattung des Lehrgedichts

lustig machte, vielmehr lässt dieser verhüllte Spott die Einschätzung einer späteren
Epoche durchscheinen.57 Doch der Hauptpunkt in Leibniz' Aussage ist klar: Die deutsche

Sprache, die sich „lieblich und leicht" bewegen kann, meistert auch andere poetische
Gattungen, wie z.B. das Gedicht im Volksliedton, auf das sich Leibniz' Einschätzung bezieht.

b) Die Textausschnitte in den späteren Ausgaben

Der Vergleich der besprochenen Passagen aus IS IV und IS I mit den entsprechenden Stellen

in den gekürzten deutschen Ausgaben von 1839 und 1911 zeigt eine recht grosse Zahl von
Streichungen; so fallen die meisten Argumente in Concordias Plädoyer für die einsprachige
Erziehung weg, insbesondere ihre Überlegungen zu „Muttersprache" und „Vatersprache",

zu den schweizerischen Kuhglocken, zur Sprache, die „Wesen und Denkweise" bilde. Dieselben

Kürzungen finden sich auch in den späteren dänischen Ausgaben von 1846,1852, 1862

und 1904. Die Gründe für die Streichungen dürften wohl, wie so oft, in der Vermeidung
von handlungsretardierenden Momenten zu suchen sein. Eine genderbetonte Perspektive

mag es angesichts der zahllosen, unter Männern verhandelten Debatten bedauerlich finden,
dass mit der Kürzung von Concordias Äusserungen eine der durchaus seltenen, von einer
Frau geführten Argumentationen eliminiert wurde.

Auch in der zweiten Textpassage, die von Eberhards Rheinfahrt handelt, finden sich in
den deutschen Ausgaben von 1839 und 1911 zahlreiche Kürzungen, von denen jedoch die
beiden Gedichte Eberhards verschont blieben. Unter anderem entfällt Leibniz' Aussage,
dass auch Luther ein Dichter gewesen sei; ebenso Herr von Socks Geschichte zu seinem

Familiennamen, sowie Leibniz' Ermahnung an Eberhard, die deutsche Sprache weiter fleis-

sig zu brauchen, und seine eigene Reue darüber, dies in seinen Schriften vernachlässigt zu
haben. Auch Eberhards Feststellung, dass es keine Rolle spiele, in welcher Sprache Leibniz
seine Werke verfasst habe, da das Denken über der Nationalsprache stehe, ist gestrichen.

Die dänischen gekürzten Ausgaben weisen dieselben Streichungen auf, mit einer
Ausnahme: Leibniz' Bemerkung betreffend Luthers Dichtertum ist erhalten geblieben.
Offensichtlich sollte die Wertschätzung Luthers in den dänischen Fassungen uneingeschränkt
bewahrt bleiben. Die Streichungen betreffen, wie in der ersten Textpassage, vor allem ver-

56 Dass Oehlenschläger das Adjektiv „lehrdichterisch" auch im Deutschen und in ebenfalls leicht abwer¬

tender Nuance verwendete, belegt das Vorwort „An den Leser" zu seiner Übersetzung von Holbergs
Dramen: „In diesen Darstellungen ist Holberg unerschöpflich und sich selbst mehr gleich, als Molière,
der mitunter zu possenhaft, mitunter zu lehrdichterisch ward" (Holberg's Lustspiele 1822, 1: XXII).

57 Wie Olav Krämer feststellt, wurde das Lehrgedicht in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts immer
mehr kritisiert, da „Dichter und Literaturkritiker den poetischen Wert der Gattung in Frage [stellten]"
(Krämer 2019: 445). Diese veränderte Einstellung wird ja auch in der ironischen Behandlung der Verse

aus Boileaus Art poétique sichtbar.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601



3.3 Sprachreflexionen 103

schiedene Erörterungen und Diskussionen, die zwar für den Handlungsablauf entbehrlich
sind, den Roman aber natürlich von einer reinen Abenteuererzählung abheben.

3.3.4 Fazit zu den Sprachreflexionen
Die Sprachreflexionen der Figuren zeigen entscheidende Unterschiede besonders zwischen
den WF und den IS: Während die Kinder von Albert und Concordia in Schnabels Roman
noch ganz unproblematisch zweisprachig aufwachsen, wird dies in den IS durch eingehende

Überlegungen Concordias verhindert oder zumindest in Frage gestellt. Besonders

bemerkenswert ist, dass diese reflektierte Haltung der Frau zugeschrieben wird; dadurch
werden dem gängigen „Oehlenschlägerschen Frauenbild"58 neue Facetten hinzugefügt. Dass

Concordia die kleine Inselgemeinschaft als „Nation" bezeichnet und zudem in einer
gemeinsamen Sprache das wichtigste Kennzeichen einer Nation sieht, weist auf Debatten

voraus, wie sie Anfangs des 19. Jahrhunderts im Zug der beginnenden Nationenbildung
intensiv geführt werden sollten.

Die Szenen zwischen Eberhard, dem französischen Koch, von Sock und Feibniz sind
ebenfalls stark von nationalem Denken geprägt, wobei Sprache hier ausserdem mit
Standesthematik verknüpft wird. Die Sprachendiskussion erhält also in den IS sowohl in der

ersten Besiedlungsgeneration wie bei den Nachfahren grosses Gewicht; dabei geht es auf
beiden zeitlichen Ebenen auch um das Ansehen der verschiedenen Sprachen, um ihre Position,

um ihren emotionalen und funktionalen Stellenwert. Eine grosse Rolle spielt besonders

in der Eberhard-Sequenz die Frage, in welchem Mass die Sprachen zur Dichtkunst
taugen. Der Grad dieser Eignung begründet ganz wesentlich das Prestige einer Sprache,
wie aus den Gesprächen der Gesellschaft um Eberhard hervorgeht. Die Sprache als Medium
der Dichtung bildet sich in der Diskussion dieser Frage selber ab, wodurch in der Sprachenreflexion

die Selbstreflexivität des Romans greifbar wird.

58 Lt. Auffassung eines Teils der Forschung ist dieses Bild vornehmlich auf Sinnlichkeit und Verführung
angelegt (Praestgaard Andersen: o. J). Siehe auch Kap. 6.5.

Meier, Inselromane, BNPh 70 (2022) DOI 10.24053/9783772057601




	Polyphone Textgestalt

