
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 61 (2019)

Artikel: Bilderbuch - Lesebuch - Künstlerbuch : Elsa Beskows Ästhetik des
Materiellen

Autor: Bäni Rigler, Petra

Kapitel: Kunstkonzeptionen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kunstkonzeptionen

Elsa Beskows Werk gibt verschiedentlich Anlass zur Hypothese, dass einerseits das Kind
zum Künstler, andererseits das Buch zu einem Kunstobjekt stilisiert wird. So wird zum einen
in den Büchern Vill du läsa? (1935/36), Vad ska vi göra? (1917) und Vill du mäla? (ab 1898)

das Kind zum Zeichnen, Basteln, Reimen und Singen angeregt, zum Arbeiten mit Papier,
Schere und Schnur oder zum (Aus-)Malen. Der Inhalt des Buches nimmt die Funktion einer

Anleitung für das gestalterische Tun ein, es liefert Ideen und fordert das Kind zur Kreativität
und zum Schaffen auf. Mit diesem pädagogischen Ansatz koordiniert Beskow verschiedene

Praxen, die sich bezüglich der Schreibpädagogik historisch verorten lassen und gleichzeitig
die Frage in den Raum werfen, wessen Ideen sie weiterführt und welche ihrer eigenen
Vorstellung entspringen.

Denn Beskows Aufforderung zum Produzieren, das in jeweils neuen, materiellen
„Produkten" oder kleinen Kunstwerken, in Form von Zeichnungen, Bildern, Papier-„Dingen",
Scherenschnitten oder gar architektonisch-räumlichen Gebilden1 mündet, steht in einem

engen Zusammenhang mit dem Schreibenlernen - so die Hypothese. In diesen mannigfaltigen

manuellen Tätigkeiten, insbesondere im Zeichnen, verbergen sich körperliche Akte,
welche das Kind darauf vorbereiten das Schreiben zu erlernen und die Handschrift einzuüben.2

Hierbei erfindet die Buchkünstlerin den Schreibunterricht nicht komplett neu,
sondern greift auf schon bestehende Methoden zurück. So kann man in Schweden schon vor
1900 in den schrifttheoretischen und pädagogischen Reflexionen C. J. F. Almqvists nachlesen

- welche schliesslich die Schriften von Ellen Key nachhaltig prägten3 -, wie Formen

von körperlichen Übungen zu schreibpädagogischen Zwecken genutzt wurden. Auch bei
Walter Benjamin finden sich wichtige Impulse bezüglich des kindlichen Tuns und damit
auch zu Ideen vom Kind als Künstler, die wiederum in die Überlegungen zum Erwerb der
Schrift eingehen.

Zum anderen zeigen sich an Beskows Anleitungen zum Fesen und Schreiben, wie auch

zum Fehren, dass das Buch viel mehr zu ihrem Reflexionsgegenstand wird, als bisher

angenommen. Am Buch und dessen Materialität demonstriert die Buchkünstlerin ihr
künstlerisches Können und verdichtet ihr Wissen zu Buchproduktion und -gestaltung in einem

Objekt. Das Buch präsentiert sich als Zeugnis eines Schaffensprozesses, den die
Buchkünstlerin durchlaufen hat, weil es Spuren der Produktion in sich trägt, was sich beispielsweise

an der Entstehung des Fesebuches nachvollziehen lässt. Darin bündelt sich der
Ausdruck einer Künstlerin, die ein Buch bewusst gestaltet und sich darin inszeniert, indem sie

auf Produktionsmechanismen der Collage, des Ready-made und der Montage zurückgreift
und damit avantgardistische Kunstkonzeptionen zum Ausdruck bringt. In den folgenden

1 Wie etwa die Puppenstube in Vad ska vi göra?S. 37.

2 Zur Funktion der Hand oder der Differenz von Schreiben und Schrift, siehe: Kammer, Stephan: „Re¬

flexionen der Hand. Zur Poetologie der Differenz zwischen Schreiben und Schrift." In: Giuriato/
Kammer, 2006. S. 131-161.

3 Siehe: Müller-Wille, 2005. S. 12Iff.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



222 Kunstkonzeptionen

zwei Teilkapiteln wird dem Phänomen des künstlerischen Schaffens sowohl des Kindes als

auch der Buchkünstlerin nachgegangen.

Das Kind als Künstler

Wo Kinder spielen, liegt ein Geheimnis vergraben.
Durch Zufall trat mir das hier Verborgene vor
Augen. Das war in Gestalt einer Kinderzeich¬

nung.4

ImJahr 1930 verfasst Walter Benjamin gleich zwei Rezensionen, die sich mit dem kindlichen
Zeichnen befassen. Zum einen spricht er sich in der Kritik „Chichleuchlauchra"5, zu Tom
Seidmann-Freuds Spielfibel (vgl. Kapitel Lesekonzeptionen bei Walter Benjamin) sowohl
für das Kritzeln als auch das Zeichnen als wichtige Vorstufen zum Schreibenlernen aus.6

Zum anderen geht er in der Rezension zur zweiten Auflage von Gustav Hartlaubs Buch

Der Genius im Kinde. Ein Versuch über die zeichnerische Anlage des Kindes7 dem Thema des

Zeichnens nach und vertieft darin seine Auseinandersetzung mit Kinderzeichnungen,8
welche ihren Anfang in der Beschäftigung mit der Künstler-Gruppe DerBlaue Reiter9 nahm.

4 Benjamin. GS III. S. 268.
5 Benjamin. GS III. S. 267-272.
6 Benjamin. GS III. S. 269ff. Siehe auch: Seitz, 2006. In diesem reformpädagogisch inspirierten Übungs¬

buch erläutert Seitz, dass der Mensch eine gemeinsame Wurzel in der Bildsprache aufweise, welche
als internationale Ur- oder Zeichensprache beim Kleinkind den Anfang im Kritzeln nimmt. Sie sieht
im Formenzeichnen ein natürliches, dem Kind innewohnendes Bedürfnis, welches bei Förderung
über das Üben von Motorik, Wahrnehmung, Bewegungskoordination und Konzentration früher zu
einem flüssigeren konzentrierteren Schreiben führt. // Siehe auch: Wittmann, Barbara: Bedeutungsvolle

Kritzeleien. Die Kinderzeichnung als Instrument der Humanwissenschafien, 1880-1950.
Ungedruckte Habilitationsschrift. Eingereicht an der Bauhaus-Universität, Weimar im Juni 2012.

7 Die erste Ausgabe erschien 1922 zur gleichnamigen Ausstellung zu Kinderzeichnungen, Tusche¬

arbeiten und Scherenschnitten besonders begabter Kinder in der Mannheimer Städtischen Kunsthalle
(1921), die noch ganz im Zeichen des Expressionismus stand. Vgl. Skladny, 2009. S. 250. // Brüggemann,

2007. S. 163.

8 Brüggemann schreibt, dass Benjamin diesem Buch einen Ausnahmeplatz in der Literatur über Kin¬

derzeichnungen zuschreibe und die Themenbereiche rühme, die seinen eigenen Interessen entsprechen,

wie etwa künstlerische, individualpsychologische und pädagogische Probleme. Aber er sieht
darin auch Analogien zu Urgeschichte und Psychopathologie. Brüggemann, 207. S. 163.

9 Brüggemann, 2007. S. 158. // Der Blaue Reiter wurde von Wassily Kandinsky und Franz Marc 1911

gegründet. Von Mitte März bis Mitte April 1912 wurde in Berlin eine Ausstellung gezeigt und von
einem gleichnamigen Almanach (herausgegeben in München 1912) begleitet. Das Ziel der Vereinigung

war eine Bündelung von verschiedenen Kunstausdrücken, auch in redaktioneller Form. Im Jahr
1911 herausgegebenen Almanach Der Blaue Reiter beschrieben Wassily Kandinsky und Franz Marc
das theoretische Gerüst dieser Vereinigung, zu der auch Paul Klee, Alexej von Jawlensky, August
Macke und Gabriele Münter gehörten. Die Suche nach neuen künstlerischen Ausdrucksformen, die
wir heute unter dem Begriff Expressionismus subsumieren, hatte vielfältigste Erscheinungsbilder.
Auf der Grundlage eines gemeinsamen Interesses an der Avantgarde, aber auch an der Volkskunst,
fernöstlichen Vorbildern oder an Kinderzeichnungen, verfolgte jeder seinen eigenen Weg hin zur
Befreiung der Farbe und zur Abstraktion. Siehe: Friedel, Helmut: Der Blaue Reiter: Marc, Macke,

Kandinsky, Münter, Jawlensky. Ostfildern: Hatje Cantz 2009.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Das Kind als Künstler 223

Dem nicht aufden ersten Blick Sichtbaren, dem Verborgenen, das Benjamin vor Augen tritt,
sind Themen inhärent, die sowohl auf den Prozess des Schreibenlernens als auch auf die

Kinderzeichnung als Kunstform verweisen, welche um 1900 sehr umstritten war.10

Die Überlegungen, welche anhand Benjamins und den nun folgenden historischen
Kontexten vorgenommen werden, lassen sich auf Beskows Schreibpädagogik, welche sich eng
an die Lesepädagogik knüpft, übertragen. Denn diese ist im Zusammenhang mit den

Entwicklungen des Zeichenunterrichts um 1900 innerhalb der reformpädagogischen
Bestrebungen in Europa zu sehen,11 welche nicht zuletzt auch sie als Zeichenlehrerin und
Buchkünstlerin beeinflussten.

Die lange Zeit vorherrschenden Diskussionen um die Vorbehalte, ob Kinder, wenn sie

Zeichnungen herstellen, überhaupt als Künstler betrachtet werden dürfen, verändern sich
durch die Auffassung innerhalb der Kunsterziehungsbewegung, in der sowohl der Topos
vom Kind als Künstler als auch die Kinderzeichnung (hinsichtlich des Schreibenlernens)
eine besondere Bedeutung erhalten. Diese Entwicklungen sind unter anderem den
Bestrebungen von Alfred Lichtwark (1852-1914) zu verdanken, unter dessen Leitung die

Hamburger Kunsthalle während der Kunsterziehungsbewegung zu einem kulturpädagogischen
Zentrum wurde.12 Der Pädagoge Carl Götze nutzte dieses, um 1898 eine Ausstellung mit
dem revolutionären Titel „Das Kind als Künstler"13 zu lancieren, in der Kinderzeichnungen
aus verschiedenen Ländern gezeigt wurden.14 Die Kunstpädagogin Helene Skladny schreibt
in ihrer Dissertation, dass Götze „über die wahrnehmungspsychologisch begründete Betonung

des gegenstandsbezogenen und fantasievollen Weltzugangs des Kindes [...] auch eine

Analogie zwischen Kind und Künstler [sieht] "15 Der in den Kunsterzieherkreisen programmatische

Ansatz Götzes, die freie Kinderzeichnung zum Anlass zu nehmen, sowohl das

Kind als mit einem „künstlerischen Potential" ausgestattet wahrzunehmen, als sich auch

10 Siehe zur Entwicklung der Kinderzeichnung zu Beginn des 20. Jahrhunderts: Lehninger, Anna:
Vor-Bilder, Nach-Bilder, Zeit-Bilder; Kommerzielle Zeichenwettbewerbe in der Schweiz, 1935-1985.
Zürich: Chronos Verlag 2015.

11 Dabei entwickelte sich der Zeichenunterricht in der Schule aus der ästhetischen Bildung heraus, wie
sie Friedrich Schiller 1795 in den Briefen „Über die ästhetische Erziehung der Menschen" formulierte
und eine Volkserziehung durch die Kunst anstrebte. Siehe: Skladny, 2009. // Oelkers, 2005. // Legier,
2011.

12 Siehe: Kiyonaga, 2008. // Lichtwark, Alfred: „Erziehung des Auges". In: Schaar, Eckhard (Hg.): Aus¬

gewählte Schriften. Frankfurt a. M.: Fischer 1991.

13 Götze, Carl: Das Kind als Künstler. Ausstellung von freien Kinderzeichnungen in der Kunsthalle Ham¬

burg. Hamburg: Boysen und Maasch 1898. Darin macht auch Götze eindeutige Aussagen dazu, dass

das Kritzeln eine Vorstufe dazu sei, Geist und Hand zu koordinieren. Siehe: Götze, 1898. S. 29. //
Kiyonaga schreibt, dass die Ausstellung beim Publikum grosses Interesse hervorriefund einen langen
Nachhall erzeugte. Doch warf die Ausstellung auch die Frage auf, ob das Kind als Künstler zu
betrachten sei. Kiyonaga. 2008. S. 427ff. // Siehe auch: Skladny, 2009. S. 197ff.

14 Skladny, 2009. S. 202. // Es sind Zeichnungen aus der Sammlung von Psychologen aus verschiedenen
Ländern, welche mit Kindern Studien zu ihrem Zeichenverhalten durchgeführt hatten. Dazu
gehörten beispielsweise E. Cook (The ABC ofDrawing, 1896-97), H.T. Lukens (Die Entwicklungsstufen
beim Zeichnen, 1897) oder Louise Maitland (Children's Drawings, 1895). Siehe: Götze, 1898. S. 35.

15 Skladny, 2009. S. 203.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



224 Kunstkonzeptionen

der „verhassten Methode Stuhlmanns"16 entgegenzusetzen,17 fand schliesslich seine

Fortsetzung in der Auffassung von Gustav Hartlaubs Rede vom „Genius im Kinde".18

Diese Diskurse fanden schliesslich, wie zu Beginn des Kapitels schon gezeigt, einen
Widerhall in Benjamins Texten, welche von deutlichen Reflexionen zur Idee vom Kind als

Künstler zeugen. Wie sich Wassily Kandinsky, Gabriele Münter und Paul Klee von
Kinderzeichnungen in ihrer Sammlung für die eigene Kunst inspirieren liessen,19 fand auch

Benjamin für sein literarisches Schaffen ein Stück weit Anregung durch „Kinderkunst".
Insbesondere war er fasziniert von den anthropologisch-wahrnehmungstheoretischen Aspekten
in den Zeichnungen Annemarie Hennings20, welche laut Brüggemann „ein anderes, an
innere, psychophysische Dispositive, an den Traum, an die Kindheit gebundenes
Wahrnehmen [und] auch andere Ausdrucksformen hervorbringt."21 Die „Sphäre des Seelischen,

[und] des Traums" (Brief II, 34)22, welche Benjamin in diesen Kinderzeichnungen
wahrnimmt, entspricht dem, was er auch im Expressionismus von Chagall, Klee und Kandinsky
sah. Damit stehen die Kinderzeichnungen bei Benjamin für eine „andere" Form des Sehens,

für eine subjektive Art der Wahrnehmung, die dem Traum nahesteht und damit dem ähnelt,
was er in seinen Texten mit den Metaphern der Schneeflocken ausdrückt, wie im Kapitel
zu Benjamins Lesekonzeptionen gezeigt. Das zentrale Motiv für ihn, über die Dinge zu
schreiben, wie sie sich durch das Kind darstellen (weil es die Dinge durch sein inneres Auge
wahrnimmt), wie etwa in der literarischen Prosa Einbahnstrasse und Berliner Kindheit um
Neunzehnhundert, könnten laut Brüggemann Ansätze sein, den Benjamin dem Wahrneh-

16 Skladny, 2009. S. 203. Adolf Stuhlmann (1838-1924) galt als der umstrittenste Zeichenlehrer des 19.

Jahrhunderts. Der Zeicheninspektor und Zeichenlehrer der Gewerbeschule in Hamburg steht noch
heute für einen rigiden preussischen Drill, der erst mit der Kunsterziehungsbewegung gebrochen
werden konnte. Sein Buch Der Zeichenunterricht in der Volks- und Mittelschule. Ein methodisch
geordneter Lehrgang (ab 1875), welches in Deutschland und sogar in Schweden in fünfter und sechster

Auflage erschien, besteht aus einem Theorieteil und vier Praxisbänden zum Netzzeichnen, Diktat-
und Taktzeichnen, zum Konstruieren von Walzen, Quadern und einfachen Gegenständen (technische
Zeichnungen waren den Jungen vorbehalten) und schliesslich zur graphischen Gestaltung von
Handarbeitsmustern (welche für die Mädchen bestimmt waren). Seine Methode fand in der
Reorganisation ab Ende 1860er Jahre der preussischen Schulen ein grosses Echo. Denn das Lehrwerk war
transparent, systematisch und trägt eine eindeutige Zielbestimmung; Berufsvorbereitung (jedenfalls
derJungen), Schärfung des Auges, Förderung des räumlichen Sehens und Denkens und zur „Belebung
der Phantasie". „[..] So konnte [...] die Förderung des Kunstgewerbes im Sinne einer Geschmacksbildung

erreicht werden." Siehe: Skladny, 2009. S. 145ff.
17 Skladny hält fest, dass „die Rede von der „Kunst des Kindes" [...] im Kontext der naturalistischen

Reform zu sehen[ist]. Naturalismus und Impressionismus sind die letzten Kunstrichtungen, die mit
den Konzepten der Kunsterziehungsbewegung vereinbar waren." Skladny, 2009. S. 205.

18 Skladny, 2009. S. 249.

19 Siehe: Fineberg, Jonathan: Mit dem Auge des Kindes: Kinderzeichnung und moderne Kunst. Hg. von
Helmut Friedel und Josef Helfenstein. Stuttgart: Gerd Hatje 1995.

20 Annemarie Hennings war die Ziehtochter des Dada-Galerie-Gründers Hugo Ball, von der Walter
Benjamin vierzehn Zeichnungen abkaufte und dem Galeristen vorschlug, eine Ausstellung zum
Thema „Expressionistische Kinderbilder" zu planen (Brief II, 35). Siehe: Brüggemann, 2007. S. 161.

21 Brüggemann, 2007. S. 162.

22 Brüggemann, 2007. S. 161.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Das Kind als Künstler 225

mungs- und entwicklungspsychologischen Modell des Kunsthistorikers Gustav Hartlaub
(1884-1963)23 entnahm.24

Während sich in Deutschland die Fragen um das Wesen des künstlerischen Kindes
insbesondere in der Kunsterziehungsbewegung stellten, hallten diese in Schweden um 1900

im Diskurs um eine „Pädagogik vom Kinde" nach, welche von Ellen Keys Programmschriften

Barnets ärhundrade (1900) und Skönhetför alla (1899) geprägt war.
Die Reformpädagogin, welche an die Romantik angelehnt in der Kindheit eine mythische

und poetische Lebensform sieht, stellt das kreative Kind in dieser Tradition mit dem

Künstler auf dieselbe Ebene, indem sie beiden ein besonderes Wahrnehmungsvermögen
zuschreibt.25 Sie schreibt: „Auch darin gleichen die kleinen Kinder den grossen Künstlern.
Die Phantasie der Kinder verlangt volle, ganze tiefe Eindrücke als Stoff für ihre rastlos
bildende und umbildende Arbeit."26 Die „Phantasie" und das Spiel als wesentliche Bestandteile

einer auf der Romantik fussenden Idee von Kindheit kann man nicht nur bei den von
Spencer beeinflussten Zeichenlehrern in England und der schwedischen Reformpädagogin
verfolgen.27

Während Ellen Key im Kinde einen Künstler sieht, setzt sich Hartlaub dieser Idee

entgegen und postuliert, dass das Kind - auch wenn es eine grosse Begabung aufzeigen kann

- niemals ein Künstler sei, ihm jedoch schöpferische Kräfte (analog zu seiner Entwicklung)
innewohnen, welche im Kunstunterricht - in einem geschützten Rahmen - gefördert
werden können. Daher unterscheidet Hartlaub den „Genius" des Kindes, den er explizit als

eine innewohnende Potentialität des Kindes und des Kindseins bezeichnet, vom „Genie",
einer „Naturkraft", die das Kind auch im Erwachsenenalter zu bewahren vermag.28

Der „Genius", die schöpferische Kraft, äussere sich beim Kind in Form des Spiels und des

Traums, da ihm [dem Kind] noch eine spezifische Einbildungskraft eigen sei, welche sich

nur schwer von der Objekt-Welt lösen lasse. Hartlaub beschreibt dies wie folgt: „Der naive
Mensch bleibt innerhalb der Sphäre der optischen und visionären Gesichte und Zeichen
stehen. Erst der abgelöste Mensch bildet ja wirklich unsinnliche, geistige Begriffe, Universalien,

von denen er annehmen kann, dass sie „ante rem" bestehen können."29 Dieses

„In-den-Dingen-Sein", eine ausschliessliche Fähigkeit des Kindes, dürfte es sein, was auch

in Benjamins Prosa anklingt.30
Die Kinderzeichnung, bei Benjamin als Ausdruck für Spiel, Traum und explizit kindliche

WahrnehmungsSphären zu verstehen, steht durch die starke Ausdruckskraft, dem Duktus

23 Zu Gustav Hartlaubs Person und Position innerhalb der Kunsterziehungsbewegung, vgl. Skladny,
2009. S. 249-266.

24 Brüggemann, 2007. S. 166.

25 In ihrem Vergleich bezieht sich Key v. a. auf die Gattung der Märchen, bei denen sie beobachtet hat,
dass Kinder den Volksmärchen einem Kunstmärchen den Vorzug geben würden. Key, 1992 [1900].
S. 156. Vgl. Nix, 2002. S. 102ff.

26 Key, 1992 [1900]. S. 156. Vgl. Nix, 2002. S. 102ff.
27 Legier, 2011. S. 180ff. Siehe auch: Müller-Wille, 2005. S. 121-191.
28 Vgl Skladny, 2009. S. 249ff.
29 Hartlaub, 1930. In: Brüggemann, 2007. S. 165.

30 Vgl. Kapitel zu Walter Benjamin in dieser Arbeit. Siehe auch: Giuriato, Davide: Mikrographien. Zu
einer Poetologie des Schreibens in Walter Benjamins Kindheitserinnerungen (1932-1939). München:
Wilhelm Fink Verlag 2006.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



226 Kunstkonzeptionen

der Hand entspringend, in engem Verhältnis zum Expressionismus der grossen Künstler
der Zeit und damit zur eingangs vorgestellten Thematik des Schreibens.

In Beskows Lese- und Schreibpädagogik fliessen die bisher genannten Diskussionen aus
den reformpädagogischen Kreisen zum Zeichenunterricht als Bestandteil einer ästhetischen

Bildung und damit auch das Thema vom Kind als Künstler mit ein. Dabei verknüpft
die Buchkünstlerin, ähnlich wie Benjamin, das Zeichnen und das Spiel mit dem Schreiben,
wie das folgende Beispiel zeigt.31

Der Buchseite mit dem handgeschriebenen Text „Till fröken frän Lisa"32, welcher mit
einer Kinderzeichnung illustriert ist (Abb. 53), entspringt auf den ersten Blick etwas

Expressives, Irritierendes. Es ist, als hätte man als Leserin eine ähnliche Seitenstruktur im
Buch schon einmal angetroffen. Blättert man im Lesebuch zurück, so findet man in der
Leseszene „Lisa lär läsa"33, welche im Kapitel zu Bekows Lesekonzeptionen auf die
Lesemethode analysiert wurde, ein Gegenüber (Abb. 30). Während das Kind in der farbigen
Abbildung noch lesen lernt, indem der Grossvater in den Sand schreibt, so ist es nun in der

Schwarz-Weiss-Zeichnung das Mädchen selbst, das sowohl den Text verfasst als auch das

Bild zeichnet. Der Leseszene steht hiermit eine Schreib-(Zeichen-)Szene gegenüber.34 Text
und Bild formen einen Hybrid, den ich im Lolgenden „Text-Bild" nenne.35

Der Text, ein absatzloser, linksbündig verfasster Brief mit auslaufendem, einem Flatter-
satz entsprechendem rechten Rand, führt dem Leser und Betrachter die Mühen des

kindlichen Schreibens vor Augen. Die teilweise schräg übereinanderstehenden Zeilen aus

krakeligen Grossbuchstaben, versehen mit Wortdurchstreichungen und Kritzeleien, zeigen
förmlich und materiell, wie das Schreiben dem Kind einen körperlichen Einsatz abverlangt,
um seine Spuren in Lorm einer Botschaft an die Lehrerin zu hinterlassen. Vilém Llusser
schreibt in seiner kritischen Auseinandersetzung mit Schrift:

Um schreiben zu können, benötigen wir - unter anderen - die folgenden Faktoren: eine Oberfläche

(Blatt Papier), ein Werkzeug (Füllfeder), Zeichen (Buchstaben), eine Konvention (Bedeutung der

Buchstaben), Regeln (Orthographie), ein System (Grammatik), ein durch das System der Sprache

bezeichnetes System (semantische Kenntnis der Sprache) eine zu schreibende Botschaft (Ideen)

und das Schreiben.36

Ähnlich Flussers Idee, dass man zum Schreiben Werkzeug, Konventionen und die Gestik
braucht, führt Beskow dem Leser das Schreiben geradezu als einen körperlichen Akt vor.
Die Schrift im Text ist nur der visuelle Ausdruck der Bewegung und damit der Geste eines

Prozesses, welcher zeigt, wie nahe das Kind noch an der Phase des Kritzeins ist. Die Hand-

31 Ein bekanntes Beispiel zu den Zeichenspielen ist auch das Rit-lek, wie es im Kapitel „Mit dem Stift
in der Hand" erwähnt wurde. Das Zeichnen ist ein Spiel mit dem Stift, das im reformpädagogischen
Sinne dem Schreibenlernen dient.

32 Beskow/Siegvald, I. 1935. S. 71. [An die Lehrerin von Lisa]
33 Beskow/Siegvald, I. 1935. S. 9.

34 Zur Schreibszene siehe: Campe, Rüdiger: „Die Schreibszene, Schreiben". In: Zanetti, Sandro (Hg.).
2012. S. 269-282. // Siehe auch Müller-Wille, 2017: „Lese-Szene" vs. „Schreib-Szene". S.41ff

35 Zur Unterscheidung von Schriftbild und Schriftbild', siehe: Kogge, Werner: „Elementare Gesichter:
Über Materialität der Schrift und wie Materialität überhaupt zu denken ist." In: Strätling/Witte, 2006.
S. 85-101.

36 Flusser, Vilém: Gesten. Versuch einer Phänomenologie. Düsseldorf: Bollmann 1991. S. 40.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Das Kind als Künstler 227

TILL FRO KEN FRAN LISA.
LÖV5M DENllf 0

BNÄLLA PRO K-EN, JAG BUEV JA, LEDSEM, MAR
JAG BLEV SJUK, FÖR NU SKULLE ALLA KAM-
RATÊRNA KOMMA I.MGTFÖR£ tAEJ / SKOIAW.
QcDOKTOR^ SA, ATT JAG INTE FKR LASA ALIS"
i NAGON BOK. MEW JA HUTADE PARPAR PA ATT
Rita upp bok-staverna i sanden pa stora
CARDS-PLANEN. VAR-BWDA DAG ^ GJOROE
H Ahl DEt, öch jag ritade EFTER, vi Rita D E"

&ARA DE S TO RA 60 KS TA VERN,FOR-freM DE
VAR LATrAST ATT RITA I SANDEJV. Ocfi K/U
KAN JAG ALLA BOKSTAVERNA OCH JAG KAM
SÀTTA IHOp ORD MED - JAG HAR SKRlu/rDET
HÄR BREVET ALLDELES 6JALV, FAST JAG
HAR FRAG AT FARFAR I BLAND HUR D£T
STAVAS. NuHAULER JAG PA ATT LARA
PUG- DE SMA BOKSTAVERNA 0CK-5A, FOR
NU FAR JAG BADE SKRWA OCH LÄSA 5AJER
-&AK DOKTORN, OCH OM VECKA FAR JAG
BÖRJA SKOLAN. TYfKER INTE FRÖKENATT
MIN rARFARAR 5WÀLL £
HÄR AR FARFAR OCH JAG, NÄR
VI RITAR I 5ANDEN,
JAG HAR ^\TAT DEJ
SJÄLp.

LI 5A
VA R FOR STAVAf
k GJORDE MED
GO, FRÖKEN

Abb. 53: Beskow, Elsa; Siegvald, Herman: Vill du läsa? Första skolâret. Stockholm: Norstedt 1976

[1935]. S. 71.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



228 Kunstkonzeptionen

schrift des Kindes ist eine andere Form der Schrift, welche der Grossvater in Abbildung 30

für das Schreiben in Sand benutzt37, wenn man Stephan Kammer folgt:

Das Problem, genauer: die Komplexität eines solchen Beschreibungsmusters liegt, so Flusser,

weniger in der schieren Quantität der verschiedenen, unterschiedlichen Parameter als vielmehr in
ihrer qualitativen Heterogenität. Ob ich tatsächlich mit der Füllfeder, oder mit Bleistift oder Kreide,

einem russgeschwärzten Stock, mit dem ins eigene Blut getauchte Finger schreibe, ob ich ein Blatt

Papier, gegerbte Tierhaut, eine Wand, eine Tontafel oder einen Sandstrand als Oberfläche benutze,

welches Zeichensystem ich aufgrund welcher Konvention wie immer regelbezogen verwende: bei

genügend analytischer Trennschärfe wird mein Schreibakt als Kulturtechnik beschreibbar, d.h. in
seine einzelnen Parameter zerteilbar bleiben [...] aber natürlich nur bis zu dem Punkt, an dem sich

das Ensemble meiner Gestik überhaupt noch [...] als solche Kombinatorik qualitativ heterogener
Faktoren entschlüsseln lässt.38

Der handschriftliche Text sagt somit etwas über die Anforderungen an die Kulturtechnik
des Schreibens und die Schrift als solche aus, bei dem die Hand als Schreiborgan einen

prominenten Stellenwert erhält. Beskow hebt über die Einschreibungen (Inscription:
einritzen: graphein, Spuren erzeugen, hinterlassen) und Kritzeleien - als archaische, expressive
Formen des Schreibens - die Funktion der Hand beim Schreiben und Zeichnen hervor und
nutzt die oben aufgeführten bildlichen Darstellungen als Lehrmethode für das Schreibenlernen.

Dies wird deutlicher, wenn man die Buchseite eingehend betrachtet. Sie entpuppt sich
bei genauerer Analyse als dreiteiliges komplexes „Gebilde", bestehend aus Titel,
Handschrift und Zeichnung, welches an ein Emblem erinnert. Zum einen zeigt die Handschrift
des Kindes, zu der auch der Titel gehört, ein eigenes Bild (Schriftbild')39 im Raum der Seite,

zum anderen sticht die Zeichnung mit den zwei Figuren als selbständiges Bild dem
Betrachter ins Auge.40 Dieses lässt sich, abgesehen von einer kleinen Abweichung, als

spiegelverkehrtes Bild der erkennen. Zusammen komplettieren sich der Text und die Zeichnung
zu einem Ganzen, dem „Text-Bild".

Wie schon gezeigt, kann die emblematische Aufführung einer Buchseite in einem
pädagogisch motivierten Buch den Anreiz dazu geben, über das Sehen das Lesen und Schreiben

37 Zur Schreib-Szene kann auch die Frage gestellt werden, inwieweit das Schreiben des Grossvaters als

männlich konnotiert anzusehen ist.
38 Kammer, Stephan: „Reflexionen der Hand. Zur Poetologie der Differenz von Schreiben und Schrift".

In: Giuriato/Kammer, 2006. S. 134.

39 Zur Schriftbildlichkeit siehe auch: Krämer, 2003. S. 157-176. // Krämer, Sibylle: ,„Operationsraum
Schrift' Über einen Perspektivenwechsel in der Betrachtung der Schrift": In: Grube, Gernot (Hg):
Schrift. Kulturtechnik zwischen Auge und Maschine. München: Wilhelm Fink Verlag 2005. S. 23-62. //
Krämer, Sybille (Hg.): Schriftbildlichkeit, Materialität und Operativität von Notationen. Berlin:
Akademie Verlag 2012. // Björn Ganslandt geht das Thema der Schriftbildlichkeit von der Seite der

Sprachwissenschaft an und untersucht die Dichotomie zwischen Wort und Bild. Siehe: Ganslandt,
Björn: „Die Seite als Bild und Diagramm. Zu peircescher Semiotik und Schriftbildlichkeit im
Buchdruck." In: Polzer, Markus; Vanscheidt, Philipp (Hg.): Fontes Litterarum. Typographische Gestaltung
und literarischer Ausdruck. Hildesheim/Zürich/New York: Olm 2014. S. 65-81.

40 Werner Kogge unterscheidet in der Debatte zur Schriftbildlichkeit, wie sie etwa Sybille Krämer an¬

führte, auch wie Schriftbilder' von anderen Bildern unterschieden werden können. Siehe: Kogge,
2006. S. 87.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Das Kind als Künstler 229

zu lernen, so Susanne Strätling.41 Betrachtet man also die beiden Bilder als eine Abfolge
eines Lernprozesses, so schaut das Mädchen dem Grossvater zu, wie er schreibt, selbst liest
es nur, um dann siebzig Seiten später auch zu schreiben. Dieses schreibende „Ich" hält in
der schwarz-weissen Zeichnung nämlich einen eigenen Schreibstock in der Hand. In diesem

Text-Bild macht Beskow zum einen den Lernprozess des Kindes sichtbar, wie es vom Lesen

zum Schreiben gelangt, zum anderen verweist sie auf den kulturepochalen Diskurs, der die

Menschheit von der Mündlichkeit zur Schriftlichkeit, also zu einem Fokus vom Auge zur
Hand führte.42 Nicht zuletzt manifestiert sich in dieser Schreib-Szene auch eine Individuation

des Mädchens über die Handschrift, was darin seine Richtigkeit findet, wenn Heinrich
Bosse schreibt, dass die am Ende des 18. Jahrhunderts im deutschsprachigen Raum
entwickelten pädagogischen Richtlinien zum Schreibenlernen in der Schule auf eine Technik zur
Konstitution eines Selbst hinauslaufen.43

Genauso kann Klaus Müller-Wille anhand von C. J. L. Almqvists schrifttheoretischen
Reflexionen, insbesondere an seinen pädagogischen Schriften, zeigen, dass auch in
Schweden die pädagogischen Reformen betreffend den Schreibunterricht am Ende des 18.

Jahrhunderts v.a. auf eine Subjektbildung abzielten.

Noch bis zum Ende des 18. Jahrhunderts werden die Schüler angehalten, sich das Schreiben durch

Kopierarbeiten - Zeichen für Zeichen imitierend - anzueignen. Seit den 1770er Jahren dagegen

werden Konzepte entwickelt, die für eine langsame Einübung der entsprechenden Bewegungsabläufe

an der Schiefertafel plädieren.44

Müller-Wille schreibt, dass die Schüler, laut Almqvist, durch neue Lehrmethoden das

Schreiben selbst kontrollieren und ggf. Fehler selbst verbessern können: „Der vollkommene
Übergang von einer Fremd- zu einer Selbstbestimmung kommt schliesslich in dem
Bemühen zum Ausdruck, dass die Schüler eine eigene Handschrift ausbilden."45

Im vorliegenden Text-Bild zeigt sich eine solche Subjektbildung über das Schriftbild
insbesondere an den Korrekturen, welche Lisa in ihrem Brief an die Lehrerin vornimmt. Sie

denkt beim Schreiben, realisiert, wenn ein Wort nicht korrekt ist und streicht es durch, was
die Devise Flussers widerspiegelt: „Schreiben ist eine Phänomenalisierung des Denkens."46

Beskow macht mit den Streichungen zum einen den Prozess deutlich, den das Kind beim
Schreiben durchläuft, zum anderen lehnt sie sich an das Konzept des freien Aufsatzes an,
welches innerhalb der Kunsterziehungsbewegung des 20. Jahrhunderts Anklang fand und
eine Fehlerkultur begrüsste.47

Geht man von der sich zeigenden Seite des Text-Bildes aufdie inhaltliche über, wird noch

deutlicher, dass auf dieser Buchseite das Schreibenlernen und die Schrift als Themen
verhandelt werden. Der vorhergehende Text im Lesebuch bettet den Brief kontextuell ein und

41 Siehe: Strätling, 2005. S. 333.

42 Kittler, 1995 [1985]. S. 35-86.
43 Bosse, 2012. S. 67-111.
44 Müller-Wille, 2005. S. 130.

45 Müller-Wille, 2005. S. 130. M.-W. zieht den Gedanken weiter, dass der Schreibunterricht, bezieht man
sich auf Kittler [1985], auch die Autorfunktion beeinflusst.

46 Flusser, 1991. S. 42. Vgl. Zanetti, 2012. S. 263.

47 Kittler, Friedrich: „Die Zeit der anderen Auslegung. Schreiben bei Rilke und in der Kunsterziehungs¬
bewegung." [1985]. Hier, in: Zanetti, 2012. S. 112-130.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



230 Kunstkonzeptionen

besagt, dass Lisa lange krank war und sie schliesslich aus der Kur - auf dem Lande bei ihren
Grosseltern - der Lehrerin einen Brief schreibt. Lisa beschreibt, wie sie ausserhalb des

regulären Schulunterrichts (trotzdem) schreiben lernt. Damit wird der Brief für den Leser

zu einer Anleitung, wie das Schreiben erlernt werden kann, und gleichzeitig stellt Beskow
darin ihre eigene Schreiblehrmethode vor. Diese, zwar in einem Buch vorgestellte Methode,
richtet sich auf ein Lernen, das ohne Buch, lediglich mit menschlicher Hilfe auskommt und
sich demnach an Methoden des 18. Jahrhunderts orientiert. Folgende Passage verdeutlicht
dies:

Lisa schreibt, dass ihr der Arzt zwar verboten hätte, in einem Buch zu lesen: „Och doktorn
sa att jag inte fick läsa alls i nägon bok."48, aber der Grossvater die gute Idee hatte,
Buchstaben in den Sand zu zeichnen, damit sie diese nachzeichnen könne. Die Methode, welche
Lisa anwendet, um den Brief zu verfassen, besteht darin, vorerst nur die Grossbuchstaben
nachzuzeichnen: „Vi ritade bara de stora bokstäverna för de var lättast att rita i sanden."49

Bei dieser Tätigkeit folgt sie demselben Prinzip wie zuvor schon mit dem Lesenlernen.
Während sie unter Anleitung des Grossvaters draussen in der Natur ohne Buch - allein
durch Nachsprechen - lesen lernt, umgibt sie dasselbe „Setting" beim Schreibenlernen.
Diese Nachschreib-Bewegungsübungen wiederum reflektieren ein Stück weit jene
Freihandübungen, wie sie Liberty Tadd, der Direktor der „Public School of Industrial Art" in
Philadelphia, in seinem Kunstunterricht Ende 19. Jahrhundert anwendete.50 Tadd war, laut
Legier, „der Auffassung, dass Natur und Erfahrung in vielen Bereichen der Erziehung bessere

Lehrer seien als die Bücher."51 Die Körperübungen in Beskows Buch, welche als

Vorbereitung zum Schreibenlernen dienen, dürften als eine Fortsetzung des Bell-Lancaster-
schen Systems angesehen werden, das sich in Schweden am Ende des 18. Jahrhunderts als

reformerischer Schreibunterricht durchsetzt, „das sogar für das noch ephemerere Schreiben

in Sandbänken plädiert."52 Beskows Methode orientiert sich also stark an einer Naturpädagogik,

in der das Lehrbuch eigentlich gar nicht notwendig ist. Viel wichtiger scheint in
ihrem Lese- und Schreibkonzept der Bezug zu einer Person zu sein, die man nachahmen

kann, wie in Lisas Fall der Grossvater. Paradoxerweise oder gerade deshalb nutzt die
Buchkünstlerin ein Buch, um die Methoden vorzustellen, wie sowohl Lesen als auch Schreiben
lernen ohne Buch möglich ist.53 An diesem Konzept zeigt sich, dass für Beskow das Buch
nicht das alleinige Lehrmittel ist. Zwar lassen sich darin Methoden beschreiben, wie diese

jedoch umgesetzt werden, sei auch dem Lehrer und der Lehrerin überlassen, wie es auch

im Nachwort „Till lärarinnan!" steht. Einmal mehr zeigt sich an Beskows Auffassung vom
Buch, dass der Leser nicht nur hineintauchen, sondern auch immer wieder den Kontakt

48 [Und der Arzt sagte, dass ich keinesfalls in irgendeinem Buch lesen dürfe.]
49 [Wir zeichneten nur die grossen Buchstaben, weil diese am einfachsten in den Sand zu zeichnen

waren.]
50 Tadds Buch Neue Wege zur künstlerischen Erziehung der Jugendkam 1900 in deutscher Sprache heraus

und war nebst den Schriften von Georg Hirth und Konrad Lange eines, mit dem sich die Hamburger
„Lehrervereinigung der künstlerischen Bildung" beschäftigte, um gegen den von Stuhlmann
geprägten Zeichenunterricht eine Reform einzuleiten. Siehe: Legier, 2011. S. 180.

51 Legier, 2011. S. 180.

52 Müller-Wille, 2005. S. 130.

53 Siehe dazu die Geschichte vom Jungen, der ohne Buch lesen lernte: „Gossen som lärde sig läsa utan
bok". In: Beskow/Siegvald, 1935.1. S. 40.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Das Kind als Künstler 231

zum Aussen aufnehmen soll. Das Buch verweist also immer auch auf ein Aussen, über die

Buchdeckel hinaus, wie dies schon beim „Rit-Lek" gezeigt wurde.
Beskow nutzt also diesen Briefmit Kinderzeichnung dazu, um mehrere Aspekte deutlich

zu machen und um den Fokus des Lesers auf ihre eigene Pädagogik zu lenken. Zum einen
stellt sie eine buchlose Schreiblehrmethode vor, indem sie in der Darstellung des Bildes auf
eine alte Zeit zurückgreift. Am Beispiel des Schreibens in den Sand verweist sie auf eine im
Jahrhundert zuvor reformerische Methode des Schreibunterrichts54 und nutzt die

Rückwärtsgewandtheit in der Zeit, um ihre eigene Schreibpädagogik vorzustellen, welcher das

Lesen vorausgeht. Zudem dient ihr dieser Blick zurück auch dazu, das Schreiben und die

Schrift bezüglich ihrer Materialität zu reflektieren. Denn vergleicht man das Schreiben des

Grossvaters in den Sand und das Schreiben Lisas auf Papier, hat man es sowohl mit zwei
unterschiedlichen Schreibpraxen als auch Schreibmaterialien zu tun, die wiederum auf
verschiedene Kulturepochen verweisen.55 So steht die Schrift des Grossvaters, die Spur im
Sand, welche vom Wind verwischt oder von den Füssen getreten und somit zum
Verschwinden gebracht werden kann, gemäss einer alten Praxis56 diametral gegenüber der

(doppelt) fixierten Schrift von Lisas Text.
Diese doppelte Einschreibung zeigt sich darin, dass dem Leser der Buchseite zum einen

glaubhaft gemacht wird, dass ein Kind, vermutlich mit Bleistift/Füller auf Papier - über das

verwendete Schreibmaterial lässt Lisa nichts verlauten -, einen Brief geschrieben und

gleichzeitig korrigiert hat, was ein editionsphilologisches Verfahren widerspiegelt57, und es

somit unlöschbare Schriftspuren auf dem Papier hinterlassen hat. Zum anderen wurde
dieser Briefmittels Druckerschwärze und Presse im Buch abgedruckt und zum zweiten Mal
fixiert, womit sich die Schrift weder im Brief noch im Buch verwischen lässt. Mit diesen

beiden Arten von Schriftfixierung verweist Beskow zum einen auf die mittelalterliche
Handschriftenkultur,58 zum anderen auf die Epoche des ersten Buchdrucks, der mit der

Druckerpresse Gutenbergs und den beweglichen Lettern im 15. Jahrhundert aufkam. Durch
die Visualisierung der Handschrift in einem Buch macht Beskow wiederum auf zwei Dinge
aufmerksam, die eng an die Gestaltungsbedingungen von Büchern geknüpft sind: Erstens
thematisiert sie, indem sie die Handschrift des Kindes der maschinengefertigten Schrift (die

nur im Buch erscheint) gegenüberstellt, die ambivalenten Produktionsbedingungen ihrer
eigenen Zeit, in der billige Massenwarenherstellung auf die Produktion von
handgemachten Büchern, bei der die Handschrift im Zentrum steht, aufeinandertreffen. Zweitens
wird an diesem Text-Bild überhaupt die Handschrift als solche verhandelt, ist es doch
auffallend, dass die Lehrschrift Beskows eine Druck- und keine Schnurschrift ist, wie sie in

54 Siehe Müller-Wille, 2005.

55 Ehlich, Konrad: „Schrift, Schriftträger, Schriftform: Materialität und semiotische Struktur". In:
Greber/Ehlich/Müller. 2002. S. 91-111.

56 Siehe auch: Schnapp, Alain: „Ruinen zwischen Permanenz und Impermanenz". In: Von Hülsen-Esch,
Andrea (Hg.): Materialität und Produktion. Standortbestimmungen. Düsseldorf: University Press 2016.
S. 55.

57 Schubert, Martin (Hg.): Materialität in der Editionswissenschaft. Berlin: De Gruyter 2010.

58 Laut Roland Reuss ist die Handschrift buchgeschichtlich noch als ein Ausdruck für die Handschrif¬
tenkultur im Mittelalter anzusehen: Zur Handschrift in Druckschrift. Siehe: Reuss, Roland: „Handschrift

in Druckschrift. Zur Diskussion des Verhältnisses von Kalligraphie und Typographie bei Paul
Renner, Gerrit Noordzij und Stanley Morison". In: Stingelin, 2004. S. 245-256.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



232 Kunstkonzeptionen

Deutschland zu dieser Zeit noch gelehrt wurde.59 Es scheint, als würde Beskow einer

Schreibbewegung vorweggreifen, die eigentlich erst lange Zeit nach ihr, mit Kerstin An-
ckers' Blockschrift (ab 1975) in den schwedischen Schulen zu greifen beginnt.60 Nicht mehr
die individuelle geschwungene Handschrift im graphologischen Sinne ist Zeichen für die

Individualität, sondern vielmehr, wie mit der Schrift individuell umgegangen wird.61

Anhand ihrer Reflexionen über pädagogische Methoden zum Lesen und Schreiben, die

auch ohne das Buch auskommen, rückt Beskow das Buch, im Speziellen ihr Lesebuch,
geradezu ins Zentrum ihrer Überlegungen. Dabei scheint das Buch in Beskows Auffassung
vielmehr der Reflexion der materiellen Bestandteile und der Bedingungen der Buchproduktion

zu dienen, denn als eigentliches Lehrmittel verstanden zu werden. Das Buch dient
als Plattform für Lragen zur Materialität und Ästhetik sowie Produktion überhaupt.

Während das Schrift,bikT des Briefes also Lisas Mühen des Schreibens, den körperlichen
Akt, visuell wiedergibt, zeigt Beskow am Inhalt des Briefes ihre Schreiblehrmethode auf,
die übers Gehör zum Erlernen der Grossbuchstaben und erst in einem weiteren Schritt zum
Erlernen der kleinen Buchstaben führt („nu häller jag pä att lära mig de smä bokstäverna
ock-sä"62). Zum methodischen Aspekt gesellen sich Reflexionen zu Schreibpraxen und
-materialien, die wiederum dazu dienen, die Produktionsbedingungen von Büchern und

von Handwerkskunst um 1900 zu bedenken. Nicht zuletzt werden anhand der Buchseite

und der Schrift zudem kunsthistorische sowie künstlerische Diskurse verhandelt, wie der
letzte Teil dieser Analyse zeigen soll.

Betrachtet man als dritten Anteil dieser Buchseite auch noch die krakelige Kinderzeichnung

am unteren rechten Seitenrand isoliert, fällt auf, dass Lisa den Grossvater und sich

gegenüber dem farbigen Bild spiegelverkehrt gezeichnet hat. Lisa schreibt zur Zeichnung:
„Här är farfar och jag när vi ritar i sanden. Jag har ritat det själv."63 In der Zeichnung und
der Aussage des Mädchens verbergen sich verschiedene Aspekte.

Zum einen erinnern die staksigen Liguren vage an Giovanni Lrancesco Carotos (1480-
1546) Bild „Knabe mit Kinderzeichnung" (Abb. 54), das Meisterstück, welches den ganzen
Diskurs zur Kinderzeichnung innerhalb des Kunstunterrichts und schliesslich in der

Reformpädagogik aufs Tapet gerufen hat.64 Alleine die Rätsel, welche dieses Bild im 16.

Jahrhundert für die Kunstwelt aufwirft und welche auch heute wissenschaftlich nicht
vollständig gelöst sind,65 entsprechen schier jenem Rätsel, das Beskow dem Leser mit der
emblematischen Buchseite aufgibt. Dazu jedoch später.

59 In der Schweiz war die sog. „Schnürlischrift" noch bis in die 2000er Jahre gängig.
60 Âkesson, Stina; Anckers, Kerstin; Zachrisson, Bror: Handskrivning. 2A. Stockholm: Liber Läromedel

1976.

61 Zur Schrift als Ausdruck des Charakters, siehe: Klages, Ludwig: Handschrift und Charakter. Leipzig:
Johann Ambrosius Barth 1921.

62 [jetzt bin ich daran, auch die kleinen Buchstaben zu lernen]
63 Zum Selbstausdruck beim zeichnenden Kind, siehe: Wittmann, Barbara (Hg.): Spuren erzeugen.

Schreiben und Zeichnen als Verfahren der Selbstaufzeichnung. Zürich: Diaphanes 2009. [Hier sind mein
Grossvater und ich und zeichnen in den Sand. Ich habe dies selbst gezeichnet]

64 Legier, 2011. S. 161ff.

65 Siehe: Wittmann, Barbara: „Der gemalte Witz: Giovanni Francesco Carotos <Knabe mit Kinderzeich-
nung>". In: Wiener Jahrbuch der Kunstgeschichte. Wien: Böhlau Verlag 1997. S. 185-206. // Pfisterer,
Ulrich: „Erste Werke und Autopoiesis. Der Topos künstlerischer Frühbegabung im 16. Jh." In: Pfisterer,
Ulrich; Seidel, Max (Hg.): Visuelle Topoi. München: Deutscher Kunstverlag 2003. S. 263-303.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Das Kind als Künstler 233

Abb. 54: Knabe mit Zeichnung von Giovanni Francesco Caroto, um 1520, Verona: Museo Civico.

Wikimedia Commons https://commons.wikimedia.org

Beskow nutzt die Thematik der Autopoiesis, der Selbstdarstellung eines Kindes in einer

Zeichnung, dazu, die Bewusstwerdung des Ichs auch auf der rein bildlichen Ebene
darzustellen. So wie die Handschrift in der Pädagogik als Mittel zur Subjektbildung genutzt wird,
zeigt sich diese in der Selbstdarstellung Lisas in ihrer Zeichnung. Denn geht man von

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



234 Kunstkonzeptionen

Jacques Lacans Theorie des Spiegelstadiums aus, das allerdings bei viel kleineren Kindern
ansetzt, so dürfte sich in der Spiegelung doch ein Hinweis aufdie Bewusstwerdung des Ichs

konstituieren.66 Weil Lisa gelernt hat zu schreiben, kann sie sich nun auch bewusst selbst

darstellen. Das Zeichnen und Kritzeln hat in dem Sinne bei Beskow die Funktion, das

Schreiben zu antizipieren. Doch genauso kann der Rückschluss gezogen werden, dass erst
über das Schreiben ein bewusstes Zeichnen möglich wird.

Synthetisiert man nun dieses dreiteilige „Gebilde" zu einem Ganzen, wird deutlich, dass

Text und Bild kaum voneinander zu trennen sind. In der engen Verknüpfung, der Ergänzung
zueinander und der Abhängigkeit voneinander unterscheidet sich dieses „Gebilde" nicht
viel von einer Text-Bild-Konstellation im Bilderbuch.67 Die enge Verknüpfung von Text und
Bild hat zugleich den Charakter eines Emblems, einer sinnbildlichen, oft rätselhaft
bleibenden Darstellung.

Mit diesem hochkomplexen Gebilde gibt Beskow dem Leser auf den ersten Blick genauso
Rätsel auf, wie Caroto mit seiner Zeichnung seines eigenen Sohnes. Doch auf den zweiten
Blick kann es als genau der „Komplex" betrachtet werden, den es abgibt. Es birgt sowohl
eine Verschränkung von Kunstdiskurs und Pädagogik, in der gleichzeitig die Handschrift
in ihrer Materialität und im historischen Kontext verhandelt, sowie die zeichnerische

Selbstdarstellung des Kindes im Namen der Schrift thematisiert werden. Gleichzeitig
erlaubt das Gebilde dem Leser und dem Lesen lernenden Kind einen spielerischen Zugang,
der die Phantasie und das Denken anregt.

Auch wenn das Text-Bild noch weitere Fragen offenlässt, wie etwa, wessen Handschrift
hier wirklich abgebildet ist und ob dem Bild auch genderspezifische Diskurse
eingeschrieben sind,68 geht es nicht zuletzt auch wieder um die Art der Wahrnehmung, mit
welcher der Leser mit dem Material von Beskow konfrontiert wird, oder um Benjamin zu pa-
raphrasieren: was einem an Verborgenem beim Betrachten einer Kinderzeichnung
entgegenblickt.69

Die Frage, ob das Kind bei Elsa Beskow als Künstler zu betiteln sei, ist damit noch nicht
beantwortet. Betrachtet man all die Anleitungen in ihrem Werk zum Kreativ- und
Tätigwerden, steht das künstlerische Tun, das Schöpferisch werden im Zentrum ihrer Pädagogik
überhaupt. Das Kind wird konstant angehalten, selbst neue „Produkte" zu schaffen, wie es

auch dazu angeregt wird, selbst zu schreiben und nicht zu kopieren. Auch wenn die
Buchkünstlerin in vieler Hinsicht den pädagogischen Rufen Ellen Keys nachkommt, entspricht
das Kind in diesem Beispiel - in Hartlaubs Termini - zwar einem Schöpfer und somit dem

„Genius", aber noch nicht dem „Genie". Durch die Pädagogik der Buchkünstlerin wird
jedoch eine mögliche Anlage zum Künstlerischen im Kind geweckt und gefördert und was
daraus entsteht, muss sich erst noch weisen.

Ruft man sich noch einmal die Muttertagskarte von Hänschen in Erinnerung, so dürfte
diese als weiteres Beispiel für die schöpferische Kraft des Kindes angesehen werden. Wie

66 Lacan, Jacques: Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, wie sie uns in der psychoanalytischen
Erfahrung erscheint (1949). In: Ders.: Schriften I. Ölten, Freiburg i. Br.: Walter Verlag 1973. S. 61-70.

67 Nikolajeva/Scott, 2006 [2001].
Lacan, 1973. S. 61-70.

68 Männliche Schreiber und weibliche Leser.
69 Benjamin. GS III. S. 268.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Das Kind als Künstler 235

im Kapitel „Epiphanie des Lesens und Schreibens" gezeigt, wird im Schlussbild zu Püttes

äfventyr i bläbärsskogen das Lesen und Schreiben in einem festlichen Akt gefeiert. Die

handgeschriebene Karte ist dabei das Produkt oder das Artefakt, das aus Mühen eines

langen Weges resultiert, auf dem Hänschen sowohl Blau- und Preiselbeeren sammelt als

auch lesen und schreiben lernt. Die pflückende und blätternde Hand kommt am Schluss

der Geschichte noch als Schreibinstrument zum Einsatz, um die Karte zu kreieren.
Wiederum sind es die vorhergehenden Tätigkeiten, welche das Kind im Schreiben anregen. Der
Weg durch den Wald und die Abenteuer holen aus dem Kind das künstlerische und
schöpferische Potential heraus und veranlassen es zum weiteren Handeln respektive Schreiben.

Die handgefertigte Karte steht für das Schöpfertum oder den Genius des Kindes - für das

„Selbst-Gemachte". Im ornamental gemalten Rahmen um diese Karte des Kindes stellt sich
die Buchkünstlerin in einem selbstreferentiellen Akt vor, womit der Genius (des Kindes)
und das Genie (der Künstlerin) nahe beieinanderstehen, wenn man der Künstlerin diesen

Titel verleihen will.
Mehr als in anderen Lese- und Bilderbüchern wird die Selbsttätigkeit des Kindes im

Rahmen von Kunst und ihren Diskursen um 1900 in den Büchern von Elsa Beskow angeregt
und zur Schau gestellt. Dabei fliessen die Auseinandersetzung von Künstlern und Literaten,
insbesondere von Walter Benjamin und den expressionistischen Künstlern der Zeit in die

Anschauung zum Gegenstand der Kinderzeichnungen mit ein. Um die neuen Methoden
einer eigenen Lese- und Schreibpädagogik vorzustellen, greift Beskow zum einen auf
bestehende alte Methoden zurück (Schreibtheorien Almqvists), zum anderen stellt sie ihre
Bilder in einer anderen Zeit dar, um auf Gegensätze (Handschrift - Druckschrift)
aufmerksam zu machen, die die eigene Position, insbesondere aber das Buch als „Produkt"
reflektieren und in ein neues Licht stellen. Während sie an reformpädagogischen Ideen

zwar anknüpft, bedient sie sich doch in ihrer Schreibpädagogik klar der neuen Techniken,
wie etwa einer Druckhandschrift anstelle der Schreibschrift und kreiert damit etwas Neues.

In der Ambivalenz zwischen Alt und Neu, welche sich durch ihr ganzes Werk hindurchzieht,
dürfte gerade das Spezifische in Elsa Beskows Schaffen liegen. Es hält die von ihrem Werk
ausgehende Laszination noch immer lebendig, wofür auch die Kinderzeichnung nur eine

Lorm des Ausdrucks ist.
Im kommenden Teilkapitel wird nun das bewusst gestaltete Buch als „Produkt" anhand

einiger Produktionsprozesse genauer beleuchtet.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



236 Kunstkonzeptionen

Das Künstlerbuch: Raum für weibliches Schaffen. Die Collage als
Ästhetik der Produktion

An Artist's book is a work ofart that is conceived and

executed as a book and does not exist in any other

form or format. Itmight make use of images, texts and

any and all use ofproduction - photography, painting

and drawing, collage, metalworks, stitching, be¬

ading - both hand and machine driven.70

Das Buch als ein Kunstwerk zu betrachten, welches in keiner anderen Form existiert, wie
es Johanna Drucker postuliert, ist eine mögliche Weise, sich den Büchern Beskows
anzunähern. Obwohl zu ihrem künstlerischen Schaffensprozess allgemein nur (ganz) wenig
bekannt ist, lässt sich an exemplarischen Beispielen zeigen, wie sie mit dem konkreten
Material umgeht, wie sie die Bücher produziert und was für eine Ästhetik aus ihrer Produktion
resultiert. Dies kann sowohl am Bilder- als auch am Lesebuch nachvollzogen werden.71

Beim Bilderbuch Fetters och Lottas Jul (1947)72 lässt sich ein solch konkreter Produkti-

onsprozess an der Handarbeit des Schneidens und Klebens ablesen. Im Brief vom 20. März
1947 an den Verlag schreibt Beskow:

Nu hâller jag pâ med de tvâ sista färgbilderna tili min nya „Tant-Grön"-bok, som heter „Petters

och Lottas jul". Jag hoppas därför kunna erbjuda Er den inom den allra närmaste tiden.

Jag ville gärna dekorera tuschsidorna med svartbilder, ungefär pâ samma sätt som i den ursprung-
liga boken, men skulle helst vilja ha tuschen satt i tvâ spalter, sä att de ej blir de där lânga raderna,

som man har sâ svârt att [?] och som pedagogerna anmärkar pâ. [...]
För att kunna beräkna utrymmet för teckningarna skulle jag gärna vilja ha tuschen uppsat tvâ-

spaltigt [...] efter samma format som i den första Tant-Grön-boken. Jag kan dâ själv klippa dem

och klistra in dem pâ sidorna och placera in teckningarna som jag vill ha dem. Jag kan ocksâ strycka

mânga rader tusch....om det blir bättre sä. Jag tror att jag fâr bäst résultat pâ detta sätt. Kan jag fâ

det ordnat sä? Medan färgbilderna reproduceras, kan jag göra omramningarna, som nog gâ mycket
fast att utföra - Jag ville sâ gärna fâ klarare färger i denna bok. Är det inte bättre offsett?

Er tillgivna Elsa Beskow

[Im Moment beschäftige ich mich mit den zwei letzten Farbbildern zu meinem neuen

„Tante-Grün-Buch", das „Petter und Lottas Weihnachten" heisst. Ich hoffe, dass ich es Ihnen in der

allernächsten Zeit anbieten kann.

Ich will gerne die Tuschseiten mit schwarzen Bildern dekorieren, ungefähr auf die gleiche Weise,

wie im ursprünglichen Buch. Aber ich möchte sie am liebsten in zwei Reihen setzen, damit es nicht

70 Drucker, 2007. S. 16.

71 Im Gegensatz zu Sebastian Egenhofer, der in Produktionsästhetik einen abstrakt-philosophischen
Zugang zur Ästhetik der Produktion anhand von abstrakter modernen Kunst diskutiert, wird der

Begriff hier wirklich in seiner konkreten Materialität verhandelt. Siehe: Egenhofer, Sebastian:
Produktionsästhetik. Zürich: Diaphanes 2010.

72 Beskow, Elsa: Petters och Lottas Jul. Stockholm: Bonnier 1947.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Das Künstlerbuch: Raum für weibliches Schaffen. Die Collage als Ästhetik der Produktion 237

so lange Zeilen gibt, welche schwer zu [Handschrift kaum leserlich] sind und welche die Pädagogen

kritisieren. [...]

Damit ich den Raum für die Zeichnungen berechnen kann, möchte ich die Tuschen gerne
zweispaltig aufgesetzt haben, nach demselben Format, wie im ersten Tante-Grün-Buch. Ich kann sie

selbst ausschneiden und in die Seiten kleben und die Zeichnungen platzieren, wo ich sie haben

will. Ich kann auch einige Tuschzeilen streichen..., wenn es so besser wird. Ich glaube, dass ich auf
diese Weise das beste Resultat erhalte. Können wir das so machen? Während die Farbbilder

reproduziert werden, kann ich mit den Umrahmungen beginnen, die wenig Zeit in Anspruch nehmen

werden. Ich möchte in dem Buch so gerne klarere Farben haben. Wäre es nicht besser in Offset?

Ihre ergebene Elsa Beskow]

Ist dieser Brief eines der wenigen Zeugnisse davon, wie Beskow bei der Produktion ihrer
Bücher vorgegangen ist, so dürften die gedruckten Tanten-Bücher (ab 1918) nicht nur als

eine „Materialschau" im stofflichen Sinne verstanden werden - als eine Vorführung
pompöser farbiger Röcke und Kleider der Tanten, welche diesen auch die Namen verleihen -73,

sondern vielmehr als ein Ergebnis eines Herstellungsprozesses, dem die „Hand-Arbeit"
vorausgegangen ist.

Im Brief zur Entstehung des Buches Fetter och Lottas Jul beschreibt die Buchkünstlerin
in den wenigen Zeilen, wie sie das „Material" - laut Köhler und Wagner-Egelhaaf ein Stoff,
der noch den Status des Passiven in der Welt einnimmt und somit zuerst geformt werden
muss74 - bearbeitet, gestaltet, transformiert, also zu etwas Neuem umformt. Indem sie sich
der Werkzeuge Schere, Pinsel und Stifte bedient und mit den Materialien (Aquarell-)Farben,
Papier, Bleistift, Tusche und Klebstoff arbeitet, schafft sie nach ihren eigenen Vorstellungen
die Vorlagen für das Buch: Dazu zeichnet und malt sie Bilder, Tuschen und Rahmen, ordnet
diese in einem bestimmten Verhältnis und Rhythmus, zusammen mit dem Text, auf einer

Doppelseite an und legt diese wiederum dem Verlag vor.
Beskows Schaffensprozess ist also von vielen kleinen Teilschritten geprägt, die sich am

fertigen Buch kaum mehr nachvollziehen lassen. Dazu gehört auch die Arbeit des Schneidens

und Klebens. Fasst man diese handwerkliche Arbeit als eine Form der künstlerischen
Technik der Collage75 auf und folgt dabei Louis Aragons Definition, der ,Collage' als

„Einfügung eines Objekts, eines Materials aus der realen Welt, durch das das Bild insgesamt in
seiner Imitation der Welt grundlegend in Frage gestellt wird"76, trifft dieser Ansatz bei
Beskow nicht vollständig zu. Zwar nutzt die Buchkünstlerin das künstlerische Verfahren
der Collage, um fremdes Material von aussen in ihre Buchprototypen einzufügen. Doch

73 Zur textilen Materialität, siehe: Eigenbrodt, Olaf: „Verworfene Gewebe. Zur problematischen Mate¬

rialität textiler Texturen - zwei Lektüren." In: Köhler/Metzler/Wagner-Egelhaaf, 2004. S. 149-168. //
Zur Diskussion um Stoffe in Literatur, Kunst und Philosophie, siehe: Strässle/Torra-Mattenklott,
2005. // Naumann/Strässle/Torra-Mattenklott, 2006.

74 Köhler/Metzler/Wagner-Egelhaaf, 2004. S. 8.

75 Ausführlich zur Montage und Collage in den verschiedenen Sparten der darstellenden Künste, siehe:

Möbius, Hanno: Montage und Collage. Bildende Künste, Film, Fotografie, Musik, Theater bis 1933.

München: Wilhelm Fink 2000.

76 Aragon, Louis: Les collages, Paris: Hermann 1980 [1965]. S. 119. Aragon unterscheidet v.a. die Col¬

lagen der Kubisten von den Papiers collés, die ab 1913/14 in Paris bekannt wurden. „Das Papier collé
der Kubisten bestand darin, dass man lyrische Elemente der Zeit [...] in das Bild einsetzte". Aragon,
1980. S. 45.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



238 Kunstkonzeptionen

scheint es ihr nicht explizit um das Zeigen dieses Materials zu gehen. Denn entgegen einer
echten Collage, welche die Spuren des Schaffensprozesses sowohl sichtbar macht als auch
sichtbar lässt, kann der Leser Beskows Produktionsvorgang am gedruckten Buch nicht
mehr nachvollziehen. Die Seiten mit Tuschen und Scherenschnitten, welche die
Buchkünstlerin auf einen papiernen Untergrund klebt, sind in ihrer Materialität und Vielschichtigkeit

für den Betrachter des gedruckten Buches letztendlich weder haptisch noch visuell
erfahrbar. Somit bleiben ihre Collagen als platte Objekte in der Seite gefangen. Dieses
Paradoxon muss einen anderen Grund haben.

Liest man noch einmal den oben genannten Brief, so findet sich zumindest eine Antwort.
Die Wahl des Verfahrens, Material von aussen in die Bücher einzufügen, scheint weniger
der Absicht zu dienen wiederum auf die Aussenwelt aufmerksam zu machen, wie Aragon
postuliert. Vielmehr scheinen ihr die Techniken des Schneidens und Klebens eine
künstlerische Freiheit zu ermöglichen, nämlich die Buchseiten in Format und Grösse selbstbestimmt

gestalten zu können.

Ich kann sie [die Tuschen] selbst ausschneiden und in die Seiten kleben und die Zeichnungen

platzieren, wo ich sie haben will .77

Der Aspekt der Selbstbestimmung im Schaffensprozess ist für die Buchkünstlerin ein zentrales

Anliegen. Die einzelnen Seiten für die Bücher bezüglich Format und Grösse nach

eigenem Gutdünken zu gestalten, ohne dass diese materiellen Faktoren vom Verlag diktiert
werden, dürften mehr gewogen haben als die Tatsache, dass die auf Papier gemalten,
ausgeschnittenen und schliesslich aufgeklebten Tuschezeichnungen „nur" wie auf Papier
gemalt aussehen. Bei der Arbeit an einem Bilderbuch überwiegen für Beskow demnach

pragmatisch-praktische Gründe - wie berechnen und bestimmen - die materialästhetischen.
Diese Faktoren drücken sich schliesslich in einer ihr eigenen Buchästhetik aus.

Hat Beskow sowohl bezüglich der Farben wie auch über das Verfahren der Collage in
den Tanten-Büchern mit materiellen Aspekten am Buch experimentiert, so zeigt sich im
Lesebuch, Vill du läsal I—III, die künstlerische Form der Collage etwas anders. Zwar benutzt
sie die Kunstform wiederum dazu, Text und Bild auf einer vorgegebenen Seitengrösse zu

platzieren (Abb. 55)78, jedoch hat die Collage laut Hammar noch einen weiteren Grund: „I
efterhand kan man verkligen undra om det var rätt använd konstnärsenergi att göra dessa

tre läseboksdelar, där hon i hög grad äteranvände de bilderböcker som redan skapats."79

Hammar beschreibt, dass Beskow bei der Erstellung das Lesebuch aus Zeitnot nicht ganz
„neu erfinden" konnte und dadurch aufschon bestehendes Material aus ihrem eigenen Werk

zurückgreifen musste. Der mit Beskows Bilderbüchern vertraute Leser und Betrachter,
erkennt bei der Durchsicht von Vill du läsa?, dass die Buchkünstlerin Teile aus den Ge-

77 Beskow im Brief vom 20. März 1947 an den Bonniers Verlag.
78 Klaus Müller-Wille macht auf den Zusammenhang zwischen modernen Collagen, wie sie auch Hans

Christian Andersen produzierte, und Lesefibeln aufmerksam. Die Collagen würden, so Müller-Wille
im Rückgriff auf Didi-Huberman, auf eine andere Art des Lesenlernens abzielen. Siehe Müller-Wille,
2013. S. 183-219.

79 [Im Nachhinein kann man sich auch fragen, ob es nicht vergeudete Künstlerenergie war, diese drei
Lesebuchteile zu schaffen, wo doch im höchsten Grad die Bilderbücher verwendet wurden, die sie

schon geschaffen hat.] Hammar, 2002. S. 65-66.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Das Künstlerbuch: Raum für weibliches Schaffen. Die Collage als Ästhetik der Produktion 239

Abb. 55: Beskow, Elsa; Siegvald, Herman: Vill du läsa? Första skolâret. S. 30. Original. Bankfach der

Familie Beskow. Stockholm.

schichten und ausgewählte Bilder von verschiedenen Bilderbuchgeschichten
ausgeschnitten, zusammengesetzt und für das Lesebuch neu aufbereitet hat. Dieses Auswählen,
Teilen, Schneiden und Neuzusammensetzen von viel grösseren Text-Bild-Einheiten lässt
sich entgegen Hammars Meinung durchaus an künstlerischer Energie, nämlich an der

Technik der Collage festmachen.
Zum Beispiel wird die Geschichte Sagan om den Ulla, Ulla gumman (1897)80, die von Bes-

kows Jugendstilbildern und einer an eine Handschrift angelehnten Schrift lebt, stark gekürzt
und auf einer einzigen Buchseite wiedergegeben.81 Dabei weicht die Handschrift einer
Lehrbuchschrift, was der Geschichte einen viel moderneren Charakter gibt und sich auch im
hochkantigen statt dem fast quadratischen Buchformat des Originals ausdrückt. Den Seitenkopf im

80 Beskow, Elsa: Sagan om den Ulla, Ulla gumman. Stockholm: Wahlström & Widstrand 1897.

81 Beskow/Siegvald, 1.1935. S.75.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



240 Kunstkonzeptionen

Lesebuch ziert eine Schwarz-Weiss-Zeichnung, die zwar an die Protagonistin der Geschichte,

an die kleine Frau erinnert, aber so nicht im Bilderbuch abgebildet ist. Wer die Geschichte

kennt, dem fehlen die neun zugehörigen Bilder. Diese erscheinen jedoch beim Akt des

(Vor-)Lesens in einem Erinnerungsvorgang. Vielleicht ertönt dazu sogar die Stimme der

Mutter, die einem die Geschichte vorgelesen hat. Indem Beskow die Geschichte auf der Bilderebene

komplett fragmentiert, fordert sie den Leser auf, die Bildlücken durch Erinnerungsstücke

zu ersetzen, worin sie sich an die Technik der Collage lehnt. Die Fragmente einer
Geschichte sind lediglich Stützen zur Erinnerung an das Ganze. Für jene Leser, welche die Bilder
nicht kennen, bietet dieses einzelne Bild eine Anregung zum Gebrauch der Phantasie. Aus
diesen Überlegungen heraus dürfte es sich bei der Entscheidung Beskows, das Lesebuch aufder

Basis von vorhandenen Bilderbüchern aus ihrem Werk zu gestalten, nicht nur um eine „Notlösung"

handeln. Vielmehr wird die Fragmentierung im Lesebuch als eine bewusste Technik und

pädagogische Intention eingesetzt, nicht nur Einzelteile auswendig zu lernen, sondern
ganzheitlich zu denken, wie dies im Märchen „Kungen som bytte minnet" gezeigt wurde.

Hält man an Hammars Überzeugung fest, dass das Lesebuch nur ein Verschnitt alter
Bücher ist, könnte man sagen, dass sich Beskow lediglich der Zeit vorgreifend der modernen

digitalen Technik des „copy and paste" [Kopieren und Einkleben] bedient hat, um schon
verwendetes Material in einem Buch neu zusammenzufügen. Doch ganz so trivial scheint
ihre Vorgehensweise nicht zu sein.

Denn zum einen werden im Lesebuch Bilderbücher wiedergegeben, bei denen die
Bildauswahl sorgfältig vorgenommen erscheint. So richtet sich Beskow beispielsweise mit der

Kurzversion von Püttes äventyr i bläbärsskogen82 sowohl an Kinder, die die Geschichte

kennen, als auch an solche, die sie noch nicht kennen. Mit drei bewusst gewählten
Schlüsselbildern, sowie dem ganzen Text der Bilderbuchgeschichte, wird zwar eine

pädagogisch-ästhetische Geschichte erzählt, die im besten Falle wiederum durch die Erinnerungstätigkeit

der Kinder mit den fehlenden Bildern ergänzt wird. Doch wird dem Leser sehr

deutlich, dass die Geschichte in solch fragmentierter Form nicht dieselbe ist, wie wenn man
das ganze Bilderbuch in Händen hält. So fehlen beispielsweise die ästhetischen, haptischen
und visuellen Hinweise auf die Thematik des Lesenlernens, wie sie im Kapitel „Funktionen
des Lesens" aufgezeigt wurden. Diese kann in einem kleinen Format wie dem Lesebuch gar
nicht zur Geltung kommen, und somit fehlt der Zugang zum Medium Buch. Die Fragmentierung

dient derweil als gute Technik, das Material auf kleinem Raum so pädagogisch als

möglich anzuordnen. In diesem Sinne nutzt Beskow die vorhandenen Möglichkeiten
materieller Aspekte des Buches wie Format und Grösse, um eine Neugestaltung vorzunehmen
und Buchmaterial anders zu verarbeiten.83

In seltenen Fällen verwertet Beskow für das Lesebuch sogar alle Bilder und Texte eines

„ganzen" Bilderbuches, wie etwa in der Geschichte Hattstugan (1930)84. Die Geschichte von
einer Mutter, die mit ihren Kindern in einem alten Hut wohnt und nach einem Brand vom
Zwerg der Nachbarsinsel gerettet wird, wird auf vier Doppelseiten und einer Rückseite

wiedergegeben. Zur Einleitung steht in Klammer: „(En saga pâ vers med rim, som barnen

82 Beskow/Siegvald, I. 1935. S. 118-122.
83 Siehe: Moldehn, Dominique: Buchwerke. Künstlerbücher und Buchobjekte 1960-1994. Nürnberg:

Verlag moderne Kunst 1996.

84 Beskow, Elsa: Hattstugan. Stockholm: Bonnier 1930. In: Beskow/Siegvald, I. 1935. S. 100-108.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Das Künstlerbuch: Raum für weibliches Schaffen. Die Collage als Ästhetik der Produktion 241

fâr hittapâ själva)".85 Die Geschichte ist daraufangelegt, dass sie kleinen Kindern vorgelesen
und mit ihnen laut gesprochen wird, damit diese jeweils das letzte Wort der Verszeile selbst

ergänzen können. So lautet die erste Zeile: „Det var en gâng en tomte-gubbe, som bodde i
en gammal mossig -"86 [Es war einmal ein Zwerg, der in einem alten, moosigen - wohnte].

Der Leser muss den Text durch Betrachten des Bildes ergänzen. Die Lösung findet er in
der alten Kate, die der Zwerg bewohnt und die auf Schwedisch „stubbe" heisst, das Wort,
mit dem der Leser die Verszeile komplettieren kann. Dabei wird der Gedankenstrich zu
einem sprachlich-materiellen Stellvertreter sowohl für das Wort als auch für den Bildanteil,
den der Leser in der Illustration findet. Weil die Geschichte selbst von einer sprachlichen
Lragmentierung lebt, scheint es logisch, dass die ganze Bildergeschichte in Text und Bild
im Lesebuch abgedruckt wird. Denn der Leser braucht die Illustrationen, um die Textlücken

ergänzen zu können. Dennoch widerspiegelt sich diese Lückenhaftigkeit des Textes auch

in der materiellen Erscheinung des Bilderbuches innerhalb des Lesebuches. Denn obwohl
Beskow alle Bilder und Textteile des Bilderbuches quasi ausschneidet und ins Lesebuch

einsetzt, bleiben die wichtigen Buchanteile wie Einbände, Titelseiten, Papier u.a. auf der
Strecke. Das Lesebuch kann zwar ein Stück weit die Texte und Bilder als Erinnerungsfragmente

und Lesehäppchen aus den Bilderbüchern wiedergeben, diese aber nicht in dem

ästhetisch-materiellen Charakter und in ihrer einzigartigen Machart im Sinne von
Kunstwerken fassen, welche den Bilderbüchern eigen ist. Im Lesebuch bleiben es collagenhafte
Bruchstücke, welche die Erinnerung des Kindes ankurbeln, jedoch nur wenig über das

gesamte (ursprüngliche) Buch aussagen können.
Auch wenn gewisse Anteile der Bilderbücher innerhalb des Lesebuches hintanstehen

müssen, so zeigt sich bei Beskow in der Anwendung der Technik der Collage selbst eine neue
Ästhetik, welche die Buchkünstlerin gekonnt und bewusst einsetzt. Spielen bei den ersten
drei Beispielen für die Auswahl der Bilder (also den cut) pädagogische und verständnisrelevante

Aspekte eine zentrale Rolle, so wird für den Leser hingegen nicht ersichtlich, nach
welcher Logik Beskow Bild und Text aus dem Jahreszeitenbuch Ârets saga (1927) ausgewählt

hat. Die Auswahl erscheint komplett willkürlich ins Lesebuch eingefügt. Dies
verstärkt zum einen den Charakter der Collage in ihrer Ausschnitt- und Bruchstückhaftigkeit.
Zum anderen verleiht dieses zufallsartige Auswahlverfahren dem Lesebuch den Charakter
eines Sammelsuriums. Das Buch wird zu einem Ort der Sammlung und gleichzeitig einer
Werkschau auf kleinstem Raum, zu einer Ausstellung von Beskows Bildern, die dadurch
vielen Kindern seit den 1935er Jahren zugänglich wurden, was Hammar den Lesebüchern

trotz Kritik an verschwendeter Künstlerenergie zugesteht. Sie schreibt: „Men genom läse-

boken nädde de [bilderböckerna] ut till barn, som aldrig annars fâtt tillgäng tili dem."87

In dem Sinne weist das Lesebuch - gerade durch die Machart, die Produktion und seine

Einzigartigkeit - Parallelen mit einem Künstlerbuch hat, wie es die Kunsttheoretikerin Lucy
Lippard definiert:

85 Beskow/Siegvald, 1.1935. S. 100. [(Eine Geschichte mit Vers und Reim, den die Kinder selbst erfinden
können.)]

86 Beskow/Siegvald, I. 1935. S. 100.

87 Hammar, 2002. S.66. [Aber durch das Lesebuch erreichten diese [Bilderbücher] Kinder, welche an¬

sonsten nie Zugang zu ihnen gehabt hätten.]

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



242 Kunstkonzeptionen

The Artist's Book is [...] neither an art book (collected reproductions of separate art works) nor a

book on art (critical exegeses an/or artists' writing), the artist's book is a work of art on its own,
conceived specifically for the book form and often published by the artist him/herself. It can be

visual, verbal, or visual/verbal. With few exceptions, it is all of a piece, constituting of one serial

work or a series of closely related ideas and/or images - a portable exhibition.88

Während das „Künstlerbuch" oder das „livre d'artiste", wegen seiner besonderen „Machart",
seiner Materialität und seines Einzelcharakters als Sammelobjekt insbesondere die
Kunstwissenschaft im französischen Sprachraum ab den 1960er und 1970er Jahren zu interessieren

begann89, inspirierte das Buch als Objekt schon viel früher die Seite der Produzenten,
namentlich jene der bildenden Künstler. Experimente am Buch und mit dem Buch, die

Erschaffung/Erzeugung/Schöpfung einer dritten Dimension findet ihre Anfänge in den 1920er

Jahren in den Kreisen avantgardistischer Künstler und rund ums Bauhaus. Die aus den

Experimenten entstandenen Objekte subsumierten sich als Künstlerbücher, Bücher von
Künstlern gemacht, in denen das Buch zum zentralen Inhalt des Kunstwerks wird, wie es

Lippard definiert. Diese Strömungen dürften Beskow hinsichtlich der Handhabung des

Buches als Kunstobjekt geprägt haben, da sie - wie im Kapitel zur Typografie gezeigt - von
den geistigen Strömungen rund ums Bauhaus beeinflusst war. Folgt man Alexandra Tackes

Ausführungen zum Ziel, welches die „Künstlerbücher" und „Buchobjekte" - wie Moldehn
die Begriffe aufgrund der unterschiedlichen Forschungstraditionen im englischen und
französischen Sprachraum unterscheidet90 - verfolgen, dürften viele Punkte auch auf
Beskow zutreffen. Tacke schreibt:

Die Herstellung von Künstlerbüchern und Buchobjekten hat meistens das gleiche Ziel: Das Buch

in seinen Funktions-,Rezeptions- und Wahrnehmungszusammenhängen zu reflektieren. Der Blick
soll dafür geschärft werden, was normalerweise beim Akt des Lesens vergessen wird: Das Buch

ist ein dreidimensionales Objekt, das eine bestimmte ästhetische Gestaltung aufweist, aus Bild und

88 Lippard, Lucy R.: „The Artist's Book Goes Public". In: Lyons, 1985. S. 45.

89 Siehe: Milon, Alain und Marc Perelman (Hg.): L'esthétique du livre. Paris 1997. // Moeglin-Delcroix,
2006. // Siehe auch: Drucker, Johanna, welche mit The Century ofArtists' Books ein Standardwerk
zum Künstlerbuch aus den USA liefert: Drucker, Johanna: The Century ofArtists' Books. New York:
1995/2004.

90 Moldehn definiert „Künstlerbücher" wie folgt: „Als „Künstlerbücher" sind die gedruckten Auflagen-
bücher zu verstehen, die sich in ihrer Form an gebundenen Büchern orientieren, aber auch als Le-

porello oder Faltkarten auftreten können. Als Träger von Schrift und Bild dient meist Papier oder
flaches, für den Druck geeignetes Material. Alle alten (handwerklichen) und neuen (maschinellen/
elektronischen) graphischen Verfahren werden am Künstlerbuch erprobt; das Interesse der Künstler
richtet sich hauptsächlich auf Typographie und Anordnung des Bildmaterials bzw. die Kombination
von Wort und Bild. Künstlerbücher enthalten nicht etwa Reproduktionen von Kunstwerken, sondern
erfüllen häufig die traditionelle Funktion des Buches und werden z.B. zur Vermittlung von
(Kunst-)Konzepten genutzt." Moldehn, 1996. S. 15. // In Abgrenzung zum Künstlerbuch sieht Moldehn
das „Buchobjekt", das sie wie folgt definiert: „Als Skulpturen sind die Buchobjekte zu betrachten, die
entweder aus einem verfremdeten Buch bestehen oder vom Künstler mit meist buchfremden
Materialien hergestellt werden. Ausser Kodexformen gestalten die Künstler auch Tafeln, Rollen oder
Dateien. Selten nur soll in den Buchobjekten gelesen werden: Ihr Material, ihr Farbe und Textur der
Oberfläche, das Volumen und das Ausgreifen in den Raum sind hier als Ausdrucksträger zu verstehen.
Es sind museale Gegenstände, deren Berührung - geschweige denn das Blättern - trotz haptischer
Reize und entgegen dem Willen der Künstler oft nicht erlaubt werden kann." Moldehn, 1996. S. 16.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Das Künstlerbuch: Raum für weibliches Schaffen. Die Collage als Ästhetik der Produktion 243

Text bestehen kann und auf seinen Seiten eine zeitlich-räumliche Sequenz vorgibt, die Imaginations-

und ProjektionsVorgänge auslöst. Künstlerbücher und Buchobjekte stellen das Buch glei-
chermassen in seiner medialen Bedingtheit aus, wobei nicht nur seine Materialität, sondern auch

seine Funktion als Archivierungsmedium zum Thema wird.91

Wie Reuss und Spoerhase, welche die Dreidimensionalität des Buches reflektieren und
dieses dadurch in die Sparte von Künstlerbüchern rücken,92 geschieht dies auch anhand von
Tackes Reflexionen. Laut ihr weisen „Künstlerbücher" und „Buchobjekte" eine explizit
angewendete ästhetische Gestaltung auf, welche nicht nur das Medium Buch in seiner Me-
dialität ausstellt und hinterfragt, sondern auch den Akt des Lesens noch einmal neu
verhandelt. Das Buch in seiner neugestalteten Form wird zu einem alternativen Raum oder

„alternative space", wie ihn Tacke an vielen Objekten, insbesondere an jenen der
Konzeptkünstlerin Rebecca Horn, beschreiben kann. Sie schreibt: „Das Buch bietet Raum für Text,
Grafik und Malerei, aber auch für Fotografie und Zeichnung. Zudem kann es skulptural
und architektonisch genutzt werden."93

Der Blick in diesen Raum dürfte ebenso bei der Lektüre/Betrachtung von Beskows
Büchern geschärft werden. Denn gerade am Lesebuch Vill du läsa? I—III wird die Durchdringung

der Künste miteinander, welche Beskow für eine bewusste Buchgestaltung nutzt,
verhandelt. So setzt sie das Buch nach ihrem Gutdünken und ihren pädagogischen
Überlegungen zusammen. Sie bestimmt die Typografie, die Farbe, das Format bewusst - wie dies

schon in den Kapiteln zur Materialität der Bilder- und Lesebücher aufgezeigt wurde.
Beskow macht nicht nur darauf aufmerksam, dass das Buch ein dreidimensionales Objekt
ist, wie es Tacke beschreibt, und als solches auf Funktions-,Rezeptions- und
Wahrnehmungszusammenhänge verweist (wie dies auch im Zusammenhang mit den Schriften
Benjamins diskutiert wurde), sondern die Buchkünstlerin gestaltet zudem den Raum des Buches

selbst und erfüllt damit Bedingungen, wie sie der mexikanische Künstler und Schriftsteller
Ulises Carrion in seinem Manifest „The New Art of Making Books"94 beschreibt. Eine Aussage

besteht darin, das Buch als eine Abfolge von verschiedenen Räumen zu verstehen: „A
book is a sequence of spaces."95 In einer anderen vergleicht Carrion eine alte Spezies von
Schriftstellern mit neuen, die sich am Buch selbst unterscheiden. Er schreibt: „In the old art
the writer writes texts. In the new art the writer makes books."96 Während der Schriftsteller
in der alten Kunst Texte schreibt, so stellt er auch die Bücher, nach den Gesetzen der neuen
Kunst, selbst her.

Carrions Verständnis vom Buch und dessen Herstellung trifft auch auf Beskow zu, wenn
man bedenkt, dass sie das Buch sowohl textlich wie auch bildnerisch selbst gestaltete und
dazu viel Einfluss auf die verlegerische Tätigkeit ausübte. Sie nutzte den Raum des Buches,

sowohl, um pädagogische Absichten via die Materialität des Buches aufzuzeigen, als auch,

um ihre Bilder auszustellen und damit auf ihre eigene Kunst aufmerksam zu machen. Das

91 Tacke, Alexandra: Rebecca Horn. Künstlerische Selbstpositionierungen im kulturellen Raum. Köln:
Böhlau Verlag 2011. S. 211-212.

92 Siehe: Reuss, 2016. S. 24-25. // Spoerhase, 2016. S. 51-61.
93 Tacke, 2011. S.221.
94 Carrion, In: Lyons, 1985. S. 31-44.
95 Carrion, 1985. S. 31.

96 Carrion, 1985. S. 32.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



244 Kunstkonzeptionen

Buch wird bei Beskow selbst zum Ausstellungsraum für die Bilder und verschiedenen
Künste. Die Buchkünstlerin und Kulturkritikerin Johanna Drucker schreibt in „Intimate
Authority. Women, Books and the Public-Private Paradox" zum Raum eines Buches: „The

space of a book is intimate and public at the same time; it mediates between private reflection

and broad communication [,..]"97. Drucker sieht im Raum des Buches etwas spezifisch
Weibliches und meint damit das Umfeld, in dem Frauen seit der Renaissance bis in die

Gegenwart drucken und publizieren:

Women associated with the Arts and Crafts, Art Nouveau, Jugendstil, Secessionist, and other

turn-of-the century artistic movements distinguished themselves in the literary and book-arts field.

[...] As the twentieth century progresses, the focus shifted away from traditional book arts toward
the creation of books as primary work of interdisciplinary art, reflecting the varied backgrounds
and training of women for whom artists' books were a vital form of expression .98

Laut Drucker war das Künstlerbuch gerade um 1900 ein Medium, durch welches sich Frauen
auf besondere Weise ausdrücken konnten. Als Ausdrucksmittel gehört das

Künstlerinnen-Buch sowie auch die Thematik der „Kinderzeichnung", wie im Kapitel „Das Kind als

Künstler" gezeigt, zum Zweig der expressionistischen Kunst. Gleichermassen dürften auch
Beskows Bücher als Räume des Ausdrucks, des weiblichen Schaffens und Produzierens
betrachtet werden, wenn auch die Buchkünstlerin persönlich wenig für die Kunst des

Expressionismus übrig hatte."
Abschliessend kann festgehalten werden, dass Elsa Beskows Bücher viele Züge eines

Künstlerbuches aufweisen, was die Machart und die Selbstbestimmung, mit der die Bücher

gestaltet wurden, sowie das Umfeld der Entstehung betrifft. Das Buch ist das Medium, durch
welches sich die Buchkünstlerin erfolgreich zur Schau stellen konnte und es noch immer
kann, wie die vielen Wieder- und Neuauflagen ihrer Bücher beweisen. In diesem Sinne hat
die Handarbeit, welche hinter den Büchern steht, ihren Wert nicht verloren, wenn diese

auch manchmal fast vergessen geht, weil die neuen Technologien bezüglich Druck, Farben

und Zusammenstellung Neues ermöglichen, wie das nächste Kapitel zeigen wird. Dennoch
bleibt die kulturelle Ikone „Buch" - folgt man Drucker - ein potentes Zeichen, dessen Lektüre

und Produktion wiederum in der virtuellen Welt Eingang findet. „The cultural icon of
a book remains a potent sign, even in this era of modern technology. At the same time, the

experience of making and reading books occurs in a private and meditative space, amounting

to immersion in a virtual world."100

Mit dem Blick auf Beskows Produktion und wie die Buchkünstlerin in einem weiblichen
Diskurs Künstlerbücher schafft, wird im folgenden Kapitel noch einmal der Fokus auf
verschiedene Ausführungen der Bilderbücher gelegt. Die zu Beginn aufgestellte These, dass

die Künstlerin Bilderbücher kreierte, welche sich unter dem Aspekt einer materiellen
Betrachtungsweise sogar als künstlerische Objekte entpuppen, kann am Kinderbuchklassiker,
Püttes äfventyr i bläbärsskogen, auf Deutsch Das Häuschen im Blaubeerenwald, nachvollzogen

werden. Wie sehr sich die Bücher als „Kunstobjekte" offenbaren, zeigt sich insbe-

97 Drucker, 2007. S. 14.

98 Drucker, 2007. S. 15.

99 Hammar, 2002. S. 328ff.
100 Drucker, 2007. S. 16.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Das Künstlerbuch: Raum für weibliches Schaffen. Die Collage als Ästhetik der Produktion 245

sondere dann, wenn die gestalterischen Prinzipien der Buchkünstlerin von Verlagen, Drucker,

Grafikern nicht eingehalten werden. Bei der Analyse steht die Transmission der
Materialität im Mittelpunkt. Dabei wird der Frage nachgegangen, wie sich das Buch innerhalb

seiner bald hundertzwanzigjährigen Ausgabengeschichte verändert hat und welche

Auswirkungen dies für das Buch, das Lesen und den heutigen Buchmarkt hat.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)


	Kunstkonzeptionen

