
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 61 (2019)

Artikel: Bilderbuch - Lesebuch - Künstlerbuch : Elsa Beskows Ästhetik des
Materiellen

Autor: Bäni Rigler, Petra

Kapitel: Walter Benjamin : das Lesen, das Schreiben und die Bücher

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Walter Benjamin - das Lesen, das Schreiben und die Bücher

Was mir die ersten Bücher gewesen sind - das zu

erinnern muss ich jedes andere Wissen um Bücher

allererst vergessen haben.

Walter Benjamin

Walter Benjamin (1892-1940), Zeitgenosse Elsa Beskows, Philosoph, Autor und Kulturkritiker,

hat sich zeitlebens mehrfach der Kinderliteratur angenähert.1 Er hat Kinderbücher

gesammelt, sich eingehend mit dem kindlichen Lesen und dem Wirken von Kinderliteratur
befasst und selbst Rundfunkstücke für junge Zuhörer und Zuhörerinnen geschrieben.2 Als
Sammler ging es ihm, so Klaus Doderer, vor allen Dingen um eine leidenschaftliche Suche

nach dem „ästhetisch Besonderen" und um „Zeugnisse alltäglichen Lebens und Lesens".3

Während Benjamin die Kinderliteratur, um sie vom Kinderbuch abzugrenzen, als recht
medioker, da zu pädagogisch, betitelte, fand er gerade diese ästhetische Komponente v. a.

in handkolorierten illustrierten Kinderbüchern aus dem 19. Jahrhundert, die einen Grossteil
seiner Kinderbuchsammlung ausmachen.4 Im Rundfunkvortrag „Kinderliteratur", gesendet

am 15.8.1929 äusserte er sich folgendermassen: „Denn das Glück war eben, dass die

Pädagogen dem illustrativen Teile der Bücher lange nur eine geringe Beachtung schenkten,
zumindest ihm mit Normen nicht beikommen konnten."5 Lassen sich an dieser Aussage
Kritik an den Reformunternehmungen in der Pädagogik seiner Zeit ablesen6, wetterte
Benjamin auch in Rezensionen und Essays gegen die sogenannte „spezifische Jugendliteratur",
wie sie aus der Aufklärung heraus entstand, in der er die künstlerische Phantasie der

pädagogischen Penetranz geopfert sieht, so Doderer.7 Vielmehr als in der Literatur, die explizit
von Pädagogen für Jugendliche geschaffen wird, sieht Benjamin in der Weltliteratur, den

Kolportageromanen und der volkstümlichen Märchenwelt, aber auch den Kinderreimen
und Versen, ein Korpus, welches das Kind zu einem souveränen Leser macht. Souverän und

mächtig, weil das Kind am Werk mitarbeiten, „modeln" und „basteln" kann und es nicht

1 Es wird in dieser Arbeit durchwegs aus den Gesammelten Schriften zitiert: Tiedemann, Rolf; Schwep-
penhäuser, Hermann (Hg.): Walter Benjamin Gesammelte Schriften. Unter Mitwirkung von Theodor
W. Adorno und Gershom Scholem. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991.

2 Doderer, Klaus: „Walter Benjamins dreifaches Interesse an der Kinderliteratur: Sammler, Theoretiker
und Autor". In: Doderer, Klaus (Hg.): Walter Benjamin und die Kinderliteratur: Aspekte der Kinderliteratur

in den zwanziger Jahren; mit dem Katalog der Kinderbuchsammlung. Weinheim: Juventa
Verlag 1988. S. 11-30.

3 Doderer, 1988. S. 11.

4 Die Kinderbuchsammlung Walter Benjamins befindet sich seit 1985 im Frankfurter Institut für Ju¬

gendbuchforschung und enthält Kinderbücher aus dem 18. bis 20. Jahrhundert, vorwiegend jedoch
aus dem 19. Jahrhundert. Siehe dazu: Doderer, 1988. S. 12-17.

5 Benjamin, Walter: GS VII, Bd. 1. S. 250-257.
6 Vgl. Tenorth, Heinz Elmar: „Walter Benjamins Umfeld. Erziehungsverhältnisse und Pädagogische

Bewegungen". In: Doderer, 1988. S. 31-67.
7 Doderer, 1988. S. 20.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



64 Walter Benjamin - das Lesen, das Schreiben und die Bücher

mit dem Zeigefinger ermahnt wird, wie es gemäss der pädagogischen Literatur etwas zu
lesen hat, womit er natürlich an der Rhetorik von Ellen Key und ihrer „Pädagogik vom
Kinde aus" anknüpft.

Gerade hier vielmehr wird er verfolgen können, wie das Kind „modelt", wie es „bastelt", wie es -
im Geistigen so gut wie im Sinnlichen - nie die geprägte Form als solche annimmt, und wie der

ganze Reichtum seiner geistigen Welt in der schmalen Bahn der Variante sich ausschwingt.8

In der Sinnlichkeit und der sinnhaften Tätigkeit sieht denn Benjamin auch das kindliche
Lesen, wenn er dieses mit der Metapher des Essens vergleicht:

Bücher verschlingen. Eine merkwürdige Metapher. [...] Wir lesen nicht um unsere Erfahrungen
sondern um uns selber zu mehren. Ganz besonders aber und immer lesen die Kinder so:

einverleibend, nicht sich einfühlend. Ihr Lesen steht im innigsten Verhältnis viel weniger zu ihrer Bildung
und Weltkenntnis als zu ihrem Wachstum und ihrer Macht. Darum ist es etwas ebenso Grosses als

alles Genie, das in den Büchern steckt, die sie vornehmen. Und das ist die besondere Bewandtnis,
die es mit dem Kinderbuch hat.9

Helga Karrenbrock interpretiert diese Passage in ihrem Artikel „Lese-Zeichen" wie folgt:
„Es [das kindliche Lesen] ist alles andere als die lineare Decodierung vorgegebenen Sinns,
sondern eine komplexe Operation, in deren Verlauf die Texte „mortifiziert" werden, es ist
eine leibhaftige, sinnliche und sinnhafte Tätigkeit, die das ganze Kind ergreift."10 Benjamins
Auffassung vom kindlichen Lesen gleicht - gemäss den beiden genannten Zitaten - einem
Prozess, der dem handwerklichen Unterricht verwandt ist. Um das Gelesene zu verdauen

- mit der Nahrungsmetapher ausgedrückt -, muss das Kind als Rezipient das Gelesene

anfassen und umarbeiten können, damit es begreifbar wird. In der Verarbeitung schliesslich

liegt der Schlüssel des wahren Lesens, der Sinn des sich Aneignens.
Genau dieser Ansatz von einem Lesen als sinnlichem Vorgang, beim dem auch die

Tätigkeit eine starke Rolle spielt, dürfte für die eingehende Betrachtung von Beskows Werk
fruchtbar gemacht werden. Des Weiteren lassen sich aus Benjamins Reflexionen für die

vorliegende Arbeit methodische Aspekte ableiten, die von den Themen Lesen und Lernen,
über die Körperlichkeit des Lesens und der Materialität des Buches bis hin zur Materialität
der Schrift reichen. Zum einen sollen diese Aspekte als Grundlage für die Analysen der

Bücher dienen, zum anderen sollen daraus Phänomene zum Lesen und zum Buch bezüglich
verschiedener Diskurse der Zeit und der Materialität abgeleitet werden.

Im Folgenden wird aufdie genannten Themenbereiche eingegangen. Als Grundlage dazu

dienen verschiedene „Lese-Texte" von Walter Benjamin.11

8 Benjamin, GS IV, Bd. 2. S. 792-793.
9 Benjamin, GS VII, Bd. 1. S. 256-257.
10 Karrenbrock, Helga: „Lese-Zeichen. Das Lesen, die Kinder und die Bücher bei Walter Benjamin." In:

Graber, Klaus et al. (Hg.): Global Benjamin. Internationaler Benjamin Kongress 1992. München:
Wilhelm Fink 1999. S. 1516.

11 Es wird jeweils auf die Gesammelten Schriften, 1991 verwiesen. Eine Auflistung expliziter Texte Ben¬

jamins zum Thema Kind, Kinderliteratur und Pädagogik findet sich auch im Benjamin-Handbuch.
Lindner, Burkhardt (Hg.): Benjamin-Handbuch. Leben-Werk-Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler
Verlag 2013. S. 385.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Lesenlernen 65

Lesenlernen

In der Erzählung „Der Lesekasten"12, in welcher Benjamin sowohl das eigene Lesen und
Schreiben als auch das kindliche Lesen um 1900 reflektiert, erinnert sich die Ich-Person -
bei Benjamin hat Lesen immer auch mit einem Akt des Erinnerns zu tun13 - an den

Augenblick, in dem sie selbst lesen und schreiben lernt.14 Die Erfahrung des Lesenlernens, in
dem sich Buchstaben und Wörter zu einem Sinn verdichten, ist geknüpft an einen
Lesekasten, der eine dauerhafte Sehnsucht nach diesem zauberhaften Augenblick weckt.
Benjamin:

Die Sehnsucht, die er [der Lesekasten] mir erweckt, beweist, wie sehr er eins mit meiner Kindheit

gewesen ist. Was ich in Wahrheit in ihm suche, ist sie selbst: die ganze Kindheit, wie sie in dem

Griff gelegen hat, mit dem die Hand die Lettern in die Leiste schob, in der sie sich zu Wörtern
reihen sollten. Die Hand kann diesen Griff noch träumen, aber nie erwachen, um ihn wirklich zu

vollziehen. So kann ich davon träumen, wie ich einmal das Gehen lernte. Doch das hilft mir nichts.

Nun kann ich gehen; gehen lernen nicht mehr.15

In dieser Passage sind zwei Punkte evident: Erstens beschreibt Benjamin, wie dem
Lesenlernen ein Zauber innewohnt und zweitens wie dieser wiederum an eine handfeste

Tätigkeit geknüpft ist, die mittels des Mediums „Lesekasten" vorgenommen wird. Hier wird
das Schreiben als Tätigkeit, als Handlung vorweggenommen, die dem Lesenlernen glei-
chermassen inhärent ist. Schreibenlernen ist ein rein physischer Akt, den das Kind
vollbringt, wenn es lernt, die Buchstaben von Hand in der richtigen Reihenfolge auf die Schablone

aufzureihen, bis das vorgedruckte Wort entsteht. Die Szene beschreibt somit ein erstes
Üben der Handschrift. Der Zauber und die Magie sind an eine bestimmte Auffassung
Benjamins von Kindheit geknüpft, die im Verlauf dieses Kapitels deutlich wird.

Der Literaturwissenschaftler Karlheinz Stierle, der in seinem Artikel „Walter Benjamin
und die Erfahrung des Lesens"16 zum einen den Leser, zum anderen den Schreiber Benjamin,
beide nicht getrennt voneinander zu denken, beleuchtet, sieht in dessen Idee des Lesens

„eine Lebensform und eine Weise der Aneignung an Erfahrung".17 Er schreibt: „Lektüre ist
für Benjamin Illumination des Textes und durch diesen hindurch Illumination der Welt und
Illumination des eigenen Ich."18 Eine solche Auffassung von Lektüre kann in Bezug auf das

Kind als Wunsch stehen, durch das Lesenlernen sowohl eine Erleuchtung der Welt als auch
seines eigenen Ichs zu erfahren. Matthias Hein, der in der wissenschaftlichen Schrift Walter

12 Benjamin. GS IV, Bd. 1. S. 267.

13 Siehe auch: Stierle, Karlheinz: „Walter Benjamin und die Erfahrung des Lesens". In: Poetica 12 (1980).
S. 227-248.

14 Explizit zum Schreiben bei Benjamin, siehe: Giuriato, Davide: Mikrographien. Zu einer Poetologie des

Schreibens in Walter Benjamins Kindheitserinnerungen (1932-1939). München: Wilhelm Fink Verlag
2006.

15 Benjamin. GS IV, Bd. 1. S. 267.

16 Stierle, 1980. S. 227-248.
17 Stierle, 1980. S. 227.

18 Stierle, 1980. S. 228.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



66 Walter Benjamin - das Lesen, das Schreiben und die Bücher

Benjamins Konzept der Lektüre19 die Motive Kindheit, Erinnern, Vergessen und Träumen
erörtert, sieht im Lesekasten weniger ein Objekt der Erinnerung, als „vielmehr der durch
bewusste Zuwendung konturierte Gegenstand einer Sehnsucht [...] sich selbst zu
vergegenwärtigen."20 Stierle und Hein beleuchten die Kindheit als Ursprung des Lesens aus
unterschiedlichen Blickwinkeln. Während Hein die Phantasie als zentralen Punkt nennt21,

verknüpft Stierle mit der frühen Leseerfahrung Benjamins die Materialität: Er schreibt:

„Wesentlich ist dieser Erfahrung [der frühesten Lektüre] das Ineinanderspielen von
Materialität des Textes und Gegenwärtigkeit des Imaginären, das von Benjamin in immer neuen
Bildern, besonders aber in dem des Schnees der Buchstaben zurückgerufen wird."22 Dieser
Idee von Lektüre als Erfahrung (von Kindheit), welche sich eng an die Materialität des

Buches knüpft und wiederum zur Erfahrung beiträgt, wird im Kapitel zu Beskows

Lesekonzeptionen nachgegangen. Darin geht es u. a. um die Bedeutung des Lesens und Lernens
in Beskows Bilder- und Lesebüchern.

Bezüglich des Lesenlernens hat sich Benjamin auch mit den Medien der Vermittlung
auseinandergesetzt. So kritisiert er in „Chichleuchlauchra. Zu einer Libel" (1930)23 und
„Grünende Anfangsgründe. Noch etwas zu den Spielfibeln" (1931)24, zwar die Hinterlistigkeit,

mit der das Kind veranlasst wird, lesen und schreiben zu lernen. Doch im Grunde

genommen befürwortet er genau diese spielerische Pädagogik, mit der das Kind - entgegen
der Methoden der autoritären, moralischen Libeln des 16. und 17. Jahrhunderts - inspiriert
wird und in einem Buch Raum erhält, sich zu entfalten. Benjamin schreibt: „Wenn dennoch
etwas dies Elementarbuch aus der Reihe der aller bisherigen hebt, so ist es die seltene

Vereinigung gründlichsten Geistes mit der leichtesten Hand."25 Mit diesen Worten beginnt
Benjamin die Beschreibung der Tom Seidmann-Lreud Spielfibel von 193026. Die Spielfibel
vereinigt Libel und Schreibheft zugleich und erlaubt den Kindern ihre

gesamte kindliche Betriebsamkeit hineinzubauen. Es ist eine kleine Enzyklopädie seines Daseins,

in der Farbstifte und Kinderpost, Bewegungsspiele und Blumensammlung als Ausmalbilder,
Briefkuverts, „Schreibturnen" und Wortrubriken zu ihrem Recht kommen. Sogar die Unarten. Kinder

lieben es, in Büchern zu kritzeln.27

In diesem Buch, das dem Kind auf spielerische Art und Weise erlaubt, das Lesen und
Schreiben zu üben und in das Buch hinein zu kritzeln und zu zeichnen (wobei Benjamin
davon ausgeht, dass der Handschrift die Kinderzeichnung vorausgeht), sieht Benjamin ein

19 Hein, Matthias: WalterBenjamins Konzept derLektüre. Würzburg: Verlag Könighausen und Neumann
2011.

20 Hein, 2011. S. 12.

21 Hein verknüpft die Phantasie mit den Begriffen der Erinnerung und des Traums und sieht in ihr
einen vermittelnden Träger, der sich in einer Geschichte manifestiert. Daraus ergibt sich die Idee

vom Lesen als Statthalter eines Erfahrungsbegriffs, der sich mit der Phantasie verschränkt. Hein,
2011. S. 18.

22 Stierle, 1980. S. 231.

23 Benjamin. GS III. S. 267-272.
24 Benjamin. GS III. S. 311-322.
25 Benjamin. GS III. S. 267.

26 Seidmann-Freud, Tom: Hurra, wir lesen! Hurra, wir schreiben! Eine Spielfibel Berlin: Herbert Stauffer
Verlag 1930.

27 Benjamin. GS III. S. 268.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Lesekonzeptionen 67

Medium, das sich direkt an das ins Spiel versunkene Kind wendet.28 Heinz-Elmar Tenorth
schreibt in seinem Artikel „Walter Benjamins Umfeld. Erziehungsverhältnisse und
Pädagogische Bewegungen"29, dass sich in Benjamin genau jene Gegensätzlichkeit wiederspiegle,

welche für die Reformpädagogik in Deutschland (angesetzt von 1890-1933)
charakteristisch sei. Zum einen war Benjamin selbst Schüler einer reformpädagogischen Schule

(Haubinda), zum anderen verhält er sich in seiner theoretischen Position bezüglich der

Pädagogik seiner Zeit als deren schärfster Kritiker.30 Im Lob, das Benjamin in der Rezension

„Chichleuchlauchra" gegenüber der Spielfibel ausspricht, wird seine zwiespältige Position
deutlich, denn „dass damit [der positiven Beurteilung der Spielfibel] ein Programm
angesprochen ist, das die Waldorf-Pädagogik und der französische Reformpädagoge Freinet bis

heute ebenso verfolgen wie die Erziehungstheoretiker"31, kann auch bei Benjamin nicht
wegdiskutiert werden.32

Lesekonzeptionen

Benjamins Reflexionen reichen über die erste kindliche Leseerfahrung und (un)geeignete
Medien hinaus. In seinen Essays finden sich auch Denkansätze zu dem, was ein Buch mit
dem Leser anstellen, wie sich ein Text auf den Körper, die Haltung (im Sinne Bourdieus)
und die Handhabung des Buches auswirken können. Insbesondere in den Textsammlungen
Berliner Kindheit um Neunzehnhundert33 und in Einbahnstrasse (1923-1926, gedruckt
1928)34 finden sich Leseszenen, die diese körperlichen Aspekte des Lesens genauer
ergründen. Es handelt sich um Lesekonzepte, zu denen sich auch die Diskurse der Zeit zählen

lassen, wie etwa die Lesefreude und deren Manifestation oder die Funktion und Bedeutung
des Auges für die Zeit um 1900.

Eine zentrale Stelle, in der Benjamin über den Akt des Lesens und was dabei dem Leser

geschieht nachdenkt, findet sich im Essay „Aussicht ins Kinderbuch" (1926)35. Er schreibt:

Nicht die Dinge treten dem bildernden Kind aus den Seiten heraus - im Schauen dringt es selber

als Gewölk, das mit dem Farbenglanz der Bilderwelt sich sättigt, in sie ein. [...] In solch farbenbe-

28 Benjamin. GS III. S. 272.

29 Tenorth, Heinz-Elmar: „Walter Benjamins Umfeld. Erziehungsverhältnisse und pädagogische Bewe¬

gungen". In: Doderer, 1988. S. 31-67.
30 Tenorth führt Benjamins zwiespältige Position der Pädagogik auf eine Haltung zurück, die sich aus

den historischen Begebenheiten von 1890-1933 ergab. Neuere Untersuchungen zur Reformpädagogik

im deutschen Sprachraum finden sich bei: Oelkers, 2005. // Skiera, 2003. // Spezifisch zur
Reformpädagogik und dem Lesen. Vgl. Winkler, 2004.

31 Tenorth, 1988. S. 34.

32 Weitere Texte zu Benjamins Auffassung von Erziehung und Pädagogik finden sich in der Zusam¬

menstellung: Benjamin, Walter: Über Kinder, Jugend und Erziehung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1970

[1969].
33 Benjamin. GS IV, Bd. 1. S. 235-304.
34 Benjamin. GS IV, Bd. 1. S. 83-148.
35 Zur Phänomenologie des Lesens gibt es Untersuchungen im Bereich der neurobiologischen For¬

schungen, auf welche nicht weiter eingegangen wird. Zum Akt des Lesens als einem literaturtheoretisch

und rezeptionsästhetisch beachteten, siehe: Iser, Wolfgang. 1984 [1976].

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



68 Walter Benjamin - das Lesen, das Schreiben und die Bücher

hängte, undichte Welt, wo bei jedem Schritt sich alles verschiebt, wird das Kind als Mitspieler
aufgenommen. Drapiert mit allen Farben, welche es beim Lesen und Betrachten aufgreift, steht es

in einer Maskerade mitten inne und tut mit. Beim Lesen - denn es haben auch die Worte zu diesem

Maskenball sich eingefunden, sind mit von der Partie und wirbeln, tönende Schneeflocken,
durcheinander.36

Diese dichte Textpassage verweist durch mehrere der angesprochenen Themen auf eine

Körperlichkeit des Lesens als eine mögliche Lesekonzeption. Vordergründig scheint das

lesende Kind am Text und dessen Inhalt teilzuhaben, wobei es nicht abstrakt zwischen
Buchstaben und Inhalt unterscheidet, sondern beides sich kunterbunt durcheinandermischt

- es sei wiederum auf den PhantasiebegriffHeins verwiesen37. In diesem „transzendentalen
Raum"38, „den sich das spielende Kind erschliesst"39 und der „auf den ersten Blick eher durch
individuelles Fabulieren und Phantasieren geprägt ist"40, treten dem Kind die Buchstaben

in Form von Flocken, aber gleichsam die Figuren des Inhalts entgegen, während es sich

gleichzeitig selbst ins Buch hineinbegibt. Das Schneegestöber im Text steht gleichermassen
für die Zeichenlehre der Buchstaben, welche das Kind gerade erlernt, als auch für die

schwarz-weissen Buchstaben des Textinhalts, der sich mit der Phantasie des schauenden
Kindes koppelt. Im Akt des Lesens geschieht eine Bewegung über die Phantasie ins Buch
hinein und wieder hinaus, welche das Kind ganz natürlich vornimmt. An diesem
Schwellenübertritt (Metalepse), bei dem das Kind in Augenhöhe mit den Wörtern, die eher Ding
geworden sind, an einem Maskenball teilnimmt, zeigt sich eine Auffassung von Lektüre, zu
der einzig noch das mit telepathischen Fähigkeiten ausgestattete Kind Zugang hat. Dieser
kindlichen Eigenschaft, die einem wahrnehmenden Lesen dient, wird im Kapitel zur
Materialität der Lesebücher nachgegangen.

In dieser Passage wie auch in weiteren Texten Benjamins werden Diskurse angedeutet,
die auf das ausgehende 19. Jahrhundert verweisen und die fest an den Körper und seine

Körperlichkeit gebunden sind. Insbesondere das Auge und das Sehen, die Wahrnehmung
und die Phänomenologie nehmen sowohl bei Benjamin als auch bei Beskow - nicht zuletzt
für den Akt des Lesens selbst - eine zentrale Bedeutung ein. Mit „Aussicht ins Kinderbuch"

bewegt sich Benjamin am Puls der Diskurse seiner Zeit, in der die Prominenz des Auges in
der Optik, der bildenden Kunst, der Fotografie wie auch in der Literatur manifest wurde.

Dies zeigt sich beispielsweise in den Texten „Lesendes Kind"41 und „Schmöker"42. In ihnen
nimmt Benjamin das Motiv des Auges, welches über die Netzhaut Punkte wie ein
Schneegestöber wahrnehmen kann - und worin sich nicht zuletzt eine Zeichenlehre ablesen lässt

- erneut auf und dringt, um es mit Stierles Worten auszudrücken, „tiefer ein ins Geheimnis
der frühen Leseerfahrung"43. Das Treiben und Wirbeln der Schneeflocken bleibt als Meta-

36 Benjamin. GS IV, Bd. 2. S. 609.

37 Hein, 2011. S. 13.

38 Laut Hein ist dieser „transzendentale Raum" ein Ort der frühen Kindheit, in dem „Bewusstes und
Unbewusstes noch nicht klar getrennt sind". Hein, 2011. S. 18.

39 Hein, 2011. S. 13.

40 Hein, 2011. S. 13.

41 Benjamin. GS IV, Bd. 1. S. 113.

42 Benjamin. GS IV, Bd. 1. S. 274-275.
43 Stierle, 1980. S. 231.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Lesekonzeptionen 69

pher für das erste Lesen stehen, in der sich die Zeichen (Schneeflocken gemäss dem

empfangenden Auge) zu Sinn und Bedeutung zusammenfügen:

Für eine Woche war man gänzlich dem Treiben des Textes anheimgegeben, das mild und heimlich,
dicht und unablässig, wie Schneeflocken einen umfing. [...] Ihm [dem Kind] sind die Abenteuer

des Helden noch im Wirbel der Lettern zu lesen wie Figur und Botschaft im Treiben der Flocken.

Sein Atem steht in der Luft der Geschehnisse, und alle Figuren hauchen es an.44

Durch das „Schneetreiben" wird der Text für das Kind geradezu physisch erfahrbar. Es

befindet sich im Buch drin und steht in einem Austausch mit den Figuren. Diese Stelle zeigt,
dass das Kind noch mit einer Gabe ausgestattet ist, die dem Erwachsenen schon versagt ist,
wie Benjamin schreibt: „Es ist viel näher unter die Gestalten gemischt als der Erwachsene.
Es ist unsäglich betroffen von dem Geschehen und den gewechselten Worten, und wenn
es aufsteht, ist es über und über beschneit vom Gelesenen."45 Stierle schreibt:

In diesem Text sind Erfahrung der Wirklichkeit und Erfahrung der Lektüre metaphorisch
miteinander vermittelt. Die Erfahrung vom Fallen des Schnees verbindet sich mit der Erfahrung einer

Lektüre, in der die Materialität des Textes ebenso gegenwärtig ist wie das Imaginäre, das ihm

entgegenspringt und die, gerade indem sie von der Materialität des Buchs und der Buchstaben

selbst sich ansprechen lässt, dem Gelesenen eine imaginäre Realität gibt, die so nur dem Kind im

Akt seiner Lektüre offensteht. Der Schnee „ist" der Schnee der Buchstaben, deren „Sprache" noch

von anderer Natur ist als jene, deren Werkzeug sie sind.46

Während durch die bisher angesprochenen Texte deutlich wird, welche physischen
Auswirkungen das Gelesene oder der Lese-Akt haben können, so wird im Text „Schmöker" die

Spannweite der Bewegung noch vergrössert. Der Bewegung der Schneeflocken, die auch

in diesem Text motivisch bearbeitet werden, liegt implizit auch die geistige Regung oder
das Reisen inne. Benjamin schreibt dazu wie folgt:

Kaum hatte ich mich einer Flockenschar inniger angeschlossen, erkannte ich, dass sie mich einer

anderen hatte überlassen müssen, die plötzlich in sie eingedrungen war. Nun aber war der

Augenblick gekommen, im Gestöber der Lettern den Geschichten nachzugehen, die sich am Fenster

mir entzogen hatten. Die fernen Länder, welche mir in ihnen begegneten, spielten vertraulich wie
die Flocken umeinander. Und weil die Ferne, wenn es schneit, nicht mehr ins Weite, sondern ins

Innere führt, so lagen Babylon und Bagdad, Akko und Alaska, Tromsö und Transvaal in meinem

Inneren.47

Stierle fasst diese Passage wie folgt zusammen:

So wie die Bewegung der durch die Scheiben erblickten Flocken sich zur Bewegung einer
Geschichte zu verdichten scheint, so entspringt der Bewegung der Buchstaben, die das lesende Kind

44 Benjamin. GS IV, Bd. 1. S. 113.

45 Benjamin. GS IV, Bd. 1. S. 113.

46 Stierle, 1980. S. 232.

47 Benjamin. GS IV, Bd. 1. S. 275.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



70 Walter Benjamin - das Lesen, das Schreiben und die Bücher

wahrnimmt, die abenteuerliche Geschichte, die es verzaubert, ohne dass doch die Bewegung der

Lettern, ihre Materialität unsichtbar würde.48

Gegenüber der ersten Leseerfahrung, die Benjamin in „Aussicht ins Kinderbuch" beschreibt,
wird an dieser Passage (da der Text jüngeren Datums ist) auch eine Entwicklung innerhalb
des Leselernprozesses deutlich gemacht. Die Schneeflocken symbolisieren nicht mehr
lediglich das Buchstabieren, sondern das Kind nähert sich schon einem fliessenden Lesefluss

an. Es wird vom Textinhalt geführt: Namentlich geht die Reise noch ins Innere, in die

Vorstellung, welche wiederum zu einem Tor zur Weite der Welt wird. Das Lesen wird zum
Reisen. Helga Karrenbrock schreibt zu diesem Textausschnitt:

Das erste Lesen ist „beschneit", es spürt den Muttererzählungen nach, ist ein symbiotisches Lesen.

Es kündigt sich in den Bildern von Außen und Innen, Nähe und Ferne aber schon eine andere Form

des Lesens an. [...] Sind hier noch Spuren des Buchstabierens erkennbar, scheint sich mit
wachsender „Übung" das Lesen einer ausgesprochenen Reiseform anzunähern.49

In dieser Passage wird also die ganze Bandbreite einer Leseerfahrung, die ein Kind während
seiner Lesesozialisation durchmacht, deutlich. Denn die Passage in „Schmöker" beginnt wie
folgt:

Das Buch lag auf dem viel zu hohen Tisch. Beim Lesen hielt ich mir die Ohren zu. So lautlos hatte

ich doch schon einmal erzählen hören. Den Vater freilich nicht. Manchmal jedoch, im Winter, wenn
ich in der warmen Stube am Fenster stand, erzählte das Schneegestöber draussen mir so lautlos.50

Rüdiger Steinlein deutet diese Textstelle als eine „ontogenetische Grundlage kindlicher Le-

sepraxis", die bisher wenig beachtet wurde.51 Er meint damit, dass Benjamin eine

Körper-Texterfahrung beschreibt, die an den mütterlichen Raum gebunden ist, welches ein
Kind im vorsprachlichen Stadium erlebt. Steinlein schreibt:

In ihm [dem mütterlichen Raum] haben die Sprachzeichen noch etwas von ihrer magischen Kraft

behalten, sie besitzen für das lesende Kind noch deutliche Spuren einer ursprünglichen, affektiven

Materialität. [...] Man kann also hinter diesem kindlichen Leseerlebnis die Primärerfahrung eines

mütterlichen Sprechens annehmen.52

Steinlein macht nicht zuletzt darauf aufmerksam, dass sich, wie schon Stierle ausdrückte,
hinter der „Materialität des Buches und der Buchstaben" schliesslich die Mutterstimme
verbirgt (auch wenn die Mutter nicht mehr körperlich anwesend ist).53

48 Stierle, 1980. S. 233.

49 Karrenbrock, 1999. S. 1524. Diese Reisemetaphern findet man auch in Benjamins Text „Das Pult", in:

Benjamin. GS IV, Bd. 1. S. 282.

50 Benjamin. GS IV, Bd. 1. S. 275.

51 Steinlein, Rüdiger: Die domestizierte Phantasie. Studien zur Kinderliteratur, Kinderlektüre und Litera¬

turpädagogik des 18. und frühen 19. Jahrhunderts. Heidelberg: Carl Winter Universitätsverlag 1987.

S. 25.

52 Steinlein, 1987. S. 26-27.
53 Steinlein, 1987. S 27. Vgl. Stierle, 1980. S. 232.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Materialität des Buches 71

Materialität des Buches

In Benjamins Essays befinden sich nebst Reflexionen zum Lesen und dessen Auswirkungen
auf den Körper auch Überlegungen zur Gestaltung der Bücher. Diese lassen sich an einer

Textpassage aus einem Entwurfzur „Berliner Chronik" (1932) ablesen, in dem sich Benjamin
noch intensiver mit der Lektüre, die er mit der Materialität des Buches verknüpft sieht,
befasst:

Gewiss ruht all mein heutiges auf der Bereitschaft, mit der ich damals mich dem Buch erschloss;

wo aber heute Inhalt und Thema, Gegenstand und Stoff dem Buch als Äußeres gegenübertritt, fand

es sich früher ganz allein in ihm, es war sowenig dem Buche ein Äußeres, Unabhängiges wie es

ihm heute die Anzahl seiner Seiten wäre oder sein Papier. Die Welt, die sich im Buch eröffnete und

dieses selbst, waren um keinen Preis zu trennen und vollkommen eins. So war mit einem Buche

auch sein Inhalt, seine Welt handgreiflich da, mit einem Griff zur Stelle. So aber verklärte dieser

Inhalt, diese Welt nun auch das Buch an allen seinen Teilen. Sie brannten in ihm, strahlten von
ihm aus; sie nisteten nicht nur im Einband oder in den Bildern; Kapitelüberschriften und

Anfangsbuchstaben, Absätze und Kolonnen waren ihr Gehäuse. Man las sie nicht aus, nein, man

wohnte, hauste zwischen ihre(n) Zeilen und wenn (man) nach einer Pause sie wieder aufschlug,

so schreckte man sich selber an der Stelle auf, an der man stehengeblieben war.54

Für Benjamin ist die Materialität des Buches eng mit dem Inhalt verbunden. Wie die Passage

zeigt, lässt sich für ihn der Inhalt des Buchs nicht von seinem Äusseren, namentlich dem

Buchdeckel, den Paratexten, den Seiten, dem Papier, sprich all den Teilen, aus denen ein
Buch besteht, trennen.

Zu den Aspekten der blossen Materialität eines Buches gehört für Benjamin ebenso die
Farbe. Wie schon im einleitenden Text dieses Kapitels erwähnt, galt Benjamins grosse Passion

den handkolorierten Illustrationen in alten Kinderbüchern. Daher lässt sich auch die

Aufmerksamkeit erklären, die er den Farben in seinen Texten schenkt, wenn es um das

Betrachten und Lesen (von Kinderbüchern) geht. So nimmt das Auge auch in diesem Punkt,
im Diskurs um das Farbensehen, einen wichtigen Stellenwert ein. Benjamin führt dies in
einer Passage in „Aussicht ins Kinderbuch" aus, in der er über die handwerkliche Kunst von
Johann Peter Lyser schreibt:

Im Farbensehen lässt die Phantasieanschauung im Gegensatz zur schöpferischen Einbildung sich

als Urphänomen gewahren. [...] Dieses Vermögen aber hat an der Welt der Farbe seine Grenze; der

Menschenkörper kann die Farbe nicht erzeugen. Er entspricht ihr nicht schöpferisch, sondern

empfangend: im farbig schimmernden Auge. [...] Kurz: reine Farbe ist das Medium der Phantasie,

die Wolkenheimat des verspielten Kindes, nicht der strenge Kanon des bauenden Künstlers.55

In einer Klammerbemerkung schreibt Benjamin weiter, dass das Sehen die „Wasserscheide
der Sinne"56 sei, weil es Form und Farbe zugleich auffasst. Damit gehöre das Formsehen zu
den aktiven Korrespondenzen der Sinne, wie die Bewegung, das Gehör und die Stimme,

54 Benjamin. GS VI. S. 514-515.
55 Benjamin. GS IV, Bd. 2. S. 613-614.
56 Benjamin. GS IV, Bd. 2. S. 614.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



72 Walter Benjamin - das Lesen, das Schreiben und die Bücher

und unterscheide sich von den passiven, dem Schmecken und Riechen.57 Das Motiv der
Farbe scheint ganz eng an den Diskurs der Wahrnehmung geknüpft zu sein. So sieht auch

Helga Karrenbrock in der Farbauffassung Benjamins eine Art paradiesische Stufenlehre der

Wahrnehmung.58 Farbe kann der Körper also nur empfangen, nicht jedoch selbst produzieren.

Das Kind ist jedoch durch das Spiel und durch die Phantasie den Farben ganz nahe,

ja gar in ihnen. Benjamin schreibt:

In ihnen [den Kinderspielen, wie Seifenblasen, Laterna magica, Abziehbilder etc.] allen schwebt

geflügelt über den Dingen die Farbe. Denn nicht am farbigen Ding oder an blosser toter Farbe

hängt ihr Zauber, sondern am farbigen Schein, am farbigen Glanz, am farbigen Strahl. [...] So hat

Lyser einmal die Landschaft gemalt, in deren buntem Feuer Blick und Wangen der Kinder über

Büchern widerstrahlen.59

Die Farbe ist ein Material, das bei Benjamin eng mit den Motiven Lesen, erste Leseerfahrung,
Wolken, kindliches Spiel sowie Phantasie und Zauber verwoben ist. Benjamin versteht die

Farben weniger als Material der Kunst60, denn vielmehr als ein Medium der Wahrnehmung,
das materiell sowohl an den Körper wie auch an das Buch (die Bilder) selbst geknüpft ist.

Der Literaturwissenschaftler Heinz Brüggemann hat in seiner Schrift Walter Benjamin
über Spiel, Farbe und Phantasie61 diese Motive eingehend untersucht. Im Kapitel „Entgrenzung

der Sinne, Verwandlung, Lesen im nie Geschriebenen/Farbe und Sprache (Die Farben,

Schmöker)" geht er aufBenjamins Sprachtheorie und die Bedeutung der Farben ein. Er reiht
Benjamin in die Tradition der deutschen Frühromantiker ein und vergleicht dessen
Farbverständnis mit Goethes Farbenlehre.62 Für ihn stellt die Farbe in Benjamins Texten ein
Medium dar, das etwas ausdrückt, was kaum zu benennen ist. Brüggemann dazu:

Die Farben als Sprache des Wortlosen, die unmittelbar hervorschlägt aus dem stummen Dasein -
dem stehen Benjamins sprachphilosophische Spekulationen, die das „Stumme, Lockere, Flockige",
das sich „im Kern der Dinge wölkt" (GS IV 262), mit dem Umgetrieben-Sein in den Farben

zusammenführen, sehr nahe. In der Prosa Berliner Kindheit um Neunzehnhundert sind ihnen einige

Passagen gewidmet, in denen das Wahrnehmen als ein Lesen im nie Geschriebenen sich entstaltend/

gestaltend solchen stummen, fluiden, lockeren, wolkigen, flüchtig polymorphen Bildungen und

Erzählungen, ihren Auflösungen und Neubildungen überlässt.63

Zentral für Benjamins Auffassung von Farbe ist, dass diese den Leser immer wieder in einen
Bereich führt, der etwas mit dem Unfassbaren oder dem Unsagbaren zu tun hat. Die Farben

stehen als Medium, so wie auch die Wolken, für eine Welt, die eigentlich dem Kind vorbehalten

ist, zu dem der Erwachsene kaum mehr Zugang findet. Mit dieser Anlehnung an eine

romantische Kindheitsauffassung lässt sich auch der Bogen zu den Spielen und der Phantasie

schliessen. Gerade die Wolke, welche aus kunsthistorischer Perspektive eng mit dem

57 Benjamin. GS IV, Bd. 2. S. 613-614.
58 Karrenbrock, 1999. S. 1517.

59 Benjamin. GS IV, Bd. 2. S. 614-615.
60 Vgl. Wagner, 2001. // Wagner, 2010. S. 78-84.
61 Brüggemann, 2007.

62 Brüggemann, 2007. S. 280.

63 Brüggemann, 2007. S. 285.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Materialität des Buches 73

Himmel verknüpft ist,64 ist ein Gebilde, das sich durch seinen fluiden, kaum fassbaren
Charakter der Wahrnehmungswelt des Kindes zuordnen lässt. Brüggemanns schreibt dazu:

„Benjamin jedenfalls transponiert den Topos der Wolke als Imaginationsreiz anthropologisch

in das Welt- und Dingverhältnis des Kindes. Diese Operation ermöglicht, die Farben
als eine erste Sprache des Wortlosen zu verbinden mit dem Vernehmen, dem Lesen und der

Sprache."65

Helga Karrenbrock sieht gerade in den wandelbaren Formen der (farbigen) Wolken,
sowie auch im Schneegestöber, beides häufig anzutreffende Motive in Benjamins
„Lese-Texten", eine Fähigkeit des Kindes, diese Formen als „synästhetische Laut- und
Bildverstecke zu erfahren, - als Hülle, die Geheimnisse birgt, von denen es allein ahnt."66 Während

es sich dem „Treiben des Textes" noch hin- und gar hineingeben kann, sind dem
Erwachsenen solche Schwellenübertritte nur noch im Traum vorbehalten. An dieser Stelle

werden zwei Dinge deutlich: Erstens, dass sich die Materialität des Buches und des Textes

nicht von der Wahrnehmung trennen lässt. Zweitens, dass sich Benjamins Kindheitsauffassung

von der Überzeugung nährt, dass das Kind den Naturzeichen noch näher ist als der
Erwachsene. Brüggemann fasst dies in der Analyse zum Stück „Schmöker" folgender-
massen auf:

Im Stück Schmöker [...] findet sich, in genauer Umkehrung des Bildes aus den Farben eine weitere

Transformation jenes In-der-Farbe-Seins, In-Farbe-Verwandelt -Seins. Sie betrifft das Lesen (wie
das Vernehmen), und so wiederum einen jener Rückstände des mimetischen Vermögens. Denn

zunächst widmet sich der Text dem ältesten Lesen - dem Lesen dessen, „was nie geschrieben

wurde", einem „Lesen vor aller Sprache" (GS II, 213). Es ist ein Lesen, das im entstaltend/gestal-
tenden Spiel der Naturzeichen, des Schneegestöbers, zugleich die lautlose Stimme eines Erzählers

zu vernehmen meint - gleichsam als das Flockige, das sich im Murmeln, An- und Abschwellen, in
Ferne und Nähe einer imaginierten Stimme wölkt. Der initiatorische Zauber einer solch vernehmenden

Lektüre von lautlosen, unbestimmten, gleichwohl „erzählenden" Naturzeichen erhellt durch

die romantischen Referenzen, die darin eingegangen sind.67

Brüggemann bezieht sich hiermit aufBenjamins Aufsatz „Über das mimetische Vermögen"
(1933)68, in dem eben diese Fähigkeit eines Lesens, „was nie geschrieben wurde", „das Lesen

vor aller Sprache, aus den Eingeweiden, den Sternen, den Tänzen" reflektiert wird.
Benjamin legt in diesem Schlüsseltext dar, was für ihn Sprache bedeutet: „Dergestalt wäre die

Sprache die höchste Stufe des mimetischen Verhaltens und das vollkommenste Archiv der

unsinnlichen Ähnlichkeit: ein Medium, in welches ohne Rest die früheren Kräfte mimeti-
scher Hervorbringung und Auffassung eingewandert sind, bis sie soweit gelangten, die

Magie zu liquidieren."69

64 Vgl. Stückelberger, Johannes: Wolkenbilder. Deutungen des Himmels in der Moderne. München: Wil¬
helm Fink 2010.

65 Brüggemann, 2007. S. 286.

66 Karrenbrock, 1999. S. 1523.

67 Brüggemann, 2007. S. 287.

68 Benjamin. GS II, Bd. 2. S. 210-213.
69 Benjamin. GS II, Bd. 2. S. 213.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



74 Walter Benjamin - das Lesen, das Schreiben und die Bücher

Dieser Exkurs zur Sprachtheorie Benjamins70 bezüglich der Frage nach der Wahrnehmung

und der Bedeutung der Farben ist dahingehend wichtig, als dass sie eng an Benjamins
Auffassung von Kindheit geknüpft ist.

Karrenbrock sieht in dem Vermögen zu lesen, „was nie geschrieben wurde", den Anfang
eines Entwicklungsstadiums, in dem sich das Kind von der Mimesis zur Sprache vortastet.
Sie schreibt:

Auch Benjamin nimmt eine magisch-mythische Verfassung kindlichen Verhaltens und kindlicher

Wahrnehmung an. Aber er sieht Kindheit nicht als eine - entweder zu konservierende oder zügig
auf die Höhe der Zeit zu bringende - Enklave der Urzeit in der aufgeklärten Moderne [...] .71

Sondern vielmehr lasse das Kinder-Mythische - und da zitiert Karrenbrock Anna Stüssi: -
„das Unwesen der Gesellschaft hervortreten."72

Benjamins Sprachtheorie führt in Betrachtung von Bildern, Büchern und Zeichen zu
einer Auffassung von Lesen und Wahrnehmen, die vorzüglich dem Kind und damit der

Benjamin'sehen Kindheit gilt. Brüggemann schreibt:

Das Kind, das am Fenster das lautlose figürliche Sprechen der Natur, eine in Konfigurationen
sichtbarere Zeichen sich bekundende Erzählerstimme, zu vernehmen meint - das ist ein Bild, in
dem, wenn auch sichtbare Zeichen mit Sinnesorganen wahrgenommen werden, etwas von dem

telepathischen Charakter des Lesens erscheint, der sich noch bis in die spätere unterrichtete Lektüre

erhalten wird. [Szene aus GS IV, Bd. 1. S. 275]

Diese Szene nimmt den Topos von der Natur als aufgeschlagenem Buch der Schöpfung [Topos der

mittelalterlichen Wissenschaftskonzeption: die Welt als aufgeschlagenes Buch] auf, doch schon in
seiner poetischen romantischen Gestalt. [...] Solchem Sprechen hat schon die Romantik poetische

Figurationen gewidmet. Benjamin präzisiert die Figurationen anthropologisch, indem er sie in
Verhaltensweisen transponiert; in das kindliche Spiel und das kindliche Lesen.73

Dem Kind ist es vorbehalten, sowohl im Spiel, wie auch in der Lektüre in der Natur, die

Welt zu erfahren, indem es die Naturzeichen noch am Körper erfahren und wahrnehmen
kann, was einem Erwachsenen nicht mehr zusteht, da dieser nach romantischer Idee schon

vom Paradies der Kindheit vertrieben ist. Auch Benjamins Kindheit ist im Idyll anzusiedeln,

jedoch unter erweiterten Vorzeichen.

Materialität der Schrift

Betrachtet man noch einmal die Wolken- und Schneemetaphern aus den schon genannten
Texten, so tauchen diese stets im Zusammenhang mit dem ersten Lesen auf. Karrenbrock
ordnet die Wolkenmetapher den Bildern und die Schneemetapher den Schriftzeichen zu.74

Bei Benjamin werden Aspekte einer Materialität der Schrift im Zusammenhang mit dem

70 Vgl. auch Stierle, 1980. S. 235-236.
71 Karrenbrock, 1999. S. 1521.

72 Stüssi, Anna: Erinnerung an die Zukunft. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1977. S. 157.

73 Brüggemann, 2007. S. 289.

74 Karrenbrock, 1999. S. 1523.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Materialität der Schrift 75

Bild (man könnte auch eher von einer Bildlichkeit der Schrift sprechen) kaum behandelt.75

In seiner Sprachtheorie ist jedoch ein zeichentheoretischer Ansatz zu finden. Stierle
schreibt: „Sprache ist für Benjamin zugleich ein semantisches Instrument und ein Medium
für eine Präsenz von Zeichen76, die er mimetische Zeichen nennt und die man auch semi-
otische Zeichen nennen könnte."77

Fazit:
Walter Benjamin hat sich zeitlebens eingehend thematisch mit dem Lesen und Schreiben
und mit Büchern, und dazu zählte er auch Kinderbücher, auseinandergesetzt. Es lässt sich

aus dem bisher Genannten festhalten, dass sich Benjamins theoretische Position aus dem

Blickwinkel des ästhetischen Bewusstseins speist. Aus seinen Prosastücken, Rezensionen
und Rundfunkvorträgen wird deutlich, dass das Lesen und Lesenlernen, das Schreiben und
der Umgang mit dem Buch immer mit einem Komplex verknüpft ist, der die Themen Kindheit,

Magie und Zauber sowie Sprache, Phantasie, Erinnerung und nicht zuletzt die
Materialität beinhaltet. Bei Benjamin lässt sich das Lesenlernen nicht von der Erfahrung und der

Erinnerung trennen, aber auch nicht von einer Körperlichkeit, die sowohl dem Buch inhärent

ist als auch dem Lesenden selbst. In Aussicht ins Kinderbuch und weiteren Texten aus
Berliner Kindheit um Neunzehnhundert und Einbahnstrasse wird deutlich, dass der Körper
beim Lesen immer involviert ist; sei dies durch die Teilhabe am Text (Leseszenen), sei dies

durch Diskurse der Zeit (Auge) oder Bewegungen durch das Buch (Reisen). Für Benjamin
war schon vor dem „material turn" bewusst, dass sich im Buch Text und Inhalt nicht vom
Buch als Artefakt, als Ganzes lösen lassen, dass auch die blosse Materialität wie Papier,
Anzahl Seiten, Einband, Bilder, Kapitelüberschriften, Anfangsbuchstaben, Absätze und
Kolonnen Beachtung finden muss. Benjamins Auffassung von der Materialität der Zeichen ist
geknüpft an seine sprachtheoretischen Überlegungen, wie sie oben dargelegt wurden.

Lesen und Schreiben sind bei Benjamin in der Kindheit verortet (Hein, Stierle) und damit
mit einer spezifischen Auffassung von Kindheit verbunden. Benjamins Kindheitsbegriff
lehnt an jene der Romantik an, in dem das Kind durch das Spiel und die Anwendung der
Phantasie noch Kind sein darf. Er spricht dem Kind Fähigkeiten zu, die nur noch dem Kind
vorbehalten, bestenfalls dem Erwachsenen noch im Traum möglich sind, und die sich in
Motiven wie Wolken, Farben und Schnee im Text präsentieren. Er setzt die Kindheit ins

Kindermythische (Karrenbrock), in einen paradiesähnlichen Zustand, in dem das Kind mit
archaischen Fähigkeiten, „dem Lesen [können] von nie Geschriebenem", ausgestattet ist.

Gleichzeitig wird das Kind ein Stück weit mystifiziert. Benjamin hat eine starke Auffassung
von der Pädagogik seiner Zeit, die im Spannungsverhältnis der verschiedenen pädagogischen

Bewegungen (Tenorth) und Reformen steht, während Beskows Auffassung von Lesen

75 Erika Greber, Konrad Ehlich und Jan-Dirk Müller untersuchen die Schrift aus einer kulturanthro¬
pologischen Perspektive und schreiben dazu: „Es handelt sich nicht um Repräsentation sprachlicher
Elemente, sondern um Präsentation: das Schriftzeichen in seiner Eigenwertigkeit, seine visuelle und
haptische Materialität, seine Konkretheit, Dinglichkeit und Körperlichkeit." In: Greber, Erika; Ehlich,
Konrad; Müller, Jan-Dirk (Hg.): Materialität und Medialität von Schrift. Bielefeld: Aisthesis Verlag
2002. S.9.

76 Vgl. Gumbrecht, Hans Ulrich: Diesseits der Hermeneutik. Die Produktion von Präsenz. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp 2004.

77 Stierle, 1980. S. 235.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



76 Walter Benjamin - das Lesen, das Schreiben und die Bücher

und Schreiben unter der Prämisse der Reformpädagogik (siehe Kapitel zur schwedischen

Reformpädagogik) eine Spezielle ist.
Was sowohl für Benjamin wie für Beskow eine grosse Bedeutung hat, ist die Rolle der

Mutter bezüglich der Lesesozialisation wie auch der kindlichen Lektüre und Lektürepraxis.
In der Materialität der Buchstaben, die in Form von Schneeflocken und Wolken immer
wieder in Benjamins „Lese"-Texten auftauchen, dürfte nicht zuletzt eine Anlehnung an den

vorsprachlich-mütterlichen Raum, der noch an die körperliche Erfahrung (Vorlesesituation,
Wärme, auf Mutters Schoss) erinnert, beschrieben sein.

Für die vorliegende Arbeit soll aus dem Blick und dem theoretischen Ansatz von
Benjamin als Zeitgenosse Beskows, der die Lektüre und das Buch sowie die Kunst aus der

Perspektive der Ästhetik beschreibt und wahrnimmt, die Frage gestellt werden, ob sich auch

ein neuer Blick - ein mehr ästhetisch-künstlerischer denn biografisch-pädagogischer - auf
die Buchkünstlerin und ihr Schaffen werfen lässt. Nicht zuletzt kann auch gefragt werden,
ob sich in Beskows Texten und Bildern annährend solche Metaphern (Schnee, Wolken,
Farben) finden lassen, wie sie Benjamin für das Lesen anwendet. Die Arbeit stellt demnach
die Frage nach dem spezifisch Beskow'sehen und den Unterschieden zu Benjamins
Auffassung.

Analysekriterien

In diesem Teilkapitel werden die aus den Themenbereichen Lesenlernen und Lesekonzeptionen,

Materialität des Buches sowie Materialität der Schrift abgeleiteten Analysekriterien
dargestellt. Allen drei Teilkapiteln ist gemeinsam, dass es immer um das Lesen und
Schreiben, um Lektüreerfahrung sowie um das Medium Buch (Selbstreferentialität) geht.
Zudem wird ein Ausblick auf ein Teilkapitel gegeben, in dem Benjamins Auffassung zum
Kind als Künstler beleuchtet wird, was aus Gründen der Logik nicht in diesem zweiten

Kapitel, sondern im achten Kapitel zu Kunstkonzeptionen behandelt wird.

Materialität des Buches

Dieser Analyseteil geht der Frage nach, wie das Buch wirkt. Analysiert werden sowohl

Aspekte der blossen Materialität des Buches wie Paratexte, Titelseiten und Einbände,

Format, Papier und Farben. Es wird auch phänomenologischen Aspekten des Lesens sowie
dem Verhältnis von Text und Bild in den Büchern nachgegangen.

Lesekonzeptionen

In diesem Analyseteil werden zum einen die (prägnantesten) Leseszenen, der im Korpus
genannten Bücher analysiert. Dazu gehören Methoden des Lesenlernens, die Körperlichkeit
des Lesens und die Beleuchtung der Diskurse der Zeit. Zum anderen werden die Bücher

gleichzeitig auf verschiedene Lesekonzeptionen untersucht, die sich aus weiteren
Tätigkeiten wie Basteln, Schreiben, Reisen etc. ergeben, die durch den Text, das Bild oder das

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)



Analysekriterien 77

ganze Buch angeregt werden. Ziel ist es, mit diesen Kriterien herauszufinden, ob sich
anhand von Beskows Büchern ein eigener Beitrag zum Lesediskurs ihrer Zeit ablesen lässt.

Materialität der Schrift

Dieser dritte Analyseteil widmet sich insbesondere der Typografie und der Schrift, also der

visuellen Erscheinung der Texte. Die Schrift wird insbesondere in den Kontext der Typografie

in Schweden um 1900 gestellt.

Künstlerisches Schaffen

Walter Benjamin hat sich in seinen Texten nicht nur zum lesenden und schreibenden Kind,
sondern auch zur Kreativität und der künstlerischen Ausdrucksweise des Kindes geäussert.
Diese Texte werden im Kapitel „Das Kind als Künstler" behandelt. Die daraus resultierenden

Aspekte sollen bei Beskow für die Betrachtung von Szenen fruchtbar gemacht werden, in
denen es um die kindliche (künstlerische) Produktion, insbesondere beim Schreiben und
Zeichnen, geht.

Zudem weist Beskows eigenes Werk Eigenschaften auf, die aus einem produktionsästhetischen

Blickwinkel analysiert werden und in einen künstlerisch-weiblichen Kontext
gestellt werden können: So etwa die Collagenhaftigkeit ihrer Lesebücher. Diesem Aspekt
wird unter dem Kapitel „Das Künstlerbuch" nachgegangen. Es wird die Frage gestellt, ob

die Buchkünstlerin nur „Bilderbücher" oder gar „Künstlerbücher" schuf.

Im folgenden Kapitel wird nun erstmals ein Beispiel dafür gegeben, wie Beskows Bücher
auf ihre Materialität unter dem Aspekt von Lesen und Lernen analysiert werden können.
Dabei wird den eben dargestellten Kriterien gefolgt.

DOI 10.2357/9783772086618 BNPh 61 (2019)


	Walter Benjamin : das Lesen, das Schreiben und die Bücher

