
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 59 (2017)

Artikel: So nah und doch so fern : M.A. Goldschmidt auf Jiddisch

Autor: Hunziker, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858096

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


So nah und doch so fern
M.A. Goldschmidt auf Jiddisch

Johannes Hunziker (Zürich)

Es ist nicht viel mehr als eine Binsenweisheit, dass das Übersetzen von Texten mehr
ist als das 'reine' Übertragen von Wortmaterial aus einer Ausgangs- in eine

Zielsprache, sondern immer auch ein Kontaktangebot zwischen unterschiedlichen sozialen,

kulturellen oder eben sprachlichen Gruppen beinhaltet. Die Frage, wie solche

Austauschoperationen im Detail ablaufen und welche Akteure daran beteiligt sind,
ist zu komplex, als dass sie hier auch nur kursorisch besprochen werden könnte. Ein
Blick auf die umseitige Reproduktion des Umschlags einer kleinen, knapp vierzigseitigen

Broschüre soll aber als Einladung dienen, die Aufmerksamkeit wenigstens auf
einen Teilaspekt solcher kulturellen Transferprozesse innerhalb des Mediums 'Buch'
zu richten, auf einen Komplex aus Sprache, Schrift und Lesbarkeit.

Als jiddische Übersetzung von M.A. Goldschmidts Erzählung Aron og Esther
scheint sich die Broschüre dafür besonders zu eignen, ist sie doch Repräsentantin
einer kurzen Phase des dänischen Druckwesens ungefähr zwischen 1911 und 1937

(vgl. Thing, 2007: insb. 23 bzw. 34), in der die Dominanz dänischsprachiger,
lateinisch gesetzter Publikationen zwar in keiner Weise infrage gestellt, ihr aber
dennoch eine bemerkenswert umfangreiche und vielseitige jiddische und entsprechend
mit hebräischem Satz gedruckte Buch- und Zeitschriftenproduktion gegenübergestellt

wurde. Die Nachfrage an jiddischen Publikationen war in Dänemark angestiegen,

nachdem in den beiden letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts und bis kurz
vor Ausbruch des 2. Weltkriegs allein aus Russland rund 12 000 Jüdinnen und Juden
das Land erreichten, um sich dort - rund ein Viertel - dauerhaft niederzulassen oder
aber die Weiterreise nach Amerika oder Palästina vorzubereiten. Viele dieser

'Neuankömmlinge', die der politische und ökonomische Druck auf das aschkenasische

Judentum im mittleren und östlichen Europa in die Emigration gezwungen hatte,
sprachen im Gegensatz zu den bereits ortsansässigen, weitgehend assimilierten
dänischen Juden als Muttersprache Jiddisch (vgl. Thing, 2008: 25-30 bzw. 495-499).

Auch für den Fall der Goldschmidt-Übersetzung trifft nun fraglos zu, was für
(literarisches) Übersetzen generell gilt, und so sind es neben der eigentümlichen
Koexistenz hebräischer und lateinischer Schriftzeichen insbesondere paratextuelle
Elemente - der klingende Autorname oder der dänische Originaltitel - sowie
buchkulturelle Eigenheiten - die Bindung befindet sich rechts, der Text liest sich also aus
westlicher Perspektive betrachtet 'von hinten nach vorn' -, welche deutlich
machen, dass sich die Broschüre in einem Austauschverhältnis zwischen einer
jiddischen und einer dänischen Kultur bewegt. Die Übersetzung stellt sich also allein



/AT- 1

'a ; >' '

hv|
WlWfclU VKÖ

> inox m nrikf

jkVthb d m y s " k
1826' lJNWtÜJJ»*p ; ^é v:,
'liä'-'-'S.> •.

>'..£r " 1 ••• :•••'• \'h 'V 'V '..{• I. 'Thv'.AÄ ' :

mÏBS'-It£? yt>?»»mjnonx
*, P % f Mbaymm yont WWW*

:VA \' "
' 'i

SMfelfet JA.,,..* «Jm.

; um, ."J'

•pj?V cnyanVj? pi 'm ps Vü'aNp s
1846- ' ' if

v1 *:[''?/:-:"y ;/:.BW O'iana pa ffy:y3"rtny b'b p'jjn jib Bsyt'jiya's

tow&te pjm»

1 M. GOLDSCHMIDT

ARON OG ESTHER
Oversat tlt yiddlsch af

s. Altschul
J,jHn u ijjjijjgj iiiiiii

;

ü'

Umschlag der jiddischen Übersetzung von M.A. Goldschmidts Erzählung
Aron og Esther aus dem Jahr 1926 (Buch aus Privatbesitz)



So nah und doch sofern 265

schon aufgrund ihrer äußeren Erscheinung jeglichen dichotomen Denkmodellen in
den Weg, die eine vermeintliche Autonomie von Einzelkulturen propagieren und
das 'Eigene' gegenüber dem 'Fremden' auszuspielen versuchen, als ob es sich bei

'Kultur' um ein geschlossenes System handelte. Erst recht in Bezug auf die jiddische
Obersetzungsgeschichte dänischer Literatur führte eine solche Sichtweise a priori in
die Irre, zumal ein Interesse an Belletristik aus Dänemark bei einer jiddischen Leserschaft

auch dann Bestand hatte, wenn - im Gegensatz zu Goldschmidt - weder

Autor noch Erzählmotive einen offensichtlichen Bezug zum Judentum hatten: So

zeigt selbst eine flüchtige Katalogsuche im digitalen Yiddish Book Center, dass

Anfang der 1920er Jahre auch zahlreiche Märchen von H.C. Andersen oder Prosa von
Herman Bang auf Jiddisch vorlagen. Gleichzeitig wurden jene dänischen Autoren,
die in einer wie auch immer gearteten (biographischen) Verbindung zum Judentum
standen, auf Jiddisch längst nicht nur in Dänemark verlegt: Goldschmidts Erstlingsroman

En Jode z.B. erschien ebenso wie Brandes' Hovedstromninger und die Schrift
über Ferdinand Lassalle in New York, während Henri Nathansens Drama Indenfor
Murene in Warschau publiziert wurde. Vielmehr war der jiddische Buchmarkt auf
seinem Höhepunkt Anfang des 20. Jahrhunderts bereits ein globales Phänomen, das

über Leihbibliotheken zwischen Nord- und Südamerika, Europa und dem Nahen
Osten große Verbreitung fand.

Gleichwohl scheint es mir - freilich aus heuristischen Gründen - reizvoll,
einstweilen an der Binarität solchen Denkens insofern festzuhalten, als ich mir für die

folgenden Überlegungen behelfsmäßig zwei Rezeptionszugänge - einen dänischen
und einen jiddischen - vorstelle, die sich mit gewisser Trennschärfe auseinanderhalten

lassen. Ich möchte danach fragen, wie ein dänischer Betrachter quasi unter
Laborbedingungen auf das Cover reagiert, welche Informationen sich daraus ableiten

lassen, auch wenn ein Großteil der Schriftzeichen in ihrer Sinndimension nicht
entschlüsselbar sind, oder: Welchen auratischen 'Wert' generiert Schrift für ihren
Betrachter über den semiotischen hinaus?

Einer 'dänischen' Perspektive erschließt sich primär, dass es sich bei dem Heft
wohl um einen Text namens Aron og Esther von Goldschmidt handelt, den S.

Altschul ins Jiddische übertragen hat. Wer darüber hinaus mit dem Autor vertraut ist
und weiß, dass M.A. Goldschmidts wichtigste Schriften um das zweite Drittel des

19. Jahrhunderts entstanden, wird die Jahreszahl 1846 im hebräisch geschriebenen
Textteil wahrscheinlich der dänischen Erstpublikation der Erzählung, die untere
Jahreszahl hingegen der Veröffentlichung der Übersetzung zuweisen können. Damit
hat sich die Erkenntnis über den Text aber noch lange nicht erschöpft, denn
unabhängig davon, ob die hebräischen Buchstaben als solche erkannt werden, gibt der

Hinweis "[ojversat til yiddish" bereits die Sprache an, zu deren Verschriftlichung
diese Zeichen dienen. Entscheidender aber ist, dass überhaupt als Text erkannt werden

kann, was in einem anderen als dem gewohnten Alphabet abgefasst wurde,
gerade weil die Linearität der hebräischen Schrift bereits einen Eindruck ihrer
potentiellen Lesbarkeit gegeben hat. Das intuitive Wissen, dass etwas geschrieben
steht, auch wenn es nicht im eigentlichen Sinn 'gelesen' werden kann, mag im



266 Johannes Hunziker (Zürich)

Computerzeitalter an mystischer Strahlkraft eingebüßt haben, weil es letztlich nur
ein Zwischenschritt zur selbstverständlichen Dechiffrierung darstellt, war aber noch
im 18. Jahrhundert Ausgangspunkt vielseitiger theoretischer Reflexion. So hat sich

Hegel, der die Entschlüsselung des Steins von Rosette 1822 noch erlebte, dem 'Weltgeist'

auf der Spur intensiv mit semiotischen Konstellationen im Übergang zwischen
dem Alten Ägypten und der griechischen Antike beschäftigt und in den Vorlesungen
über Ästhetik eine Zeichentheorie formuliert, in der ein arbiträres 'Zeichen' auf ein
'Bild' bzw. einen 'Vergleich' trifft, bei dem die Form noch einen Rückschluss auf die

Bedeutung zulässt. Dazwischen bewegt sich das 'Symbol', das durch die Form
seinen Inhalt höchstens andeutet, aber nie vollständig offenlegt und so ein auslegungsbedürftiges

Spannungsverhältnis entstehen lässt.

Mit dem Effekt, dass dadurch auf der Seite der jiddischen Minderheit Komplexität

aufgebaut wird, erscheinen nun auch die hebräischen Zeichen solchermaßen

symbolisch: Sie müssten entziffert, gelesen, verstanden werden, um ihre volle
Bedeutungsdimension entfalten zu können. Gleichzeitig wird auf diese Weise in
mehrfacher Hinsicht Ferne erzeugt, wo eigentlich Nähe wäre: Denn Form und Inhalt
haben mehr gemeinsam, als auf den ersten Blick erscheinen mag - immerhin hat
auch das Jiddische seinen Ursprung im Germanischen und wäre in lateinischer
Transkription auch der dänischen Seite ungleich zugänglicher.

Um keinen allzu unbefriedigenden Eindruck entstehen zu lassen, sei das Rätsel

hier also doch noch endgültig aufgelöst bzw. die Perspektive gewechselt: Wenig
überraschend nennt die oberste Zeile Meïr Goldschmidt (BTÖC77X; TXO) als Verfasser,

während die zweite bzw. dritte Linie markiert, dass es sich bei der Broschüre

um die "drite dertseylung" (jjlbrunsn VüWl) von Goldschmidts "oysderveylte[n]
shriftn" (jüTOE> yüb"nn~iinovlX) handelt. Diese Reihe wurde von Simon Altschul, dem

umtriebigen Mittler zwischen der jiddischen und der dänischen Welt, zu weiten
Teilen in Eigenregie übersetzt, gedruckt und verlegt. Die beiden Vorgängerbände
enthielten Übersetzungen von Maser (1924) bzw. Avrohmche Nattergal (1925). Ob

noch weitere Übersetzungen folgen sollten, ist nicht klar, fest steht lediglich, dass

mit Aron og Esther der dritte und letzte Band in den Druck ging - und zwar 1926 in
Altschuls "eigenem farlag" Uxb~lXD DyiiTOX) in Kopenhagen ('[IWXniysxp). Durch die

Schriftgröße hervorgehoben ist erwartungsgemäß der Haupttitel der Erzählung:
Aron un Ester ("inox px pnx), auf den ein Untertitel folgt, der im dänischen Textteil
fehlt: "oder a kapitel fun rov [= Rabbi] Natan Kloyzners leben" (pvb o'ivinbp jni
1D"l jlD bTOXp X 7V7X). Der Passus unmittelbar nach der Jahreszahl der Ersterscheinung

gibt an, dass die Erzählung "fun denish" (TOin ps) übersetzt wurde - "mit
erloybenes fun mekhaber's yorshim" (iTOTT D'lhTO ps TOiyTlbhl? TO), also mit
Erlaubnis der Erben des Autors.



So nah und doch sofern 267

Literatur

Thing, Morten. 2007. "ptNDSttsn fN pm "IVFT'. Jiddish bogfortegnelse. Jiddish tryk i Dan¬

mark", Skriftserie fra Roskilde Universitetsbibliotek, 47: 2-66.

Thing, Morten. 2008. De russiske jeder i Kebenhavn 1882-1943 (Kopenhagen: Gyldendal).


	So nah und doch so fern : M.A. Goldschmidt auf Jiddisch

