
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 59 (2017)

Artikel: Am Fusse des Hornelen : die kulturelle Aufladung eines Berges

Autor: Hauck, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Am Fuße des Hornelen: die kulturelle Aufladung eines Berges

Matthias Hauck (Basel)

Wären Karten wirklich nur das, was sie zu sein vorgeben, nämlich Artefakte, die um
eine möglichst getreue Abbildung von Wirklichkeit bemüht sind und sich nur etwas
handlicher als das Abgebildete selbst präsentieren, dann wären sie wohl nur für den

professionellen Gebrauch interessant. Karten sind jedoch mehr: Sie wenden sich
dem Experiment eines Eingriffs in die Wirklichkeit zu, wobei die Frage, ob sie diese

reproduzieren, repräsentieren oder konstruieren, durchaus kontrovers beantwortet
werden kann; akzeptiert hingegen ist die Überzeugung, dass Karten machtvolle

Strategien der Weltaneignung sind.

"Eine Karte zu betrachten, heißt, die Welt aus den Höhen zu sehen"1 ("Regarder
la carte, c'est voir le monde de haut") (Jacob, 1992: 413), heißt aber auch, eine

Verbindung zwischen Gegenstand und Artefakt, zwischen Ähnlichkeit und Nichtähn-
lichkeit herzustellen. Ohne Vorbehalte wird man sagen, dies sei ein Teil von
Norwegen (Norvegia Regnvm), ein Norwegen, das man so in seiner Totalität nie kennen
lernen kann, das sich so dem Blick auch nie präsentieren wird. Selbst der Blick aus
dem Flugzeug wird nicht zum beschreibenden, kartographischen Blick, da dieser
zwischen dem Mikroskopischen und dem Makroskopischen oszilliert. Er betreibt
einen Kult der Oberfläche, verbindet die Einzelheiten mit dem Unendlichen, die
sieht- und lesbare Information mit der Verwirklichung eines Totalitätsphantasmas,
er koppelt den entrückten Blick, die allumfassende Sicht auf die Dinge mit der Sorge,

auch winzigste sieht- und lesbare Teile zu visualisieren. Der Gott, dem nichts
verborgen bleibt, der gleichsam den Mittelpunkt bildet, ist der Kartograph. In
diesem Sinne ist die Karte das Simulakrum des absoluten Reisenden, das Simulakrum
des absoluten ikarischen Blicks.

Beim Rezipieren einer Karte wiederum scheint eine gewisse kartographische
Vernunft zur Anwendung zu gelangen. Denn was bedeutet dieses 'sein'? Dies ist
Sognia (Sogn), Valdres, Stad, dies ist der Hornilla Bvk (Hornelen)? Die von der Karte
hergestellte Beziehung zwischen den Zeichen und den Dingen scheint so zu
funktionieren, dass das Zeichen der Bedeutung nach und übertragenerweise die Sache ist.
Die Karte wird unmittelbar auf ihren Namen bezogen, wobei nicht Identität behauptet,

sondern das Recht der Zugehörigkeit abgegeben wird. Trotz der Abweichung
der Karte von dem Realen, auf das sie verweist, liest und entziffert man auf ihr die
Welt. Und in der Tat verfügt die Kartographie über eine erstaunliche Wissenschaftlichkeit,

in der alles bis ins Detail sichtbar, geordnet, beherrschbar und berechnet ist.

1 Alle deutschen Übersetzungen von MH, sofern nicht anders angegeben.



JTtRONDEH ^^2
JiIA JaTLESVNGER

i » uda
JjLSTRINDAHERAD^
^Varoal A f

jmidrosia
METROP(

iKRAKAV,

BESTAD/BEN
ALSON

bestatw
a vdden

VALHEM
SKOGS;
BEHGjo

SVDMORA

^^VJkOFIOIW VlilVACCA MARINA

NEMO'ACCIPIAT
CORONÄTVAM
APÖ-3

p ""»Sg6ster \/oos^^®^rI
A zdöCll^ 1

aÖUVALDRES

NORVEGIA
REGNVM

J^HAL'I MGALAByQ-p£

ASTRl
HAISNEI

oiSAETMARC]

SVNDARDAi^
TO.

IQVIVEFIO
àTlLE MARC HIA*
VALDREfirvn £) £) ^EMPORIV/

1 MOSALTrSSrMVAA GVDBRADSI
'/ jhorntlla gvkt^ (AhER-

Ausschnitt aus der Carta Marina des Olaus Magnus, 1539

(Foto: Matthias Hauck)



Am Fuße des Homeien: die kulturelle Aufladung eines Berges 167

Von ihrer Anlage her ist die Karte offen, multifunktional und multitemporal, eine

nicht-hierarchische Verzweigungsstruktur, wo Lokales mit Zentralem, Gedächtnis
und Handlungsverläufe koexistieren. Ihre offene Struktur gewinnt sie vor allem
durch die kartographische Projektion, das heißt durch die Darstellung des

geographischen Raums in der Fläche, die den Horizont eliminiert und somit den
Blickpunkt des Betrachters nicht festlegt. Es ist in der Tat ein Blick von nirgendwo. Das

Auge wird geradezu eingeladen, auf der Karte umherzuschweifen, in ein Spektakel
der Zeichen einzutauchen, Verbindungen herzustellen und eigenes Wissen in die
Karte hineinzutragen.

Die Betonung des kartographischen Blicks soll jedoch einen wichtigen Aspekt
der Carta Marina nicht verdrängen: Viele ihrer visuellen Darstellungen sind nichts
anderes als Umsetzungen von Texten. Dieser Medialitätswechsel mag nicht sehr

spektakulär klingen, ist aber umso bedenkenswerter, da die Vermittlung von Wissen
in unserer Kultur hauptsächlich sprachlich geschieht. Wörter, Texte und Formeln

tragen den größten Teil des anerkannten Wissens. Diese logozentristische Fixierung
unserer Kultur, welche die Rationalität hoch bewertet und an die Sprache knüpft,
insbesondere an die Sprache in schriftlicher Form, findet in Émile Benvenistes Aufsatz

wohl ihre prominenteste Ausformulierung.3 Sprache und Wissenschaft auf der
einen, Bild und Kunst auf der anderen Seite, so könnte man versucht sein, die beiden

Komplexe auseinanderhalten. Und hier wird die Carta Marina zur interessanten

Grenzgängerin zwischen Kunst und Wissenschaft. Einerseits will sie Teil haben an
der Wissensvermittlung, andererseits ist sie ein ästhetisches Gebilde, das jedoch
gerade durch das Nebeneinander von Text und Bild Wissen generieren kann.

Innerhalb der Carta Marina scheint das Verhältnis von Text und Bild ein
Mehrfaches zu sein:

1. Viele der Bildvignetten sind visuelle Umsetzungen von Beschreibungen.
Dabei ist es sicherlich nicht zufallig, dass der Name Plinius im Kartenzentrum

anzutreffen ist.
2. Die Carta Marina gehört zu den belebten Karten, das heißt sie bedient sich

der Möglichkeit, narrative Szenerien zu entwerfen, die dann wie Texte zu
lesen sind.

3. Vignetten und Textfragmente verweisen oft über den engeren Sinn der Kar¬

te hinaus: So sind etwa die einzelnen Länder durch Herrscher repräsentiert.
Auch ein norwegischer König thront östlich des Sognefjords (Norvegia reg-

So ist zum Beispiel eine der wichtigen Quellen von Olaus Magnus: Franciuscus Irenicus: Germaniae

exegeseos Volumina duodecima aus dem Jahre 1519, sieht man von ein paar schematischen genealogischen

Darstellungen ab, gänzlich ohne Bilder.
In seinem Aufsatz "Sémiologie de la langue" formuliert Émile Benveniste eine Position des

Logozentrismus, wenn er vom Primat der Sprache im Kontext aller anderen Zeichensysteme ausgeht. Er

begründet diese Position mit dem Hinweis darauf, dass etwa Musik und Malerei keine eigene
Metasprache entwickeln können, sondern dass man über sie im Medium der Sprache sprechen muss
(linguistic turn). Dabei verkennt er die Autonomie und Andersartigkeit der anderen Zeichensysteme
und die Tatsache, dass allein die Möglichkeit, nichtsprachliche in sprachliche Zeichen zu übersetzen,

keine 'Überlegenheit' der Sprache gegenüber den anderen Medien bedeuten muss.



168 Matthias Hauck (Basel)

nvm) - allerdings wird verschwiegen, dass Norwegen zu jenem Zeitpunkt
unter dänischer Herrschaft stand und keinen eigenen König besaß. Als iko-
nographische Typen sind die Könige auf ihren Sitzmöbeln von Holbeins
Illustrationen zum Alten Testament von 1537 abhängig.4 Den thronenden
Königen sind jeweils aufschlussreiche Bibelzitate beigegeben, welche direkt
auf die religionspolitischen Auseinandersetzungen der Zeit anspielen: Der
Hinweis: Nemo accipiat coronam tuam. Apo 3. ("Niemand nimmt deine Krone.

Apokalypse 3") muss allerdings noch durch den Zusatz Venio cito tene

quod habes [ut nemo accipiat coronam tuam] ("Ich komme bald, halte fest,

was du besitzt [so dass niemand deine Krone nimmt]") ergänzt werden. In
der Tradition der Ermahnungen eines Fürstenspiegels wird, mit Hinweis auf
die Apokalypse, der "norwegische König" daran erinnert, nicht vom richtigen

Glauben abzufallen.
4. Innerhalb der Carta Marina sind den Bildvignetten einzelne Worte oder

kurze Sätze direkt beigefügt, hinzu kommt eine säuberlich getrennte Legende

am linken unteren Kartenrand. Diese Texte wurden noch im
Erscheinungsjahr der Karte (1539) durch eine frühneuhochdeutsche Avslegung und
eine in italienischer Sprache verfasste Opera breve erweitert,5 sodass man

pro Bildvignette von vier unterschiedlichen Texten ausgehen kann.

Am Beispiel des Eintrages E;d (Verweissystem der Carta Marina) soll gezeigt werden,

welche textlichen Deutungen ein und dieselbe Vignette erfahren kann:

Karte: E:d Möns altissimus Hornilla bvk ("Höchster Berg Hornilla Buk")

Kartenlegende: E:d ibi ex rupe queritur inscrutabilis profunditas maris ("Hier
versucht man, von einer Klippe die unergründlichen Tiefen des Meeres zu mes-
sen.

Avslegung (1539): E:d bedeut ainer der die tieffe des mers bey dem aller hechsten

gepiirg ergrinden uil mit fil stricken und pley und mags nit ergrinden. Die eissen

ringen under im mit pley ingefast halten die schiffen da sy kain ancker miigen
brauchen. Do ist auch zuischen andern gepiirg ainer am aller hohsten den man ha-

yst Hornilla Buck das ist der alten herren gebiirg. Da singen die inuoner uil selza-

mer alter lieder uon den gebiirg. ("Bedeutet, dass einer die Tiefe des Meeres bei
der allerhöchsten Klippe ergründen will, mit vielen Stricken und Blei, doch er
kann sie nicht ergründen. Die eisernen Ringe unterhalb von ihm, mit Blei einge-
fasst, halten die Schiffe, weil sie keinen Anker gebrauchen können. Hier ist auch
zwischen den anderen Bergen einer, der am höchsten ist, den nennt man Hornil-

4 Historiarum veteris Instrumenti icônes ad vivum expressae una cum brevi, sed quoad fieri potuit, dilu-
cida earundem expositione. Lugduni [Lyon] 1538. Hans Holbein, Mortimer, F. Frellon, M. und G.

Trechsel fratres [Drucker], Hier die Abbildungen zu Exodi V, 2. Regum XI, 2. Regum XIV, 3. Regum
I, Tobiae I & II.

5 Beide Texte wurden von Herman Richter (1967) im Anhang als Faksimile herausgegeben.



Am Fuße des Hornelen: die kulturelle Aufladung eines Berges 169

la Buck, Berg der alten Herren. Von diesem Berg singen die Einwohner viele
seltsame alte Lieder.")

Opera breve (1539): E:d L'huomo mandata giu la bolide cercante la profondita,
nota quiui come in piu altri luoghi, essere abisso in escrutabili &li circuli di ferro
ligarsi & non con anchore, & e quiui u' altissimo monte fra piu altri monti, ilquale
chiamano Hornillabuch, ouero monte antiquo del Signore. ("Der Mann, der das Blei
hinuntertaucht, um die Tiefe zu ergründen, bemerkt, dass hier - wie an anderen

Orten - der Abgrund unergründlich ist und Ketten und nicht Anker verwendet
werden müssen; und hier ist ein ganz hoher Berg, der unter den höchsten auf der
Welt ist, den man Hornillabuch nennt, d.h. alter Berg des Herrn.")

Es wird deutlich, dass die Formen des räumlichen Nebeneinanders von Text und
Bild unterschiedlicher Art sind. Zum einen illustrieren die Bilder die Texte, zum
anderen kommentieren die Texte die Bilder. Geht es nur um die Repräsentation von
konkreten Objekten auf der Karte, ist das Bild dem Text überlegen (etwa die Könige
mit ihren Insignien), geht es jedoch um die Repräsentation von Zeit, Kausalität
sowie abstrakter Gedanken, gewinnt der Text an Wichtigkeit.

Wenn Olaus Magnus seine Karte Carta marina et descriptio septemtrionalem ter-

rarum ac mirabilium rerum in eis contentarum diligentissime elaborata ("Seekarte
und Beschreibung der nordischen Länder und deren Wunder, sorgfältig
ausgeführt") betitelt, so zeugt dies von einer tiefen Zäsur in der Geschichte des Wissens.
Zum einen beginnt man sich von den symbolischen und religiösen Weltkarten,
jenen heilsgeschichtlichen Projektionen in den geographischen Raum, abzuwenden,

zum anderen dominiert dieses neue Regime der Sichtbarkeit, so dass man tatsächlich

von einer kartographischen Wende sprechen kann. Kunst und Wissenschaft des 16.

und 17. Jahrhunderts sind von einer kartographischen Leidenschaft durchdrungen,
die den Blick auf die Territorien der Welt bestimmt. Maßgeblich daran beteiligt sind
die kartographischen Werkstätten Italiens, hier vor allem jene in Rom, Genua und
Venedig - letztere zeichnet auch für die Carta Marina verantwortlich - sowie jene
in Antwerpen. Von nun an wird die Karte als descriptio verstanden. Künstler werden
zur Verbreitung dieser neuen Weltwahrnehmung eingespannt: Hans Holbein und
Albrecht Dürer arbeiteten an kartographischen Projekten. Ersterer stattete die

Weltkarten Sebastian Münsters mit Verzierungen aus und nutzte seine Tätigkeit als

Stecher, um diverse ethnologische, zoologische und historische Informationen zu
geben.6 Dürer wiederum zeichnete schon um 1515 eine Weltkarte.7 Als Welttheater
(theatrum), als Spiegel (speculum), als Szenographie der Welt werden die neuen
kartographischen Beschreibungen angepriesen. Auch wenn es von der Welt nur ein
Phantasma gibt, so ist die Karte doch ein machtvolles Mittel der Weltaneignung, der

Typvs Cosmographicvs vniversalis. Johannes Hervagius [Drucker], Basel 1532.
7 Weltkarte von Johannes Stabius und Albrecht Dürer, Nürnberg 1515. Es sind keine gedruckten

Karten aus der Zeit überliefert, allerdings gibt es Nachdrucke, nachdem man 1847 die Druckstöcke
in der Wiener k. k. Hofbibliothek wiederentdeckte.



170 Matthias Hauck (Basel)

ideelle Ersatz einer Herrschaft über eine projizierte Welt, ein räumliches Artefakt,
das dem sehenden Wissen dient.

Betrachtet man die Figur mit dem Lot am Sognefjord und liest den erklärenden
Hinweis der Kartenlegende (ibi ex rupe queritur inscrutabilis profunditas maris), so

wird deutlich, dass gerade mit dem Hinweis auf die Unergründlichkeit des Meeres
auch eine Lektüre im Sensus Spiritualis eingefordert wird. Demgegenüber fokussie-

ren die Texte von Avslegung und Opera breve mit ihren Hinweisen für die Schifffahrt

eher auf die diesseitige Welt - Olaus Magnus lässt hier Elemente der Seekarten
einfließen. So war gerade für die Navigation eines Schiffes das Loten immer dann

von großer Bedeutung, wenn man nicht nach Kompass und Seekarten segeln konnte,

etwa in Gewässern mit Untiefen, Sandbänken und Schären oder aber auch in
unbekannten Fahrwassern. Zu dem Zweck warf man ein mit Blei gefülltes Eisenrohr
von etwa drei Kilogramm Gewicht schräg nach vorne und ließ es an einer Lotleine

von 100 Metern sinken. So konnte man die Sicherheit für Schiff, Besatzung und
Ladung gewährleisten. Loten diente jedoch nicht nur der sicheren Fahrt über die

Meere, sondern spielte auch bei der Suche nach geeigneten Ankerplätzen eine wichtige

Rolle, da Ankern in zu tiefen Gewässern nicht möglich war. Diesen Aspekt
betonen Avslegung und Opera breve. Die Fjorde, dargestellt ist hier der Sognefjord,
sind so tief, dass die Schiffe nicht mehr vor Anker gehen können, sondern an
Eisenringen befestigt werden müssen. Tatsächlich ist der Sognefjord an seiner tiefsten
Stelle etwa 1300 Meter tief.

In der Avslegung zur Bildvignette E:d, und nur hier, kommt ein interessanter
kulturgeschichtlicher Aspekt hinzu. So weiß Olaus Magnus zu berichten: Da singen die

inuoner uil selzamer alter lieder uon den gebiirg. ("Von diesem Berg singen die
Einwohner viele seltsame alte Lieder.") Der hier eingezeichnete Hornilla Buk wird heute

mit dem Hornelen, wörtlich dem 'Berg mit dem Horn' oder dem 'kleinen Horn',
südlich von Stad identifiziert. Schon zu Wikingerzeiten war er ein wichtiger
Orientierungspunkt für die Küstenschifffahrt, zählt er mit seinen 890 Metern doch zu den

höchsten Meeresklippen Nordeuropas und liegt umgeben von gefährlichen
Strömungen. Zahlreiche Sagen und Legenden umranken den Berg noch heute. Olaus

Magnus erwähnt in der deutschen Avslegung diese mündliche Liedtradition. Da er
jedoch nicht näher auf den Gehalt dieser Volkslieder eingeht, ist anzunehmen, dass

sein Eintrag in der Avslegung auf Erzählungen Dritter beruht und ihm keine Lieder
in schriftlicher Form vorgelegen haben. Tatsächlich sind Balladen überliefert, welche

von Begebenheiten rund um den Hornelen berichten, allerdings sind die ältesten

Aufzeichnungen erst 52 Jahre nach der Herausgabe der Carta Marina erschienen. So

ist in der von Anders Sorensen Vedel im Jahre 1591 publizierten Balladensammlung
Hundredvisebog ein Lied mit dem Titel En anden Vise om S. OluffKönning i Norge, in
späteren Ausgaben auch mit dem alternativen Titel: Hellig-Olav og Troldene ver-
schriftlicht (DgF 11:51, 140). Diese Ballade kann durchaus als Entstehungssage des

Hornelen gelesen werden; ihr zufolge soll dieser Berg ein versteinerter Troll sein. Es

wird berichtet, wie König Olav Richtung Hornelummer (Hornelen) segelt, einen

übermächtigen Troll bekämpft und diesen mit den Worten besiegt: Du tie nu quer du



Am Fuße des Hornelen: die kulturelle Aufladung eines Berges 171

fuleste Gast, / du bliff foruend til Steen: / Stat du der til Domme Dag, / oc gior ingen
Christen Mand Meen ("Du schweigst nun still, du garstiger böser Geist, / du wurdest
in einen Fels verwandelt: / Steh du nun dort bis zum Jüngsten Gericht / und füge
keinem christlichen Menschen Schaden zu" (DgF 11:51, 141). Etwas von der Vorstellung

des Trolls Negier haffde hand som Bücke Horn ("er hatte Nägel wie die Hörner
eines Bocks") (DgF 11:51, 141) ist immerhin schon in Olaus Magnus' Namensgebung
dieses Gebirges Hornilla Buk angedeutet. Eine schwedische Variante dieser Ballade,
Johan Hadorph gab sie 1675 mit dem Titel Sanct Olafs Saga pä svenske rim heraus,
wird von Jacob Grimm in dessen Deutscher Mythologie von 1835 so zusammenge-
fasst:

Die norweg. sage selbst lautet so: das gebirge Hornelen auf Bremanger hieng
vormals mit Maröe zusammen, wird aber jetzt durch einen sund davon getrennt.
S. Olaf kam daher gesegelt und gebot den klippen sich zu sondern, damit er
hindurch fahren könne, es geschah; doch augenblicklich sprang eine riesin aus dem

berg und schrie: sig du mand med det hvide skjäg / hvi splitter du saa min klippe-
väg? Olaf entgegnete: stat trold nu evig der i steen, saa gjör du ei nogen mand meer.

["Sag, du Mann mit dem weißen Bart, / weshalb zersplitterst du meine Klippe? Steh,

Troll, nun ewig dort in Stein, / dann wirst du keinem Menschen mehr Schaden

zufügen.']

(Grimm, 1835: 320)

Auch die Ballade Trollini l Hornalondum, sie wurde im Jahre 1781 von Jens Christian
Svabo auf den Färöern aufgezeichnet und existiert in mehreren Varianten, berichtet
von Ôlavur kongur im Kampf gegen den Troll Bukkabjâlvi (Bockspelz) und seine

Angehörigen. Hier lautet der Refrain: Ôlavur kongur herjar hann à troll ("König Olav
geht auf den Troll los") (CCF 1, Kvaeöi 28).

Aber nicht nur Olav der Heilige soll den Hornelen bestiegen haben, sondern
auch Snorri Sturluson berichtet in seiner Ôlâfs saga Tryggvasonar, dass Ôlâf auf das

Smalsarhorn kletterte, um dort oben seinen Schild aufzustellen:

Frâ îprôttum Ôlafs konungs
Ôlâfr konungr var mestr îprôttamaôr î Noregi, peira, er menn hafafrâ sagt, um alla
hluti; hverjum manni var hann sterkari ok fimari ok eru par margar frâsagnir ri-
taöar um pat; ein sü, er hann gekk î Smalsarhorn og festi skjçld sinn l ofanvert
bjargit, ok enn pat, er hann hjalp hirömanni slnum, peim er äör haföi klifit bjargit
svà at hvârki mâtti komask upp né ofan, en konungr gekk til hans og bar hann un-
dir hendi sér ofan â jçfnu.
(Snorri Sturluson, Heimskringla: Nôregs konunga sçgur, Kp. 85)

Von König Olafs Geschicklichkeit

König Olaf war der geschickteste Mann in Norwegen, von dem man zu sagen
weiß, in allen Stücken. Er war stärker und gewandter als jeder Andere, und viel
Erzählungen sind davon geschrieben. Es ging so weit, daß er hinauf stieg auf
Smalsorhorn [Hornelen] und oben auf der Spitze des Berges seinen Schild befes-



172 Matthias Hauck (Basel)

tigte; und ferner half er auch seinen Hofleuten, wenn etwa einer den Berg erklettert

hatte, so daß er weder hinauf noch herab kommen konnte, aber der König
ging zu ihm, und trug ihn unter seinem Arm von oben bis unten.
(Snorri Sturluson, Heimskringla. Sagen der Könige Norwegens, S. 265f.)

Steht hier allerdings mehr der sportliche Aspekt und die Geschicklichkeit des

Königs im Zentrum, so veranschaulichen die Balladen mit König Olav dem Heiligen im
Zentrum eher den Kampf um den neuen Glauben, oder um es mit Anders Sorensen
Vedel zu sagen:

At mand haffuer tillagd S. Oluff, at hand skal haffue saa meget at bestille met disse

Trolde, som vdi Viserne omtales, holder iegfaare, at skal forstaaes der ved, at hand

formedelst Guds reene Ord, som hand stifftede oc forfremmet i Norge, Island oc

andre omliggendis 0er, haffuer forhindret Sathans Spogeri, huor met de onde Aander

haffue forford den Simpel Almue i garnie Dage i Norge, saa vel som vdi andre

Landskaff vnder Hedenskaffs Vildfarelse oc Blindhed, saa at Sathan icke haffuer
haffd den mact siden den tid, som hand haffde tilforn hoss Vantroens Barn. Saafin-
des vel ocsaa vdi S. Oluffs Historie, at hand oflte haffuer vœrit i stor Liffs Fare oc er
der äff dog vnderligen hiulpet vdi Mirackels vijss äff Guds skinbarlig Naade oc syn-
derlig vndsetning. Huilcket met disse Diet g iffues til kiende, at den, som sigforlader
paa Gud, bliffuer icke forlat, men fanger Mact oc Seyruinding ved Herrens Naffn,
som er det faste Taarn, til huilcket den Retferdige flyer oc bliffuer hiulpen.
(DgF 11:51, 140 (Vorrede)).

Dass man es dem heiligen Olav zugeschrieben hat, so viel mit diesen Trollen zu

tun gehabt zu haben, wie es in den Liedern berichtet wird, glaube ich, soll so

verstanden werden, dass er durch das reine Wort Gottes, welches er in Norwegen,
Island und anderen umliegenden Inseln vermittelte und verbreitete, den Spuk des

Satans, der mit bösen Geistern die einfachen Leute in früheren Tagen in Norwegen

als auch in anderen Ländern mit dem Irrtum und der Blindheit des Heidentums

verhinderte, so dass der Satan seitdem nicht mehr die Macht besaß, welche

er früher bei den Kindern des Unglaubens hatte. So ist es wohl auch in der
Geschichte des heiligen Olavs, dass er oft in großer Lebensgefahr war und dass ihm
doch auf wunderbare Weise, in der Art eines Wunders, durch Gottes leibhaftige
Gnade und besondere Hilfe geholfen wurde. Dies wird mit diesen Gedichten
verdeutlicht, dass der, welcher sich auf Gott verlässt, nicht verlassen wird, sondern
Macht und Sieg durch den Namen des Herrn erringt, welcher der befestigte
Turm ist, zu dem der Rechtfertige flieht und wo ihm geholfen wird.

Im Jahre 1775 unternahmen die beiden Brüder Claus und Peter Harboe Frimann, im
Rahmen eines Wettbewerbs um das beste Landschaftsgedicht, den Versuch, die
verschiedenen Sagen und Balladen, die sich um den Hornelen rankten, zu verschmelzen
und zu etwas Neuem zu formen.8 Wie weit die Balladen und Sagen nun tatsächlich

Eine eingehende Analyse von Fieldet Horneelen i Norge und Horneelen, et Bjerg Nordenfields i Norge
findet sich in Joachim Grages Dissertation: Chaotischer Abgrund und erhabene Weite (2000).



Am Fuße des Hornelen: die kulturelle Aufladung eines Berges 173

in die Vorzeit zurückreichen, ist schwer zu sagen. Immerhin spricht aber auch schon
Olaus Magnus von uil selzamer alter lieder. Somit sind sie Teil eines Anspruchs der
Carta Marina, Macht und Ansehen auf der Basis von Anciennietätsansprüchen zu

legitimieren, wenn auch in geringerem Maße als dies die Runensteine, der Verweis
auf die Auswanderung der Goten (ex scandia) und die Platzierung Starcaters hoch
oben im Norden vermögen.

Literatur

Benveniste, Émile. 1969. "Sémiologie de la langue (1)", in Semiotica, 1/1: 1-12 und 127-135.

CCF Foroya Kveedi. Corpus Carminum Fœroensim, zitiert nach N. Djurhuus und Chr. Mat-
ras, hg. 1951-1963 (Kopenhagen: Munksgaard).

DgF Danmarks gamle Folkeviser, zitiert nach Svend Grundtvig, hg. 1854-1956 (Kopenhagen:
Forlagt af Samfundet til den Danske Literaturs Fremme).

Ehrensvärd, Ulla et al., hg. 2010. Die Ostsee. 2000 Jahre Seefahrt, Handel und Kultur (Hamburg:
National Geographie).

Grage, Joachim. 2000. Chaotischer Abgrund und erhabene Weite. Das Meer in der skandinavi¬
schen Dichtung des 17. und 18. Jahrhunderts (Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht).

Grimm, Jacob. 1835. Deutsche Mythologie (Göttingen: Dieterich).
Hadorph, Johan. 1675. Sanct Olaffs saga pâ swenske rim. Fordom öffwer 200 är sedan uthdragin

af then gambla och widlyftige norske sagan och här korteligare författat [...] item nägra
norske föreningar medh Swerige [...]. Stockholm.

Historiarum veteris Instrumenti icônes ad vivum expressae una cum brevi, sed quoad fieri potuit,
dilucida earundem expositione. Lugduni [Lyon] 1538.

Irenicus, Franciscus. 1518. Germaniae exegeseos volumina duodeeima. Nürnberg.
Jacob, Christian. 1992. L'empire des cartes. Approche théorique de la cartographie à travers

l'histoire (Paris: Albin Michel).
Liestol, Knut. 1931. Folkevisor. Nordisk Kultur IX.A (Stockholm: Bonniers).
Richter, Herman. 1967. Olaus Magnus Carta Marina 1539 (Lund: Almqvist & Wikseil).
Snorri Sturluson, Heimskringla: Nôregs konunga sçgur, zitiert nach Finnur Jönsson, hg. 1893-

1900 (Kopenhagen: S.L. Mollers Bogtrykkeri).
Snorri Sturluson, Heimskringla. Sagen der Könige Norwegens, zitiert nach D. Gottlieb Mohni-

ke, übers./hg. 1837 (Stralsund: Verlag der C. Löfflerschen Buchhandlung).
Typvs Cosmographicvs vniversalis. 1532. Johannes Hervagius [Drucker], Basel.


	Am Fusse des Hornelen : die kulturelle Aufladung eines Berges

