
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 59 (2017)

Artikel: Die lange Liminalität der Áslaug

Autor: Heiniger, Anna Katharina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858073

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858073
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die lange Liminalität der Äslaug

Anna Katharina Heiniger (Reykjavik)

In seinem berühmtesten Werk Les rites de passage (Paris, 1909) führte der französische

Ethnograf Arnold van Gennep (1873-1957) den Begriff und das Konzept der

Liminalität in den akademischen Diskurs ein. Mit der Liminalität, einer Wortschöpfung,

die sich an lateinisch Urnen (liminis, nt.) ('(Tür-)Schwelle, Schranken, Grenze')
anlehnt, verweist van Gennep auf die mittlere Phase der Übergangsriten (rites de

passage), die ein Individuum oder auch eine Gruppe sicher von einem sozialen Status

in einen neuen, höheren begleiten. Van Gennep beschreibt diesen Übergang
bildlich mit einer räumlichen Passage von Raum A über eine Schwelle nach Raum B:

"Für Gruppen wie für Individuen bedeutet leben unaufhörlich sich trennen und
wieder vereinigen, Zustand und Form verändern, sterben und wiedergeboren werden.

[...] Und immer sind neue Schwellen zu überschreiten [...]" (van Gennep, 1986:

189). Während der zeitlich begrenzten symbolischen Schwellenphase ist das rituelle
Subjekt liminal und somit weder der vorherigen noch der kommenden Kategorie
eindeutig zugehörig. Vielmehr schwebt es dazwischen, weist Charakteristika beider
Seiten auf und bewegt sich somit im Bereich des Paradoxen und der Ambiguität.
Dabei wird das rituelle Subjekt von Außenstehenden oftmals behandelt, als sei es

unsichtbar oder gar tot, da es in seiner Kategorie- und Statuslosigkeit für die Gesellschaft

in diesem Moment nicht mehr bzw. noch nicht existiert. Erst durch die
abschließenden Reintegrationsrituale wird die Transformation abgeschlossen und das

Individuum unmissverständlich in den neuen Status gehoben.
In den 1960er Jahren wurde der schottische Anthropologe Victor Turner (1920-

1983) auf van Genneps Werk und insbesondere auf die liminale Phase aufmerksam.
Während van Gennep die Liminalität als integralen Bestandteil von Ritualen
beschrieb, weitet Turner die Anwendbarkeit der Liminalität in den weltlichen Bereich

aus. Turner versteht das Sozialleben als dialektischen Prozess zweier verschiedenartiger

Phasen: Die strukturelle Phase des alltäglichen, sozio-strukturellen Lebens

wechselt sich mit den liminalen Phasen, die bedeutende, gesellschaftliche Veränderungen

mit sich bringen, ab. Das Liminale nennt Turner Anti-Struktur, da in dieser
Phase alles Strukturelle wegfällt, das Individuum - gefangen "betwixt and between"

- zurückgeworfen wird auf die Stufe der "human prima materia" (Turner, 1967: 98)

und somit wie eine tabula rasa bereit ist, neu beschrieben zu werden.
Wenn wir uns nun den Sagas zuwenden, zeigt sich schnell, dass man van Genneps

Methode nicht folgen und der Liminalität durch die (Analyse von)
Ritualbeschreibungen auf die Spur kommen kann, denn es finden sich in der altnordischen



MS NkS 1824b 4to, 57r, ca. 17.89x13.34 cm

Das Manuskript NkS 1824 b 4to wird auf ca. 1400 datiert und beinhaltet die Völsunga
saga, Ragnars saga loöbrökar und ein Fragment der Krâkumâl. Die abgebildete Seite

(fol. 57r) zeigt aufden Zeilen 9-11 Ragnars Vorgabe für Âslaug: Hvârki vil ek, at hün
sé klaedd né ôklaedd, hvârki mett né ômett, ok fari hun Jdô eigi ein saman, ok skal

henni J)ô engi maör fylgja (Ragnars saga, Kp. 5). - Fotografie und Abdruckrecht mit
freundlicher Genehmigung durch Det Kongelige Bibliotek (Händskriftsamlingen) und

das Fotografisk Atelier in Kopenhagen.



Die lange Liminalität der Âslaug 143

Literatur kaum Darstellungen von Ritualen: "Such transitional or initiation rituals,
which we can find in all religions, are [...] not described in any early Scandinavian
text in a way that gives us a detailed picture of the sequence of the ritual [...]" ("Solche

Obergangs- oder Initiationsrituale, die wir in allen Religionen finden können,
werden [...] in keinem frühen skandinavischen Text in einer Weise beschrieben, die

uns ein detailliertes Bild des Ablaufs eines Rituals geben würde") (Schjodt, 2008: 328;
Obers. AKH). Gleichwohl ist es möglich, in den Sagas Liminalität zu entdecken. Wie
die folgende Diskussion zu zeigen sucht, erlebt die Figur der Âslaug gleich zu
Beginn der Ragnars saga loôbrôkar eine (ausgesprochen lange) liminale Phase, die sich
fürs Erste von ihrer Kindheit bis zur Geburt ihrer Söhne erstreckt. Wenn auch nicht
eingebettet in einen rituellen Kontext, so weist die Episode zentrale der von van
Gennep und Turner beschriebenen typischen Merkmale der Liminalität auf.

Âslaug, die Tochter von Sigurör Fâfnisbani und Brynhildr Buôladôttir, wird in
der Vçlsunga saga (Kp. 29) vor dem Tod ihrer Eltern Brynhilds Ziehvater Heimir
überantwortet. Ihre Liminalität beginnt jedoch erst zu Beginn der Ragnars saga
loôbrôkar als Heimir mit Âslaug auf Reisen geht, um sie vor den Gjükungar zu
schützen. Als sie dann zum Pflegekind des alten, garstigen Paares Âki und Grima
wird, tritt sie durch Grimas Verunstaltung gänzlich in die liminale Phase ein. Nicht

genug, dass das Mädchen nun Kraka (dt. Krähe) genannt wird, Grima verwandelt
Âslaug auch noch in ein unansehnliches Wesen. Damit niemand ihre Schönheit und
somit ihre königliche Abstammung erkennt, wird sie kahl rasiert, mit Teer eingerieben,

ärmlich gekleidet und muss niedrige Arbeiten verrichten.
Wie ein rituelles Subjekt in der Liminalität ist Âslaug nicht nur ihrer Identität

bezüglich des Namens und Status' beraubt, sondern auch ihres (weiblichen) Aussehens.

Zwischenzeitlich um ihre Persönlichkeit und auf Grund ihrer scheinbaren

Onfähigkeit zu sprechen beinahe auch um ihr Menschsein gebracht, fristet sie
zwischen Natur und Mensch stehend, ein armseliges Leben und ist für die Gesellschaft
unsichtbar.

Erst als die Schiffe Ragnarrs auftauchen, beginnt sich die liminale Situation
aufzulösen, und Âslaug tritt schrittweise aus ihrer Onsichtbarkeit heraus. Nachdem sie

die Schiffe erblickt hat, wäscht sie sich entgegen Grimas Verbot und bringt so ihre
Schönheit zum Vorschein. Âslaugs Erscheinungsbild wirkt nun deutlich verwirrender

auf die Betrachter: Zwar scheint sie der Kleidung nach aus ärmlichen Verhältnissen

zu stammen, aber ihr Äußeres lässt dennoch auf eine höhere Abstammung
schließen. Durch diese Uneindeutigkeit wird sie von den Männern Ragnarrs
wahrgenommen, und der Bericht ihrer Anmut kommt Ragnarr zu Ohren.

Für das erste Zusammentreffen muss Âslaug jedoch drei paradoxe Bedingungen
erfüllen, die Ragnarr ihr auferlegt: Hvârki vil ek, at hün sé klxdd né ôklœdd, hvârki
mett né ômett, ok fari hûn pô eigi ein saman, ok skal henni pô engi maôr fylgja (Ragnars

saga, Kp. 5) ("Ich will, dass sie weder bekleidet noch unbekleidet ist, weder satt
noch hungrig, und sie soll nicht allein gehen, und doch soll niemand sie begleiten"
(Die Saga von Ragnar Lodbrok, 125).



144 Anna Katharina Heiniger (Reykjavik)

Äslaug löst Ragnarrs Rätsel geschickt und erfüllt die anfänglich widersprüchlich
scheinenden Vorgaben: Sie trägt ihr langes Haar offen und wickelt sich zudem in
ein Fischernetz ein und ist daher weder vollständig bedeckt noch nackt; sie isst
Lauch, um etwas zu sich genommen zu haben und dennoch nicht satt zu sein; und
sie wird von einem Hund begleitet und erscheint somit nicht alleine. Indem Ragnarr
etwas schier Unmögliches verlangt, treibt er Äslaugs bestehende Liminalität und

Mehrdeutigkeit auf die Spitze. Äslaug erreicht eine Art Hyper-Liminalität und wird
zu einem Wesen, das nur schwer fassbar ist.

Äslaugs Ausnahmezustand wird jedoch durch die Bekanntschaft mit Ragnarr
loöbrök nicht sofort beendet. Untypischerweise wird sie nicht durch eine Drittperson

wieder in die Gesellschaft eingeführt, sondern initiiert ihre Reintegration, die
erstaunlicherweise in zwei Schritten abläuft, jeweils selbst. Die Heirat mit Ragnarr
(Kp. 6) stellt zuerst ihre Abstammung bzw. ihren königlichen Status wieder her,
doch ihre komplette Identität und Persönlichkeit enthüllt Äslaug erst, als sie mit
Sigurör orm \ auga (dt. Sigurd Schlange im Auge) schwanger ist (Kp. 9). Sigurör ist
zwar nicht der Erstgeborene aber ebenfalls eine Schwellen- oder Schlüsselfigur.
Nicht nur schlägt er mit dem Namen seines berühmten Großvaters Sigurör (Fafnis-
bani) eine Brücke zur legendarisch-heroischen Vorzeit, sondern begründet auch die

(historische) Königslinie Norwegens.
Außergewöhnlich ist zudem, dass Äslaugs Liminalität - zumindest aus ethnogra-

fischer Sicht - ohne unmittelbar erkennbaren Grund so lange andauert. Ihr
Schwellenzustand umfasst nicht nur ihre Kindheit und Jugendzeit, sondern erstreckt sich
bis zu ihrer Eheschließung mit Ragnarr und darüber hinaus bis zur Geburt eines

weiteren, bedeutenden Sohnes. Erst dann hat sie ihre (vorläufige) Bestimmung als

Königin und Mutter erreicht und tritt deutlich neben ihrem Gatten Ragnarr als

zweite Hauptfigur der Saga hervor (siehe auch McTurk, 2007: 62). Somit steht die

liminale Phase für Äslaugs Reifung zur Frau, ein bedeutender sozialer und biologischer

Übergang, der bereits in van Genneps Les rites de passage einen wichtigen
Platz einnimmt.



Die lange Liminalität der Âslaug 145

Literatur

Gennep, Arnold van. 1986. Übergangsriten (Les rites de passage) (Frankfurt/New York: Campus

Verlag).
McTurk, Rory. 2007. "Male or Female Initiation? The Strange Case of Ragnars saga", in Re¬

flections on Old Norse Myths, hg. von Pernille Hermann, Jens Peter Schjodt und Rasmus

Tranum Kristensen (Turnhout: Brepols), S. 53-73.

Ragnars saga, zitiert nach Guöni Jönsson und Bjarni Vilhjâlmsson, hg. 1943-1944.

Fornaldarsögur Noröurlanda / (Reykjavik: Forni), S. 219-285.

Die Saga von Ragnor Lodbrok, zitiert nach Ursula Strerath-Bolz, hg./übers. 1997. Isländische

Vorzeitsagas 1, Saga - Bibliothek der altnordischen Literatur (München: Diederichs),
S. 115-164.

Schjodt, Jens Peter. 2008. Initiation between two Worlds. Structure and Symbolism in Pre-

Christian Scandinavian Religion (Odense: University Press of Southern Denmark).
Turner, Victor. 1967. "Betwixt and Between: The Liminal Period in Rites de Passage" in The

Forest of Symbols. Aspects of Ndembu Ritual (Ithaca, London: Cornell University Press),
S. 93-111.

Vçlsunga saga, zitiert nach Guöni Jönsson und Bjarni Vilhjâlmsson, hg. 1943-1944. Fornaldar¬

sögur Noröurlanda I (Reykjavik: Forni), S. 107-218.


	Die lange Liminalität der Áslaug

