
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 57 (2016)

Artikel: Isländische Erinnerungskultur 1100-1300 : altnordische Historiographie
und kulturelles Gedächtnis

Autor: Wamhoff, Laura Sonja

Kapitel: 6: Fazit : Erinnerungskultur 1100-1300 in der altnordischen
Historiographie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6 Fazit: Erinnerungskultur 1100-1300 in der
altnordischen Historiographie

Die isländische Erinnerungskultur wurde während des Mittelalters seitens vieler

Historiographen und Chronisten innerhalb und außerhalb Skandinaviens als

bedeutsam hervorgehoben - die Isländer erinnerten ganz aktiv, insbesondere in Form
von Gedichten, ihre eigene Geschichte, aber auch die anderer Gesellschaften in
Skandinavien. Es verwundert daher nicht, dass diese außergewöhnliche
Erinnerungskultur auch die volkssprachliche Literaturproduktion seit ihrem Beginn um
1100 wesentlich geprägt hat, die dann in der Wende zum 14. Jahrhundert in einen

umfangreichen Rezeptionsprozess überging. Dieser mündete in eine bemerkenswerte

literaturgeschichtliche Entwicklung, die sogar noch in der gegenwärtigen Zeit
durch die Aufnahme der Arnamagnäanischen Handschriftensammlung isländischer

Manuskripte in das UNESCO-Dokumentenerbe <Memory of the World> am 31.

Juli 2009 gewürdigt wird. Schon lange wird die isländische Literatur von den Isländern

als Teil ihrer Identität betrachtet, die seit Beginn in Verbindung mit der noch
heute archaischen Sprache zu sehen ist. Während in der Forschung bisher noch
unklar war, wann der Beginn dieses Identitätsdiskurses anzusetzen ist und ob die

Literatur diese Rolle von Anfang an spielte, konnte diese Untersuchung hierzu präzisere

Antworten liefern.

6.1 Wie erinnern die Texte? Welches Selbstbild konstruieren sie?

Um die Frage nach der Funktion der Literatur in der isländischen Erinnerungskultur
des Mittelalters näher zu beleuchten, wurden die volkssprachlichen historiographi-
schen Texte Islands, die naturgemäß einen expliziten Vergangenheitsbezug haben,
unter kulturanthropologischen Gesichtspunkten betrachtet. Das Verhältnis von
Erinnerung, Geschichte und Schrift sollte dabei eine besondere Rolle spielen und
führte zu der Auseinandersetzung mit unterschiedlichen Gedächtnisbegriffen und
-theorien aus der kulturwissenschaftlichen Forschung (Kap. 2). Hierfür erwies sich
das Konzept des kulturellen Gedächtnisses des Ägyptologen Jan Assmann, basierend

auf Studien vormoderner Gesellschaften, als erhellender Zugang zur isländischen

Erinnerungskultur.
Unter der Anwendung zuvor kategorisierter Begriffe verschiedener

Erinnerungsoptionen und deren Zielen (Kap. 2.2) hat sich herausgestellt, dass im isländischen

Fall die Schrift einen zentralen Anteil an der Wahl jener Erinnerungsoptionen
hatte und sie trotz ihrer Adaption in Folge der Akkulturation die Formung des

kulturellen Gedächtnisses maßgeblich prägte. Dass die Einführung der Schrift durch die

Christianisierung um das Jahr 1000 herum einen Medienwechsel im mittelalterli-



224 6 Fazit: Erinnerungskultur 1100-1300 in der altnordischen Historiographie

chen Island bedeutete, steht außer Frage. Allerdings entsteht erst über einhundert
Jahre später, Anfang des 12. Jahrhunderts, der erste, jedoch nicht überlieferte,
lateinische Text des Gelehrten Saemundr Sigfusson über die norwegischen Könige. Mit
diesem beabsichtigte er vermutlich, seine eigene Abstammung aufgrund
verwandtschaftlicher Beziehungen zu jenen zu fundieren. Doch schon bald darauf tritt mit der

volkssprachlichen Islendingabök (kurz Ib.) des Gelehrten Ari f'orgilsson zwischen
1122 und 1133 eine entscheidende Wende innerhalb dieser frühen Schriftkultur ein:
der isländische <Traditionsstrom> beginnt (Kap. 4.2.). Anhand dieses Textes konnte

besonders gut das Potential herausgestellt werden, welches das neue Medium mit
sich brachte: Nicht nur die Darstellung der Gesellschaftsstruktur, sondern auch

einzelne, vor allem lokal gebundene Erinnerungen konnten erst durch die Überführung

in die Schrift auch in das kulturelle Gedächtnis eingespeist werden. Einen ähnlich

nachhaltigen Prägungseffekt hatten die etwa zur selben Zeit entstandenen
Landnahmeberichte, die jedoch über zwei Jahrhunderte hinweg durch die Schrift
modifiziert und erst später in Form der Landnâmabôk (kurz Lb., Kap. 4.1.) überliefert

worden sind. Diese war im Gegensatz zur Ib. für die isländische Gesellschaft
über eine lange Zeit hinweg identitätsfundierend. Diese beiden ersten Texte des

<Traditionsstroms> weisen in ihrer Vergangenheitsdarstellung, in Form von <Dis-

tinktion>, die gleiche nach innen auf die Geschlossenheit und Abgrenzung der
isländischen Gesellschaft ausgerichtete Perspektive auf.

Neben diesen gemeinsamen Aspekten zeigte die Untersuchung jedoch auch, dass

die Texte völlig entgegengesetzte Identitätsfundierungen der isländischen Gesellschaft

anstreben, indem sie die Vergangenheit gemäß unterschiedlicher <Erinne-

rungsinteressen> (re)konstruieren. Vor dem Hintergrund der speziellen
Überlieferungssituation der Lb. ließen sich in ihrer diachronen Betrachtung profunde
Änderungen im Fundierungsbedürfnis der isländischen Gesellschaft herausstellen. So

wurden am Anfang des 12. Jahrhunderts zunächst separate familienbezogene
Erinnerungen, wahrscheinlich aus lokalem Interesse heraus und dementsprechend regional

begrenzt, zusammengetragen. Als Inzentiv hierfür konnte, neben in der
Forschung diskutierten möglichen rechtlichen Ansprüchen der Landnahmegrenzen
oder kirchenpolitischen Gründen zur Festlegung des Kirchenzehnten, die
Außenperspektive (mindestens) Norwegens auf die Isländer wahrscheinlich gemacht werden.

Diese tritt in der norwegischen Historia Norvegiae zu Tage, wo behauptet wird,
die isländischen Auswanderer seien Mörder und Gesetzlose gewesen. Hierauf
entgegnet eine der Lb.-Versionen im Epilog, dass die Erinnerungen an die Ursprünge
wichtig seien, um Kritikern gegenüber die wahre Abstammung der Isländer
nachweisen zu können. Vor diesem Hintergrund erinnern sie ihre Herkunft in aller
Ausführlichkeit und fundieren so im Sinne einer <Allianz von Herrschaft und Erinnerung

> ihre Abstammung.
In ihrer ursprünglichen Form umfasste eine familienbezogene Landnahmeerinnerung

wahrscheinlich die namentliche Nennung eines Landnehmers, dessen

eingenommenes Gebiet sowie die durch ihn begründete Familie. Hierin lässt sich ein

Fundierungsbedürfnis erkennen, das nicht dem Kollektiv, sondern dem Einzelnen



6.1 Wie erinnern die Texte? Welches Selbstbild konstruieren sie? 225

und/ oder seiner Familie entspricht. Diese Identität kann man in Abgrenzung zur
kollektiven Identität als personale Identität, im Sinne der sozialen Funktion einer
Person oder einer Familie, bezeichnen. Mit der ersten nachgewiesenen Lb.-Version
Styrmisbök nimmt diese Zusammentragung erstmals den Charakter eines
inselumfassenden Landnahmeberichts an, wodurch sich wahrscheinlich der Titel -bök als

Bezeichnung für die Lb. erhellen lässt und die Island umfassende Beschreibung den

gemeinsamen Nenner mit der genau so bezeichneten Ib. darstellt. Mit der
Styrmisbök wird erstmals nachweisbar eine kollektive Identität fundiert, in der die personalen

Identitäten einen Platz in einem gemeinsamen Rahmen finden. Diese
Tendenz einer Kollektivierung als neue Identitätsstrategie nimmt in den jüngsten
Redaktionen der Lb. eine nochmals gesteigerte Form an: dort werden zum einen
mittels anekdotenhafter Interpolationen aus den Isländersagas, die hauptsächlich in
der Mitte des 13. Jahrhunderts entstehen, einzelne Landnahmeberichte erweitert,
woraus eine kohärente Vergangenheitsdarstellung in Lb. und Isländersagas geschaffen

wird. Damit wird die Lb. weggerückt von dem Anspruch eines historiographi-
schen Textes, hin zu dem Anspruch der Isländersagas, selbst eine Quelle zu sein.

Zum anderen wird ein neuer Sinnrahmen - im Sinne einer gemeinsamen Vergangenheit

- des gesamten Landnahmeprozesses durch eine neue Kontextualisierung
der Landnahme erreicht, indem Island im Prolog geographisch lokalisiert, in den
Entdeckerberichten beschrieben sowie durch den Stammvater Ingölfr Arnarson
letztendlich besiedelt und damit symbolisch urbar gemacht wird. Auf dieser Basis
lassen sich dann alle personalen Identitäten in diesen Sinnrahmen einordnen und es

wird eine Entwicklung von der Person zum Kollektiv angestrebt.
Diese kollektive Identität wird auf der einen Seite durch die Zusammenführung

der separaten personalen Identitäten erreicht, auf der anderen Seite aber auch über
eine gemeinsame kulturelle Entwicklung: im Text kann man anhand der Darstellung
mythischer und religiöser Beschreibungen auf ein religionsgeschichtliches Deutungsmuster

schließen. Auf dessen Grundlage wird die zunächst mythisch-sakralisierte
und damit gottgewollte Landnahme durch eine Abschwächung der numinosen Motive

im Laufe des Textes hin zu einer allgemeinen Religiosität dargestellt, die mit dem

Begriff der «natürlichen Religion> bezeichnet werden kann. So gelang eine

Verschleierung des Bruchs durch die Christianisierung und die Einbindung der heidnischen

Vergangenheit in die christliche Zeit. Gleichzeitig konnte die Phase der
allgemeinen Religiosität aber auch dadurch erklärt werden, dass eine eigenständige
kulturelle Entwicklung und damit Emanzipation von den Einflüssen von außerhalb
wie durch Norwegen angestrebt wurde. Ob diese Darstellung in einem Zusammenhang

mit ähnlichen Beschreibungen eines «Naturrechts», wie es in Adam von
Bremens Gesta Hamburgensis zu finden ist, gebracht werden kann, ist zwar hypothetisch,
aber aufgrund der Ähnlichkeit doch nicht unwahrscheinlich. Die Isländer hatten
allerdings gleichzeitig noch eine autochthone Basis dafür, dass sie ihre eigene
Vergangenheit hatten einbinden wollen: auf der genealogischen Basis des schwedischen
und norwegischen Königsgeschlechts im Skaldengedicht Ynglingatal und der später
darauf basierenden Ynglinga saga des Historiographen und Politikers Snorri Sturlu-



226 6 Fazit: Erinnerungskultur 1100-1300 in der altnordischen Historiographie

son lässt sich in der Y.s. ein ähnliches Deutungsmuster ausmachen, auf dessen Basis

eine strukturelle Übertragung in die Lb. für den isländischen Kontext entstand.
Dadurch kann man die zuvor <kalten> mythologischen Erinnerungen nun als <hei-
ße> verstehen, die vor allem im Kontext des Verlustes der politischen Unabhängigkeit

an Norwegen 1262-64 betrachtet werden müssen: zusätzlich zur fundierenden
Funktion erhalten die Erinnerungsfiguren nun eine gegenwartsrelativierende <kont-

rapräsentische> Funktion. Die Lb. ist somit - spätestens seit ihrer islandumfassenden

«Buch»form - ein <kultureller Text> im kulturellen Gedächtnis der isländischen

Gesellschaft, der mittels normierter und formierender Vorstellungen die
kollektive Identität der Isländer fundiert. Im Sinne einer solchen Betrachtung wird
deutlich, dass man die Lb. als ein kulturelles Produkt sehen muss. Wegen ihrer
zeitlosen Identitätskonstruktion personaler Identitäten blieb sie auch noch während der

Bürgerkriegszeit (Sturlungaöld) und nach der Angliederung an Norwegen im 13.

Jahrhundert im fundierenden Erinnerungsmodus mit einer <kontrapräsentischen
Funktion> stets anschließbar und wiederaufnehmbar.

Während die Lb. die gesellschaftliche Fundierung auf Basis eines
religionsgeschichtlichen Deutungsmusters intendiert, spielen solche Aspekte für die

Vergangenheitsdarstellung in der Ib. keine Rolle: Zwar liegen einigen Beschreibungen un-
bewusste mythische Denkmuster in Form von <prolonged echoes> zugrunde, die
wahrscheinlich auch schon in der oralen Erinnerungskultur konstituierende Funktion

hatten. Sie werden aber in der Schriftlichkeit im Sinne einer <Allianz von
Herrschaft und Vergessen>, auf das nur unterdrückte Gruppen oder Gesellschaften

zurückgreifen, bewusst nicht für die Identitätskonstruktion verwendet, um den Fokus

ganz auf die historisch lineare Herleitung eines spezifischen politischen und
gesellschaftlichen Zustands der Gegenwart zu legen.

Trotz des Ausschlusses bestimmter Erinnerungen zugunsten dieser
Geschichtskonstruktion eröffnet der Text aufgrund seiner Entstehungszeit und der Überlieferung

in seiner ursprünglichen Form eine wertvolle Darstellung hinsichtlich der

Erinnerungskultur der 1120er Jahre: er bezieht seine Erinnerungen sowohl aus dem
kommunikativen als auch aus dem kulturellen Gedächtnis und nimmt damit eine

Sonderstellung ein. Man kann sowohl anhand des Umgangs des Autors mit Erinnerungen

als auch anhand der (re)konstruierten Erinnerungsfiguren sehr gut nachvollziehen,

dass sich der Text an der Schwelle vom einen modus memorandi zum anderen

befindet. Eine der entscheidendsten Erkenntnisse ist, dass der Text durch die

Überführung biographischer Erinnerungen entscheidend dazu beitrug, welche

Erinnerungen in das kulturelle Gedächtnis eingespeist wurden. Dabei wird vor allem

deutlich, dass der Verfasser des Textes an einigen Stellen mehr eine Vergangenheit
konstruiert als rekonstruiert. Diese Erkenntnis steht im Gegensatz zu den Ergebnissen

der Lb.-Analyse, die verdeutlichten, dass dort Ereignisse aus vielen verschiedenen

lokalen und familiären Erinnerungen rekonstruiert und daher die Identitäten
vieler Familien fundiert werden. So wird im Gegensatz zur Lb. die Gesellschaft vom
Kollektiv zur Person definiert.



6.1 Wie erinnern die Texte? Welches Selbstbild konstruieren sie? 227

Diese gesamtisländische kollektive Identität in der Ib. hat als solche offensichtlich
nie existiert und stellte letztendlich ein Rezeptionshindernis des Textes dar, der

entsprechend in nur zwei neuzeitlichen Abschriften eines Manuskripts des 12.

Jahrhunderts überliefert ist. Diese spezielle Überlieferungssituation ermöglichte jedoch
eine eingehende Analyse der Textintention. Während die Forschung bisher
hauptsächlich dafür plädierte, Aris Ziel sei es gewesen, eine Kirchengeschichte Islands zu
schreiben, konnte in dieser Untersuchung dafür argumentiert werden, dass vor allem
der Anspruch erhoben wird, den Isländern mit dem Text ein Gemeinschaftsgefühl
zu vermitteln und das Fundierungsbedürfnis eines regionalen Magnatenkollektivs in
Verbindung mit frühesten kirchenpolitischen Interessen zu befriedigen. Damit wird
die Ib. zu einem nicht geringen Teil auch ein politisch und kulturell motivierter
Text. Allerdings ist sie von der Lb. insofern zu unterscheiden, dass sie kein kultureller

Text> des kulturellen Gedächtnisses im Sinne eines <Speichermediums> für
formative Inhalte ist, sondern als kollektiver Text> betrachtet werden muss, der quasi
als Vehikel der medialen Konstruktion und Vermittlung von Wirklichkeits- und
Vergangenheitsversionen fungierte.

Eine dauerhafte Fundierung konnten diese beiden islandzentrierten Texte allein

jedoch nicht leisten, denn schon Mitte des 12. Jahrhunderts entwickelt sich (bis ca.

1230) in Form der Königssagas eine ganz andere Form der Vergangenheitsdarstellung,

nämlich die der <Integration> (Kap. 5). Diese beinhaltet eine Identitätsstiftung,

die aufAnbindung an bestehende politische Organisationsformen bedacht ist:
die Tatsache, dass die Isländer die kohärente norwegische Geschichte mit den

Königssagas überhaupt erst und zugleich in einer solchen Masse schufen, lässt sich nur
mit einer innerisländischen Motivation erklären, die in dem Problem des Fehlens

gemeinsamer kollektiver Erinnerung zu sehen ist. Daher entwickelt sich in der
Historiographie bis etwa 1300 ein Identitätsdiskurs, der Erinnerungskonkurrenzen
aushandelt, im Dialog miteinander kritisch wieder aufgreift und den Texten damit
gleichzeitig einen fundierenden Charakter verleiht. Dieser hypoleptische Diskurs stellt
in Form einer konventionalisierten kritischen Bezugnahme ctextuelle Kohärenz»
über den Bruch her, den die Schriftlichkeit bedeutete. In diesem Diskurs fundieren
die Isländer ihre eigene Vergangenheit, indem sie den norwegischen Königen
zunächst eine kohärente Geschichte in Form von Dynastien verschaffen, auf die sie

selbst ihre Herkunft zurückführen können. Indem die Texte hier in Form kollektiver

Texte», verstanden als Zirkulationsmedium des kulturellen Gedächtnisses,
aneinander erinnern, wird ein Gedächtnis der Literatur etabliert. Die Tatsache, dass sich
auch die jüngsten Lb.-Redaktionen trotz ihrer Nähe zu den Isländersagas aufgrund
ihres vereinzelten kritischen Aufgreifens anderer Texte dem hypoleptischen Diskurs
annähern bzw. sich zu ihm bekennen - und sich damit insbesondere von der
norwegischen Historiographie deutlich abgrenzen, wie in Kap. 5.7. herausgestellt worden
ist, - spricht dafür, dass das Bedürfnis der Aushandlung von Erinnerungskonkurrenzen

auch gegen Ende des 13. Jahrhunderts noch überaus groß war.
Durch die Diskurszugehörigkeit der historiographischen Texte ergab sich für

diese auch ein deutlicheres Gattungskriterium, als die bisher von der Forschung



228 6 Fazit: Erinnerungskultur 1100-1300 in der altnordischen Historiographie

vorgeschlagenen. Gleichzeitig stellt dieses aber auch die bisher zwar durchaus
kontrovers diskutierten, doch stets beibehaltenen Genredefinitionen in Frage, deren

partielle Auflösung zugunsten textimmanenter Identitätsdiskurse bzw. Erinnerungsoptionen

man diskutieren könnte. Im Fall der am hypoleptischen Diskurs teilhabenden

Texte besteht deren Intention in der Aushandlung von bestehenden
Erinnerungskonkurrenzen innerhalb der norwegischen und isländischen Erinnerungskultur.
Die Texte verpflichten sich einer gemeinsamen Suche nach der einen <Wahrheit>,
die durch <Kriterien> der Quellenqualifikationen und Annäherung an möglichst
authentische Erinnerungsträger erlangt werden soll. Daher bietet der mündliche

Erinnerungsträger, im Bestfall ein Augenzeuge, für die isländischen Historiographen
auch immer die größte Chance, sich den Ereignissen der Vergangenheit anzunähern.
So charakterisiert sich die skripturale Erinnerungskultur vornehmlich durch personale

Quellenangaben und sogar schriftliche Quellen werden im Sinne einer
kontinuierlichen Weiterführung der mündlichen Erinnerungstechnik nicht durch ihren Titel,

sondern mittels ihres Verfassers gleich einem Träger mündlicher Erinnerung
verifiziert.

Es konnte herausgestellt werden, dass dieser Diskurs mit seinen spezifischen
Kriterien aufgrund eines Erinnerungsdesiderats in der isländischen Gesellschaft entwickelt

wurde, nämlich dem Fehlen eines umfassenden Bestands kollektiver
Erinnerungen. Dieser Mangel stellte das <Problem> dar und gab dem hypoleptischen
Diskurs seinen Antrieb, ähnlich wie es die <Mythomotorik> für die Gesellschaft tut.
Durch die Aufdeckung dieses autochthonen Diskurses konnte die Untersuchung
sowohl die Entstehungshintergründe der historiographischen Texte und ihr
Zusammenspiel erhellen als auch den ,Sitz im Leben' der Texte näher bestimmen. Dieser

hypoleptische Diskurs stellt einen fundamentalen Identitätsdiskurs der isländischen

Gesellschaft dar, obwohl er auf den ersten Blick mit der auf Norwegen
gerichteten Perspektive keinen erwähnenswerten Beitrag zum isländischen
Selbstverständnis leistet.

Ein jähes Ende fanden diese Entwicklungen im Übergang zum 14. Jahrhundert,
als der <Traditionsstrom> stillgelegt wurde. Diese Stilllegung charakterisiert sich
zunächst dadurch, dass die Fundierung durch <Distinktion> durch die Isländersagas
sowie die Lb. und die Fundierung durch <Integration> mit den Königssagas gleichzeitig

existieren, aber zu keinem Zeitpunkt miteinander in Berührung kommen, wie
z.B. in Form von Kodices, die beide Textformen rezipieren würden. Damit werden
zwei deutlich differenzierte Identitätsstrategien erkennbar, zwischen denen aber nie
eine Vereinbarung oder Auflösung erforderlich war und die ab 1300 gleichzeitig der

Herstellung kultureller Kohärenz dienten. Diese stellten die Isländer nun nicht mehr
als <heiße Gesellschaft», sondern fortan als <kalte Gesellschaft» her: indem sie den

Textbestand fortwährend aufgreifen und damit lebendig halten, frieren sie den

Gesellschaftszustand quasi ein und blenden jegliche Veränderung ab 1300 aus der
Geschichte aus.



6.2 Was ist das isländische kulturelle Gedächtnis? 229

6.2 Was ist das isländische kulturelle Gedächtnis?

Aus dem geringen Bestand kollektiver Erinnerungen werden allen voran
Erinnerungsfiguren wie die Landnahme, die primäre norwegische Herkunft sowie die

Entwicklung der Rechtsprechung immer wieder aufgegriffen. Markant an diesen

Erinnerungsfiguren ist, dass sie am Anfang des 12. Jahrhunderts als <heiße Erinnerungen

eingesetzt werden, um die gegenwärtige gesellschaftliche Entwicklung daran
auszurichten. Später, im 13. Jahrhundert, werden eben jene Erinnerungsfiguren
dann mit <kontrapräsentischer Funktion erinnert, um den als defizitär betrachteten
aktuellen Gesellschaftszustand zugunsten eines besseren zu verändern. Dieser Wandel

im Gebrauch der Erinnerungsoptionen deutet auf die Entwicklung der isländischen

Gesellschaft zu einer unterdrückten Gesellschaft hin. Für das isländische
Selbstverständnis leistet der hypoleptische Diskurs einen bedeutenden Beitrag
dadurch, dass er Erinnerungskonkurrenzen aushandelt und so eine Art Gegenentwurf

zur dominierenden oder wenigstens konkurrierenden Erinnerungskultur
Norwegens erstellt. Nach innen zeigt sich hingegen ein ganz anderes Inzentiv für die

Erinnerung der Isländer: auch dort galt es sich abzugrenzen, nämlich untereinander,
wovon insbesondere die Lb. und die Isländersagas zeugen. Hier agieren die
Herrschenden, nicht die Unterdrückten. Diese typische Ambivalenz im kulturellen
Gedächtnis der Isländer erklärt zu einem großen Teil die andauernde Suche nach Identität

mithilfe unterschiedlichster Strategien.
Ein anderer Aspekt der Erinnerungskultur ist, dass ein Großteil der Erinnerungen

zu Beginn der Schriftlichkeit noch nicht in das kulturelle Gedächtnis eingegangen

war, wie es die Analyse der Ib. aufzeigen konnte. So war zum Beispiel die

Christianisierung anfangs nur für eine kleine Gruppe Kleriker von fundierender Bedeutung,

weshalb sie zur Zeit der Ib. noch nicht im kulturellen Gedächtnis erinnert
wurde. Erst durch Aris Versinnlichung mit kollektiver, d.h. mit rechtlicher und sozialer

Relevanz sowie durch die Verschriftlichung wurde sie in das kulturelle Gedächtnis

überfuhrt. Hieraus lässt sich die Rolle der Schrift als Medium für das kulturelle
Gedächtnis der Isländer erahnen: sie eröffnete überhaupt erst die Möglichkeit, eine
kollektive Identität zu fundieren.

Aufgrund dieses Mangels an gemeinsamen Erinnerungen versuchen die Lb. und
die Ib. als Identifikationsliteratur mittels unterschiedlicher Strategien, diese Lücke
im kulturellen Gedächtnis zu schließen, während die Königssagas als Abgrenzungsliteratur

in einen Dialog über die Aushandlung von Erinnerungskonkurrenzen treten
und der isländischen Gesellschaft auf Basis der eigenhändig rekonstruierten
norwegischen Geschichte eine kollektive Identität verleihen. Aus diesen unterschiedlichen

Identitätsstrategien konnte der Schluss gezogen werden, dass sich das kollektive
Gedächtnis der Isländer aus einem wenig ausgeprägten kulturellen Gedächtnis, dafür

aber vielen lokal geprägten kommunikativen Gedächtnissen konstituierte.
So lässt sich abschließend festhalten, dass das kulturelle Gedächtnis der Isländer

zwischen 1100-1300 die Aufforderung zu einem unaufhörlichen Erinnern in sich

trug, um mithilfe von Kontrolle über die Geschichtsschreibung die unablässig be-



230 6 Fazit: Erinnerungskultur 1100-1300 in der altnordischen Historiographie

drohte personale und kollektive Identität nicht zu verlieren. Die Gesellschaft entwickelte

daraus ihre <Mythomotorik> : durch ihre Erinnerungskultur grenzt sie sich

von Erinnerungskonkurrenzen ab und gewinnt so eine Identität. Sie bewältigt die
fortwährenden Bedrohungen eines Identitätsverlustes bis über das Ende des <Frei-

staats> hinaus durch ihr ausgeprägtes Erinnerungsvermögen und die über Jahrhunderte

entwickelte Fähigkeit, Erinnerungen in Form außerordentlicher Erzählungen
dauerhaft festzuhalten.


	Fazit : Erinnerungskultur 1100-1300 in der altnordischen Historiographie

