
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 57 (2016)

Artikel: Isländische Erinnerungskultur 1100-1300 : altnordische Historiographie
und kulturelles Gedächtnis

Autor: Wamhoff, Laura Sonja

Kapitel: 5: Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz : der
hypoleptische Diskurs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und
Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

In Island ist die Schriftkultur Ende des 12. Jahrhunderts noch sehr jung, da ihre
Ausprägung erst mit der lateinischen Schrift im Zuge der Christianisierung um das Jahr
1000 begann. Wie Assmann in seinen Studien überzeugend darlegen konnte, entwickelt

sich die Schrift in frühen Schriftkulturen erst einmal im Bereich der alltäglichen
Kommunikation und hält noch keinen Eingang in identitätsstiftende Bereiche einer
Kultur. Folglich stellt die Gesellschaft ihre kulturelle Kohärenz auch weiterhin über
<rituelle Kohärenz>, d.h. zeremonielle Kommunikation, her.432 Erst nach einer
gewissen Zeit, in der Gebrauchstexte verschriftlicht werden, entsteht „ein Vorrat von
Texten normativen und formativen Anspruchs, die nicht durch eine Verschriftlichung

mündlicher Überlieferung, sondern aus dem Geist der Schrift heraus
entstehen."433 Diese Literatur nennt Assmann in Anlehnung an den austro-amerikanischen

Assyriologen Leo Oppenheim und den amerikanischen Ethnologen Robert Redfield

<Traditionsstrom>, in dem Texte mit unterschiedlicher Relevanz organisiert werden:

Allmählich prägen sich Strukturen von Zentrum und Peripherie heraus. Gewisse Texte

erringen aufgrund besonderer Bedeutsamkeit zentralen Rang, werden öfter als andere

kopiert und zitiert und schließlich [... ] zum Inbegriff normativer und formativer Werte.

Bei dieser Entwicklung spielt die Schreiberschule eine zentrale Rolle. Sie bildet den
institutionellen Rahmen fur das Kopieren, Zirkulieren und Archivieren der Texte und

sorgt auf diese Weise dafür, daß alte Texte und der in ihnen vergegenwärtigte normative

und formative Sinn präsent und anschlußfähig bleiben.434

Mit der Ausbildung dieses <Traditionsstroms> erweitert sich auch das kulturelle
Gedächtnis medial, da die Schrift nun ebenfalls eine Rolle für die Identitätsfundie-

rung zu spielen beginnt. Damit stellt die Gesellschaft ihre kulturelle Kohärenz nicht
mehr nur durch zeremonielle Kommunikation her, sondern auch durch < textuelle
Kohärenz>. Dieses Zwischenstadium von <ritueller> zu <textueller Kohärenz>, an
dessen Beginn neben lateinischen Gebrauchstexten Saemundrs Königsviten und die
Ib. stehen, erhält in den Assmann'schen Studien kaum Beachtung, da es einerseits
schwer greifbar ist und andererseits seine Studienbeispiele, nämlich Israel und Ägypten,

ausgeprägte <textuelle> Kohärenzherstellungen repräsentieren. Im isländischen
Fall schritt die Entwicklung dieses <Traditionsstroms> anders voran, wie die folgenden

Analysen verschiedener historiographischer Texte in der Zeit zwischen 1100
und 1300 darlegen sollen. Wie entwickelt sich dieser <Traditionsstrom> nach Aris

432 Vgl. Assmann 2007, S. 91.
433 Ebd., S. 92.
434 Ebd., S. 93.



166 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

Ib. weiter? Welche Texte erlangen normativen und formativen Status und bleiben
anschlussfähig? Welche Texte erhalten einen zentralen Platz im <Traditionsstrom>?

5.1 Saemundr und Ari - zwei historiographische Richtungen des
12. Jahrhunderts

Der <Traditionsstrom> beginnt in Island nach einem Jahrhundert vornehmlich
religiöser Gebrauchstexte mit Saemundrs Königsviten und Aris Ib. in der Wende
vom 11. zum 12. Jahrhundert. Dabei markiert die Ib. einen noch konkreteren
Anfangspunkt, nämlich den Beginn des vernakularen <Traditionsstroms>.435
Saemundr Sigfüsson schrieb wohl als erster, zwischen 1080 und 1120, einen Text
über die norwegischen Könige; im Hinblick daraufwird er jedenfalls in den späteren
Quellen wie der OlO oder dem Nôregs konunga tal zitiert. Insbesondere das Nöregs
konunga tal, entstanden um 1190, bezeugt die starke Affinität zu den Norwegerkönigen

in seinem Text bzw. seinen Texten, indem sie diesen Gedanken wieder
aufgreift und zugunsten der anstehenden Ehe von Saemundrs Enkel Jön Loptsson
mit einer norwegischen Königstochter eine genealogische Verbindung zwischen
seiner Familie, den Oddaverjar, und den Norwegerkönigen festhält. Es ist unklar, ob
diese Verbindung schon auf Saemundr selbst zurückgeht, zumindest rekurriert das

Nôregs konunga tal auf Saemundr als Quelle für die Auflistung von zehn Norwegerkönigen

seit Harald Schönhaar.436 Diese Darstellung lässt mindestens ein großes
Interesse für Norwegen schon zu Beginn des 12. Jahrhunderts erkennen, unter
Umständen sogar eine intendierte Identifikation in Form der Aufwertung der

eigenen Familie mittels Angliederung an die derzeit herrschenden Könige. Aris Ib.

bezeugt hingegen für dieselbe Zeit einen deutlichen Abgrenzungsversuch von
Norwegen, der nicht primär (oder nicht nur) von Ari ausgegangen zu sein scheint:
immerhin wollte er seine Königsgenealogien (die nicht überlieferten konungacevi

«Königsviten») einbringen, doch es waren die Bischöfe, die sie herausstreichen
ließen.437 Unklar ist jedoch, welcher Gestalt diese Darstellungen waren. Einen

433 Dieser ist deshalb abzugrenzen, weil die Relevanz der lateinischen Texte auf lange Sicht gesehen
bedeutend geringer war und sich bald eine intensive Übersetzungskultur ausbildete. Es fällt auf,
dass vernakulare Texte bedeutend häufiger kopiert bzw. überhaupt bewahrt wurden. Nicht nur
Sœmundrs Königsviten sind verloren, sondern auch andere lateinische Originalvorlagen (wie das

der im folgenden Kapitel diskutierten OlO oder die zur selben Zeit entstandene lateinische Olafs

saga Tryggvasonarvon Gunnlaugr Leifsson), die höchstens in Übersetzungen überliefert sind. Hierin

zeigt sich eine deutliche Hinwendung zur vernakularen Schriftsprache und zum isländischen
Publikum, möglicherweise auch als ein Moment der Identitätsbildung.

436 Bei einer solchen Auflistung kann es sich entweder um eine Regentschaftsliste gehandelt haben
oder um eine genealogische Auflistung aufeinanderfolgender Herrscher. Aus dem Text lässt sich
aufkeine der beiden Möglichkeiten mit Sicherheit schließen (s. Anm. 265, S. 93).

437
Entgegen der Deutung von Sawyer/ Sawyer (vgl. 1993, S. 219), mit Saemundr wäre ein Interesse

an den norwegischen Königen aufgekommen, jedoch durch „Stolz im neuen Island" gedämpft
worden, um ca. 1190 mit dem Nôregs konunga tal wieder aufgekommen zu sein, lässt sich hier
doch vielmehr eine Einzelperspektive statt eine chronologische Entwicklung ablesen. Schließlich
deuten die Texte auf eine Anknüpfung der Oddaverjar an das norwegische Königshaus hin. Über-



5.1 Sœmundr undAri - zwei historiographische Richtungen des 12. Jahrhunderts 167

Hinweis darauf gibt Snorri Sturluson in seinem Prolog zur Hkr. um 1225-30, in dem

er schreibt:

Ari prestr inn frôcSi borgilsson, Gellissonar, ritaöi fyrstr manna hér â landi at norrœnu
mâli frceöi, baeöi forna ok nyja. [...] Ritaöi hann mest i upphafi sinnar bôkar frâ Islands

byggà oklagasetning, siôan frâ Içgsçgumçnnum, hversu lengi hverr hatch sagt, [...]. Hann
tök J>ar ok viö mçrg çnnur dœmi, baeöi konunga aevi i Nôregi ok Danmçrku ok svâ â

Englandi eöa enn störtiöendi, er gçrzkhçfôu hér â landi, [...]. (Hkr., Prolog, S. 5 £)

Der Priester Ari inn froöi borgilsson, der Enkel des Gellir, schrieb als erster der Leute
hier im Land [geschichtliches] Wissen, sowohl altes als auch neues, in norröner
Sprache. [...] Am meisten schrieb er zu Beginn seiner Bücher von Islands Besiedlung
und Gesetzeseinfuhrung, dann von den Gesetzessprechern und davon, wie lange sie

amtierten, [...]. Außerdem übernahm er auch viele andere Berichte, sowohl aus dem
Leben der Könige in Norwegen und Dänemark genauso wie aus England als auch die

wichtigsten Ereignisse, die sich hierzulande zugetragen hatten [...].

Man kann wohl davon ausgehen, dass Ari auch im verlorenen Teil seiner «Bücher»
nicht wie Saemundr den Fokus auf die norwegischen Könige legte, sondern Island
wie auch in der überlieferten Ib. in einen »internationalen' Rahmen eingliedern
wollte; nur so lässt sich jedenfalls der letzte Satz des genannten Zitats verstehen.438

Doch muss diese Darstellung den Bischöfen missfallen haben, sonst hätten sie sie

nicht herausstreichen lassen, wie Ari im Prolog (vielleicht zu seiner Verteidigung?)
schreibt. Sein generelles Bedürfnis nach einer Internationalisierung ist unbestritten
angesichts seiner eigenen Genealogie am Ende der Ib. Hiermit stehen also die
beiden Verfasser des beginnenden 12. Jahrhunderts mit der Idee einer Identifikation
bzw. einer Gleichstellung mit den skandinavischen Königshäusern den Ambitionen

dies sollte man Ari selbst nicht das Interesse an den norwegischen Königen aberkennen, es war
nur anders perspektiviert. So zeugen immerhin auch Aris eigene Genealogie sowie die nicht
überlieferten «Königsviten» von einem sehr großen Interesse an der gesamtskandinavischen
Geschichte.

438 Möglich wäre, dass die Hungrvaka eben jene Darstellung aus Aris verlorenen Schriften transpor¬
tiert. Dort wird häufig am Ende (manchmal auch innerhalb) eines Kapitels berichtet, welche
Ereignisse sich in Island und parallel dazu in Skandinavien zutrugen, wobei auch Sterbedaten anderer

Herrscher und von Päpsten hinzugezogen werden, so beispielsweise: 1 byskupsdômi Gizurar
byskups urdu mçrg storttdendi: Ltflât ins helga Knuts konungs â Fjôni ok Benedikts brôdur hans, Vil-
hjdlms Englandskonungs, andiät Olafs konungs kyrra ok Häkonar Magnüssonar î Nôregi, fall Magnüss
konungs berbeins vestr â Irlandi â Ulazttri, foersla ins helga Nicholai byskups i Bär, andlât Ôlâfs

konungs Magnüssonar î Nôregi, Ufldt Magnüss jarls ins helga, andlât Içgsçgumanna, Marküss ok Ülf-
hedins, ok Teits Isleifssonar ok annarra sona Isleifs byskups, elds uppkväma i Heklu<felli> ok mçrg
çnnur storttdendi, pô at hér sé eigi til Içgô (Kap. S, S. 22; «Während Gizurrs Episkopats begaben sich
viele bedeutende Ereignisse: Der Tod König Knuts des Heiligen in Fjön und der seines Bruders
Benedikt sowie des Engländerkönigs Vilhjälmr, der Tod König Olafs und der Häkon Magnüssons
in Norwegen, der Tod von König Magnus berbeinn im Westen, in Ulster in Irland, die Überführung

der Gebeine des heiligen Bischofs Nicholai nach Bari, der Tod König Olafs Magnüsson in
Norwegen, der Tod des heiligen Jarl Magnus, der Tod der Gesetzessprecher Markus und Ülf-
heöinn sowie der von Teitr Isleifsson und anderer Söhne von Bischof Isleifr, auch der Vulkanausbruch

von Heklu<fell> sowie viele weitere bedeutende Ereignisse, auch wenn sie hier nicht aufgeführt

werden.»).



168 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

der Bischöfe entgegen. Wie konnten so unterschiedliche <Erinnerungsinteressen>
nebeneinander existieren? Eigentlich gehörten Ssemundr und Ari genau wie die
Bischöfe zur selben klerikalen Oberschicht. Aus welchem Grund unterschied sich
also trotzdem ihr Fundierungsbedürfnis?

Nun scheint aber das Interesse an der genealogischen Anknüpfung an
außerisländische Herrschergeschlechter die einzige Gemeinsamkeit der beiden Gelehrten
zu sein. Ari muss sich im Klaren darüber gewesen sein, dass Sasmundr bereits einen
Text über die norwegischen Könige verfasst hatte, weshalb dieser wohl überhaupt
erst als angemessener Ansprechpartner und Redaktor für Aris erste Version der Ib.
in Frage kam (wie Ari selbst im Prolog der Ib. vermerkt). In der Ib. selbst wird
Sasmundr allerdings nie als Gewährsperson angeführt. Auch im Hinblick auf die

verlorengegangenen Königsviten trifft selbiges zu, sofern man Snorri eine vollständige

Repetition von Aris Quellenbenennungen zugesteht:

Hann [d.i. Ari] ritaöi, sem hann sjâlfr segir, aevi Nôregskonunga eptir sçgu Odds
Kolssonar, Hallssonar af Slôu, en Oddr nam at borgeiri afräöskoll, jjeim manni, er vitr
var ok svâ gamall, at hann bjö [iâ 1 Niöarnesi, er Hâkon jarl inn riki var drepinn. (Hkr.,
Prolog, S. 6)

Er schrieb, wie er selbst sagt, die Lebensgeschichten der Norwegerkönige gemäß dem
Bericht von Oddr Kolsson, dem Sohn von Hallr von Siäa, und Oddr wiederum bekam
diesen von borgeirr afraöskoll, jenem Mann, der weise war und so alt, dass er damals in
Niäarnes wohnte, als Jarl Hâkon inn riki getötet wurde [ca. 995].

Warum also hat Ari bei seinen Darstellungen nicht auf Sœmundr zurückgegriffen?
Man könnte das mit dem schwachen Argument begründen, Sœmundr habe sein
Buch ja auf Latein verfasst und Ari wäre des Lateinlesens nicht mächtig gewesen.
Dann würde sich aber immer noch die Frage stellen, wieso Ari ihn dann nicht - wie
die anderen Gewährspersonen auch - als mündlichen Erinnerungsträger anführt
oder wenigstens dessen Quellen oder Gewährspersonen nennt. Angesichts dieser
vielen Möglichkeiten und der Tatsache, dass sich Ari und Sœmundr kannten, gibt es

wohl keine stichhaltige Begründung dafür, wieso Ari ihn außen vorlässt. Es gibt
sogar Hinweise darauf, dass Ari möglicherweise Sœmundrs Text als Quelle nutzte bzw.
beide wenigstens über exakt die gleichen Themen schrieben: nicht nur in der S-

Version der Lb. wird auf einen Bericht von Ssemundr über die Landnahme Islands
verwiesen: Svâ sagdi Sœmundrprestr ennfrôdi (S 3, S. 34; «So berichtete es der Priester

Sœmundr enn fröSi.»), sondern auch beide Übersetzungen der lateinischen ÖlO
vermerken inhaltliche Überschneidungen beider Texte.439 Der Grund dafür, weshalb

439 [... ] ok pessir menn sampykkjask, Sœmundr ennfrôdi ok Ari ennfrôdi Porgilssonr, at Hâkon hafi styrt
rikinu prjâ vetr ensfjôrâa tigar sidan er Haraldrfell gräfeldr, ok patpykkir saman koma ok pessifrâsçgn
(S-Version, Kap. 20, S. 209; «und jene Männer, Sasmundr enn frööi ok Ari enn frööi borgilssonr,
bestätigen, dass Hâkon das Reich dreiundvierzig Jahre regierte seit Haraldr gräfeldr fiel, und das

scheint mit ihren [d.s. die dem Schreiber bekannten mündlichen Tradenten] Berichten
übereinzustimmen»), bzw. En pessir menn sampykkja petta med pessum hœtti: Sœmundr hinn frôdi ok Ari
hinn frôdi, er hvârstveggja sçgn er trülig at Hdkon hafi styrt rikinu prjâ tigu ok prjâ vetr, sidan er feil
Haraldr gräfeldr. En pat pykkir pâ mjçk saman bera ok pessi frâsçgn (A-Version, Kap. 20, S. 209;



5.1 Sœmundr undAri - zwei historiographische Richtungen des 12. Jahrhunderts 169

Ari nicht - oder wenn, dann bewusst ohne konkreten Nachweis - auf Saemundr

zurückgriff, liegt wohl vielmehr in unterschiedlichen Ambitionen begründet, so
konstatieren Sawyer und Sawyer: „They [i.e. Ari and Saemundr] seem to represent two
different attitudes, one stressing Norwegian roots, the other written in the
vernacular, emphasizing Icelandic independence [... ]."440 Doch die Unterschiede zwi-
chen beiden Verfassern gehen über verschiedene «Standpunkte» hinaus. Nicht nur
formal, sondern auch inhaltlich unterscheiden sich die beiden Arbeiten der Verfasser
offensichtlich: Saemundr schrieb über das Leben der norwegischen Könige mit
möglicher Anknüpfung seiner eigenen Familie an einen ihrer Stammbäume, Ari schrieb
über Island und internationalisierte mit der trojanischen Herkunft seine eigene
Abstammung mit bekennender Abgrenzung zur norwegischen Abstammungslinie.
Insgesamt scheinen sie also unterschiedlichen Ideenströmungen angehört zu haben;
während Saemundr zur Ausbildung in Frankreich war, ist Ari vermutlich nie im Ausland

gewesen. Man könnte also provokant fragen: Warum schrieb der vermutlich
dafür prädestiniertere Saemundr nicht die Ib.? Immerhin hatte Saemundr als Gefährte

von BischofJon in Hölar mindestens dort gewisses Ansehen genossen und
unterrichtete nach seiner Rückkehr an seiner Schreiberschule in Oddi. Trotzdem
entschieden sich die beiden Bischöfe, Ari mit diesem Projekt zu beauftragen. Dies

geschah wohl zum Teil aus praktischen Gründen, denn Ari hatte als mittlerweile
integriertes Familienmitglied der Haukdœlir dort seine Ausbildung erhalten.
Darüber hinaus spielten wohl auch die persönlichen Ambitionen der Verfasser eine
Rolle. Eine kurze, aber für das Verständnis der Verfasserintention überaus dankbare

Passage in der ÖlO, die Saemundrs Text wörtlich zitiert, zeugt in Kontrast zur Ib.

von einer völlig andersartigen, nämlich durchweg überhöhenden Haltung zu König
Olaf Tryggvason und dessen Missionsaktivitäten:

Fessa Jungs getr Saemundr prestr hinn frööi, er ägaetr var at speki, ok maelti svâ: „Ä çcSru

âri rikis Olafs Tryggvasonar samnaäi hann saman mikit folk ok âtti J>ing â Staöi â

Dragseiöi ok lét eigi af at boöa mçnnum rétta trü fyrr en J>eir tôku skirn. Ôlâfr konungr
hepti mjçk ran ok stuläi ok manndrâp; hann gaf ok göcS Içg fôlkinu ok go dan siâ." Svâ

hefir Saemundr ritat um Olaf konung l sinni bok. (Kap. 37, S. 232)

Diese Sache berichtet der Priester Saemundr inn frööi, der herausragend im Hinblick
auf sein Wissen war, und beschrieb es so: „Im zweiten Jahr der Regentschaft von Olaf
Tryggvason sammelte er viele Leute zusammen und hielt ein Thing in Staär auf
Dragseiör ab und ließ nicht davon ab, den Leuten den rechten Glauben zu verkünden,
ehe sie nicht die Taufe vollzogen hatten. König Olaf unterband vehement Raub und
Diebstahl sowie Totschläge; außerdem brachte er dem Volk auch ein gutes Gesetz und
einen guten Glauben." So hat es Saemundr über König Olaf in seinem Buch geschrieben.

«Und jene Männer bestätigen das in folgender Weise: Saemundr hinn frööi ok Ari hinn frööi,
deren beider Berichte dahingehend vertrauenswürdig sind, dass Häkon das Reich dreiunddreißig
Jahre regierte seit Haraldr gräfeldr fiel. Und das scheint dann gänzlich mit diesen Berichten [d.s.
die der mündlichen Tradenten] übereinzustimmen»),

440 Sawyer/ Sawyer 1993, S. 218.



170 S Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

Die Oberschicht - das umfasst auch die Kleriker - war sich in Island hinsichtlich
ihrer politischen Positionierung keineswegs immer einig, wie bspw. die
Auseinandersetzung ab 1179 (der sog. stadamal fyrri «der erste Streit um die Kirchenstätten»),

zeigt, in dem sich Saemundrs Enkel Jon Loptsson den Versuchen des

Skâlholter Bischofs (dem Heiligen borläkr), die Kirche von der weltlichen Macht
abzuspalten und die Höfe mit erbauten Kirchen aus den Händen der weltlichen
Machthaber in den Besitz der Kirche zu überführen, entgegenstellte und sich auch
durchsetzen konnte. Dass andersherum die Oddaverjar im Hinblick auf die

Literaturproduktion in den kommenden Jahrzehnten bedeutend weniger ambitio-
niert waren als die Haukdœlir, sticht genauso auffällig hervor: den Haukdœlir kann

man die Ib. und die Hungrvaka zuordnen, die von Teitrs Enkel Gizurr Hallsson, der
bei Bischof borlakr - dem Auftraggeber der Ib. - in Pflegeschaft war, in Auftrag
gegeben wurde. Dieser redigierte auch die ÖIO (gemäß ihrem Epilog) sowie den
Haukdcela jpattr, einen kurzen Text über die Abstammung der bedeutendsten
Mitglieder der Haukdœlir.441 Dennoch war der politische Einfluss der Oddaverjar im 12.

Jahrhundert ähnlich groß wie der der Haukdœlir: schon Saemundr wird als gelehrte
Autorität in einer Vielzahl von Texten genannt und war an der Einführung des

Kirchenzehnten und der Verabschiedung des ersten Kirchenrechts beteiligt. Sein
Enkel Jon Loptsson baute diesen Einfluss als Inhaber des Godentums im Rangâr-
|>ing und Priester noch aus.442 Fest steht also: unterschiedlicher hätten die beiden
ersten Historiographen Islands nicht sein können, was sich auch auf ihre Arbeiten
ausgewirkt hat, denen offensichtlich unterschiedliche <Erinnerungsinteressen> und
Fundierungsbedürfnisse zugrunde lagen. Diese unterschiedlichen Ausrichtungen
der Texte wurden jedenfalls von den mittelalterlichen Autoren, die sie rezipierten,
wahrgenommen. In den bald auf Ari und Saemundr folgenden Texten wird nie auf

441 Neben Saemundrs verlorenen Texten, sofern man von mehreren ausgehen will, lassen sich keine
weiteren Texte den Oddaverjar zuordnen. Auffällig ist, dass sie in der Literatur insgesamt eine sehr

große Rolle spielen, wodurch überhaupt Rückschlüsse auf ihren Status und ihre Rolle in der
Gesellschaft gezogen werden können. Vor allem Saemundr wird in etlichen Texten erwähnt wie in
der Ib. oder dem Scemundar pdttr, der an die Jons saga helga angehängt wurde. Über seinen Enkel

Loptr erfährt man aus dem Oddaverja pdttr (entstanden ca. 1270/80, vgl. Orri Vésteinsson 2000,
S. 112-23), der als Hauptquelle von dem o.g. Kirchenstreit berichtet.

442 Dennoch muss man feststellen, dass die Nachfolge des Bischofs Jon in Hölar durch Bischof Ketill
den Einfluss der Oddaverjar auf die Diozöse in Hölar zu verändern schien. Möglicherweise steht
das in Zusammenhang damit, dass Bischof Ketill in die Haukdœlir-Familie eingeheiratet hatte und
damit eine Hinwendung zum Bistum in Skälholt stattfand, wodurch die regionale Machtverteilung
umgewichtet wurde. Diese Tendenz ist dann im ausgehenden 12. Jahrhundert weiter fallend: die

Oddaverjar spielten im Bürgerkrieg des 13. Jahrhundert (den Sturlungaöld) keine signifikante Rolle

mehr. Genauso wenig stellten sie die Bischöfe mehr als zwei Mal (zum einen Saemundrs Neffe
Brandr Saemundsson (1163-1201+) in Hölar sowie zum anderen Saemundrs Urenkel Pälljönsson
(1195-1211+) in Skälholt, der zudem den einzigen den Oddaverjar zuordenbaren Text — das

Mirakelbuch des Heiligen borläkr (1178-1193t); Jarteinabôk Porldks biskups; seines Onkels
mütterlicherseits - in Auftrag gab, das im Jahr 1199 fertiggestellt wurde). Darüber hinaus entstammten
bis aufBrandr Saemundsson und Pälljönsson alle Bischöfe den Haukdœlir und den Sturlungar.



5.1 Sœmundr undAri - zwei historiographische Richtungen des 12. Jahrhunderts 171

beide Verfasser rekurriert, sondern immer einer von beiden präferiert. Die einzige
Ausnahme stellt die bereits oben zitierte OIO dar:443

Text Sœmundr Ari

îslendingabôk 1122-33)

Erster Grammatischer Traktat (ca. 1150) X

Nôregs konunga tal (1190) X

ÖIO (1190-1200/Überl. 1250-1300) X X

Landnâmabôk S (1270) X

Landnâmabôk H (1299) X

Kristni saga (ca. 12. Jh., ü. 1299) X

Heimskringla 1225/30 X

Summe 3 5

Abb. 2: Referenzen auf Sœmundr undAri

Auffällig ist, dass Saemundrs Text(e) von den späteren Historiographen deutlich

weniger Aufmerksamkeit entgegengebracht wurde(n) als Aris Text(en). Assmann
beschreibt das Phänomen unterschiedlicher Wiederaufnahmeintensitäten mit dem

Begriff des „Selektionsprozess[es]", der bei der Bildung eines <Traditionsstroms>
entsteht und von dem abhängt, welche Texte nicht in Vergessenheit geraten bzw.
welche an der Peripherie oder im Zentrum des <Traditionsstroms> stehen.444 Aris
Text(e) befand(en) sich demnach deutlich näher im Zentrum als Saemundrs.

Die obige Aufstellung macht deutlich, dass bis zu Beginn der Kompilationen
des 13. Jahrhunderts kein historiographischer Text außer der OIO auf die Darstellungen

beider Verfasser verweist, sondern vom jeweiligen Verfasser entschieden
wurde, auf welche der beiden Darstellungen - die anscheinend nicht vereinbar
waren - zurückgegriffen wurde. Hierfür sprechen auch die zuvor zitierten Passagen
der OIO, in der der Verfasser seine Mühe hat, eine Gemeinsamkeit beider Darstellungen

zu finden und sich letztendlich nur im Hinblick aufJahreszahlen bestimmen
lassen. Die weiteren Verweise, die er anführt, beziehen sich entweder auf

443 Allerdings gilt es zur ÖIO einzuwenden, dass sie zwar inhaltlich historiographisch ausgerichtet ist,
ihre Form allerdings sehr starken hagiographischen Charakter hat. Zwar wird sie als eine der ersten

Königssagas klassifiziert, doch gilt es zu bedenken, dass sie v.a. formal und sprachlich den
späteren hagiographischen Texten auffällig ähnelt, weshalb Julia Zernack ihr einen hybriden Charakter

zuschreibt (vgl. Zernack 1998, S. 83). Da für diese Betrachtung in erster Linie der Umgang mit
Erinnerungen entscheidend ist, soll auf die Frage nach dem hagiographischen Anteil hier nicht
weiter eingegangen werden. Entscheidend ist, dass ihr transparenter Quellenumgang der hier
zunächst zugrunde gelegten Definition Starys der <kritischen Geschichtsschreibung) entspricht.

444 Assmann 2007, S. 101.



172 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

Ari oder auf Saemundr. Die ÖIO scheint also den Versuch der Vereinbarung beider
ihm vorliegenden Versionen zu wagen, der jedoch gründlich fehlschlägt, indem er
schon mit eben dieser Gemeinsamkeit bezüglich der Regierungsjahre Jarl Hakons
endet. Der Verfasser Oddr Snorrason hatte keine anderen innerisländischen Texte
zur Verfügung, als er um 1190 die ÖIO verfasste, daher mag es nicht verwundern,
dass er auf jede einzelne Quelle angewiesen war.445 Trotzdem oblag seine Entscheidung,

beide Texte als Quelle zu nutzen, ihm selbst; immerhin wäre es auch möglich
gewesen, sich nur für eine Quelle zu entscheiden oder die Übernahme aus einer der

Quellen nicht zu kennzeichnen. Einen ähnlichen Versuch der Vereinbarung beider

Strömungen gab es danach nicht mehr. Am meisten verwundert, dass Snorri Sturlu-

son, der immerhin auf Oddi bei Saemundrs Enkel aufwuchs und in der dortigen
Schule direkt mit Saemundrs literarischem Erbe in Berührung gekommen sein muss,
jenen nicht als seine Quelle oder Gewährsperson nennt, sondern stattdessen im
Prolog eine ausführliche Argumentation über Ari und dessen verbürgte Berichte als

seine Quelle anführt. Spätestens an dieser Stelle wird der mögliche Einwand verworfen

werden müssen, diese verschiedenen Rückgriffe würden sich in der örtlich
eingeschränkten Verfügbarkeit von Manuskripten und Texten begründen. Gerade an
Snorri wird deutlich, dass man von bewussten Entscheidungen der Verfasser ausgehen

muss, weshalb auf einen Text oder Verfasser zurückgegriffen wurde oder nicht.
Die Gründe für diese Entscheidung lassen sich nur damit erklären, dass sich differierende

Geschichtsdarstellungen in beiden Texten befanden, die sich so fundamental
unterschieden, dass sie nicht gleichzeitig brauchbar waren.

5.2 Reorganisation des kulturellen Gedächtnisses durch Hypolepse

Bis zum Ende des 12. Jahrhunderts sind keine anderen historiographischen Texte
überliefert, weshalb der Beginn des <Traditionsstroms> erst rückwirkend durch die

ersten Wiederaufnahmen von Aris und Saemundrs Texten in der ÖIO bestimmt
werden kann. Um die Jahrhundertwende zum 13. Jahrhundert entsteht in relativ
kurzer Zeit eine Gruppe von Texten, die in dieser Abhandlung als sekundäre

Historiographie bezeichnet wird und die von Stary definierten Kriterien der <kritischen

Geschichtsschreibung» aufweist. Jene Definition wurde zu Beginn dieser Abhandlung

behelfsweise als inhärentes Kriterium gebraucht, um die historiographischen
Texte von anderen abgrenzen zu können. Was an diesen Texten auffällt, ist sowohl
ihre inhaltliche und formale Konsistenz als auch der Gebrauch der Volkssprache.
Eläufig wurde in der Forschung festgestellt, dass die historiographischen Texte
inhaltlich und vor allem chronologisch aneinander anknüpfen und aufeinander
aufbauen, wie auch die herausgestellten Rückbezüge auf Ari und Ssemundr im Kapitel

445 Dennoch fällt auf, dass er zwar die norwegischen Historiographien gebraucht, aber nicht darauf
verweist (vgl. Bjarni Aöalbjarnarson. Formäli. In: IF XXVI. Hier. I. Snorri Sturluson. Bjarni ASal-

bjarnarson gaf üt. Reykjavik 2002. S. V-CXL, S. XIV ff.).



5.2 Reorganisation des kulturellen Gedächtnisses durch Hypolepse 173

zuvor unterstreichen.446 So hat man das um 1150 entstandene, aber verlorene

*Hryggjarstykki als Verbindungsstück betrachtet zwischen Aris Ib., deren Schilderungen

um das Jahr 1120 enden, und der ersten Königssaga namens Sverris saga, die
die Regierungszeit des Königs von 1177-1202 behandelt.447 Eindeutiger kann man
diesen Anschluss der inhaltlich chronologischen Abfolge anhand der Sverris saga
(abgedeckter Zeitraum: 1177-1202), den Böglunga sögur (1202-1217), der Häkonar

saga Hâkonarsonar (1217-1236) und der Magnüss saga lagabcetis (1264-1274)
sehen. Bei genauerem Hinsehen geht dieser Anschluss jedoch weit über chronologische

Aspekte hinaus: es scheint sich ein historiographischer Diskurs zu entwickeln,
der durch verschiedenste Rahmenbedingungen begrenzt und von einem Leitthema

getragen wird: der Suche nach der eigenen Geschichte. Das klingt erst einmal paradox,
behandelt doch der Großteil der späteren historiographischen Texte vor allem die

norwegische Geschichte. Doch nur so lässt sich erklären, wieso fast alle Königssagas
auf Island von Isländern geschrieben wurden: nicht nur viele Auftragsarbeiten,
sondern auch die Vielzahl an Manuskripten für den Eigenbedarf geben seit jeher Rätsel
auf. Es muss also eine innerisländische Motivation vorhanden gewesen sein, die für
das Interesse an Norwegen verantwortlich gewesen ist.

Es fällt auf, dass der isländische volkssprachliche <Traditionsstrom> mit der Ib.
und wahrscheinlich einer frühen Fassung der Lb. beginnt, die eine völlig nach innen
gewandte Perspektive haben; hier steht Island im Zentrum, äußere Einflüsse werden
auf das Nötigste reduziert dargestellt. Das sind die Texte, die über ein Jahrhundert
später um ein Vielfaches häufiger aufgegriffen bzw. berücksichtigt werden als

Saemundrs Königsviten. Die nach innen gewandte Perspektive dieser Texte wird sich
alsbald, unter anderem beeinflusst durch soziale Umstrukturierungen in Island und
Norwegen (durch eine andere <Herausforderungslage> gemäß des Gießener SFB

Modells)448, bis zur Entstehung der Isländersagas im ersten Viertel des 13.

Jahrhunderts vorübergehend ändern: die große Gruppe der neu entstehenden
historiographischen Texte um 1200 konzentriert sich ausnahmslos auf die norwegische
Geschichte, abgesehen von wenigen Nebenschauplätzen, die Gesamtskandinavien
und gelegentlich auch weiter entfernte Orte behandeln; eine Neuauflage einer

446 S. Historiographische Texte 1100-1300 im Überblick, S. 245-246.
447 Die ersten Schilderungen über König Sverrirs Geburt und Kindheit beginnen in den 1150er Jah¬

ren, womit immer noch eine zeitliche Lücke von 30 Jahren zwischen der Ib. und der Sverris saga
besteht. Diese wird allerdings durch die norwegische Historiographie abgedeckt, obwohl es fraglich

ist, ob diese Texte tatsächlich der Grund für die entstandene Lücke gewesen sind, wie an
späterer Stelle noch deutlich werden wird.

448 S. Günther Lottes 1996. Eine neue erinnerungskulturelle Herausforderungslage kann zudem auch
die Ausbildung neuer Gattungen zur Folge haben (s. z.B. Astrid Erll. Gedächtnisromane. Literatur
über den Ersten Weltkrieg als Medium englischer und deutscher Erinnerungskulturen in den
1920er Jahren. Trier 2003 sowie Ansgar Nünning. Von historischer Fiktion zu historiographischer
Metafiktion. 2 Bände. Trier 1995). Diese Beobachtung (wenn auch für moderne
Literaturgattungen gemacht) lässt sich durchaus grundsätzlich auf die altnordische Historiographie
übertragen.



174 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

intendierten Nationalgeschichte entsteht nicht mehr.449 Dieser Perspektivenwechsel
lässt sich allerdings nicht allein aus den sozialen Umwälzungsprozessen heraus

erklären, denn dann hätte Island in bzw. mit der Literatur von Ari bis zur Ausbildung
der familienfundierenden Isländersagas keine eigene Identiät mehr konstituiert.
Genau an diesen Punkt knüpft diese Abhandlung an und stellt die These auf, dass

aufgrund fehlender gesamtisländischer Erinnerungsfiguren - wie man vor allem an
der Lb. und Aris Ib. erkennen kann - die Annahme nahe liegt, dass die Isländer zur
Wende vom 12. zum 13. Jahhrundert ihre Identitätsstrategie änderten: mit den

Historiographen der Königssagas entsteht eine <Interpretationsgemeinschaft>, die
kulturelle Kohärenz nicht mehr primär durch <Distinktion> nach außen (wie es

noch in der Ib. und der Lb. versucht wurde), sondern durch <Integration>
herzustellen versucht. Diese konnte am besten durch eine Angliederung an ihr wohl
vertrautes Heimatland Norwegen hergestellt werden. Da also eine kollektive
isländische Identität allein auf Basis der noch sehr jungen Gesellschaft aufgrund
fehlender Fundierung in der Vergangenheit nicht herzustellen war, traten die

Historiographen um 1200 in einen Dialog darüber, Norwegen als ihrem Heimatland
eine entsprechende lückenlose Vergangenheit zu verschaffen, um sich selbst darauf
berufen zu können.450 Daher knüpfen sie an Darstellungen von Ari und anderen
frühen Autoren an, die ebenfalls die Idee und das Bedürfnis hatten, Islands

gesellschaftliche Entwicklung im Sinne einer Fortführung der norwegischen
Geschichte zu fundieren. Dieses Leitthema (die Suche nach der eigenen Geschichte)
verbindet jene Texte, die hier behelfsweise wegen des ihnen gemeinsamen

449 Anfang des 13. Jahrhunderts knüpft noch einmal die Hungrvaka an Aris Darstellung an und vertritt
eine islandzentrierte Perspektive, bei der sogar Olaf Tryggvasons Einfluss bei der Christianisierung

Islands völlig außen vor gelassen wird. Diesen Text kann man auf der einen Seite inhaltlich
als historiographisch kategorisieren, doch steht er absolut in der hagiographischen Tradition, in
der er die Bischöfe Skälholts darstellt. Der Text will keine Nationalgeschichte schreiben, er
schließt gewissermaßen an Aris Darstellung Südwestislands als Zentrum kultureller Aktivität an.
Außerdem muss noch auf die Kristni saga verwiesen werden, die an Aris Darstellung in der Ib.
anknüpft und dies auch zweifach belegt: Svd hefirAri hinn gamli sagt (Kristni saga, IF XV2, Kap. 13, S.

38; «So hat es Ari hinn gamli erzählt.») sowie Ari innjrôSi stàdyfir grepti hans tolf vetra gamall, er

flest hefir sagtfra pessum tidendum er her eru ritud (Kap. 14, S. 40; «Jener Ari inn fröSi stand als

Dreizehnjähriger an seinem [d.i. Bischof Isleifrs] Grab, der das meiste von diesen Ereignissen
erzählt hat, die hier [niedergeschrieben werden.»), jedoch keine kritische Auseinandersetzung mit
ihren Quellen zeigt. Daher lässt sich der Text eher als <naive Geschichtsschreibung> bezeichnen
und steht den Isländersagas und der Lb. damit näher als der Ib.

45l> Es ist klar, dass die Gesellschaftsfundierung sowie die Fundierung der norwegischen Königshäuser
in der Literatur zum großen Teil ahistorisch ist, denn erst Jahrhunderte nach Harald Schönhaar
trat Stabilität in der Herrschaft des Landes unter König Magnus, dem Sohn Olaf des Heiligen, ein,
indem die Unabhängigkeit von Dänemark langfristig gesichert wurde und etwa 300 Jahre lang
stabil blieb (vgl. Sawyer/ Sawyer 1993, S. 60). Zudem waren die skandinavischen Königreiche erst
Ende des 12. Jahrhunderts völlig etabliert und hatten die Vererbungsprinzipien eingeführt, die
dann in der Historiographie auf die Zeit davor projiziert wurden (vgl. ebd., S. 61). Damit ist

unstrittig, dass erst die isländischen Historiographen des späten 12. und frühen 13. Jahrhunderts ein
kohärentes Kontinuum der norwegischen Herrschaft schufen, das in der Realität bis auf die kurze
Einheitszeit von König Olafdem Heiligen nie bestand.



5.3 Das hypoleptische <Problem>: die Suche nach der eigenen Geschichte 175

inhärenten Merkmals der Quellenkritik zusammengefasst wurden. Interessanterweise

lässt sich aber auch feststellen, dass sie auf der Textebene durchaus
unterschiedliche Identitätskonstruktionen favorisierten. Das erscheint aber nicht
mehr widersprüchlich, wenn man berücksichtigt, dass bereits die beiden
islandzentrierten Texte, die Ib. und die Lb., unterschiedliche Identitätsfundierungen sowie
auch die späteren Isländersagas ein durchaus ambivalentes Verhältnis zu Norwegen
präsentieren. Es war für die mittelalterlichen Historiographen offensichtlich nicht
ausschlaggebend, wie ein Text die isländische Identität auf der Textebene
rekonstruierte, da sich in dieser Hinsicht auch widersprechende Texte aufeinander
beziehen konnten (wie im Fall der auf Norwegens Rolle für Island fokussierten OIO,
die sich dennoch auf Ari bezog, obwohl er Norwegens Einfluss so minimal wie

möglich darstellte). Wichtig war für sie vielmehr, dass ein Text sich ebenfalls kritisch
der Suche nach Identität annahm und dies außerdem in der Volkssprache tat - es ist
offensichtlich, dass lateinische Texte (sofern von fundierendem Wert) immer übersetzt

und nur in ihrer Übersetzung wiederaufgegriffen wurden, die lateinischen

Originale hingegen allesamt nicht überliefert worden sind.451 Man muss also folgern,
dass die Texte auf der Metaebene stärker als auf der textuellen Identitätsebene durch
etwas miteinander verbunden waren, das sie als diesem historiographischen Diskurs

zugehörig und als formativ charakterisierte. Jenen kann man mit dem Begriff
Hypolepse im Sinne eines kritischen Anschlusses beschreiben, wofür in den folgenden

Kapiteln argumentiert werden soll. In ihm ist der Grund zu sehen, dass manche
Texte im <Traditionsstrom> (wie Saemundrs lateinische Königsviten) einer
Wiederaufnahme im historiographischen Diskurs auf lange Sicht nicht genügten. Andere
wiederum, wie Aris volkssprachliche Ib. mit seinem Verständnis der isländischen
Gesellschaft als Fortführung der norwegischen Geschichte, wurden trotz schwacher

Rezeption vielfach wieder aufgenommen.

5.3 Das hypoleptische <Problem>: die Suche nach der eigenen
Geschichte

Die Tatsache, dass die isländische Erinnerungskultur nur über wenige gesamtisländische

und einheitliche Erinnerungen verfügte, machte eine Identitätsfundierung im
12. Jahrhundert praktisch unmöglich. Mit diesem Problem sah sich bereits Ari
konfrontiert, der in seiner intendierten Nationalgeschichte einen Großteil regionaler
Erinnerungskultur aufgriff und diese Erinnerungsfiguren im <fundierenden Modus>

erinnerte, um ihnen kollektive Relevanz zu verleihen. Eine andere Strategie wählten
die Isländer bei der Erstellung der Lb., in der praktisch nur familiengebundene
Erinnerungen zusammengetragen wurden, die in ihrer Gesamtheit unter der ihnen
gemeinen Erinnerungsfigur .Landnahme' die kollektive Identität fundieren sollten.

451 Das hat nicht zuletzt etwas mit dem Rezeptionsprozess ab 1300 zu tun, doch lässt sich bereits in
der Zeit zwischen 1100 und 1300 die Tendenz erkennen, dass auf Latein verfasste Texte an
diesem historiographischen Diskurs nicht teilhatten.



176 S Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

Diese Identitätsstrategie wurde allerdings erst einmal wieder aufgegeben zugunsten
der im letzten Viertel des 12. Jahrhunderts entstehenden historiographischen Texte,
die alle im die norwegische Geschichte rekonstruierenden Diskurs im Austausch
über die eine Frage stehen: Wo kommen wir her und was definiert unsere Identität?
Die Texte eröffnen über dieses Thema ein laufendes Kommunikationsgeschehen,
indem sie alle aneinander anschließen und aufeinander reagieren. Literaturwissenschaftlich

betrachtet würde man hier von Intertextualität in Form der Referenz auf
einen vorangehenden Text sprechen. Mittlerweile beschäftigen sich mehrere
Konzepte der Literaturwissenschaft mit dem Verhältnis zwischen Literatur und
Gedächtnis und betrachten Literatur infolgedessen als <innerliterarisches Gedächtnis:».452

Astrid Erll summiert Phänomene wie Intertextualität als spezielle literarische

Erinnerungstechniken unter dem Oberbegriff eines < Gedächtnisses der Literatur>,
mit dem Literatur (im Gegensatz zur institutionellen Erinnerung an Literatur durch
z.B. Kanonbildungen) an sich seihst erinnert.453 Trotz der Fokussierung auf moderne
Literatur könnte dieses Konzept mit Einschränkungen auch auf vormoderne Literaturen

übertragen werden. Im altnordischen Fall würde sich insbesondere die

Betrachtung der spezifischen Interferenz der Isländersagas unter einem solchen
gedächtnistheoretischen Aspekt anbieten, deren nicht markierte, dennoch markante
Intertextualität einen solchen mnemonischen Raum konzipiert. Doch lässt sich eine
solche Übertragung nicht problemlos auf die historiographischen Texte anwenden,
da sie eine andere Form der Intertextualität zeigen: sie greifen einander nicht nur
auf, sie schließen kritisch aneinander an und reagieren im Dialog aufeinander. Diese
Form des Anschlusses begreift Assmann als eine von drei Formen <textueller Kohärenz^

mithilfe derer der Bruch, der die Verschriftlichung von Texten für eine Kultur
bedeutet, überbrückt werden kann:

Textuelle Kohärenz bedeutet die Herstellung eines Beziehungshorizonts über diesen
der Schriftlichkeit inhärenten Bruch hinweg, eines Horizonts, innerhalb dessen Texte
über die Jahrtausende hinweg präsent, wirksam und anschlußfähig bleiben. Wir können

drei Formen solchen intertextuellen Anschlusses unterscheiden: den kommentierenden,

den imitierenden und den kritischen. [...] Gemeinsam ist allen drei Formen
von Intertextualität, daß es sich um fundierende Texte handelt. Im Rahmen der
Schriftkultur und der textuellen Kohärenz organisiert sich das kulturelle Gedächtnis

452 Innerhalb dieses Forschungsbereiches existieren die verschiedensten Ansätze zur Erforschung des

innerliterarischen Gedächtnisses, wobei die einen Literatur als Symbolsystem, die anderen als

Sozialsystem begreifen wollen (s. Siegfried J. Schmidt. Kalte Faszination. Medien, Kultur, Wissenschaft

in der Mediengesellschaft. Velbrück 2000). In die erste Kategorie gehören solche Studien,
die sich mit der literarischen Erinnerungspraktik, der Topik und ästhetischen Formen beschäftigen

(einen Überblick darüber gibt Erll 2005, S. 64 ff.). Hierzu hat die Slawistin und Literaturtheo-
retikerin Renate Lachmann einen der zentralsten Beiträge geleistet: Sie setzt Gedächtnis mit
Intertextualität gleich, woraus folgt, dass das Gedächtnis des Textes seine Intertextualität ist (vgl.
Renate Lachmann. Gedächtnis und Literatur. Intertextualität in der russischen Moderne. Frankfurt

am Main 1990, S. 35). In die zweite Kategorie lassen sich solche Untersuchungen einordnen,
die sich mit Funktionsweisen der Literatur wie dem Kanon sowie dem literarischen Rückbezug auf
andere Bereiche einer Kultur beschäftigen (vgl. Erll 2005, S. 69 ff.).

453 Vgl. ebd., S. 64 f.



5.3 Das hypoleptische <Problem>: die Suche nach der eigenen Geschichte 177

vornehmlich als Umgang mit fundierenden Texten: auslegend, nachahmend, lernend
und kritisierend.454

Der kritische Umgang mit fundierenden Texten ist das, was dieser Abhandlung
bereits zu Beginn definitorisch für die historiographischen Texte gemäß der Definition
Starys festgelegt wurde, da es ein inhärentes Merkmal dieser Texte darstellt. Wenn
allerdings fundierende Texte im Rahmen eines .wissenschaftlichen' Diskurses - wie
man die historiographischen Texte wegen ihres Quellenumgangs durchaus bezeichnen

darf (ohne damit einen Vergleich mit der philosophischen Literatur der Antike
anstreben oder den modernen Maßstab für Wissenschaft anwenden zu wollen) -
kritisch aufgegriffen werden, dann entsteht eine andere Form der Intertextualität -
die Hypolepse. Der altgriechische Begriff VTiôXtjTtmç (hypölepsis, allgemein: die

Anschlussfähigkeit) stammt ursprünglich aus zwei Kontexten mündlicher Kommunikation:

zum einen aus dem Rhapsodenwettkampf, bei dem die Rezitation des

Homertextes an der gleichen Stelle anknüpfen musste, an dem der Vorredner aufgehört
hatte. Zum anderen aus der griechischen Rechtsrhetorik, in der die Hypolepse das

Anknüpfen an den Vorredner bei einer Volksversammlung oder in einem Prozess
bedeutete.455 Es scheint aus mehreren Gründen sinnvoll, diesen durch Assmann

übertragenen Begriff in modifizierter Form auf die isländische Historiographie zu
applizieren. Zunächst stellt Assmann für die griechische Schriftkultur zwei
Besonderheiten heraus, die auffällige Parallelen zur isländischen Historiographie haben:
Zum einen führt er an, dass sich die Schriftkultur in Griechenland nicht gegenüber
der mündlichen Tradition absetze, sondern sie integriere und fortführe, und zum
anderen, dass eine neue Form der intertextuellen Bezugnahme ausgebildet worden
sei.456 Die Hypolepse geht über die üblichen Funktionen von Schrift als Medium des

kulturellen Gedächtnisses hinaus, indem sie nicht mehr nur „allein informierend,
anweisend, sichernd in den außerschriftlichen Raum gesellschaftlicher, z.B.
wirtschaftlicher oder politischer Interaktion hinein [wirkt]"457, sondern „autoreferentiell
auf andere schriftliche Texte innerhalb des vom jeweiligen Diskurs gesteckten
Rahmens"458 verweist. Hieraus entstehe eine neue Form kultureller Kontinuität und
Kohärenzherstellung, indem die Bezugnahme auf vergangene Texte durch kontrollierte

Variation» geschehe.
Um mittels der Schrift ein solches Kommunikationsgeschehen durch den

Anschluss an in der Vergangenheit Gesagtes herstellen zu können, muss zunächst eine

<Dehnung des hypoleptischen Horizonts» vorgenommen werden, in dem die Texte
losgelöst von ihren raumzeitlichen Grenzen wiederaufgenommen werden können.
Dieser erweiterte Beziehungsraum muss gemäß Assmann drei Dinge umfassen:

454 Assmann 2007, S. 102. Hiermit lässt sich auch treffender der Intertextualitätscharakter der Massi¬
schen» Isländersagas bestimmen, die einen imitierenden Charakter haben und darauf basierend

interagieren.
455 Vgl. ebd., S. 282 f.
456 Vgl. ebd., S. 281.
457 Ebd., S. 283.
458 Ebd., S. 283; Hervorhebungen im Original.



178 S Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

<Schrift, Rahmen und Wahrheit», d.h. ein Text muss erst einmal transsituativ verfestigt

werden, dann in einen neuen Sinn ohne konkrete situative Gebundenheit
eingerahmt werden sowie sich letztlich der Annäherung an die <Sache> (<Wahrheit>)
verpflichten:

Jeder hypoleptisch organisierte Text steht also in einem dreifachen Bezug: 1. in Bezug
auf frühere Texte, 2. in Bezug auf die Sache, und 3. in Bezug auf Kriterien, anhand
deren [sie!] sich der Wahrheitsanspruch des Textes und die Differenz zwischen Mitteilung

und Information kontrollieren läßt. Es handelt sich also nicht um eine rein inter-
textuell hergestellte Kohärenz, [sie!] wie in der Literatur. Kohärenz entsteht im
hypoleptisch organisierten Diskurs durch die durch gemeinsame Wahrheitskriterien
kontrollierte Dreiecksbeziehung zwischen Autor, Vorgänger und Sache.459

Da die Schrift eine Distanz von Information und Mitteilung im Sinne der <zerdehn-

ten Situation» ermöglicht, wird eine Reaktion von Kommunikation auf Kommunikation

veranlasst: ein Prozess der Wahrheitskontrolle des zuvor Gesagten bzw.
Erinnerten.460 Die Beschäftigung mit der <Wahrheit> bzw. der <Sache> benötigt
allerdings eine transsituative Fixierung von Relevanz, denn ohne die Einbettung in einen
aktuellen Bezug erhielte sie keine Bedeutung.461 Das, was für die isländische Gesellschaft

an dieser Thematik dauerhaft von Belang ist, ist das Problem der Uneinheit-
lichkeit der identitätssichernden kulturellen Erinnerung (in der Mündlichkeit und
der Schrift) über die Zeit hinweg - es stellt die beunruhigende Dynamik des hypolep-
tischen Diskurses dar. Dieses < Problem» hat für den Diskurs dieselbe antreibende
Funktion wie die von Assmann genannte <Mythomotorik» für die Gesellschaft im
Ganzen.462 Erst das <Problem» lässt spätere Historiographen unter gemeinsamen
Wahrheitskriterien auf frühere Texte zurückkommen. Die im hypoleptischen Diskurs
durch Kritik entstehende <kontrollierte Variation» lässt sich also auch für die
isländische Historiographie feststellen, die genau wie die griechische Literatur eine erst
durch die Schrift ermöglichte „dissonante Vielstimmigkeit"463 aufweist. Damit steht
die isländische Historiographie im Zeichen der Variation statt wie klassische oder
kanonische Texte im Zeichen der Repetition.464

Für die Entwicklung dieses hypoleptischen Diskurses war in Island ein Zusammenspiel

unterschiedlicher Faktoren verantwortlich, die dort in dieser Zeit zusammentrafen:

nicht nur die noch junge Schriftkultur, sondern auch die sozialen

459 Assmann 2007, S. 281. Zu seiner Abgrenzung dieses Begriffs von früheren Definitionen s. eben¬

falls S. 281 f.
460 Vgl. ebd., S. 286.
461 Vgl. ebd., S. 288.
464 Vgl. ebd., S. 288.
463 Ebd., S. 287.
444 Vgl. ebd., S. 282.



5.4 Die Grundlagefür die Ausbildung des hypoleptischen Diskurses 179

Spannungen und Brüche innerhalb der ebenfalls noch jungen, dezentral organisierten

Gesellschaft durch das Hinzutreten kirchlicher Institutionen und deren Ausbau

sorgten für eine Defiziterfahrung, aus der heraus zu Fundierungszwecken zu Beginn
des 12. Jahrhunderts auf (vorrangig mündliche) Texte der vorchristlichen Vergangenheit

zurückgegriffen wurde. Aus der Auseinandersetzung mit jenen äußerst

heterogenen Vergangenheitsbezügen entsteht dann Ende des 12. Jahrhunderts ein histo-
riographischer Diskurs (eine corganisierte Wahrheitssuche>)465, welcher der Semio-

tisierung der eigenen Geschichte gewidmet ist.

5.4 Die Grundlage für die Ausbildung des hypoleptischen Diskurses

Der mündliche Ursprung der Hypolepse in der griechischen Rechtsrhetorik steht
außer Frage. Anders sieht das im altnordischen Fall aus. Es ist unklar, worin das

Vorbild eines solchen Diskurses sowie seiner Rahmenbedingungen zu sehen ist.
Wurde er etwa tatsächlich inspiriert durch die griechische Hypolepse? Etliche, vor
allem neuere Forschungen konnten ein intensives Verhältnis zwischen Griechenland
und Skandinavien im Mittelalter nachweisen.466 Dabei spielen nicht nur kommerzielle

Aspekte eine Rolle, sondern auch der Einfluss des griechischen Rechts auf das

altisländische, wie der Jurist Hans Henning Hoff in seiner Habilitation überzeugend
herausstellte. Darüber hinaus ist auch eine literarische Inspiration nicht auszuschließen.

Eine mögliche Anregung bei der Festlegung der Kriterien könnten die isländischen

Historiographen in den Autorisierungsformen der lateinischen und vernaku-
laren kontinentaleuropäischen Historiographie der Zeit wie der aus Frankreich,
England oder Deutschland gefunden haben.467 Das dort zu findende auctoritates-

Prinzip unterscheidet sich allerdings im Hinblick auf ihre Anwendung gravierend
von den Kriterien des hypoleptischen Diskurses: die vernakulare Historiographie
Kontinentaleuropas verfolgt eine andere Präferenz hinsichtlich ihrer Autorisierungskri-
terien und nutzt folgende Gewichtung ihrer auctoritates: „written source (the majority),

eyewitness, or (occasionally) oral tradition"468, während die entgegengesetzte
Reihenfolge in der altnordischen Historiographie vorliegt. Dort wird möglichst bis

zum mündlichen Erinnerungsträger zurückgegangen, da jener den größten Authen-
tifizierungsgrad impliziert. Daher lässt sich zwar eine formale Inspiration durch die

kontinentaleuropäischen Texte nicht ausschließen, zumal damit zu rechnen ist, dass

465 Vgl. Assmann 2007, S. 287.
466 Einschlägige Werke hierzu sind die beiden Tagungsbände Rom und Byzanz im Norden: Mission

und Glaubenswechsel im Ostseeraum während des 8.-14. Jahrhunderts. Internationale Fachkonferenz

der Deutschen Forschungsgemeinschaft in Verbindung mit der Akademie der Wissenschaften

und der Literatur, Mainz. Kiel, 18.-25. September 1994. Hrsg. v. Michael Müller-Wille. Stuttgart

1997 sowie die Habilitationsschrift von Roland Scheel. Skandinavien und Byzanz. Bedingungen

und Konsequenzen mittelalterlicher Kulturbeziehungen. Band 1/3. Eingereicht 2013 in
Frankfurt am Main, zu diesem Zeitpunkt noch nicht veröffentlicht.

467 Zu den Merkmalen und Ausprägungen des auctoritates-Prmzips s. beispielsweise Peter Damian-
Grint 1999, bes. S. 151-168.

468 Vgl. Damian-Grint 1999, S. 154.



180 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

die altnordische Historiographie der kontinentaleuropäischen in nichts nachstehen
sollte. Jedoch erfüllen diese Authentifizierungen unterschiedliche Funktionen, weshalb

die kontinentaleuropäische Literatur höchstens ein formales, nicht aber ein
inhaltliches Vorbild für die Kriterien des hypoleptischen Diskurses der isländischen

Historiographie darstellt. Darüber hinaus spricht für eine eigenständige Entwicklung
auf Island, dass die in der isländischen Historiographie als gemeinsam erklärten
Kriterien der Wahrheitssuche eng mit ihrer <Interpretationsgemeinschaft> und deren

speziellem Fundierungsbedürfnis verbunden sind. Folglich liegt es nahe, dass jene
mindestens durch die eigenen mnemotechnischen Strategien aus der mündlichen
Erinnerungskultur inspiriert sind. Unterstützt wird diese Annahme außerdem

dadurch, dass sich die mündliche und die schriftliche Kultur reziprok beeinflussten
und kulturelle Mnemotechniken aus der Mündlichkeit anfangs aufgrund ihrer festen
Strukturen und weiterhin dominanten Rolle bei der Herstellung kultureller Kohärenz

durch die Schriftlichkeit kaum Veränderungen unterworfen waren. Daher steht
Literatur stets im engen Zusammenhang mit ihrem erinnerungskulturellen Umfeld,
wie schon Hayden White am Beispiel der Geschichtsschreibung des 19. Jahrhunderts

nachweisen konnte.469 Nur so lässt sich Literatur als Medium der Erinnerungskultur

überhaupt erst hinsichtlich erinnerungstheoretischer Überlegungen untersuchen.

Im Folgenden sollen nun deshalb mögliche mündliche Ursprünge und
Grundlagen des hypoleptischen Diskurses erörtert werden.

Die Kriterien der <Wahrheitssuche> und die Rahmenbedingungen des Anschlusses

sowie der kontrollierten Variation» werden in fast allen Prologen der historio-
graphischen Texte ab 1200 vergleichbar beschrieben.

Hér hefr upp ok segir frâ Jreim tiöendum er nu hafa verit um hricS ok f Jreirra manna
minnum er fyrir Jaessi bök hafa sagt. [...] ok J>at er upphaf bökarinnar, er ritat er eptir
Jjeirri bök, er fyrst ritaöi Karl äbötiJönsson, en yfir sat sjâlfr Sverrir konungr, ok réô fyrir

hvat rita skyldi; er sü frâsçgn eigi langt framkomin. (Sverris saga, Prolog, IF XXX,
S. 3)

Hier beginnt [dieses Buch] und berichtet von jenen Ereignissen, die jetzt eine Weile

vergangen und im Gedächtnis der Leute sind, die sie vor Entstehung dieses Buches
erzählt haben. [...] und das ist der Beginn dieses Buches, das nach dem Buch geschrieben
wird, das zuerst der Abt Karl Jönsson schrieb und dessen Entstehung König Sverrir
selbst beaufsichtigte sowie darüber entschied, was geschrieben werden sollte, sodass

jene Erzählung nicht weit hergeholt ist.

Diese vielzitierte Passage stammt aus dem Prolog der Sverris saga, entstanden in den
1180er Jahren und abgeschlossen nach 1202, die über das Leben des Norwegerkönigs

Sverrir Siguröarson berichtet.470 Dieser Prolog stammt aus einer der Wieder-

469 Vgl. Hayden White. Metahistory. The Historical Imagination in Nineteenth Century Europe,
Baltimore 1973 [OG], dt. Metahistory: die historische Einbildungskraft im 19. Jahrhundert in
Europa, Frankfurt am Main 1991.

470 Es gibt insgesamt 24 Handschriften der Sverris saga sowie weitere verstreute Teile als Einschübe in
anderen Texten (vgl. Porleifur Hauksson. Formäli. In: Sverris saga. IF XXX. Reykjavik 2007. S. V-
XC, S. XXXVI ff.). Es gilt festzuhalten, dass der Sagatext selbst im Gegensatz zu den später einge-



5.4 Die Grundlagefür die Ausbildung des hypoleptischen Diskurses 181

aufnahmen des Textes aus dem letzten Viertel des 13. Jahrhunderts und bezeugt als

repräsentatives Beispiel die mittelalterliche Sicht auf schriftlich fixierte Erinnerungen

sowie die Rahmenbedingungen einer <kontrollierten Variation»: die Schrift

ermöglicht demnach die Überbrückung einer Zeitspanne, die zwischen dem
Geschehen und der Verfassergegenwart liegt, ohne bei der Suche nach der <Wahrheit>
das Risiko des Fabulierens befürchten zu müssen. König Sverrir habe schließlich
selbst verfügt, wie von den Ereignissen berichtet wurde, und gilt als Augenzeuge
seines eigenen Lebens mit Abstand als beste Authentifikation. Noch konkreter wird
der Verfasser der späteren Flateyjarbok-Version der Sverris saga, entstanden
zwischen 1387 und 1394, indem er die Wiederaufnahmen des Textes zurückverfolgt,
um zu erklären, wieso sich diese Erzählungen seit ihrer Entstehung nicht verändert
haben können:

Her hefr vpp at segia fra jaeim tidendum er giorst hafa i jaeirra manna minnum sialfra er
Jtessa bok hafa i fyrstu saman sett ok eftir Jreiri bok (er) ritadi Karl aboti Jonsson med
fullu vitordi sialfs Suerris konungs ok hann fyrir sagdi hue rita skylldi edr huernig setia

skylldi. enn eftir [icirri bok skrifadi Styrmir prestr hinn frodi. enn Jaessa Suerris sogu
ritadi J>ar eftir ]aeirri bok Magnus prestr borhallzsun. ma ]aui eigi Jaetta maal i munni gein-
giz hafa. (Prolog Sverris saga, Flateyjarbôk, S. 533)471

Hier beginnt [dieses Buch] von jenen Ereignissen zu berichten, die in das Gedächtnis
der Männer eingegangen sind, die selbst als erstes dieses Buch verfasst haben. Und
gemäß diesem Buch schrieb der Abt Karl Jönsson nach dem vollständigen Wissen von
König Sverrir selbst. Er schrieb vor, wie es geschrieben und wie es zusammengestellt
werden sollte. Gemäß diesem Buch schrieb auch der Priester Styrmir inn fröäi eines
und diese Sverris saga schrieb gemäß seinem Buch der Priester Magnus börhallsson.
Hieran wird es liegen, dass sich diese Erzählung nicht in der Erinnerung verändert hat.

Es fällt sofort ins Auge, dass dieser Anschluss an Erinnerungen jener Qualifikation
entspricht, die sich in der Ib. noch auf die mündlichen Erinnerungsträger
beschränkt, hier aber auf die Erinnerungen selbst sowie medienübergreifend auch auf
verschriftlichte Erinnerungen ausgeweitet wird. Diese Kritik lässt sich daher nicht
mehr mit dem von Stary angeführten Begriff der <Quellenkritik» beschreiben, da

nicht mehr nur die Quelle, sondern auch die Erinnerungen selbst zum Gegenstand
der Kritik werden, was wiederum ein inhärentes Merkmal des hypoleptischen Diskurses

darstellt. Die Grundlage für die formale Umsetzung jener Kritik scheint also stark
beeinflusst durch den Quellenumgang mit mündlichen Erinnerungen in der Ib. zu
sein. Die dortigen personalen Quellenberufüngen, die mindestens den Namen des

entsprechenden Erinnerungsträgers beinhalten, z.B.: svâ sagdi Teitr oss, beziehen
sich - ob real oder fingiert - auf die Kommunikation des Verfassers mit einer einzi-

fiigten Prologen noch keine Merkmale des hypoleptischen Diskurses zeigt. Gerade deshalb illustriert
sie aber besonders gut, dass die Kriterien dieses Diskurses erst einmal von der isländischen <

Interpretationsgemeinschaft» entwickelt werden mussten.
471 Sverris saga. In: Flateyjarbôk. En samling af norske kongesagaer med inskudte mindre fortaellinger

om begivenheder i og udenfor Norge samt Annaler. Udg. e. offentlig foranstaltning, II. Christiania
1862. S. 533-701.



182 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

gen Person, die einen Teil der personalen Quellenberufungen in der Ib. darstellen.
Die anderen enthalten komplexere Quellenketten, in denen in der Regel ein Augenzeuge

oder wegen seines Alters noch eine als Zeitzeuge existierende Gewährsperson
am Anfang der Erinnerung steht (<Augenzeugenideologie >), diese dann mündlich
weitergibt und Ari sie dann von einem seiner Zeitzeugen entsprechend als authentifizierten

Bericht in seinen Text übernimmt. Dieses Prinzip kann dann beliebig
erweitert werden, indem entsprechend viele Erinnerungsträger in diese Reihe

integriert werden:

At hans [d.i. Gesetzessprecher Markus] sçgu es skrifud sévi allra Içgsçgumanna â bôk
Jaessi, Jaeira es vâru fyrir vârt minni, en hönum sagäi hörarinn brööir hans ok Skeggi
faöir Jaeira ok fleiri spakir menn til Jaeira œvi, es fyrir hans minni vâru, at ]avi es ßjarni
enn spaki haföi sagt, fçôurfaôir [aeira, es munöi körarin lçgsçgumann ok sex aöra siäan.

(Kap. 10, S. 22)

Nach seiner [d.i. Gesetzessprecher Markus] Erzählung sind die Daten aller
Gesetzessprecher in diesem Buch niedergeschrieben, die vor unserer Erinnerung [lebten/]
liegen [bzw. sich vor der Zeit, in die unsere Erinnerung zurückreicht, begaben], und
ihm berichteten sein Brader kôrarinn und ihr Vater Skeggi sowie viele weise Männer
von deren Lebensdaten [oder/ und: Amtszeiten], die vor seiner Erinnerung [lebten/]
liegen [bzw. s.o.], nach dem wie es Bjarni enn spaki, ihr Großvater, der sich des

Gesetzessprechers körarinn und sechs darauf folgender erinnerte, erzählt hatte.

Da also bereits die Ib. im Ansatz Kriterien (< Regeln der Wiederaufnahme >)

verwendet, wird man ihren Ursprung in der kulturellen Mnemotechnik der mündlichen
Erinnerungskultur suchen müssen, die als bekanntes Organisationsprinzip von Ari
übernommen worden ist. Es gibt einen Hinweis in der Ib., der den mündlichen
Erinnerungsprozess möglicherweise abbilden könnte: En svâ es sagt, at pat bœrifrâ,
hvé vel peir mceltu (Kap. 7, S. 16; «Und es wird erzählt, dass es [anderes/ voriges]
übertroffen hätte, wie vortrefflich sie sprachen.»). Wenn man bera patfrâ mit dem
ebenfalls möglichen «es bestätigen/ bezeugen/ berichten» übersetzt, wird so deutlich,

dass die Augenzeugen als Urheber der Erinnerung die Rede Gizurrs und Hjaltis
am Gesetzesfelsen durch Wiederaufnahme weitertrugen, sodass es im kommunikativen

Gedächtnis der Zeit kursierte, an dem vermutlich viele Isländer aufgrund des

öffentlichen Interesses an diesem Ereignis und des öffentlichen Ortes partizipierten.
Später muss es dann in das kulturelle Gedächtnis überführt worden sein, aufwelches

Ari in der zuvor genannten Textpassage rekurriert. Diese Hinweise aufAugenzeugen
als Urheber einer Erinnerung korrespondieren mit den personalen Quellenangaben,
die als Repräsentanten einer authentifizierten Erinnerung gelten. Doch ohne
weiteres können diese beiden Hinweise auf unterschiedliche Erinnerungsrahmen
nicht zusammengeführt werden. Wie also konnte Ari diese Verbindung herstellen?

Bedingt durch die Verschriftlichung in Verbindung mit dem notwendigen Versuch,
Erinnerungen des kulturellen mit denen des kommunikativen Gedächtnisses

anzureichern, findet die zuvor genannte <Dehnung des hypoleptischen Horizonts>



5.4 Die Grundlagefür die Ausbildung des hypoleptischen Diskurses 183

hin zu einem erweiterten Bezugsraum statt.472 In diesem können nun zuvor noch

getrennte Erinnerungen beider Erinnerungsrahmen auf derselben Ebene
miteinander verbunden werden. Ari gebraucht dieses Prinzip, um (nicht-kollektive)
Erinnerungen an zeitlich besonders weit entfernt liegende Ereignisse zu authentifizieren

sowie um die Erinnerungslücke zwischen beiden Erinnerungsrahmen (das

<floating gap>) zu überbrücken. Häufig verwendet er hierfür im Sinne der zuvor
genannten <Augenzeugenideologie> überaus alte Erinnerungsträger. Es stellt sich
also die Frage, ob schon in der präskripturalen Erinnerungskultur Erinnerungen
authentifiziert wurden, worin möglicherweise der Anknüpfungspunkt für Aris
personale Quellenangaben liegen könnte.473 Bis auf die Rolle bestimmter Individuen
als Erinnerungsträger kollektiven Wissens in Bezug auf Rechtsangelegenheiten gibt
die Literatur hierauf insgesamt keine eindeutige Antwort.474 Andere, aus dieser

Abhandlung ausgeschlossene Texte wie die Isländersagas charakterisieren sich ja
sogar dadurch, dass ihre Quellenangaben generell nur nonpersonal sind. Allerdings
wird bei einem Blick auf die mythologische Dichtung schnell klar, dass einige dieser

Kriterien auch schon dort auftreten.475 Auch im Hinblick auf die Skaldendichtung

472 Vgl. Assmann 2007, S. 283.
473 Da sich bestimmte metasprachliche Verfahrensweisen der Oralität in der Literalität wiederfinden,

liegt es nahe, dass „sowohl unsere Lektürepraktiken, als auch die Herausbildung unserer skriptura-
len kulturellen Kompetenzen, von einer essentiellen Mündlichkeit imprägniert sind, die konstitutiv

in deren Herausbildung eingeschrieben ist" (Ludwig Jäger. Gedächtnis als Verfahren - zur
transkriptiven Logik der Erinnerung. In: Mythosaktualisierungen. Tradierungs- und Generie-
rungspotentiale einer alten Erinnerungsform. Hrsg. v. Stephanie Wodianka und Dietmar Rieger.
Berlin/ New York 2006. S. 57-80, S. 21).

474 Allerdings lässt sich ein ähnliches Phänomen in schwedischen Rechtstexten finden, in denen von
einzelnen Personen (sog. minnunga mcen «Männer mit guter Erinnerung») berichtet wird, die in
Form umfangreicher Grenzpunktaufzählungen zwischen Norwegen und Schweden (sog. norw.
deildeverser bzw. schwed. ràgângsramsor) kulturelles Wissen bewahrten und mündlich rezitierten
(vgl. Stefan Brink. Minnunga maen: The Usage of Old Knowledgeable Men in Legal Cases. In:
Minni and Muninn: Memory in Medieval Nordic Culture. Ed. by Pernille Hermann, Stephen A.
Mitchell and Agnes S. Arnörsdöttir. Acta Skandinavica, 4. Turnhout 2014. S. 197-210, S. 199).
Diese Beobachtungen belegen die isländische personenbezogene Bewahrung kulturellen (Rechts)
Wissens auch für andere Teile Skandinaviens. Stefan Brink weist darüber hinaus in diesem

Zusammenhang auch auf die in schwedischen Rechtstexten genannten talumœn «Männer mit
genealogischem Wissen» hin, die in Rechtsstreitigkeiten um Erbanteile herausfinden sollen, wer
der Streitenden das Erbrecht besitzt (vgl. Brink 2014, S. 204). Alle diese Träger kollektiven
Wissens teilen die Gemeinsamkeit, zur wortlautgetreuen Rezitation befähigt zu sein, denn das

Wissen, das sie erinnern, muss Wort für Wort wiederholbar sein (<verbatim memorization»), im
Gegensatz zu den gestalterischen Freiheiten, die ein Erzähler habe (vgl. Brink 2014, S. 206 f. in
Anlehnung an Walther Ong).

475 So wird von Odins Begleitern, die Raben Huginn und Muninn, berichtet, dass sie auf den Schul¬

tern des Gottes sitzen und ihm stets alle Neuigkeiten ins Ohr flüstern, die sie selbst gesehen oder
von denen sie gehört haben: Hrafnar tveir sitja â çxlum honum ok segja i eyru honum çll tidendi pau
er peir sjd eda heyra. Peir heita svd: Huginn und Muninn (Gylfaginning in der Snorra Edda. In:
Anthony Faulkes' Edition Edda. Prologue and Gylfaginning. Snorri Sturluson. Ed. by Anthony
Faulkes. Viking Society for Northern Research, 2nd edition. London 2005, S. 32; «Zwei Raben
sitzen auf seinen Schultern und flüstern ihm alle Neuigkeiten ins Ohr, die sie sehen oder hören. Sie

heißen so: Der Gedanke und die Erinnerung.»). Pernille Hermann deutet die beiden Raben als



184 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

zeigt sich, dass schon vor der Christianisierung wie auch in den heidnischen
Gedichten kurz nach 1000 bei Vergangenheitsdarstellungen in historischer Zeit
verschiedene Möglichkeiten der persönlichen Distanzierung sowie Authentifizierung

angewandt wurden.476 Der Dichter tritt selbst als Erinnerungsträger auf, der

in der Ich-Perspektive erzählt und sich damit zum anderen auch zu den Berichten

positionieren kann. Hieraus muss man ableiten, dass die Grundlage für den

hypoleptischen Diskurs bereits in der vorchristlichen Skaldendichtung und damit in
einheimischer Tradition zu suchen ist. Die Skalden, die über die Taten ihrer Könige
dichten, agieren allerdings im Bereich des kommunikativen Gedächtnisses, da sie

zeitgenössische Ereignisse (die sie zumeist selbst miterlebten) in ihren Texten
verarbeiteten. In Bezug auf dafür angeführte Authentifikationspersonen darf man
wohl mit großer Wahrscheinlichkeit davon ausgehen (wie auch in dieser Abhandlung

für die Analyse der Ib. Zugrunde gelegt wurde), dass nonpersonale Angaben
grundsätzlich ein Hinweis auf Erinnerungen des kulturellen Gedächtnisses sind
(bzw. damit bewusst formative Erinnerungen markiert wurden) und sie damit
a priori keine Bindung an einen speziellen Erinnerungsträger hatten. Bei dem
kommunikativen Gedächtnis der präskripturalen Zeit muss man hingegen davon

ausgehen, dass wohl vorrangig personale Erinnerungen existierten, da sich das

kommunikative Gedächtnis auf direkte face-to-face Kommunikation bezieht.
Personale Erinnerungen können damit lediglich im Rahmen des kommunikativen
Gedächtnisses auftreten, an dem ein Skalde partizipiert (sofern er sich nicht mit
mythischen Berichten in illo tempore beschäftigt). Damit stützt sich Aris Quellenumgang

in der Ib. vermutlich auf eine im kommunikativen Gedächtnis und in der
Skaldik gebräuchliche Kommunikationsweise.477 Diese ermöglicht einen Rückgriff
auf das, was andere Erinnerungsträger zuvor sagten und weist somit eine große
Ähnlichkeit mit der Hypolepse in der griechischen Rechtsrhetorik auf, nur dass im
isländischen Fall ein derart konkretes Anknüpfungsprinzip an den Vorredner bzw.

Ausdruck der Verbindung zwischen mentaler Kapazität und dem wörtlichen Ausdruck, ohne den
die Welt näher an Chaos und Zerstörung wäre (vgl. Hermann 2014, S. 16).

476 Vgl. Margaret Clunies Ross. Authentication of Poetic Memory in Old Norse Skaldic Verse. In:
Minni and Muninn: Memory in Medieval Nordic Culture. Ed. by Pernille Hermann, Stephen A.
Mitchell and Agnes S. Arnörsdöttir. Acta Skandinavica, 4. Turnhout 2014. S. 59-74, bes. S. 67 ff.

Interessanterweise findet man jene aber nur in der heidnischen und nicht in der christlichen
Skaldik (vgl. ebd., S. 71).

477 Allerdings ist anzumerken, dass eine solche Kommunikationsweise wahrscheinlich eine auf gerin¬

gen Wandel ausgelegte Erscheinung darstellt, da für Kommunikation sowie für gemeinsam geteilte
Alltagserfahrungen kulturell festgelegte Kommunikationsregeln feststehen müssen, die wiederum
in jeder Erinnerungsgemeinschaff einen besonderen Charakter aufweisen; im isländischen Fall
eben die Authentifizierung von Informationen mittels Verweis auf andere Erinnerungsträger. Solche

Kommunikationsweisen sind bedingt durch kulturelle Anforderungen, spezifische
Kommunikationsprozesse sowie soziale Strukturen der jeweiligen Gemeinschaft, womit sie auf der
metasprachlichen Ebene wiederum als Teil des kulturellen Gedächtnisses betrachtet werden können.



5.5 Die Olafs saga Tryggvasonar eftir Odd munk - ein Wendepunkt 185

Erinnerungsträger nur für die vorchristliche bzw. heidnische Skaldendichtung belegt
ist.478 Für eine mediale Übertragung einer solchen mündlichen Kommunikationsweise

der Mündlichkeit in die Schriftlichkeit wird eine Ausweitung in den Bereich
interaktionsfreier Kommunikation erforderlich, die es ermöglicht, Texte losgelöst
von ihrem raumzeitlichen Horizont aufzugreifen. Mit dieser Überführung der dem
kommunikativen Gedächtnis immanenten Kommunikationsweise in das Medium
der Schrift gibt Ari den auf ihn folgenden historiographischen Texten ein Referenzbeispiel

an die Hand, das wenige Jahrzehnte später für den hypoleptischen Diskurs

wieder aufgegriffen wird.

5.5 Die Ö/d/s saga Tryggvasonar eftir Odd munk - ein

Wendepunkt

In der OIO479 tritt um 1200 herum zum ersten Mal in der (uns überlieferten)
altnordischen Historiographie der Fall auf, dass auf andere schriftlich fixierte Texte Bezug

genommen wird.480 Das erforderte gleichzeitig einen Umgang mit mehr als nur
einem Erinnerungsmedium, der erst einmal entwickelt werden musste. Wie zuvor
erwähnt, stellt die OIO den einzigartigen Versuch dar, sowohl auf Aris als auch auf
Stemundrs Text(e) zurückzugreifen. Es erscheint daher aufgrund ihres Initialstatus
sinnvoll, im Folgenden näher ihren Umgang mit Erinnerungen zu beleuchten und
damit die Herausbildung des hypoleptischen Diskurses nachzuvollziehen.

5.5.1 Die Kriterien des hypoleptischen Diskurses

Die OIO ist nicht nur einer der ersten oder vielleicht der erste Text, der kritisierend
an fundierende Texte anschließt, sondern auch eine der ersten Königssagas, die

einem einzigen König gewidmet ist. Die vorigen Texte berichten allesamt von vielen

478 Allerdings kann man auch im Hinblick auf die isländische Gesellschaft davon ausgehen, dass

wenigstens in Form von Rechtsprozessen ein agonistisches Prinzip bekannt war.
479 Der Mönch Oddr Snorrason schrieb die OIO um 1190 auf Latein, sie wurde spätestens um 1200

übersetzt und ist in drei verschiedenen Manuskripten aus dem ausgehenden 13. Jahrhundert,
überliefert, davon ist eines nur fragmentarisch. Nur die S-Version (stockh. Perg. 4to nr. 18)
überliefert einen Prolog. Die lateinische Fassung ist verloren und anhand der altisländischen Übersetzungen

ist kaum zu entscheiden, wie ihre ursprüngliche Gestalt war. Zernack geht davon aus, dass

die Übersetzungen durch Einschübe und stilistische Mittel näher an die volkssprachlichen
Gattungen angebunden worden sind (vgl. Zernack 1998, S. 83 f.). Daraus ergibt sich einerseits die

Frage, woran genau die volkssprachlichen Olafssagas angebunden werden sollten und andererseits

zu welchem Zweck eine solche Angliederung stattgefunden haben könnte.
4811 Bereits einige Jahre zuvor, um 1150, wurde von Eirikr Oddsson die vermutlich erste Königssaga

namens *Hryggjarstykki verfasst. Dieser Text ist nicht überliefert, entstand aber mit großer Sicherheit

zwischen 1150-70 (vgl. Clover/ Lindow 1985, S. 214). Er gilt in Form unterschiedlicher
Versionen als Quelle für alle großen Chroniken Anfang des 13. Jahrhunderts, wobei Fagrskinna den
Text zwar verwendet, aber nicht angibt. Es gibt keine Hinweise darauf, ob oder inwieweit frühere
Texte das *Hryggjarstykki nutzten. Daher beginnt mit der OIO als erstem überliefertem
historiographischen Text mit einem transparenten Quellenumgang der hypoleptische Diskurs.



186 S Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

oder allen norwegischen Königen, meistens um für Datierungen eine Reihe von
aufeinanderfolgenden Regenten darzustellen. Nun werden die Königssagas zu einer
Plattform unterschiedlicher Positionierungen der Isländer. Birgit und Peter Sawyer
sehen in dieser Entwicklung unter anderem eine Reaktion auf die vom Nidaroser
Erzbischof initiierte Umformung der isländischen Kirchenstruktur, die durch einige
Isländer, wie den Skälholter Bischof Porläkr, unterstützt wurde. Jener wollte die

kirchliche Macht der isländischen Goden reduzieren, indem er ihnen die Priesterweihe

untersagte. Die Goden hatten wiederum das Bedürfnis, dazu Stellung zu
nehmen.481 Gleichzeitig müssen die literarischen Ambitionen aber auch vor dem

Hintergrund des norwegischen Bürgerkrieges im 12. und 13. Jahrhundert betrachtet
werden, der eine entscheidende Rolle für verschiedene Positionierungen der Isländer

spielte und die Produktion historiographischer Texte angestoßen haben könnte:

The production of so many accounts of the same period and the same people [... ] in a

span of not more than forty years was obviously a response to the Norwegian civil war,
which began with the death of Sigurd the Crusader in 1130. [... ] This development
released the torrent of Icelandic historiography. The conflict directly affected Iceland,
for many leading Icelanders were themselves involved and took sides, which naturally
affected relations among them at home.482

Es fällt schnell auf, dass sich die OIO im Gegensatz zu anderen Texten, insbesondere
der Ib., durch eine besonders pro-norwegische Haltung auszeichnet, womit eine

Perspektive eingenommen wird, die man zuvor (wenn überhaupt in solcher Form)
nur bei Saemundr antreffen konnte. In ihrem Prolog schildert der Verfasser folgende
Intention seines Textes:

At sçnnu mun J>at hér saman koma: lofum konunginn er oss veitti farsadiga hluti, en

jsçkkum Guöi, er hann gaf oss slikan foringja, ok samir oss [rat at vegsama konung vârn
med mannligum lofum er Guä hefr upp med himneskum lofum. (Prolog, S-Version,
S. 126)483

Wahrlich soll [wird] das hier zusammenkommen: preisen wir den König, der uns ein

glückliches Schicksal gewährte, und danken wir Gott, weil er uns eben jenen Anführer
schickte. Und es ist für uns passend, unseren König mit menschlichem Lob zu ehren,
den Gott mit himmlischem Lob erhob.

481
Vgl. Sawyer/ Sawyer 1993, S. 219.

482 Ebd., S. 220.
483 Der Text der A-Version beginnt wegen fehlender erster Seiten erst im vierten Kapitel, schildert

jedoch ganz ähnlich wie der Prolog der S-Version im Kapitel 54 die Rolle der beiden Olaf-Könige:
Svä er at virda sem Olâfr konungr hinnfyrri efnadi ok setti grundvçllin kristninnar med stnu starfi, en

hinn sidari Oldfr reisti veggi (Kap. 54, S. 272; «So ist hervorzuheben, wie der frühere König Olaf
mit seinen Bemühungen das Christentum vorbereitete und die Grundlage dafür schuf, während
der darauffolgende Olaf die Wälle errichtete.»). Insgesamt ist eine Datierung der beiden
Hauptmanuskripte schwierig, auch ihr Verhältnis zueinander kann kaum näher beleuchtet werden. Die
Forschung geht allerdings davon aus, dass die S-Version eine verkürzte Version einer Übersetzung,

die A-Version hingegen eine mit Ergänzungen aus anderen Texten angereicherte Version
darstellt. Vieles spricht dafür, dass die A-Version älter ist und der Schreiber der S-Version seine

Kürzungen im Hinblick auf die A-Version vornahm (vgl. Sverrir Tomasson 1988, S. 276 f.).



5.5 Die Olafs saga Tryggvasonar eftir Odd munk - ein Wendepunkt 187

Bereits die Skandinavistin Julia Zernack stellte heraus, wie in der ÖIO die
Geschichte Islands an die Schicksale und Regierungshandlungen der norwegischen
Könige angeknüpft wird.484 Olaf Tryggvason wird mithilfe einer typologischen
Geschichtsdeutung als Vorläufer von Olaf dem Heiligen dargestellt, durch den die

Christianisierung, besonders in Island, erst vollständig durchgeführt wurde. Die
Saga bezeichnet ihn deshalb als postoli Nordmanna («Apostel der Nordleute»), was
eine grundsätzlich heilsgeschichtliche Geschichtsauffassung nahelegt. Schon im
Prolog wird das Vorbild dafür erläutert:

Ok â enu fimmta âri hans rikis helt Oläfr konungr nafna sinum undir skirn ok tök hann
af J)eim helga branni, l J>â liking sem Joan baptisti geröi viÖ Dröttin. Ok svâ sem hann

var hans fyrirrennari, svâ var ok Oläfr konungr Tryggvason fyrirrennari ens helga Olafs

konungs [... ]. (Prolog, S. 125)

Und im fünften Jahr seiner Regentschaft wurde König Olaf der Taufpate seines
Namensvetters [hier eine Doppelung dieser Bemerkung, vermutlich durch eine lateinische

Übersetzung483] in der gleichen Form, wie der Baptist Jöan es mit Christus machte.

Und so wie er dessen Vorläufer war, so war auch König Olaf Tryggvason der
Vorläufer König Olaf des Heiligen [...].

Weiter werden vom Verfasser Kriterien für seinen kritischen Umgang mit
Erinnerungen angeführt, derer dieser Text unterliegt. In dieser Festlegung von
Rahmenbedingungen kann man die Anfänge des hypoleptischen Diskurses sehen,
dessen Ziel es ist, die «Wahrheit», also die <Sache>, zu rekonstruieren:

Ok bcetra er slikt meö gamni at heyra en stjüpmceära sçgur er hjaröarsveinar segja, er
engi veit hvârt satt er, er jafnan lata konunginn minnstan i sinum frâsçgnum. Bid ek
göcSa <menn> eigi fyrirlita Jsessa ffâsçgn ok gruni eigi framar eöa ifi sçgnina en höfi
gegni, J>vi at vitrir menn hafa oss frâ sagt nçkkora hluti hans störvirkja ok fâtt frâ {m
sem verit hefir hans afreksverka. Ok opt kann jaat at at berask at fais er blandit sçnnu,
ok megu vér Javi eigi mikinn af taka, en aetlum ]aö at eigi muni rjüfask jaessir, en kunna
]açkk Jaeim er um ma bœta. En ef menn verba til at lasta, en eigi urn at bœta, ok kunni

ongar sçnnunnar â sitt mal at fœra at annat sé réttara, Jaâ Jaykkir oss litils verb Jaeira

tillçg ok ômerkilig, ]avi at vitrum mçnnum Jaykkir hver saga heimsliga snytt, ef hann
kallar Jaat lygi er sagt er, en hann ma ongar sçnnur â finna. (Prolog, S. 126)

Und es ist besser eine solche [Geschichte] mit Vergnügen zu hören als Ammenmärchen,

die Hirtenjungen erzählen, von denen niemand weiß, ob sie wahr sind, da sie den

König in ihren Berichten fortwährend als unbedeutend darstellen. Ich bitte euch gute
<Leute> diese Erzählung nicht geringzuschätzen und misstraut oder zweifelt an der
Geschichte nicht mehr als angemessen ist, da weise Leute uns von einigen seiner großen

Taten erzählt haben, aber insgesamt nur wenig davon, was seine Heldentaten
insgesamt gewesen sind. Häufig kann es geschehen, dass Falsches mit Wahrheit vermischt
wird, und wir dürfen es deshalb nicht lebhaft beteuern. Dennoch wollen wir diese
Berichte nicht als unwahr herausstellen, aber denjenigen dankbar dafür sein, die sie zu
verbessern vermögen. Und falls jemand darüber tadeln sollte, es aber nicht besser

484 Vgl. Zernack 1998, bes. S. 84-90.
485 Vgl. ebd., S. 86.



188 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

macht und keine Wahrheit in seiner Sprache hervorzubringen vermag, in der etwas
anderes richtiger ist, dann scheinen uns diese Beiträge wenig wert und unverbürgt,
denn weisen Männern erscheint jede Geschichte töricht verspottet, wenn er das, was
berichtet wird, eine Lüge nennt, er aber keine Wahrheit zu finden vermag.

Auf jene Kriterien trifft man in so gut wie jedem Prolog der späteren historiographi-
schen Texte, vor allem in dem der Hkr. Sie bilden die Kriterien der Wahrheitssuche
(der Darstellung der <Sache>), die gemäß Assmann den neuen Bezugsrahmen des

intertextuellen Anschlusses in der Schrift bilden. Im Vergleich wiederum mit Aris
Prolog wird hier die Wahrheitssuche deutlich stärker problematisiert. Auch die weisen

Männer, die als Tradenten angeführt werden, werden in Abgrenzung zu
«Hirtenjungen» und deren «Ammenmärchen» qualifiziert und zur Authentifikation von
Berichten bevorzugt. Deutlich wird vor allem, dass der Verfasser seine Aufgabe, die

Wahrheitssuche, als mühsam empfindet und daher als außerordentlich schätzbare

Arbeit ansieht. Den Grund für diese Mühe offenbart er in der Unterscheidung von
Falschem und Wahrem, woraus sich die Kriterien zur Kritik ableiten und weshalb

extrem häufig zwischen verschiedenen Darstellungen abgewogen wird. Dabei
kommt der Verfasser trotz seiner Abwägungen nicht zu einer abschließenden Bewertung

des Wahrheitsgehalts, sondern versucht vielmehr den Bericht, der am meisten

verbürgt ist oder am wahrscheinlichsten scheint, in den Vordergrund zu stellen.

Hinter dieser Klassifizierung zeigt sich die grundsätzliche Vielzahl unterschiedlicher

Erinnerungen, die das <Problem> des hypoleptischen Diskurses darstellen. Ein Verfasser

muss ihrer habhaft werden und für sie einen Umgang finden.

Fragt man nun nach dem konkreten Umgang mit den Vorrednern und dem
<Problem>, lässt sich dieser am ehesten über die Art der Quellenkritik erschließen.
Es finden sich wie bei Ari neben personalen Quellenverweisen auch nonpersonale,
so gleich zwei Mal zu Beginn: pä er pat sagt, at (Kap 1., S. 127 & S. 128; «da wird
davon berichtet, dass») sowie viele weitere in den späteren Kapiteln.486 Da bei die-

486 A-Version, Kap. S, S. 139: pd segja menn at; A-Version, Kap. 6, S. 144: Svd er sagt at; S-Version,
Kap. 8, S. 153: pd er svd sagt at; S/ A-Version, Kap. 14, S. 166: pess er (ok) getit at; A-Version, Kap.
15, S. 177: pat er sagt; A-Version, Kap. 19, S. 185: Svd er ok sagt at; A-Version, Kap. 20, S. 191: Ok
svd er sagt at; A-Version, Kap. 20, S. 193: pd erpôfrd honum sagt at / Pat er okfrd honum sagt at; A-
Version, Kap. 22, S. 203: Svd er sagt; A-Version, Kap. 24, S. 206: Svd er sagt at; S-Version Kap. 21/
A-Version, Kap. 26, S. 210: (Ofc) pat er sagt at; S-Version, Kap. 25/ A-Version, Kap. 30, S. 218: Pat

segja menn at; A-Version, Kap. 34, S. 225: En svd segja menn at [...] Pat segja menn at; A-Version,
Kap. 39, S. 235: Svd er sagt at; A-Version, Kap. 42, S. 241/3: Pess er getit [...] ok er svd sagt at; A-
Version, Kap. 44, S. 249: pd er sagt at; S-Version, Kap. 28/ A-Version, Kap. 47, S. 254-5: Ok pat
segja menn at / En pat segja menn [...] Svd er sagt at; A-Version, Kap. 48, S. 259: Pat er sagt at [...]
En svd segja menn at; S-Version, Kap. 41, S. 265: Pat er sagtfrd Oldfi konungi [...] Pat er sagt at; A-
Version, Kap. 51, S. 266: Ok svd er sagt at; A-Version, Kap. 52, S. 267: Ofc svd segja menn at; A-
Version, Kap. 54, S. 270: Svd er sagt at [...] En pat er sagt at; S-Version, Kap. 45/ A-Version, Kap.
55, S. 276: sem çll dœmijinnask til er frd Oldfi er sagt ok hans kçppum / sem dœmi finnask til par er

sagt erfrd Oldfi konungi ok hans mçnnum; S-Version, Kap. 51/ A-Version, Kap. 62, S. 290: (Ofc) pat
er sagt (eitt sinn) at; S-Version, Kap. 54, S. 294/ A-Version, Kap. 64, S. 295: Ofc d enufimmta ari
rikis Olafs konungs er sagtfrd / Ok eitt sinn er sagt frd; A-Version, Kap. 63, S. 294: Svd er sagt at; S-

Version, Kap. 55, S. 299 f.: Pat er sagt medan Oldfr [...] var konungr [...] Ofc pat er sagt d

pdlmsunndegi; A-Version, Kap. 67, S. 305: Svd er sagt um sonu Hdkonar jarls; A-Version, Kap. 68,



5.5 Die Olafs saga Tryggvasonar eftir Odd munk - ein Wendepunkt 189

sem Text die erzählte Zeit nicht an die Gegenwart des Verfassers heranreicht, muss
ein Großteil der Erinnerungen aus dem kulturellen Gedächtnis stammen - die
beschriebenen Ereignisse liegen um 1200 etwa 100-150 Jahre zurück. Daher lösen die

personalen Quellenberufungen die nonpersonalen nicht wie bei Ari ab. Generell
lassen sich allerdings zwei verschiedene Arten nonpersonaler Quellenberufungen
unterscheiden, obwohl sie alle gleichermaßen den Anspruch erheben, auf kollektive
Erinnerungen zu verweisen: auf der einen Seite gibt es solche, die eine völlige
Neutralität vermitteln, wie es bei pat er sagt der Fall ist. Auf der anderen Seite gibt es aber
auch solche, die eine Qualifizierung seitens des Verfassers implizieren, so heißt es

beispielsweise: Ok svd er sagt med sçnnu, at (S-Version, Kap. 65, S. 341; «Und so

wird wahrheitsgemäß berichtet, dass»), als der Verfasser der S-Version eine Bemerkung

zu König Olaf in der Schlacht macht. Eine solche Qualifizierung findet man bei
Ari nur im Ansatz an einer Stelle (nämlich direkt zu Beginn in Bezug auf die
Landnahme), da es heißt: es sannliga es sagt (Kap. 1, S. 5; «wie es wahr berichtet wird»).
Offenbar bewog etwas Ari dazu, die Authentifizierung seiner mündlichen Quelle
selbst zu vollziehen, um gleich am Anfang seines Textes wahre Berichte als Grundlage

anzuführen. Wahrscheinlich ist, dass unterschiedliche Erinnerungen vom Beginn
der Besiedlung zu Aris Zeit kursierten, wodurch er dazu gebracht wurde, die von
ihm ausgewählte Version zu untermauern, um sie als die wahre Version darstellen zu
können. Das bedeutet im Umkehrschluss, dass dem Landnahmebericht über Ingölfr
zu Aris Lebzeiten keine tatsächliche kollektive Erinnerung zugrunde lag.

Solche Qualifizierungen kommen in der ÖlO in vielfach erweiterter Form vor,
wodurch der kritisierende Umgang mit den Erinnerungen überhaupt zum hypolepti-
schen Diskurs entwickelt werden kann. Eine erkennt man in der folgenden Formulierung,

die zwar augenscheinliche Neutralität vorgibt, jedoch einer gewissen Wertung
seitens der Verfasser unterliegt: pat kalla menn at (S-Version, Kap. 20/ A-Version,
Kap. 25, S. 209; «das sagen/ äußern/ behaupten die Leute, dass»). Das Verb kalla
wird sonst nie in der nonpersonalen Quellenberufung benutzt, normalerweise findet
man dort nur die Verben segja «berichten/ sagen/ erzählen», geta «erzählen/
berichten» oder mcela «sagen/ vorbringen». Der Grund dafür liegt wohl darin, dass

diese Verben im Gegensatz zu kalla keine wertende, sondern einzig beschreibende

Bedeutung haben. Insofern verwundert es auch nicht, dass eben jene genannte
Quellenberufung in einer Quellendiskussion bzw. einer Qualifizierung von
verschiedenen Erinnerungen platziert wird, so folgt kurz darauf die einschränkende

Bemerkung ok pat mâ vera at/ en vera kann pat at («und es könnte/ kann sein,
dass»). Diese neutral wirkenden Quellenberufungen beziehen sich zwar auf eine

S. 310 & 312: Svä er sagt pd er [...] Svd er sagt at; S-Version, Kap. 62, S. 326: Svä er sagt at; A-
Version, Kap. 72, S. 328: En svä er sagt; S-Version, Kap. 65/ A-Version, Kap. 75, S. 336 & 341: Ok
pat er mcelt at / Ok svd segja menn at [...] Ok svd er sagt med sçnnu, at / Ok svä er sagt at; S-Version,
Kap. 66/ A-Version, Kap. 76, S. 347: Pat segja menn at; A-Version, Kap. 78, S. 354: Ok pat erfrd
sagt at; S-Version, Kap. 69/ A-Version, Kap. 80, S. 357: Ok pat segja menn at [...] Ok menn segja at
[...] atsçgn vitra manna [...] at menn segja at / Pat er ok sagt at. A-Version, Kap. 82, S. 361: Pat er ok

sagt at.



190 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

mündliche Erinnerung, werden jedoch gleichermaßen zum Zweck der Distanzierung

funktionalisiert. Sie dienen nicht länger der Authentifizierung des Berichts,
sondern der Distanzierung bzw. Qualifizierung. So kommen die Verfasser beider
Redaktionen zu dem Schluss: En hvârrtveggi vitni synask oss merkilig, ok hafi hverr
slikt afpvtsem synisk («Und beide Zeugen kommen uns bedeutsam vor und es nehme

ein jeder davon, was ihm passend erscheint») bzw. En hvârratveggja vitni synask
mér athuga verd, ok skynja pat hvat afpykkir feilt at hafa pvûtkum frâsçgnum («Und
beider Zeugnis scheint mir beachtenswert und es ist zu prüfen [oder: zu verstehen/
erkennen], was von Berichten dieser Art brauchbar ist»).487 Damit wird klar, dass

die wiederkehrende Formel pat segja menn, formal inspiriert durch pat er sagt keine
unzweifelhafte kollektive Erinnerung authentifiziert, sondern eine gewisse Vorsicht
gegenüber dem Wahrheitsgehalt impliziert, auch wenn damit auf eine mündliche

Erinnerung verwiesen wird. Die Differenzierung der nonpersonalen Quellenberufungen

lässt sich damit auf ein weiteres Merkmal erweitern: nicht nur die Verbwahl
markiert einen Unterschied, sondern auch die Diathese. Zwischen pat er sagt «es
wird berichtet» und pat segja menn «das berichten Männer» erfolgt ein Wechsel der

Bedeutungsbeziehung; nicht mehr das Gesagte, sondern der Erinnerungsträger wird
als Subjekt des Satzes in den Vordergrund gestellt. Die Quellenberufungen, die passiv

formuliert werden, verbürgen in Form ihrer kollektiven Relevanz eine hohe
Authentifizierung und benötigen darüber hinaus keine Verifikation. Das erklärt auch,
weshalb in jenen Berichten, die durch eine passive Quellenberufung (d.h. eine
kollektive Quelle) gestützt werden, niemals eine Qualifizierung der Quelle vorgenommen

wird.488 Dort hingegen, wo der Erinnerungsträger in den Vordergrund gestellt

437 Die unterschiedlichen Formulierungen «uns» vs. «mir» sind zudem eines von vielen Beispielen
dafür, dass der Verfasser der A-Version bedeutend kritischer ist und deutlich mehr aus dem Text
hervortritt als der Verfasser der S-Version. An einigen Stellen kommen in der A-Version ausführlichere

Erklärungen oder Abwägungen vor, während der Verfasser der S-Version von Vornherein
nur eine Variante darstellt oder keine Beurteilung vornimmt. Diese Unterschiede deuten auf die
Flexibilität des Verfassers hin, aufgrund derer er selbst das Maß seiner Kritik bestimmen kann.

488 Die einzige Möglichkeit einer kollektiven Erinnerung beizukommen, zu der keinerlei Konkur¬

renzdarstellungen existieren, wenn sie nicht in das Konzept des Verfassers passt, ist eine neue
Einordnung. Das geschieht auf folgende Weise: Ok pôtt margir hlutir sé hardirfrd Hdkoni sagdir, pd
städpo hans riki lengi med vild ok blâma-, [...]./ Enpâ atvér segimpvüika hlutifrd Hdkon jarli, er svd

pungligir ok hardir megu pykkja, pä er pô patfrd honum sagt at lengi städ hans riki med vinsœld ifyrs-
tinni, en svd sem à leid hans œvi, pa gerdisk hann pvi hardari ok pyngra undir at büa. Pat er okfrd
honum sagt [...] (S-Version, Kap. 18/ A-Version, Kap. 20, S. 193; «Und obwohl viele schlimme

Dinge von Häkon erzählt werden, bestand sein Reich dennoch lange Zeit mit seinem Willen und
in vollem Glanz; [... ]. / Und obwohl wir solche Dinge von Jarl Häkon erzählen, die so hart und
schlimm erscheinen mögen, wird trotzdem von ihm erzählt, dass sein Reich anfangs lange mit
Beliebtheit bestand. Mit seiner Lebenszeit, die verstrich, fiel es ihm mühsamer und schwerer sich

zu unterwerfen. Es wird auch von ihm berichtet [...].» Vgl. weiterhin Kap. 38/ 48, S. 259). An
diesem Beispiel wird deutlich, dass kollektive Erinnerungen nicht einfach übergangen werden
konnten, selbst, wenn sie nicht in das Textkonzept passten. Hierfür kann man auch den
Christianisierungsbericht der A-Version anführen, den er fast wörtlich übernahm. An der Stelle, an der in
Aris Bericht die nonpersonale Quellenberufung angeführt wird, um die Erinnerung an Gizurrs und
Hjaltis Rede auf dem Allthing zu authentifizieren, formuliert der Verfasser der A-Version so: Ok

pôtti çllum mikils um vert hversu vel peir tçludu (A-Version, Kap. 43, S. 247; «Und es schien allen



5.5 Die Olâfs saga Tryggvasonar eftir Odd munie - ein Wendepunkt 191

wird, liegt auch eine andere Funktion der Quellenberufung vor. Entweder nutzt der
Verfasser sie als Distanzierung zum Berichteten oder es bedarf seinerseits einer
näheren Beleuchtung der Quelle, so z.B. Ok eru peir menn er pat segja at [...] Ok efpetta
er satt, pâ er pat vitat at; (A-Version, Kap. 41, S. 240; «Und es gibt Leute, die davon

berichten, dass [... ] Und wenn das wahr ist, dann bedeutet das, dass»). So können
dann überhaupt solche Quellenverweise wie svd segja vitrir menn ok frödir at (A-
Version, Kap. 9, S. 153; «so berichten weise und gelehrte Männer, dass») entstehen,

die vom Verfasser zusätzlich authentifiziert werden (müssen).489 In Bezug auf

bedeutsam, wie gut sie sprachen.»). Der Verfasser erwähnt hier in keinster Weise, dass Ari andere

Quellen für diesen Bericht hatte, nämlich mündliche kollektive Erinnerungen, sondern verweist
lediglich auf die kollektive Relevanz dieses Ereignisses. Man könnte noch daraus schließen, dass

wegen der großen Bedeutsamkeit auch Erzählungen entstanden sein mögen, aber die Referenz zur
kollektiven Quelle nicht mehr vorhanden ist. Hieran kann man sehen, dass der Umgang mit
Verweisen auf das kulturelle Gedächtnis im Gegensatz zu personalen Quellenangaben keineswegs
festgelegt war, sie aber wegen ihrer Relevanz auch nicht ignoriert werden konnten.

489 S-Version, Kap. 1, S. 128: ok pat hafa mennfyr satt, en engi veit hvdrt hon var sçnn at pvi; S-Version,
Kap. 4/ A-Version, Kap. 5, S. 139: ok varpat ord â af alpydu at / En pat bar til atsumra manna sçgn
at hon var stôrrâd [...] En sutnir segja at hon vildifyrir pvi eigi med honum vera; A-Version, Kap. 9,
S. 153: svd segja vitrir menn okfrodir at [...] Ok pat segja menn; A-Version, Kap. 11, S. 159: Pat hafa
mennfyrir satt at; S-Version, Kap. 15/ A-Version, Kap. 16, S. 177: ok er pat almœli at / ok er pat
alba manna mal at; S-Version, Kap. 18/ A-Version, Kap. 20, S. 193: Ok pôtt margir hlutir sé hardir
frâ Hâkoni sagdir / pà er pôfrd honum sagt at; S-Version, Kap. 20, S. 207-9/ A-Version, Kap. 25,
S. 207 f.: ok margir sanna pat at [...] Ok eru peir sumir rikir menn okfrodir, er pat segja, at [...] ok pat
mà nu heyra hvernugpeir telja [...] Pat kalla menn at [...] Ok pat md vera at [...] En hvdrrtveggi vitni
synask oss merkilig, ok hafi hverr slikt afpvi sem synisk. / Ok eru peirfleiri er pat sanna, at [...] En po
eru peir sumir menn frödir, er svd vilja segja ok pvi trüa, at [...] Ok pat skal nü sanna hversu peir telja
[...] Pat segja peir [...] En pessir menn sampykkja petta med pessum hcetti [...] er hvdrstveggja sçgn er

trûlig [...] En patpykkir pâ mjçk saman hera ok pessi frdsçgn [...] Pat kalla menn at [...] En vera kann

pat at [...] En hvârratveggja vitni synask mér athuga verd, ok skynja pat hvat afpykkir feilt at hafa
pvilikum frdsçgnum; S-Version, Kap. 24/ A-Version, Kap. 30, S. 218: Pat segja menn; A-Version,
Kap. 30, S. 219: Pro sustentatione rationem assumunt; A-Version, Kap. 41, S. 240: Ok eru peir menn
er pat segja at [...] Ok efpetta er satt, pâ er pat vitat at; S-Version, Kap. 38/ A-Version, Kap. 48,
S. 259: Ok pôtt slikt sé sagt af tâlum ok svikum ôvinar ok Mandat pessum hlutum vid frdsçgn Olafs
konungs, kunnum vér eigi at greina med skyru. En allir vitu hvé mçrg undr ok sjônhverfingar fjândinn
hefir gert vid sina menn, en trûum pvi afsliku sem oss synisk til pessfallit. / En pô at pvilikir hlutir sé

sagdirfrâ slikum skrimslum ok undrum sem nû var sagt, pâ mâ slikt vist ôtrûligt pykkja. En allir menn
vita pat atfjândinn erjafnan gagnstadligr almâttkum Gudi ok peir hinir aumu menn er Gudi hafna. En

fjândinn svikr med allskonar vélum ok svikrœdum ok vekr upp sinn ôhreinan anda med hinum verstum
hlutum peim i môti er Gudi pjôna ok blindar sjônir peira ok çll vit likamans, pâ blekkir hann ok tœlir
med mçrgum hlutum. En pessa hluti er vér segjumfrâ slikum hlutum ok dcemisçgum, pâ dœmum vér pat
eigi sannleik at svd hafi verit, heldr hyggjum vér at svd hafi synzk, pvi atfjândinn erfullr uppflœrdar ok
illsku.; A-Version, Kap. 51&52, S. 266 f.: Pat synisk mçnnum minningar vert okfrâsagnar, at [...] Pat
hœfir ok at segja, er mikils er vert, at; A-Version, Kap. 54, S. 273: svâ at eigi mâ patgloggt vita jardligir
menn hvers heilagleiks hann er [...] Ok pvi er pat çllum oss naudsynligt at lofa nafn Drôttins Jesu Krists

fyrir penna mann, er hann gaf svd mikinn mätt ok atgervi, d pâ leid sem vér lofum Gud af hinum helga

Ôlâfi konungi.; S-Version, Kap. 46/ A-Version, Kap. 56, S. 277: Ok pat hafa menn mœlti at / Ok pat
hafa peir menn mcelt, er gleggt hafa vitat, at; A-Version, Kap. 65, S. 299: Pat viljum vér ok rita, at; A-
Version, Kap. 80, S. 323: nefna sumir [...], en sumir [...] Sumir segja [...] Okpat viljaflestir segja at; S-

Version, Kap. 62, S. 327: okpôtt svd vceri kallat at [...], pâ varpô / En pô er svâ vceri kallat at [...], pâ
var pô [...], pvi at; A-Version, Kap. 82, S. 329: pô at hinna sé meir vid getit; S-Version, Kap. 63/ A-



192 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

Aris Ib. zeigt sich somit, dass drei von insgesamt 5 nonpersonalen Verweisen — lässt

man jene in Bezug auf chronologische Berechnungen aus — kollektive Quellenverweise

darstellen.490 Die beiden anderen enthalten eine Qualifizierung der Quelle
durch Ari: es sannliga es sagt (s.o.) sowie svâ hafa ok spakir menn sagt, at «das haben
weise Leute auch gesagt, dass». Hierin lässt sich eindeutig der Ansatz jener
Quellenqualifizierung sehen, die in der ÔIO ihren Höhepunkt zu erreichen scheint.

Mit der sich hier entwickelnden kritischen Auseinandersetzung mit Erinnerungen

erreicht auch die Autorschaft eine andere Ebene: die Verfasser der OlO-Über-

setzungen stellen sich an zahlreichen Stellen über das Geschehen, um zum Beispiel
die Struktur ihres Berichtes zu erläutern oder als Repräsentanten ihrer Zeit für ihr
Publikum die Erinnerungen zu bewerten.491 An einigen Stellen wird klar, dass auch
der Verfasser der lateinischen OIO diese Form der Autorschaft ausübte.492

Version, Kap. 83, S. 330 f.: ok eru pessir nefndir at â Orminum muni verit hafa: [...] ok margir adrir er

dgœtir vâru, pôtt vér vitim eigi nçfn peira / En pessir menn eru nefndir at â hafi verit Orminum t hinni
sidustu atlçgu: [...] ok margir adrir, pà at vér kunnim eigi nefna pd; A-Version, Kap. 84, S. 332: svâ at
pat er sumra manna sçgn at; S-Version, Kap. 65/ A-Version, Kap. 85, S. 346: ok segja sumir hann

braut hafa komizk, en sumir hyggja hann parfallit hafa [...] Ok pô enn mestfyrir sakar tîdendanna er

pvilikr hçflingi feil er pd var frcegstr madr â Nordrlçndum. Ok svâ gerdu menn sér mikit um alla
umrœdu vid Oldfkonung ok âstûd, at mestr hluti manna vildi eigi heyra at hann mundiparfallit hafa. /
Pat vilja sumir menn segja at [...]. En sumir vilja segja at [...] En pô mestfyrir sakir hçflingjans pess er

dtti, er var Olâfr konungr, erfrcegstr madr var â danska tungu. Ok svâ gerdu menn sér mikit um umrœdu

urn Oldf konung, at menn vildu eigi heyra at hann myndi fallit hafa, svâ sem Elalldôrr vîsar â î sînum

flokki.; S-Version, Kap. 66/ A-Version, Kap. 86, S. 348: ok var par margra manna sçgn at [...] ok

hefir sufrâsçgn lengi sidanfram verit hçfi, sem heyra ma tpeira manna ordum er pat sanna. En petta er

sçgn Hallfrodar, er svâ mikit unni konungi at menn segja at hann sykdiskfyrir âstar sakar vid hann ok
helt eigi heilsu sinni eptir er hann spurdifrdfall konungs / ok er pat margra manna sçgn at [...], ok hefir
sjâ frâsçgn vida farit stdan, sem heyra ma i peira manna kvcedum er petta hafa sannat. Svâ segir

Elallfrodr [...] Hér segir svâ, at pegar var tvenntfrâ sagt peim fundi, hvârt hann myndi fallit hafa eda

braut komizk. Ok mçrg çnnur dœmi eru til pess.; S-Version, Kap. 69/ A-Version, Kap. 90, S. 356 f:

Ok pat vil ek segja enn, er sumum mçnnum pykkir ôtruligt, at [...] / Nü munum vér rita pann hlut er

sumum mçnnum pykkir nçkkvot ifanligr, at [...] En margir eru peir menn er petta gruna ok tortryggva
pessa hluti, ok margir ifa enn um, en pô cetla ek at visu at petta myni satt vera, at hann myni lifat hafa

eptir bardagann okfœrt sik Gudi îfôrn afdbldsning heilags anda, ok var hann î munklfi i Girklandi eda

Syrlandi, ok bœtt svâ stna misgerninga med idran, er hann hafi gert â œskualdri.; A-Version, Kap. 82,
S. 360: er sumir menn kalla helgan vera; A-Version, Kap. 83, S. 361: Pd heyrdi hann margra menn

segja med sannendum at.
490 Kap. 1, S. 5-6: es sanniliga es sagt, En svâ es sagt; Kap. 2, S. 7: En svâ es sagt; Kap. 3, S. 9: Svâ hafa ok

spakir menn sagt, (at tçlu spakra manna, Pat vas ok pd es enir spçkustu menn â landi hér hçfdu talit);
Kap. 7, S. 16: En svâ es sagt; (S. 18: at alpydu tali; Kap. 10, S. 26: at pvt, es talit es sowie Kap. 10,
S. 26: at almannatali).

491 Ok pat vilja ek segja enn (S-Version, Kap. 64, S. 356; «Und das will içh zudem berichten») bzw.
Nü munum vér rita pann hlut er (A-Version, Kap. 80, S. 356; «Nun werden wir jenen Teil
aufschreiben, der») oder um abzuwägen und zu bewerten: Ok er litt Sigvalda vidgetit orrostuna (S

& A-Version, Kap. 61/ 70, S. 324 f.; «Und wenig wurde von Sigvaldr über den Kampfberichtet»)
bzw. [...]; pô verdr Eiriks mest vid getit, en pô sagdi Sküli Porsteinsson svd, at Sveinn vaeri vid orrostuna
[...] (S-Version, Kap. 57, S. 305; «obwohl am meisten über Erikr [d.h. im Gegensatz zu Sveinn]
berichtet wird, erzählte Sküli borsteinsson dennoch davon, dass Sveinn bei dem Kampf dabei

gewesen wäre [...]») oder ganz deutlich auch: Ok pat hafa peir menn mcelt, er gloggt hafa vitat [...]



5.5 Die Olafs saga Tryggvasonar eftir Odd munk - ein Wendepunkt 193

Die nonpersonalen Quellenberufungen in der ÖIO lassen sich im Gegensatz zur
Verwendung in Aris Bericht nochmals hinsichtlich verschiedener Funktionen
unterscheiden: Es gibt solche, die innerhalb von Berichten völlig unmotiviert auftreten
und aufgrund ihrer offenbar dem Bericht inhärenten Funktion tatsächlich einzig auf
die mündliche Erinnerung verweisen sollen wie z.B. Ok vid trü tök Hallfroör ok hans

skipsçgn, ok er svä sagt at hann geröi konung kost, at sjâlfr hann skyldi halda honum
undir sktrn (A-Version, Kap. 42, S. 243; «Und Hallfroör nahm den Glauben an
genau wie seine Schiffsmannschaft und es wird davon berichtet, dass er dem König die

Entscheidung überließ, ob er ihn selbst taufen wollte.»). Es gibt allerdings auch

solche, die motiviert sind und eine Distanz des Verfassers zum Bericht oder eine
Erzählstruktur kennzeichnen sollen. Jene kommen an Kapitelanfängen oder neuen
Inhaltsabschnitten vor, so beispielsweise [Ok] pat er sagt at ifyrstu er Haraldr enn

härfagri tök rtkit [...] (S-Version, Kap. 21/ A-Version, Kap. 26, S. 210; «[Und] es

wird berichtet, dass zu Beginn, als Harald Schönhaar das Reich übernahm, [...].»)
oder auch pat er ok sagt at (A-Version, Kap. 83, S. 361; «es wird auch berichtet,
dass»). Diese motivierten Quellenberufüngen lassen sich in ihrer Funktion formal
mit den vielfach auftretenden strukturierenden Erzählmitteln wie Par er til at taka /
Nü er par til at taka (S-Version, Kap. 18, S. 181/ A-Version, Kap. 14, S: 184; «Dort
ist [nun] [mit der Erzählung] einzusetzen/ die Erzählung aufzunehmen») oder Nü
er at segjafrâ (S-Version, Kap. 4, S. 132/ A-Version, Kap. 79, S. 355; «Nun ist davon

zu erzählen») vergleichen und werden somit funktionalisiert, ohne länger einzig auf
einen kollektiven Charakter einer Erinnerung abzuzielen. Eine Stelle zeigt diesen
Unterschied sehr gut: Pat er sagt frâ Ôlâfi konungi, er hann var par staddr sem

Brimangr heitir ey ein; par er jjail pat er menn kalla Smalsarhorn, âgœtliga hâtt. Pat er

sagt at Olâfr konungr hafi par hengt upp skjçld sinn til synis ok âgœtis, ok erpatfjall ncer

framlütt (S-Version, Kap. 41, S. 266; «Es wird von König Olafberichtet, als er an der
Stelle einer Insel stand, die Brimangr heißt; dort gibt es einen Berg, den die Leute
Smalsarhorn nennen, von einzigartiger Größe. Es wird erzählt, dass König Olaf dort
seinen Schild zu Schau- und Ruhmeszwecken aufhing, und dieser Berg ist geradezu
vorgeneigt.»). Die erste Quellenberufung hat keinerlei referentiellen Charakter, sie

scheint sich mit der zweiten zu überschneiden, da es ja um eine Erinnerung in Bezug
auf König Olaf geht und nicht in Bezug auf die Insel oder den Berg. Daher wird die

(A-Version, Kap. 56, S. 277; «Und das haben jene Leute berichtet, die es genau gewusst haben
[...].)

492 So zitiert der Verfasser der S-Version Oddr wie folgt: „Trüi ek pessu", segir Oddr munkr, „at Olâfr
konungr hafi braut komizk, [ok] munu peir trüa er mér eru likir, pott ek vita suma ifa pat, gamla menn,
ok trüi ek at hann hafi verit i Girklandi ok jörsalalandi ok Syrlandi ok bcett annmarka med idran, er
hann gerôi d œskualdri. Okpess vil ek bidja hvern sem einn er sçguna less,"segir Oddr munkr, „atpess
bidi at Ôlâfr konungr hafi himinriki med Gudi ok eilifan fagnaö fyrir sitt starf." (S-Version, Kap. 69,
S. 358; «„Daran glaube ich", berichtet der Mönch Oddr, „dass König Olaf davongekommen ist,
[auch] die mir gleich sind, sollen daran glauben, auch wenn ich einige kenne, alte Männer, die
daran zweifeln. Ich glaube außerdem, dass er in Girkland und Jörsalaland und Sjhland gewesen ist
und seine Fehler mit Reue büßte, die er im Jugendalter beging. Und ich möchte jeden einzelnen,
der diese Geschichte liest, darum bitten," vermerkt der Mönch Oddr, „dafür zu beten, dass König
Olaf das Himmelreich mit Gott und der Ewigkeit durch seine Taten begrüßt hat."»).



194 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

erste Berufung genutzt, um in den Inhalt dieses neuen Kapitels einzuführen, die

zweite Berufung verifiziert hingegen die Erinnerung an Olaf und seine Handlung auf
dem Berg. Interessant ist hierzu nun die etwas andere Ausführung der A-Version, wo
es heißt:

hat synisk mçnnum minningar vert ok frâsagnir, at i eyju Jseiri er Brimangr heitir, Jjar er
hâtt fjall ok mjçk torsöttligt; Jsat er kallat Smalsarhorn af No rômçnnum. Bar hefir Olâfr
konungr gengit upp l f^allit ok fest J)ar upp skjçld sinn i ofanverdu fjallinu, en fjallit
synisk mjçk yfir gnapa çcSrum fjçllum ok nâliga sküta yfir fram sjôinn. Ok svâ er sagt at

[...]. (A-Version, Kap. 51, S. 266)

Es scheint den Leuten Erinnerungen und Geschichten wert, dass auf jener Insel, die

Brimangr heißt, ein großer und sehr schwer zugänglicher Berg ist; er wird von den
Nordleuten Smalsarhorn genannt. Dort auf den Berg ist König Olaf hinaufgestiegen
und befestigte oben auf dem höheren Teil des Berges seinen Schild. Und der Berg
schien weit über die anderen Berge empor- und fast über das Meer hinauszuragen.
Und es wird davon berichtet, dass [...].

Der Verfasser der A-Version bewertet die Erinnerungen von diesem Ereignis, indem
er sie als erinnerungs- und erzählwürdig einstuft, denn sonst wären sie ja nicht
erinnert worden - so seine Schlussfolgerung. Er formuliert die Stelle auffallend aus

und es wird schnell deutlich, dass hier der Berg als Symbol für König Olaf gebraucht
wird, der über alle anderen Herrscher hinausragte. Diese Deutung ist in der S-

Version noch nicht zu erkennen, dort geht es vielmehr darum, dass der König sich

ein Denkmal setzte, indem er durch seine überragende Kraft einen sehr hohen Berg
erklomm. Der Verfasser der A-Version versucht die verschiedenen Quellenangaben
einzuordnen und führt die zweite deshalb auch zu Beginn des neuen Sinnabschnitts
nach der Erzählung über Olafs Bergerklimmung an. Geht man davon aus, dass die S-

Version eine Verkürzung der lateinischen Vorlage unter Berücksichtigung der A-
Version vornahm, ließe sich erklären, wieso die erste nicht referentielle
Quellenberufung überhaupt vorkommt, nämlich als Verkürzung der Qualifikation des

Eingangssatzes «Es scheint den Leuten der Erinnerungen und Geschichten wert»,
zu einer einführenden Phrase.

Es gibt insgesamt 36 passivische nonpersonale Quellenberufungen, von denen 18

an Kapitelanfängen, 9 an neuen Sinnabschnitten innerhalb der Kapitel und nur 9

unmotiviert auftreten. Diesen neun ist gemein, dass sie an für das Erzählgeschehen
völlig unerheblichen Stellen auftreten (wie es auch in Aris Christianisierungsbericht
in Bezug auf die Rede Gizurrs und Hjaltis auf dem Gesetzesfelsen thematisiert
wurde). Doch ist davon auszugehen, dass diese nun unerheblich erscheinenden

Beschreibungen in ihrem ursprünglichen Kontext einstmals eine durchaus entscheidende

Bedeutung hatten und deshalb auch erinnert worden sind. Ob der Kontext in
allen Fällen den mittelalterlichen Verfassern noch zugänglich oder verständlich war,
lässt sich höchstens in dem einen oder anderen Einzelfall entscheiden, doch spricht
ihre Erwähnung dafür, dass ihnen noch immer eine gewichtige Funktion
zugeschrieben wurde. Auffällig bei diesen neun Quellenberufungen ist, dass die ersten
vier innerhalb eines Satzes auftreten, die letzten fünf hingegen immer an einem



5.5 Die Ôlâfs saga Tryggvasonar eftir Odd munk- ein Wendepunkt 195

Satzanfang stehen. Für die vier Fälle innerhalb eines Satzes scheint ihre unabdingbare

Funktion für die Schilderung eindeutig, da sie keine strukturierende Rolle

spielen, sondern einen konstituierenden Teil des Berichts darstellen. Bei den letzten
fünf ist diese Frage nicht endgültig zu entscheiden, doch legt ihr unmotiviertes
Vorkommen nahe, dass sie mindestens als (re-)konstruierter Teil einer kollektiven

Erinnerung zu betrachten sind. Somit lassen sich folgende nonpersonale
Quellenberufungen entsprechend ihrer kollektiven Funktion unterscheiden:

Passives Verb (immer aus mündlicher kollektiver Erinnerung, teilweise funktio-
nalisiert)

1) neutral
a) Unmotiviert: innerhalb eines Satzes (4) oder am Satzanfang (5)
b) Motiviert: Kapitelanfang 18) oder Sinnabschnittsbeginn in einem

Kapitel (9)
2) qualifizierend

Aktives Verb (immer qualifizierend, Grad unterschiedlich)
1) Neutralen Eindruck erweckend
2) Offensichtlich qualifizierend

Aus diesen Kriterien zur Qualifizierung von kollektiven Quellen, die den Verfassern
als unterschiedliche Erinnerungen vorlagen und gegeneinander abgewogen werden,
leitet sich schließlich auch der Umgang mit personalen Erinnerungen ab.493 Flier

493 A-Version, Kap. 6, S. 144: ok er pat kallat i bôkum phitons andi er heidnir menn spâdu; S-Version,
Kap. 20, S. 204: sem i hans sçgugetr; S-Version, Kap. 20/ A-Version, Kap. 25, S. 207 ff.: Pat segir Ari
ennfrôdi, ok margir sanna pat, at [...] ok pessir menn sampykkjask, Sœmundr ennfrôdi ok Ari ennfrôdi
Porgilssonr, at [...] ok patpykkir saman koma ok pessifrâsçgn [...] / Patfinnsk tfrâsçgn Ara hinsfrôda,
ok eru peirfleiri er pat sanna, at [...] En pessir menn sampykkja petta med pessum hœtti: Sœmundr hinn

frâdi ok Ari hinnfrôdi, er hvartstveggja sçgn er trülig at [...] En patpykkirpâ mjçk saman bera ok pessi

frâsçgn; S-Version, Kap. 32/ A-Version, Kap. 38, S. 232: Okpessa getr Sœmundr ennfrôdi, at / Pessa

pings getr Sœmundr prestr hinnfrôdi, er dgœtr var at speki, ok mœlti svâ: „ [...] ". Svâ hefir Sœmundr ritat
um Olâf konung t sinni bôk; S-Version, Kap. 35, S. 246: sem segir i îslenditigabôk; A-Version, Kap.
44, S. 248: Penna atburd sagdi Teitr îsleifsson; A-Version, Kap. 49, S. 261: Ok segir svâ Rûphus prestr
frd pvi er konungr leiddi hana à brott; S-Version, Kap. 42, S. 269/ A-Version, Kap. 54, S. 270: ok

bannadi konungr honum urn at rœda medan hann lißi, ok pat endi hann ok sagdi miklu eptir andldt
hans Haraldi konungi, sem ek gat / Konungr bannadi honum at segja penna atburd sé einum manni
medan hann lißi, en hœtti honum dauda ef hann brygdi af. Ok pat efndi hann, pvi at hann var hinn
mesti vin konungs. Ok mçrgum vetrum eptir andldt Ôlâfs konungs, pâ er Porkell var gamall madr, pâ
sagdi hann penna atburd Haraldi konungi, ok virdi hann Porkel hinn sannsçglasta mann.; S-Version,
ICap. 44, S. 272: Ok pat segir sä er sçguna hefir gert, sem; S-Version, Kap. 58, S. 35: pô verdr Eiriks
mest vid getit, en pô sagdi Skuli Porsteinsson svâ, at; S-Version, Kap. 58, S. 308/ A-Version, Kap. 59,
S. 310: Ok petta hefir gert Oddr munkr â latinu [...] Ok at vâru mâli pydiskpetta svâ / Petta er ritat af
Sigvalda jarli [...] Pat segir svâ; A-Version, Kap. 68, S. 312: Svâ segir Halldôrr hinn ôkristni; S-

Version, Kap. 61, S. 320/ A-Version, Kap. 80, S. 321: sem Hallfredr sagdi [...] Pat sannadi Hallfredr
[...] Ok er litt Sigvalda vid getit orrostuna. Svâ segir Sküli Porsteinsson [...] Hann varpar ipeiri orrostu
med Eiriki jarli. / Svâ sagdi Hallfrodr at [...] Petta ord vdttar Hallfredr svâ [...] ok er Sigvalda litt vid

getit orrostuna. En pô segir Skûli Porsteins<son> iflokki peim er hann orti um orrostuna, at hann var



196 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

muss man unterscheiden zwischen einer Person, die Erinnerungen mündlich weiterträgt,

oder Verweisen auf schriftliche Texte, die in der Regel durch den Verfasser

repräsentiert werden, quasi als ,sein Wort' (typischerweise geschieht das bei der
direkten Zitation skaldischer Gedichte, wenn es heißt: sem Halldôr kvad (S-Version,
Kap. 65, S. 336; «wie Halldôr dichtete») oder auch sem HallfrPÖr sagdi (S-Version,
Kap. 61, S. 320/ A-Version, Kap. 70, S. 321; «wie Hallfrodr sagte»). Es wird dabei
offensichtlich ein kategorischer Unterschied zwischen verbürgten und unverbürgten
Erinnerungen gemacht, wie der einzig überlieferte Epilog der A-Version zeigt:

bessa sçgu sagöi mérÂsgrimr aböti VestliSason, Bjarni prestr Bergjaörsson, Gellir bor-
gilsson, Herdis Daöadöttir, borgerör borsteinsdöttir, Inguör Arnörsdöttir. bessir menn
kenndu mér svâ sçgu Olafs konungs Tryggvasonar sem nü er sçgô. Ek synda ok bokina
Gizuri Hallssyni, ok rétta ek hana eptir hans râài, ok hçfum vér [ivi haldit siôan. (A-
Version, Kap. 82, S. 362)494

par; S-Version, Kap. 63/ A-Version, Kap. 83, S. 329: sem Hallfrodr segir / Svâ segir Hallfrodr; S-

Version, Kap. 65/ A-Version, Kap. 85, S. 336 f.: sem Halldôrr kvad [...] sem Hallfrodr segir [...] Ok
svâ sagdi Sverrir konungr at [...] Ok svâ kvad Halldôrr / Svâ segir Halldôrr hinn ôkristni, er hann kvad

um Eirîki jarl [...] Svâ segir Hallfrodr [...] Ok svâ sagdi Sverrir konungr at [...] Svâ segir Halldôrr; S-

Version, Kap. 67/ A-Version, Kap. 87, S. 350 f.: Hér er sagtfrâ peim mçnnum er fyrr gâtum vér, er â

skipi vâru med Olâfi konungi, hvat peir sâ sldast til hans. En svâ sagdi Skuli Porsteinsson, at [...]. En
Einarr pambaskelmir kvazk [...]. Kolbjçrn sagdi ok svâ, at [...]. / Ok efGud lofar skal ek segja sem ek

veit sannast, hvat peir menn bârufrâ, er par vâru l bardaganum, hvat peir sâ sldast til Olafs konungs.
Svâ sagdi Skuli Porsteinsson, at [...]. Svâ segir Einarr pambarskelfir, at [...]. Svâ segir Kolbjçrn at [...].
Nu svâ sem fyrri sçgdum vér at ôvlnir konungs leitudu hans vandliga ok fundu hann eigi, pâ sçgdu

nçkkvorir menn af lidi jarls at [...].; S-Version, Kap. 69/ A-Version, Kap. 90, S. 357: Ok pessi er
frâsçgn Âstrldar. [...] „Trüi ek pessu", segir Oddr munkr, ,,at Ôlâfr konungr hafi braut komizk, [ok]
munu peir trua er mér eru llkir, pôtt ek vita suma ifa pat, gamla menn, ok trüi ek at hann hafi verit l
Girklandi ok Jôrsalalandi ok Syrlandi ok bœtt annmarka med idran, er hann gerdi â œskualdri. Ok pess

vil ek bidja hvern sem einn er sçguna less," segir Oddr munkr, „at pess bidi at Ôlâfr konungr hafi
himinrlki med Gudi ok eillfan fagnad fyrir sitt starf." Ok prytr sçguna Ôlâfs konungs, er at sçnnu mâ
kallask postoli Nordmanna, ok diktadi Oddr munkr at Pingeyrum pessi vers, dyrligr madr ok mikill
Guds vinr. [...] Ok hann sâ Ôlâf konung at syn [...] / Pessum ordum er sagt at Âstrldr hafi um rœtt. /
Hér prytr nu sçgu Ôlâfs konungs Tryggvasonar, er at réttu mâ kallask postoli Nordmanna, ok svâ ritadi
Oddr munkr, er var at Pingeyrum ok prestr at vlgslu til dyrdar almâttkum Gudi, en peim til minnis er
sldar eru, pô at eigi <sé> gert med mâlsnilld.; S-Version, Kap. 70/ A-Version, Kap. 81, S. 359: Ok â

<ein>hverju âri, pâskadag, [sagdi hann] sçgu hans slnum mçnnum ok lét patfylgja at hann hafdi fyrir
skçmmu spurt af sannfrôdum [mçnnum], at pâ hefdi Ôlâfr konungr litlu ddr af heimi farit, ok pôtti
makligt at se[gja] â e[enni —]. / Tôk hann nü at vegsama Ôlâf konung Tryggvason, ok pvl var hann

vanr â hverju âri at segja riddurum slnum frâ Ôlâfi konungi â pâskatld, frâ mçrgum âgxtligum verkum
hans, er hann hafdi unnit. Ok â einhverju âri [...], pâ lét hann patfylgja at hann haßi pâ nyliga spurt
pau tlàendi afpeim mçnnum er kômu af Syrlandi med merkiligum frâsçgnum, at par hçflu ordit pau
tldendi er mikils vâru verd, er Ôlâfr konungr Tryggvason var sagdr andadr, okfôr hann med mikilli dyrd
af pessari verçldu til eillfrar sœlu.; A-Version, Kap. 82, S. 362: Pessa sçgu sagdi mér Âsgrlmr âbôti
Vestlidason, Bjarni prestr Bergpôrsson, Gellir Porgilsson, Herdts Dadadôttir, Porgerdr Porsteinsdôttir,

Ingudr Arnôrsdôttir. Pessir menn kenndu mér svâ sçgu Ôlâfs konungs Tryggvasonar sem nü er sçgd. Ek
synda ok bôkina Gizuri Hallssyni, ok rétta ek hana eptir hans râdi, ok hçfum vér pvl haldit sldan.

494 Die Tatsache, dass der Skâlholter Bischof Gizurr Hallsson im Gegensatz zu den Auftraggebern der
Ib. ein knappes Jahrhundert später eine derart auf das norwegische Königshaus ausgerichtete Position

vertrat, macht in beeindruckendem Maße deutlich, wie stark die Vergangenheit entsprechend
dem gegenwärtigen Bedarf funktionalisiert werden konnte.



5.5 Die Öläfs saga Tryggvasonar eftir Odd munk - ein Wendepunkt 197

Diese Geschichte erzählten mir der Abt Äsgrimr Vestliöason, der Priester Bjarni
BergJjörsson, Gellir borgilsson, Herdis Daôadôttir, Borgerär Borsteinsdöttir, Inguör
Arnorsdöttir. Diese Leute machten mich mit der Geschichte von König Olaf
Tryggvason bekannt, wie sie hier nun erzählt wird. Ich zeigte dieses Buch auch Gizurr
Hallsson und bearbeitete es gemäß seinem Rat und wir haben seither daran

festgehalten.

Hier werden nur Personen aufgezählt, die weder im Text als Erinnerungsträger
erwähnt wurden noch einen der zugrundeliegenden schriftlichen Texte verfassten. Der
Anspruch einer vollständigen Quellensammlung am Ende des Textes scheint hier
daher nicht vorgelegen zu haben, vielmehr die Distinktion verschiedener
Quellenarten: die Tradenten werden als Träger kollektiver Erinnerungen betrachtet, weil
sie selbst keine Augenzeugen sind. Sie transportieren die Erinnerung anderer und
ermöglichen dem Verfasser einen Zugang zur Erinnerungskultur (bzw. speziell zum
kulturellen Gedächtnis). Diese Erinnerungsträger werden hinsichtlich ihrer Funktion

nicht von den schriftlichen Erinnerungsträgern wie Ari oder Saemundr
unterschieden. Jene transportieren auch nur Erinnerungen, die sie wiederum direkt von
Augenzeugen oder auch ,nur' von Erinnerungsträgern erhielten. In diesem Sinne
werden die Berichte aus (einheimischen!) schriftlichen Texten auch (bis auf eine

Ausnahme) einzig mit dem Namen der Verfasser verifiziert: Pat segir Ari ennfrôSi /
Patfinnsk îfrâsçgn Ara hinsfrôda (S-Version, Kap. 20/ A-Version, Kap. 25, S. 207;
«Das sagt Ari enn frööi / Das findet man im Bericht von Ari hinn frööi»). In fast
allen Fällen gleichen diese Verweise formal denen auf mündliche Erinnerungsträger,
so werden Verben des Sagens wie hier segja «berichten/ erzählen» verwendet und
es wird nur selten darauf verwiesen, dass dieser Bericht schriftlich verfasst wurde.495

Eine Textstelle zeigt besonders eindrucksvoll, dass der Verfasser eines Textes dann

übergangen werden kann, wenn die mündliche Quelle mit Namen bekannt ist: in
der A-Version entspricht der Bericht über die Christianisierung Islands (vgl. S. 244-
248) fast wortlautgetreu dem der Ib. Das bringt den Verfasser dazu, nicht Ari als

seine Quelle zu nennen, sondern Aris Gewährsmann Teitr: Penna atburö sagÖi Teitr
Isleifsson (A-Version, Kap. 44, S. 248; «Dieses Ereignis berichtete Teitr Isleifs-
son.»). Interessanterweise unterscheiden sich die beiden ÖlO-Versionen im
Hinblick auf dieses Ereignis grundlegend. Während die S-Version mit knappen vier Sätzen

auskommt, führt die A-Version den Bericht genauso ausführlich aus wie die Ib.

495 Darauf verweist die OIO lediglich zwei Mal: Einmal nur in der A-Version im Zusammenhang mit
einem (sonst nirgends vorkommenden) Originalzitat aus Sasmundrs Text: Ok pessa getr Sœmundr

ennfroSi, at / Pessa pings getr Sœmundrprestr hinnfrodi, er dgœtr var at speki, ok mxlti svd: „ [...] Svä

hefir Scemundr ritat um Olaf konung l sinni bôk (S-Version, Kap. 32/ A-Version, Kap. 38, S. 232;
«Und dies berichtet Sœmundr enn frööi, dass / Von dieser Sache berichtet der Priester Sœmundr
hinn frööi, der ausgezeichnetes Wissen aufwies, und der so sprach: „[...]". So hat Sœmundr über

König Olaf in seinem Buch geschrieben») und ein weiteres Mal in Bezug auf den Verfasser der
lateinischen Vorlage Oddr Snorrason, wieder in der A-Version: ok svd ritadi Oddr munkr, er var at
Pingeyrum ok prestr at vîgslu til dyrSar almâttkum Gudi, en peim til minnis er sîdar eru, pô at eigi <sé>

gert med mdlsnilld (A-Version, Kap. 90, S. 357; «und so schrieb der Mönch Oddr, der in bingeyrar
war und zum Priester geweiht wurde, zur Verherrlichung vom allmächtigen Gott; und denen zur
Erinnerung, die später leben, obwohl es nicht mit Redegewandtheit gemacht ist.»).



198 S Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

Dennoch gibt der Verfasser Teitr und nicht Ari als Quelle an. Ari wird also lediglich
als Vermittler der Erinnerung (also als Erinnerungsträger) angesehen. Dieser

Rückgriff funktioniert einzig im hypoleptischen Diskurs, dessen Rahmen in der Schrift

gedehnt wird, sodass an den ca. 70 bis 100 Jahre älteren Text nahtlos angeknüpft
werden kann. Wiederum erstaunlich ist der völlig entgegengesetzte Umgang mit
diesem Bericht in der S-Version, der so minimalistisch wie nur möglich ist und
stattdessen die oben schon erwähnte Ausnahme, nämlich einen Verweis auf einen
Text anführt: sem segir î îslendingabôk (S-Version, Kap. 35, S. 246; «wie es in der

Islendingabök heißt»). Diese Form des Verweises auf eine schriftliche Quelle mit
dessen Namen kommt sonst an keiner Stelle in den historiographischen Texten vor
und spiegelt eine andere Perspektive des S-Verfassers wider, der voraussetzt, dass

der Bericht der Ib. entsprechende Bekanntheit genießt. Möglicherweise ist hier der
Grund für die unterschiedlichen Verweise der Übernahmegrad des Berichts: die S-

Version paraphrasiert, verweist im Detail jedoch auf den Bericht der Ib., während die

A-Version fast wörtlich den Bericht übernimmt, den Ari selbst ja Teitr zuschreibt.
Daraus kann man schließen, dass die schriftliche Aufzeichnung einer Erinnerung für
die mittelalterlichen Verfasser im hypoleptischen Diskurs nur eine Momentaufnahme
der Erinnerung darstellte. Mit dem unaufhörlichen Versuch, den Urheber (in Form
eines Augenzeugen) einer Erinnerung ausfindig zu machen, wird ein einzigartiges
Kriterium für die Behandlung des <Problems> im hypoleptischen Diskurs erstellt: der

Wahrheit, der <Sache>, kann man am nächsten kommen, indem man einen Augenzeugen

wie einen zeitgenössischen Skalden findet.496 Augenzeugen, die Teil des

kommunikativen Gedächtnisses sind, werden angeführt, um konkurrierende Erinnerungen

affirmativ zu stärken oder subversiv zu dekonstruieren. Dieses Prinzip wird
in den erinnerungstheoretischen Ansätzen der Literaturwissenschaft zur Rhetorik
des kollektiven Gedächtnisses als <erfahrungsgestützte Ermächtigung> bezeichnet.497

Mithilfe dieser in der Historiographie entwickelten <Augenzeugenideologie >

kann man auch noch Jahrhunderte später die Zeitspanne zum Ereignis überbrücken,
um der <Sache> auf den Grund zu gehen. Allerdings wird das eigene Gedankengut
eines Verfassers auch als solches gekennzeichnet, denn an eben jenen Stellen wird
der entsprechende Verfasser mit Namen als Urheber (quasi gleichwertig mit einem
Augenzeugen) genannt, wie oben bereits zitiert, z.B. Ari und Sasmundr im Hinblick
auf eine Datierung, die sie selbst erschlossen hatten.

Daraus lässt sich schlussfolgern, dass die Hierarchisierung der Quellen, die Snorri
Sturluson um 1225/30 im Prolog seiner Hkr. fixierte, schon früher, nämlich bereits
bei Ari und mit Sicherheit auch in den Übersetzungen der ÖIO, als Maßstab für den

196 Ofc er litt Sigvalda vid getit orrostuna. Svd segir Sküli Porsteinsson: [...]. Hann var par ipeiri orrostu
med Eirikijarli. / ok er Sigvalda litt vid getit orrostuna. En pô segir Sküli Porsteins<son> iflokki peim er
hann orti um orrostuna, at hann var par: [...] (S-Version, Kap. 61, S. 324 f./ A-Version, Kap. 70,
S. 325; «Und es wird wenig von Sigvaldr bei dem Kampf berichtet. So erzählt Sküli borsteinsson:

[...]. Er war dort in jenem Kampf mitJarl Eirikr. / und es wird wenig von Sigvaldr bei dem Kampf
berichtet. Und doch erzählt Sküli borsteins<son> in der Strophe, die er über den Kampf dichtete,
dem er beiwohnte: [...].»).

497 Vgl. Erll 2005, S. 183.



5.5 Die Olafs saga Tryggvasonar eftir Odd munk - ein Wendepunkt 199

Quellenumgang fungierte: als am besten authentifizierte Quelle gilt immer ein

Augenzeuge, der das Geschehen selbst erlebt hat und davon berichtet. Danach

folgen diejenigen Gewährspersonen, die von Augenzeugen ihren Bericht erhielten,
dann diejenigen, die sich aufgrund verschiedener Charakteristika als verbürgte
Erinnerungsträger einstufen lassen (z.B. aufgrund von Weisheit, ihrem Alter u.ä.).
Als letztes folgt die mündliche anonyme Quelle, sozusagen das „Hören-Sagen" nicht
verifizierbarer Erinnerungsträger. Folgendes Beispiel, das eine Erzählung der OIO
aus der Legendenbildung um König Olaf aufgreift, laut der er nicht im Kampf
gestorben, sondern davongekommen sei, illustriert die Anwendung dieser Hierar-
chisierung sehr anschaulich.498 Erst werden die unverbürgten Berichte, die aber
immerhin von vielen Leuten erzählt werden, angeführt, um sie dann mit dem
Gedicht des Skalden Hallfroär, der ein Freund des Königs war, zu verifizieren:

[...] ok var J>at margra manna sçgn at Olâfr konungr hefdi steypzk af brynjunni i kafi ok
kœmi med sundi ok miklum vaskleik til Vindaskipsins, ok hefir sü frâsçgn lengi sidan
fram verit hçfS, sem heyra ma l Jaeira manna ordum er [rat sanna. En jaetta er sçgn
Hallfrodar, er svâ mikit unni konungi at menn segja at hann sykdisk fyrir âstar sakar vid
hann ok helt eigi heilsu sinni eptir er hann spurÖi frâfall konungs: [...]. / En î Jressi

svipan, [>â rori â brott Vindasnekkjan, ok er fat margra manna sçgn at Olâfr konungr
hafi steypt af sér brynjunni i kafi ok komizk med sundi i Vindasnekkjunnar, ok hefir sjâ

frâsçgn vida farit sidan, sem heyra mâ i Jaeira manna kvaedum er Jaetta hafa sannat. Svâ

segir Hallfrodr: [...]. (S-Version, Kap. 66/ A-Version, Kap. 76, S. 348)

[...] und das war der Bericht vieler Männer, dass König Olaf sich beim Untertauchen
die Brünne auszog und [dann] in den Sund und mit viel Anstrengung bis zum Schiff
Vindaskip gekommen sei. Und diese Geschichte hat seither lange fortbestanden, wie
man an den Worten jener Leute hören kann, die das bestätigen. Und diese ist die

Erzählung von Hallffodr, der den König so sehr liebte, dass - wie die Leute sagen - er

wegen dieser Liebe zu ihm erkrankte und nicht eher gesundete, bis er vom Tod des

Königs erfuhr: [...]. / Und in dieser äußeren Täuschung [d.i. der Austausch des Königs
durch Kolbjçrn] ruderte das Schiff Vindasnekkja fort und es ist die Erzählung von
vielen Leuten, dass König Olaf beim Untertauchen seine Brünne auszog und in den
Sund bis zum Schiff Vindasnekkja gekommen sei. Diese Geschichte hat sich weit
herumgesprochen, wie man in den Gedichten jener Männer hören kann, die das

bestätigen. So erzählt Hallfrodr: [...].

Doch dabei belassen es die Verfasser nicht, sie führen eine weitere Quelle an, die
Licht in die Frage nach dem Verbleib Olafs bringen soll: die Augenzeugen, die den

König als letzte im Kampf gesehen haben:

Hér er sagt frâ [reim mçnnum er fyrr gâtum vér, er â skipi vâru med Ôlâfi konungi, hvat

[reir sâ sidast til hans. En svâ sagdi Sküli borsteinsson, at [...]. En Einarr [rambaskelmir
kvazk [...]. Kolbjçrn sagdi ok svâ at [...]. / Ok ef Gud lofar skal segja sem ek veit
sannast, hvat [reir menn bâra frâ, er [rar vâru i bardaganum, hvat J?eir sâ sidast til Olâfs

498 Ganz anders geht nämlich Adam von Bremen in seinen Gesta Hamburgensis mit Olafs Tod um,
indem er keinerlei Zweifel daran bestehen lässt, dass Olaf umgekommen sei, und entsprechend
auch keine sich widersprechenden Erinnerungen aufnimmt - sofern diese überhaupt um 1076
bereits existierten (vgl. Gesta Hamburgensis, II 40-42, S. 276).



200 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

konungs. Svâ sagöi Sküli borsteinsson, at [...]. Svâ segir Einarr Jiambarskelfir, at [...].
Svâ segir Kolbjçrn at [...]. (S-Version, Kap. 67/ A-Version, Kap. 77, S. 350)

Hier wird von den Männern berichtet, die wir zuvor erwähnten und die auf dem Schiff
mit König Olaf waren, und davon, was sie als letztes von ihm sahen. Sküli borsteinsson
berichtet davon, dass [...]. Und Einarr Jaambaskelmir sagte, dass [...]. Kolbjçrn erzählte
auch davon, dass [...]. / Und falls Gott es gestattet, soll ich das berichten, was ich am

zuverlässigsten davon weiß, was jene Männer bezeugen, die dort im Kampfwaren, und
was sie als Letztes von König Olaf sahen. So erzählte Sküli borsteinsson, dass [...]. So

erzählt Einarr Jaambarskelfir, dass [...]. So erzählt Kolbjçrn, dass [...].

Letztendlich zählt also der Bericht des Augenzeugen am meisten, durch den die

Zeitspanne bis zum Geschehen in der Vergangenheit als am besten verbürgt gilt,
sodass die Darstellung der <Wahrheit> jener am nächsten kommt. Nicht zuletzt der

Historiograph selbst nimmt als Träger und Kritiker der Erinnerung am Ende die
Rolle ein, seine Leserschaft auf den Verbürgungsgrad und somit auf den Wahrheitsgehalt

der Erinnerungen hinzuweisen. Bemerkenswert ist an diesem Beispiel überdies,

dass der Skalde Hallfroör vandraeöaskald mit seinem Preisgedicht hier nicht als

Augenzeuge und damit beste Authentifikation genutzt wird, wie es häufig der Fall ist

- an dieser Stelle ist er eben nicht derjenige, der dem Geschehen am nächsten ist, da

er bei der Schlacht selbst nicht zugegen war und stattdessen erst, nachdem er von
der Schlacht hörte, um das Jahr 1000 nach Norwegen reiste, um dort die

Kampfberichte zu hören und daraus ein Gedicht über König Olafzu verfassen. Diese

Beobachtung hat einerseits zur Folge, dass die Skaldendichtung in den Snorri
Sturluson zugeschriebenen Authentifizierungskriterien nicht grundsätzlich an
oberster Stelle steht. Sie wird nur deshalb am häufigsten als Verifizierungsinstanz
verwendet, weil sie wegen ihrer frühen Entstehung in der Regel den Geschehnissen
zeitlich am nächsten kommt bzw. überhaupt die einzige Quelle für viele Ereignisse
ist. Zum anderen berichtet bereits der Skalde in seinem Gedicht von den
verschiedenen Versionen zu Olafs Ableben, von denen er nach der Schlacht Bericht
erhält. Das bezeugt, dass schon die vorchristlichen Skalden Kriterien anwandten, um
die Art ihrer Darstellung zu wählen und ihre Berichte zu verifizieren. Das spricht
erneut für die Vermutung, dass die Grundlage der konventionalisierten Kriterien im
hypoleptischen Diskurs schon in der vorchristlichen Mündlichkeit zu sehen ist und
sich ihr Ursprung in der einheimischen kulturellen Mnemotechnik findet.

In dieser Quellenhierarchisierung zeigt sich ein erstaunliches Paradoxon
zwischen mittelalterlicher skripturaler und vorchristlicher oraler Perspektive:
Assmann definiert das kulturelle Gedächtnis vormoderner Kulturen als die Summe
aller identitätsformenden Erinnerungen einer Gemeinschaft und gerade diese

kollektiven Erinnerungen bewerten die mittelalterlichen Autoren Islands in diesem
Diskurs als am wenigsten verbürgt und am wenigsten vertrauenswert. Dass trotzdem
nonpersonale Quellenverweise auch in den historiographischen Texten auftreten
(sowohl in ihrer wohl ursprünglichen Funktion als auch als formelhafte Wendung),
zeigt dann doch, wie unverzichtbar kollektive Erinnerungen trotz ihrer
Unverbürgtheit für das isländische Selbstbild noch im 12. und 13. Jahrhundert gewesen



5.5 Die Olafs saga Tryggvasonar eftir Odd munk- ein Wendepunkt 201

sind, auch wenn sie im hypoleptischen Diskurs keine Hilfe bei der Suche nach der
<Sache> waren. Dennoch scheinen diese Erinnerungen quantitativ nicht die

Mehrheit unter den zugrundeliegenden Erinnerungen dargestellt zu haben, was die

Beobachtungen in der Analyse der Ib. in Bezug auf die Existenz vieler regionaler
Erinnerungsgemeinschaften und deren Gruppengedächtnissen untermauert.

In diesem Sinne kreuzen sich in der Historiographie die orale Erinnerungskultur
und die skripturale Erinnerungskultur, denn nur im dort entwickelten hypoleptischen
Diskurs existierte die Hierarchisierung der Quellen als Kriterium bei der kritischen
Suche nach der <Wahrheit>. Zu Beginn des <Traditionsstroms> steht ein Text wie
die Ib. der oralen Erinnerungskultur noch sehr nahe, wenngleich auch Ari im Ansatz

zu qualifizieren begann, wobei sich seine Bewertung allerdings auf die

Erinnerungsträger statt auf die Erinnerungen bezog. Die ÖIO entfernt sich von der Ib.
wiederum ein Stück, da sie nicht mehr nur die mündlichen Erinnerungen aufgreift,
sondern auch schriftlich fixierte Erinnerungen nutzt und im gleichen Zug nicht mehr
nur die Erinnerungsträger, sondern auch die Erinnerungen selbst bewertet.
Aufgrund dieser Transformation von Erinnerungen und ihren Trägern lässt sich
deutlich schwieriger zwischen kollektiven Erinnerungen bzw. ihrer Zugehörigkeit
zum kulturellen oder kommunikativen Gedächtnis unterscheiden. Mit dem
Fortschreiten der Schriftlichkeit ging auch das Fortschreiten des kritischen Umgangs mit
fundierenden Texten einher, die bei Ari mit einer ersten Unterscheidung verschiedener

Quellen und ihrer Verbürgtheit begann und bis zu Snorris ausführlicher

Quellenhierarchisierung im Prolog der Hkr. eine stete Entwicklung durchlief.499

In dem Prozess des entstehenden hypoleptischen Diskurses steht die ÖIO offenbar
an einem Wendepunkt, da sie zwar die Quellenqualifizierung par excellence darbietet,
doch gleichzeitig mit dem Versuch, verschiedene schriftliche Erinnerungen zu vereinen,

scheitert. In keinem anderen Text wurde eine derartige Zusammenführung
erneut versucht. Das Bemühen um die kritische Anknüpfung scheint in den darauf

folgenden Texte rückläufig zu sein, da Erinnerungen zwar kritisch beleuchtet und

Quellenqualifizierungen gemacht werden, aber im Gegensatz zur ÖIO nur an den

Stellen, an denen auch tatsächliche Aussagen zum Wahrheitsgehalt gemacht werden
können.500 Diese Tendenz endet mit dem Beginn der Aufzeichnung der Isländersagas,

die zu einer fingierten mündlichen Erinnerung zurückkehren, um mit dieser

499 Dort zieht er auch explizit die Skaldendichtung den Berichten aus Island vor, obwohl er sogar
darauf hinweist, dass die Leute von den Erzählungen der Isländer ihr Wissen nehmen. Er begründet

das damit, dass die Skalden «bei König Olafwaren und die Ereignisse sahen und hörten» und
damit als Augenzeugen der <Wahrheit> am nächsten kommen (vgl. Olafs saga helga hinni sérstaka,
Hkr. II, Prolog, S. 422).

500 Wie beispielsweise Stary an einem Beispiel aus der Hkr. illustriert (vgl. Stary 2013, S. 106 f.). Dort
wägt Snorri zwei verschiedene Varianten eines Ereignisses ab und bewertet sie letztlich durch das

Hinzuziehen einer kenning in einer Skaldenstrophe hinsichtlich ihrer Wahrheit (vgl. Stary 2013,
S. 110). Gerade anhand der Hkr. lässt sich beispielsweise genauso gut illustrieren, dass die
Quellenkritik zwar ein Kriterium, aber keine Arbeitsmethode darstellte, denn vor allem Snorri schrieb
bewiesenermaßen passagenweise aus den Agrip ab, die wohlbemerkt keine einheimische isländische

Quelle waren und vielleicht eben deshalb für Snorri keine Notwendigkeit für eine Quellenkritik
bestand - die Ägrip waren schließlich nicht Teil des hypoleptischen Diskurses.



202 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

völlig gegensätzlichen Strategie zur Überbrückung der zeitlichen Distanz selbst eine

Quelle, d.h. gewissermaßen selbst ein .Augenzeuge' zu sein. So bekam ihr Inhalt
wieder eine Präsenz in der Gegenwart - im Assmann'schen Sinne lässt sich in Bezug
auf die Isländersagas daher eine andere Art des intertextuellen Umgangs feststellen:
sie werden als <Klassiker> wahrgenommen, und zwar in zweifacher Weise: einerseits
imitieren die schriftlichen Texte zu einem gewissen Grad mündliche Erinnerungen
und andererseits werden die schriftlich fixierten Texte wiederum in Form anderer

imitiert sowie in etlichen Abschriften noch Jahrhunderte lang kopiert. Sie werden als

<Klassiker> verstanden und stellen damit eine andere Art kulturelle Kohärenz über
den Bruch der Schriftlichkeit hinweg her, als es die Historiographie mit ihrem
kritischen Rückgriff tut. In den klassischen Texten, den Isländersagas, geschieht die

Quellenkritik nicht mehr transparent im Text, sondern entweder in einer stillen
Vorauswahl des jeweiligen Verfassers, um von Vornherein nur eine einzige Variante
eines Berichts darzustellen, oder, indem verschiedene Varianten aufgezeigt werden
und der Leser zur eigenen Beurteilung angehalten wird: „Das Überlieferte ist wahr,
und wo die Tradition variiert, kann man zu keiner einheitlichen Wahrheit
durchdringen."501

5.5.2 Die Identitätskonstruktion auf der Textebene

Wie aber finden sich nun die Verfasser als Mitglieder der isländischen Erinnerungs-
gemeinschaft(en) in den beschriebenen Geschichten über die Norwegerkönige
wieder? Welche Rolle sehen sie für sich innerhalb dieser Ereignisse und Berichte?

Lediglich einige wenige Hinweise in der ÖIO verraten etwas über die Zugehörigkeit

der Verfasser zu spezifischen Gruppen. Zunächst wird an einer Stelle, an der ein
lateinischer Begriff fällt, eine Sprachengemeinschaft genannt, derer sich der Verfasser

zugehörig sieht: [...], pat er vér kçllum vesl eöa slagning â vâra tungu (Kap. 7,
S. 147 ; «[...], das, was wir in unserer Sprache Umhang oder Obergewand
nennen.»). Hierin kann man eine Abgrenzung zur lateinischen Sprache und dessen

Sprechern/ Schreibern durch die Bestimmung einer wir-Gruppe (vär «uns»)
erkennen. Solche wir-Formeln treten darüber hinaus nur noch in einigen
Verfasserkommentaren auf (vgl. S & A-Version, Kap. 28/ 48, S. 259). Diese
Sprachengemeinschaft deckt sich in der ÖIO allerdings im Gegensatz zur Ib. nicht mit der

regional abgegrenzten Erinnerungsgemeinschaft. Es werden kaum typische
Lokaladverbiale wie hingat/ pangat oder üt(i) etc. gebraucht, wodurch der Eindruck
ensteht, die Verfasser nähmen eher eine norwegenzentrierte Sicht ein, als dass sie die

Ereignisse aus isländischer Sicht perspektivierten. Dieses Phänomen zeigt sich allen

voran im Christianisierungsbericht der A-Version, der, wie bereits beschrieben, dem
der Ib. auffällig ähnelt (vgl. A-Version, Kap. 37-38, S. 241-248). Doch trotz dieser
Ähnlichkeit fällt ein Unterschied sofort ins Auge: die fehlenden islandzentrierten
Attribute. Stattdessen wird mit einer vermeintlichen Neutralität der Weg af Islandi
til Ndregs («von Island nach Norwegen») beschrieben, die Isländer mehrmals

501 Vgl. Stary 2013, S. 106.



5.5 Die Olafs saga Tryggvasonar eftir Odd munk - ein Wendepunkt 203

distanziert als islenzkir menn («isländische Leute») und peir Islendingar («jene
Isländer») bezeichnet. Statt der typischen hér «hier» und hingat «hierher»
Beschreibungen werden (mit einer Ausnahme) Beschreibungen gebraucht wie til
Islands («nach Island»), â îslandi («auf Island») af Islandi («von Island weg»).
Die intendierte Distanzierung gipfelt darin, dass der Verfasser die Verhandlungen
Gizurrs und Hjaltis mit dem König umschreibt mit ok tçludu mal Islendinga («und
sie besprachen die Angelegenheit der Isländer»). Hier wird im Vergleich zur Ib. eine

völlig andere Positionierung des Verfassers deutlich, die sich nur durch seine

Textintention erklären lässt; schließlich würde eine kontranorwegische Darstellung
der Überhöhung König Olafs zuwiderlaufen. Die S-Version zeigt wiederum zwar
auch eine gewisse Distanz, jedoch nicht in der Schärfe wie die A-Version (vgl. S-

Version, Kap. 35, S. 240-246). Dort wird auf der einen Seite von den Norwegern als

landsmenn («Einheimische») im Gegensatz zu islenzkir menn («isländische Leute»)

gesprochen, auf der anderen Seite aber erstaunlich islandzentriert formuliert,
ausgewiesen durch Formeln wie hér «hier», komu sidan üt hingat («kamen dann
hinaus hierher [nach Island]») undpingat [ältere Form für hingat] til lands («hierher

[nach Island] ins Land»), Die S-Version ist demnach auch in dieser Distan-
ziertheit abgeschwächt worden.

Der letzte Verweis in S zielt wiederum auf eine über die sprachliche oder

regionale Gemeinsamkeit hinausreichende Erinnerungsgemeinschaft ab: ok vard pä
alkristit allt Island af hans râdum, ok hafa menn peer minjar hans pingat til lands

(S-Version, Kap. 35, S. 246; «und dann wurde durch sein Zutun ganz Island gänzlich

christlich und die Leute brachten die Erinnerungen an ihn hierher in das

Land.»). Auf der Basis der Einbindung der norwegischen Geschichte in die
isländische wird eine neue gemeinsame Identität zwischen Norwegen und Island

hergestellt, die über die sprachlichen, regionalen und kulturellen Gemeinsamkeiten
erhaben ist: eine religiöse Identität. Gleichzeitig werden aus dieser aber ganz
offensichtlich die Dänen und Schweden ausgenommen.51'2 So stellt Zernack heraus, dass

„es erst im Zusammenwirken der beiden christlichen Bekehrerkönige gelingen
konnte, die Alleinherrschaft Harald Schönhaars (t933) wiederzuerrichten und
endgültig zu etablieren."503 Damit bezieht dieser Text bewusst Stellung in den

Auseinandersetzungen des Bürgerkriegs in Norwegen, in denen König Sverrir an die

502 Vgl. Zernack 1998, S. 89.
503 Vgl. ebd., S. 84.



204 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

Macht strebte und fur dessen Machtlegitimation die ÖIO eine unabhängige christliche

Tradition Norwegens zu eröffnen versuchte. Zernack argumentiert überzeugend
dafür, dass der Text mit vornehmlich religiösen Motiven eine politische Geschichte

Norwegens konzipiert und genealogische Ungereimtheiten in den verschiedenen

Herrscherdynastien durch deren Überbrückung eliminiert, um deren Legitimität aus
der biblischen Geschichte herzuleiten.504 Sie regt an, dass die ÖIO (in ihrer
ursprünglichen lateinischen Fassung) daher ähnlich wie die Königssaga des norwegischen

Königs Sverrir (Sverris saga) eine propagandistische Auftragsarbeit habe sein
können. Allerdings würde das nicht die Entstehung der Übersetzungen mit ihren
spezifischen Stilmitteln erklären. Es macht den Anschein, als konstruieren die
Verfasser über die propagandistische Aussage hinaus mit ihren Übersetzungen auch
eine unauflösbare Verbindung Olaf Tryggvasons und Olaf des Heiligen mit der
isländischen Gesellschaft, und zwar auf Basis der norwegischen Geschichte. Sie
vereinnahmen die Könige geradezu für ihre eigene Vergangenheit. Dies wird nicht nur
im Prolog der A-Version deutlich, in der die beiden Könige als Heilsbringer Islands
bezeichnet werden, sondern auch in weiteren Anmerkungen wie der folgenden: at
hann erforingi allra Nordmanna [...]. Lofum Gudfyrir nafn hvârstveggja Ôlâfs okge-
rum Gud pakkir at hann sendi oss slika menn. / ok allir Nordmenn hafa hann sinnfo-
ringja ok ärnanda (S-Version, Kap. 44/ A-Version, Kap. 54, S. 273; «dass er [d.i.
Olaf] der Anführer aller Nordleute ist [...]. Loben wir Gott für die beiden Olafe und

sagen wir Gott Dank, dass er uns solche Männer schickte. / und alle Nordleute
haben ihn [d.i. Olaf] zum Anführer und Fürsprecher»). Hier sind offenbar alle

Nordleute, darunter werden sowohl Norweger als auch Isländer verstanden, über
die beiden Olafe miteinander verbunden. Die gemeinsame politisch-religiöse Identität
soll beide Gemeinschaften in derselben Vergangenheit fundieren. Daraus ergibt
sich, dass die Isländer zum Zweck ihrer eigenen Fundierung der (bzw. den)
norwegischen Königsdynastie (n) eine einheitliche Geschichte lieferten, deren Fortgang

sie so für ihre eigenen Identitätsziele kontrollieren konnten.

5.6 Der hypoleptische Diskurs als Gedächtnis der Literatur

Nach der ÖIO schließen sich bis zum Ende des 13. Jahrhunderts viele weitere Texte
an den hypoleptischen Diskurs an, mithilfe dessen sich eine neue Form der

Herstellung kultureller Kontinuität und Kohärenz ausbildete. Im Folgenden soll

dargelegt werden, wie sich daraus eine eigenständige skripturale Erinnerungskultur
entwickelte, da sie eine zuvor der mündlichen Erinnerung nicht inhärente Sinngebung

enthält sowie sich ein <Problem> zu eigen macht, das als Antrieb ihres
Diskurses dient: eine gesamtisländische Identität durch Geschichte. Das Gedächtnis der
altnordischen Historiographie ist demnach sein hypoleptischer Diskurs, mithilfe dessen

Texte sowohl aneinander erinnern als auch die Anschlussfähigkeit der fundie-

504 Vgl. ebd., S. 92.



5.6 Der hypoleptische Diskurs als Gedächtnis der Literatur 205

renden Texte für die Zukunft gesichert wird, wie im Folgenden näher ausgeführt
werden soll.

Wie die Analyse der OIO im vorangegangenen Kapitel zeigen konnte, ist für die
nach der Ib. entstandenen Texte charakteristisch, dass nicht mehr ausschließlich
mündliche Erinnerungen einem Text zugrunde gelegt wurden, sondern diese wiederum

über die Schrift (einen Text bzw. einen Verfasser) kritisch erschlossen wurden.
Das Aufgreifen von Erinnerungen aus einem schriftlichen Text wird durch den
Verfasser als authentifizierten Erinnerungsträger markiert. Das zeigt, dass beide Medien
zunächst funktionsäquivalent als Medien des kulturellen Gedächtnisses betrachtet
wurden, was wiederum den steten Medienwechsel ermöglichte, der die für das

isländische Mittelalter typische Interferenz von Mündlichkeit und SchrifUichkeit (wobei
die Identität durch <rituelle> sowie <textuelle Kohärenz>hergestellt wurde) zur Folge

hatte. Der Fokus der skriptural geprägten Erinnerungskultur lag allerdings
weiterhin auf den Erinnerungsträgern, d.h. auf den Verfassern von Texten. Charakteristisch

dafür ist, dass durch den schriftlichen Erinnerungsträger dessen Erinnerung
(durch die Schrift) präsent (anschlussfähig) gehalten wird. Das ermöglicht, große
Zeitspannen bis zur Wiederaufnahme zu überbrücken. Eine typische Verwendung
dieser präsentischen Erinnerung findet man beispielsweise in einer Passage der Hkr.
in Snorri Sturlusons Saga über Olaf Tryggvason Anfang des 13. Jahrhunderts:

Svâ segir Ari prestr Forgilsson, at Hâkon jarl vaeri jarettân vetr yfir fçôurleifô sinni l
Frândheimi, äör Haraldr grâfeldr feil, en sex vetr ina sföustu, er Haraldr grâfeldr lifSi,

segir Ari. at Gunnhildarsynir ok Hâkon bçrôusk, ok stukku ymsir ör landi. (Saga Olafs
Tryggvasonar, Hkr. I, Kap. 14, S. 239)

So berichtet der Priester Ari Forgilsson, dass Jarl Hâkon dreizehn Jahre über sein Erbe
in Trondheim geherrscht habe, ehe Haraldr grâfeldr fiel, und über die letzten sechs

Winter, die Haraldr grâfeldr noch lebte, erzählt Ari. dass die Söhne von Gunnhildr und
Hâkon sich bekämpft sowie einander aus dem Land vertrieben hätten.

Snorris Hkr. ist zudem ein anschauliches Beispiel für die Anwendung jener Kriterien
des hypoleptischen Diskurses, die in der Ib. noch im Ansatz und in der OIO par
excellence angewendet werden. Dort gibt Snorri im Prolog Ari als seine Hauptquelle
an und schildert an jenen anschließend wie folgt seinen Umgang mit dessen

Quellenqualifikation:

Ari prestr inn frööi Forgilsson, Gellissonar, ritaöi fyrstr manna hér â landi at norrœnu
mâli frœôi, baeöi forna ok nyja. [...] Var hann forvitri ok svâ gamall, at hann var fœddr
nœsta vetr eptir fall Haralds konungs Siguröarsonar. Hann ritaöi, sem hann sjâlfr segir,
a;vi Nöregskonunga eptir sçgu Odds Kolssonar, Hallssonar af Sföu, en Oddr nam at

Forgeiri afräöskoll, [reim manni, er vitr var ok svâ gamall, at hann bjö jrâ f Niöarnesi, er
Hâkon jarl inn rfki var drepinn. (Hkr., Prolog, S. 5 f.)

Der Priester Ari inn frööi Forgilsson, der Enkel des Gellir, schrieb als erster der Leute
hier im Land [geschichtliches] Wissen, sowohl altes als auch neues, in norröner
Sprache. [...] Er war wissend und so alt, dass er im Winter nach dem Tod des Königs
Harald Siguröarson geboren wurde. Er schrieb, wie er selbst sagt, die
Lebensgeschichten der Norwegerkönige gemäß dem Bericht von Oddr Kolsson, dem Sohn



206 S Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

von Hallr von Siöa, und Oddr wiederum bekam diesen von borgeirr afraöskoll, jenem
Mann, der weise war und so alt, dass er damals in Niöarnes wohnte, als Jarl Hâkon inn
rild getötet wurde [ca. 995].

Hieran wird deutlich, dass Ari offenbar in seiner Snorri noch vorliegenden älteren

Ib.-Version, sem hann sjâlfr segir («wie er selbst sagt»), einen Bericht über die
Lebensdaten der Norwegerkönige schrieb, den er von Oddr Kolsson hatte, dem Enkel

von Siöu-Hallr, der in der Ib. eine entscheidende Rolle bei der Christianisierung
spielt. Kolr wiederum habe sein Wissen von einem gewissen borgeirr afräöskollr,
einem sehr weisen und alten Erinnerungsträger. Weiterhin greift Snorri auch auf drei

von Aris Gewährspersonen, Teitr, böriör (Kap. 1, S. 4) sowie Hallr (Kap. 9, S. 21),
wie folgt zurück:

Hallr var maör störvitr ok minnigr. Hann munöi hat, er bangbrandr prestr skiröi hann

hrévetran. hat var vetri fyrr en kristni vaeri 1 lçg tekin â Islandi. [...] Hallr andaöisk nlu
vetrum siöar en îsleifr byskup. bâ var Hallr at vetratali nîrœôr ok fjçgurra vetra. [...]
Teitr, sonr Isleifs byskups, var med Halli i Haukadal at föstri ok bjö jjar siöan. Hann
laeräi Ara prest, ok marga frceöi sagöi hann honum, [sä er Ari ritaöi släan. Ari nam ok

marga frceöi at buriöi, döttur Snorra goöa. Hon var spçk at viti. Hon munöi Snorra,
fçôur sinn, en hann var ]oâ naer hälffertogr, er kristni kom â Island, en andaöisk einum
vetri eptir fall Olafs konungs ins helga. bvi var eigi undarligt, at Ari vaeri sannfröör at

fornum tiöendum baeöi hér ok ütan lands, at hann haföi numit at gçmlum mçnnum ok
vitrum, en hann sjâlfr nâmgjarn ok minnigr.

Hallr war ein sehr weiser Mann und hatte ein gutes Gedächtnis. Er erinnerte sich

daran, dass der Priester bangbrandr ihn als Dreijährigen taufte. Das war ein Jahr, bevor
das Christentum in Island per Gesetz angenommen wurde. [...] Hallr starb neun Jahre
später als Bischof îsleifr. Da war Hallr 94 Jahre alt. [...] Teitr, Bischof Isleifrs Sohn, war
bei Hallr im Haukadalr in Pflegeschaft und wohnte dort später. Er unterrichtete den
Priester Ari und übermittelte ihm viel [geschichtliches] Wissen, welches Ari später
niederschrieb. Ari erhielt auch viel Wissen von burlör, der Tochter des Coden Snorri.
Sie war sehr klug. Sie erinnerte ihren Vater Snorri, der fast 35 Jahre alt war, als das

Christentum nach Island kam, und er starb ein Jahr nach dem Tod von König Olaf
dem Heiligen. Daher war es nicht verwunderlich, dass Ari großes Wissen hinsichtlich
weit zurückliegender Ereignisse sowohl hier als auch im Ausland hatte, denn er bekam
es von alten und weisen Männern übermittelt. Ari selbst war außerdem wissbegierig
und hatte ein gutes Erinnerungsvermögen.

Snorri knüpft also an die Informationen, die Ari zu diesen Personen bereits in der Ib.

festhält, an und ergänzt diese noch zur Betonung ihres Alters mit den genau
errechneten Altersangaben. In die Aufzählung der Erinnerungsträger, von denen Ari
seine Erzählungen erhalten hatte, bettet Snorri nun nach dem gleichen Prinzip der
Quellenkette Qualifizierungen zu Aris Verlässlichkeit ein. Auch in seiner Olâfi saga
helgasos in der Hkr. rekurriert Snorri wie folgt aufAri und dessen Quellen:

505 Zur Handschriftenüberlieferung s. Bjarni Adalbjarnarson 2002, S. CV-CIX sowie weiterführende
Literatur.



5.6 Der hypoleptische Diskurs als Gedächtnis der Literatur 207

bessa grein konungdöms hans ritaöi fyrst Ari prestr t>orgilsson inn frööi, er baeöi var
sannsçgull, minnigr ok svâ gamall maör, at hann munöi J)â menn ok haföi sçgur af haft,
er Jaeir vâru svâ gamlir, at fyrir aldrs sakir mâttu muna Jaessi tlôendi, svâ sem hann hefir
sjâlfr sagt i sinum bdkum ok nefnda Jaâ menn til, er hann hefôi frceöi af numit. (Olafs

saga helga, IF XXVII, Hkr. II, Kap. 179, S. 326)506

Diesen Bericht über seine [d.i. König Olafs] Herrschaft verfasste zuerst der Priester Ari
borgilsson der Weise, der sowohl ehrlich war, ein gutes Gedächtnis besaß als auch so

ein alter Mann war, dass er sich an die Männer erinnerte, von denen er seine Geschichten

hatte, die wiederum so alt waren, dass sie wegen ihres Alters jene Ereignisse
erinnern konnten, von denen er [d.i. Ari] selbst in seinen Büchern berichtet hat und

von denen er die Männer mit Namen nannte, von denen er sein Geschichtswissen
bekommen hatte.

Diesen Verweis entwickelt Snorri nun in Analogie zu den schon von Ari angewandten

Kriterien. Mittels dieser Quellenkette versucht er anknüpfend an Aris Gewährspersonen

eine lückenlose Erinnerung bis in seine Gegenwart nachzuweisen. In diese

Reihe stellt er aber nicht nur die mündlichen Erinnerungsträger, sondern auch Ari,
über den er als Mittelsmann an die mündliche Erinnerung anschließen kann.

Als ein weiteres Beispiel lässt sich der anfangs bereits auszugsweise zitierte Prolog

der Sverris saga noch einmal anführen. Dort heißt es an etwas späterer Stelle in
Bezug auf den zweiten Teil des Buches, der erst nach König Sverrirs Tod verfasst
worden sein muss und über den er demnach nicht mehr selbst bestimmen konnte:

Inn sföarri hlutr bökar er ritaör eftir [leira manna frâsçgn er minni hpföu til svâ at Jaeir

sjâlfir hçfôu sét ok heyrt Jaessi tlôendi, ok Jaeir menn sumir hçfôu verit 1 orrostum med
Sverri konungi. Sum [iessi tlôendi vâru svâ 1 minni fest at menn rituôu [tegar eftir er
nyorôin vâru, ok hafa J)au ekki breytzk slôan. En vera kann J>at ef beir menn sjâ Jaessa

bök er allkunnigt er um at beim Jjykki skyndiliga yfir farit 1 mçrgum stçôum ok mart Jsat

eftir liggja er frâsagnar myndi vert Jjykkja, ok megu Jaeir Jjat enn vel lâta rita ef jjeir vilja.
En Jjo at sumir hlutir sé hér annan veg sagôir en mest llkendi myndi â Jaykkja 1 orrostum
fyrir fjçlmennis sakir ]pâ vitu ]x> allir sannendi til at J>etta er ekki aukit. Ok Jaykkir oss ftat
likara at ]aaer sagnir muni vera viö sannendum er â bökum era sagôar frâ âgaetismçn-
num beim er verit hafa i forneskju. (Sverris saga, Prolog, S. 3 f.)

Der zweite Teil des Buches wird gemäß dem Bericht jener Männer geschrieben, deren

Erinnerung darauf zurückgeht, dass sie selbst jene Ereignisse gesehen oder davon
gehört hatten und einige jener Männer mit König Sverrir in Kämpfen gewesen waren.
Einige dieser Ereignisse wurden so an das Gedächtnis geheftet, dass die Leute sofort
danach aufschrieben, was sich gerade begeben hatte, und sich das seither nicht verändert

hat. Und es ist möglich, falls Männer, die darüber informiert sind, dieses Buch
ansehen, dass sie es an vielen Stellen für zu knapp berichtet halten und zu viel unerwähnt

506 Darüber hinaus verweist Snorri noch an einer weiteren Stellen auf Ari: Kap. 246, S. 410: at sçgu
Ara prests insfrôda sowie in der etwas älteren eigenständigen Olafs saga helga inni sérstaka, Kap. 10,
S. 431: at sçigu Ara prests insfrôda Porgilssonar. Zur komplexen Handschriftenüberlieferung der
eigenständigen Olafs Saga s. Oscar Albert Johnsen/Jon Helgason. Saga Olafs konungs hins helga:
Den store saga om Olav den hellige efter pergamenthändskrift i Kungliga biblioteket i Stockholm
nr. 2 4to med varianter fra andre händskrifter, 2. In: Det norske historiske kildeskriftfond skrifter
S3. Oslo: Dybwad 1941, S. 872-7.



208 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

finden, das einem Bericht wert gewesen wäre. In diesem Fall können sie es ebenfalls
aufschreiben lassen, wenn sie wollen. Und obwohl manche Dinge hier auf andere Weise

erzählt werden, als in Kämpfen wegen der großen Anzahl der Kämpfenden [oder:

wegen des Unterschiedes der Truppenstärke] naheliegen würde, wissen doch alle die

Wahrheit darüber, dass es nicht hinzugefügt ist. Uns scheint es wahrscheinlicher, dass

jene Berichte der Wahrheit entsprechen, die von ruhmvollen Männern der Vergangenheit

in Büchern erzählt werden [oder: erzählen].507

Diese in allen historiographischen Texten festgehaltenen Kriterien machen deutlich,
dass die Historiographen (darunter auch Snorri) ihre Textmotivation ganz im Sinne
des hypoleptischen Diskurses formuliert haben und dabei nicht einer eigens erschlossenen

<historischen Methode> folgen. Sie intendieren mit der Form dieses
kritischen Anschlusses die mündlichen Berichte mit dem Ziel zu erinnern, sich der
<Wahrheit> möglichst genau anzunähern. In der kurz vor der Hkr. um 1220 verfass-

ten eigenständigen Saga des Heiligen Olaf, Ôlâfs saga helga inni sérstaka, äußert
Snorri seine Bedenken in Bezug auf Erzählungen, die manche nicht genau ihres

ursprünglichen Wortlautes wiedergeben können, weil sie sich durch die Zeit hinweg
nicht daran erinnern könnten, wie sie ihnen einst erzählt worden wären. Je mehr
Zeit also zwischen der Erzählung und deren Wiederaufnahme vergeht, desto
unsicherer ist die,korrekte' Wiedergabe:

En sçgur J>aer er sagdar eru, |>ä er Jaat haett at eigi skiliz çllum à einn veg, en sumir hafa

eigi minni J>â er frä hör hvernig ]aeim var sagt, ok gengz Jaeim mjçk 1 minni optliga, ok
veräa fräsagnir ömerkilegar. bat var meir en cc. vetra xii. rçô, er Island var byggt äör

menn toki hér sçgur at rita, ok var ]aat lçng œfi [...]. (Olafs saga helga hinni sérstaka,

Hkr. II, Prolog, S. 422)

Und auf jene Erzählungen, die hier geschildert werden, trifft zu, dass sie nicht alle auf

nur eine Weise verstanden werden können. Einige Leute haben keine Erinnerung
daran, wie ihnen etwas erzählt wurde, und jene Erzählungen verändern sich oft sehr in
der Erinnerung, woraus wiederum unverbürgte Berichte entstehen. Es geschah mehr
als 212 Jahre zuvor, dass Island besiedelt wurde, bevor die Leute hier die Erzählungen
aufzuschreiben begannen, und das war eine lange Zeit [...].

Diese Unzuverlässigkeit der Quellen konnten die Historiographen nur über die

Anschlussfähigkeit an bestehende Vergangenheitsversionen im hypoleptischen Diskurs

umgehen.
Neben Aris Rolle als Erinnerungsträger für spätere Texte, darunter zuvorderst für

die Hkr., lässt sich auch ein häufiger Bezug zum um ca. 1150 von Eirikr Oddsson
verfassten, aber verlorenen *Hryggjarstykki feststellen. Auf diesen Text bezieht sich

5117 Anhand dieser Episode lassen sich sowohl die Faktoren Selektivität, mit denen ein Verfasser kon¬

frontiert war als auch das problematische Verhältnis zwischen Erfahrung und ihrer Externalisier-

ung in die Schriftlichkeit nachvollziehen (vgl. Hermann 2014, S. 32 f.). Daraus folgert Hermann
im Hinblick auf die mittelalterliche Wahrnehmung verschiedener Vergangenheitsversionen:
„Textual representations that do not depict the past in the same ways will not merely represent the

past - or more precisely competing memories about the past - but also actively take part in the
construction of the past, in as much as they will be formative for how the past is understood

among the recipients" (ebd., S. 33).



5.6 Der hypoleptische Diskurs als Gedächtnis der Literatur 209

nicht nur Snorri, sondern vor allem auch die Morkinskinna. In der Hkr. spricht
Snorri Eirikr als Erinnerungsträger nach demselben Prinzip wie den anderen eine
umfassende Kenntnis sowie den Status eines Augenzeugen zu, da er offenbar lange
Zeit in Norwegen gewesen ist und daher dort vieles miterlebt sowie vor Ort gehört
und gesehen hat:

Hallr, sonr borgeirs laeknis Steinssonar, var hirömaör Inga konungs ok var viö staddr
jaessi tiöindi. Hann sagöi Eiriki Oddssyni fyrir, en hann reit Jaessa frâsçgn. Eirikr reit
bôk }aâ, er kçlluô er Hryggjarstykki. I Jaeiri bök er sagt frâ Haraldi gilla ok tveimr sonum
hans ok frâ Magnüsi blinda ok frâ Siguröi slembi, allt til dauöa Jaeira. Eirikr var vitr
maör ok var i Jaenna tima lçngum 1 Nôregi. Suma frâsçgn reit hann eptir fyrirsçgn
Hâkonar maga, lends manns Jaeira Haraldssona. Hâkon ok synir hans vâru 1 ollum
Wessum deilum ok räöagoröum. Enn nefnir Eirikr fleiri menn, er honum sçgôu frâ

Jaessum tiöendum, vitrir ok sannreyndir, ok vâru naer. svâ at Jaeir hevröu eda sâ

atburöina. en sumt reit hann eptir siâlfs sin hevrn eöa svn. (Haraldssona saga, Hkr. III,
IF XXVIII, Kap. 11, S. 318 f.)

Hallr, der Sohn von borge irr laeknir Steinsson, war der Gefolgsmann von König Ingi
und bei diesen Ereignissen zugegen. Er berichtete Eirikr davon, und jener schrieb diese

Erzählung auf. Eirikr schrieb jenes Buch, das Hryggjarstykki genannt wird. In diesem
Buch wird von Haraldr gilli und seinen zwei Söhnen sowie von Magnus blindi und von
Sigurör slembr berichtet sowie alles bis zu ihren Todestagen notiert. Eirikr war ein

kundiger Mann und in jener Zeit lange in Norwegen. Einige Berichte schrieb er nach
der Erzählung von Hâkon magi, dem Lehensmann der Söhne von Harald. Hâkon und
dessen Söhne waren in allen jenen Streitsachen und Beratungen dabei. Außerdem
nennt Eirikr viele Männer, die ihm von diesen Begebenheiten berichteten, weise und
die Wahrheit erforschend. Sie waren so nah dabei, dass sie diese Ereignisse hörten oder
sahen. Einiges schrieb er auch gemäß dem auf, was er selbst hörte oder sah.

Eirlkrs Status als Augenzeuge oder Ohrenzeuge wird noch mehrmals betont, so

beispielsweise in Form von Quellenketten des Hören-Sagens.508 Die Morkinskinna,
entstanden um 1220 und überliefert in einem Manuskript von 1275, verweist dann
in Form eines ganzen Kapitels, wahrscheinlich als Einleitung für die darauf folgenden

Berichte, aufEirikr als Erinnerungsträger:

Nü er at segja frâ sonum Haralds konungs, Inga ok Siguröi, sem sagt hefir vitr maör ok
skynsamr, Eirikr Oddsson, ok er J>essi frâsçgn mest eptir sçgu Hâkonar maga, lends

manns. Hann sat yfir ok sagöi frâ jaessum tiöendum er ritat var fyrsta sinni, en hann

sjâlfr ok synir hans vâru i jaessum feröum ok i flestum orrostum. Vâru honum Jaeir

508 Svd segir Eirikr Oddsson, er fyrsta sinn reit fessa frâsçgn, at hann heyrdi i Bjçrgyn segja frâ pessum
atburöum Einar Pälsson (Hkr. Haraldssona saga, Hkr. III, Kap. 7, S. 313; «So berichtet Eirikr
Oddsson, der als erster diesen Bericht aufschrieb, dass er in Bergen Einarr Pälsson von diesen

Begebenheiten sprechen gehört habe.»). Svâ sagêi Guöriör Birgisdôttir, systir Jons erkibyskups,
Eiriki Oddssyni, en hon lézk lvar byskup heyra pat mœla (Kap. 10, S. 317; «So erzählte Guöriör
Birgisdôttir, die Schwester des Erzbischofs Jon, Eirikr Oddsson, und sie sagte, dass sie das Bischof
Ivarr habe sagen hören.»). Svd sagdi Eiriki Ketill prôfastr, er vardveitti Märiukirkju, at Sigurör vceri

par grafinn (Kap. 12, S. 320; «So berichtete der Probst Ketill, der die Mariakirche verwaltete,
Eirikr, dass Sigurör dort begraben worden sei.»).



210 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

menn kunnir er hér eru nefndir. Hefir sä ok er ritaöi sçguna fleiri sannoröa menn
nefnda til jiessar fräsagnar. (Morkinskinna II, IF XXIV, Kap. 96, S. 185)

Nun ist von den Söhnen König Haralds zu berichten, Ingi und Sigurör, wie es ein
weiser und verständiger Mann, Eirikr Oddsson, erzählt hat. Dieser Bericht stammt
zum großen Teil von der Erzählung Häkon magis, einem Lehensmann. Er
beaufsichtigte und erzählte diese Ereignisse, als sie das erste Mal aufgeschrieben wurden. Er
selbst und seine Söhne waren auf jenen Reisen und in den meisten Kämpfen dabei

gewesen. Er kannte die Männer, die hier genannt werden. Derjenige, der diese

Erzählung schrieb, hat auch viele glaubwürdige Männer als Zeugen für diese Berichte
benannt.

Der Verfasser folgt mit auffälliger Ähnlichkeit demselben Prinzip, wie die zuvor
genannte Passage der Hkr. Eirikr wird dort mit bestimmten Charakteristika
beschrieben, die seine Zuverlässigkeit als Erinnerungsträger bezeugen, doch
letztendlich wird auf die Augen- bzw. Hörensagenzeugen mit Angabe der Quellenkette
des Erinnerungsprozesses verwiesen, die die Berichte erst als verbürgt markieren
und damit der <Wahrheit> am nächsten kommen.

Man kann aufgrund dieser offenbar konventionalisierten Referenzstruktur nicht
länger von einer <historischen Methode> sprechen, wie es Heinrich Beck und an ihn
anknüpfend Jiri Stary tun,509 sondern muss dieses Phänomen in einen erweiterten
Zusammenhang stellen: Der hier präsentierte Umgang mit den für die Berichte
zuständigen Erinnerungsträgern geht weit über reine Intertextualität hinaus, da die
Referenz auf einen Text allein nicht ausreicht, um die Berichte zu authentifizieren.
An dieser Stelle bewegt sich Erinnerung auf einer anderen Ebene, es geht nicht länger

nur um den Text als Medium kultureller Erinnerung, sondern um eine im Text
entstandene Erinnerung an den Erinnerungsprozess selbst - einer Erinnerungskultur
innerhalb der Texte. Diese spezifisch auf die Authentifizierung historischen Wissens

ausgerichtete Erinnerungskultur wurde offenbar, angetrieben durch das <Problem>

(der Suche nach der eigenen Geschichte zur Fundierung einer gesamtisländischen

Identität) innerhalb der historiographischen Texte entwickelt, um Vergangenheit
entsprechend der bekannten mündlichen Erinnerungsform außerhalb von Verweisen
auf eine nonpersonale, formelhafte mündliche Erinnerung (wie svä er sagt) verifizieren

zu können und zwar auf der Basis von speziellen Erinnerungsträgern bzw.

Augenzeugen, die als Personen aufgrund ihrer nachweisbaren Nähe zur Erinnerungsentstehung

oder dem Geschehen für die Authentizität eines Berichtes bürgen
konnten: „Literarische Werke können intertextuelle Verweise funktionalisieren, um
ihren Anspruch auf Deutungshoheit anzuzeigen oder um andere Medien der
Erinnerungskultur [wie die Mündlichkeit] mit Autorität auszustatten."510 Darüber
hinaus wird das System aber auch übertragen: in Aris Schilderung der Erinnerung
an die Gesetzessprecherabfolge ging es um kulturelles Spezialwissen, das nur

509 Vgl. Stary 2013, S. 118.
510 Erll 2005, S. 171.



5.7 Das Gedächtnis der Literatur als Abgrenzung zu Erinnerungskonkurrenzen 211

wenigen Erinnerungsspezialisten (d.h. einer differenzierten Partizipationsstruktur)
vorbehalten war. Im Fall der historiographischen Texte geht es zwar noch immer um
kulturelle Erinnerung, jedoch bezogen auf historisches Wissen. Hierin erkennt man
im Ansatz die Wertigkeit dieser Kenntnisse für die mittelalterlichen Historiographien:

sie wurden als genauso formativ eingestuft. Formative Erinnerungen stellen
kulturelle Kohärenz her und stiften Identität. Mittels des Gedächtnisses der
Historiographie, das auf der Ebene des hypoleptischen Diskurses das <Problem> der
(gesamtisländischen) Identität zu lösen versucht, entsteht eine neue Form kultureller
Kontinuität und Kohärenz: „Zugleich vermag Literatur [...] selbst kulturelles Gedächtnis

zu stiften, indem sie einen vorgängigen Text durch intertextuelle Bezugnahme
zum fundierenden werden lässt."511 Damit stellt der hypoleptische Diskurs eine kon-
ventionalisierte Erinnerungsform dar, mit deren Hilfe die historiographischen Texte
als fundierende Texte im <Traditionsstrom> gesichert werden. Mit ihm entsteht ein
neues Register des kulturellen Gedächtnisses, nämlich ein Gedächtnis der Literatur.

5.7 Das Gedächtnis der Literatur als Abgrenzung zu

Erinnerungskonkurrenzen

Auf der einen Seite stiftet die Historiographie also Identität, indem sie ein
gesamtisländisches Thema problematisiert und sich auf die Suche nach einer gemeinsamen
Geschichte begibt, wobei die Grundlage dieses Identitätsdiskurses schon in der
vorchristlichen einheimischen Dichtung zu sehen ist. Auf der anderen Seite entsteht
Identität aber auch dadurch, dass sich die Historiographen durch ihre Teilhabe an
diesem Diskurs von anderen Geschichtsdarstellungen (also Erinnerungskonkurrenzen)

abgrenzen, die sich einer anderen Identitätsfundierung verschrieben haben. So

teilen sie diesen Diskurs beispielsweise nicht mit den Sagas über die Königsdynastien

anderer Länder wie die der Dänenkönige (Knytlinga saga, Skjöldunga saga,

Jômsvikinga saga, die drei Sagas über die Knüt-Könige und die Âgrip afsçgu Danako-

nunga) aus der Zeit vom Ende des 12. bis zur Mitte des 13. Jahrhunderts. Hier
finden sich bis auf wenige nonpersonale Quellenangaben und Verweise auf Skalden
kaum Referenzen. Allerdings zeigt die Vergangenheit (und damit die Identität) der
Dänen auch nur wenige Überschneidungspunkte mit der isländischen Geschichte,
weshalb es sich hier nicht um tatsächliche Erinnerungskonkurrenzen handelte.
Anders verhält es sich mit der Geschichte Norwegens; während sich nämlich der <Tra-
ditionsstrom> in Island gegen Ende des 12. Jahrhunderts zu entwickeln beginnt,
entstehen (vermutlich) zur selben Zeit, zwischen 1180 und 1190, in Norwegen drei

historiographische Synopsen der norwegischen Geschichte: zwei lateinische Texte
(die H.N. um 1170 sowie die H.A. von Theodoricus monachus um 1180) und die

511 Ebd., S. 171, in Anlehnung an die Assmann'schen Studien.



212 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

volkssprachlichen Agrip um 1190.512 Da die auf Island verfassten Königssagas und
die drei norwegischen Synopsen mit der norwegischen Geschichte dasselbe Thema

behandeln, stellt sich die Frage, ob sie dies auch auf dieselbe Weise tun.
Zunächst einmal fällt auf, dass die norwegischen Texte von den isländischen His-

toriographen offenbar nicht als Teil des identitätsstiftenden hypoleptischen Diskurses

betrachtet werden, da sie als Quelle weder offiziell einbezogen, noch gemäß den

Kriterien kritisch aufgegriffen werden. Dies lässt sich nur damit erklären, dass die

norwegischen Texte Erinnerungskonkurrenzen darstellten, die dem Identitätsbedürfnis

der isländischen <Interpretationsgemeinschaft> zuwiderliefen. Für die H.N.
wurde das bereits sehr deutlich herausgestellt durch den Bezug auf die behauptete
Abstammung der Isländer von Mördern und Gesetzlosen sowie hinsichtlich der

Darstellung Islands als eine der tributpflichtigen Inseln Norwegens, aber auch die
beiden anderen Texte fundieren (wie zu erwarten ist) nicht die isländische, sondern
die norwegische Identität.513 Man könnte also sagen, dass von außen, aus sowohl
literarischer, aber vor allem aus historischer norwegischer Perspektive, die isländischen

Vergangenheitsdarstellungen eine sog. counter-history (Gegen-Geschichte)
der unterdrückten Isländer darstellen. In ihrem Fall führten die begünstigenden
Faktoren der Abgeschiedenheit und reger Literaturproduktion dazu, dass jene
Gegenperspektive im Nachhinein bestimmt hat, welche Geschichte erinnert wird. Solche

Erinnerungskonkurrenzen müssen jedoch in den Texten nicht zwingend nur auf
der Textebene (wie in Epilogen und konkreten Aussagen) auftreten, sondern können

auch auf der Metaebene konstruiert werden, beispielsweise in Form verschiedener

Darstellungsweisen oder -konventionen wie bestimmten literarischen Verfahren,
Kombinationen und Konfigurationen von Narrativen und eben durch Strategien der
historischen Erklärung, die in dieser Abhandlung vorwiegend betrachtet werden.514

Im Kapitel zur um 1200 entstandenen ÖIO wurde bereits kurz auf die divergierenden

Erinnerungen bezüglich der Todesumstände Olaf Tryggvasons eingegangen,
die dort besonders ausführlich und kritisch aufgegriffen und bewertet wurden. Das-

412 Da diese drei Texte auffällige Parallelen zeigen, sollen an dieser Stelle auch die lateinischen Texte
einbezogen werden, deren Funktion für die norwegische Identität offenbar zentraler war als die
der lateinischen Texte auf Island für die isländische Identität.

513 So hat der norwegische Philologe Gustav Indrebo beispielsweise in Bezug auf die Âgrip festge¬

stellt, dass auf der Textebene kaum Interesse, sogar etwas Ignoranz gegenüber den Isländern zu
erkennen sei, was naturgemäß nicht dem Fundierungsbedürfnis der isländischen Historiographen
entsprochen haben wird (vgl. Gustav Indrebo. .Aagrip'. In: Edda. Nordisk tidsskrift for littera-
turforskning, XVII. Oslo 1922. S. 18-65, S. 58-59). Auch die H.A. fügt sich in die Distanzierung
der Norweger von den Isländern ein, indem Abgrenzungen vorgenommen und die norwegische
(königliche) Identität in den Vordergrund gestellt wird (vgl. Peter Foote. Introduction. In:
Theodoricus Monachus: Historia de antiquitate regum Norwagiensium. An Acoount of the

Ancient History of the Norwegian Kings. Ed. by David McDougall and Ian McGougall. London
1998. Viking Society for Northern Research, ll.S. vii-xxxi, S. xxix).

514 Hierzu erhält man Anreize in den verschiedensten Forschungsdisziplinen, die sich mit Literatur
als Medium des kulturellen Gedächtnisses beschäftigen (überblickshaft hierzu Erll 2005 sowie
weiterführende Literatur). All jene Darstellungsweisen hier zu berücksichtigen, würde den Rahmen

sprengen, weshalb sie an dieser Stelle nur als Anregung genannt werden.



5.7 Das Gedächtnis der Literatur als Abgrenzung zu Erinnerungskonkurrenzen 213

selbe Ereignis berichten auch die zur selben Zeit vermutlich in Nidaros, Norwegen,
entstandenen Âgrip. Dort wird ebenfalls auf die unterschiedlichen Erinnerungen zu
Olafs Tod hingewiesen:

En til falls Olâfs konungs var ekki vitat; hitt var sétt, at [...]. Sumir menn geta hann â

bâti braut hafa komizk ok segja, at hann hafi verit sénn sicSan t munklifi nçkkvuru â Jör-
salalandi. En sumir geta, at hann hafi yfir borci fallit. En hvatki er lifi hans hefir lukt, J>â

er jaat likiligt, at guö hafi sâlina. (Kap. 20, S. 23 f.)

Doch über Olafs Tod wurde nichts bekannt; es wurde gesehen, dass [...]. Einige Leute
meinen, dass er auf einem Boot davongekommen sei und erzählen, dass er irgendwo in
Jörsalaland in einem Mönchskloster gesehen worden sei. Und manche berichten, dass

er über Bord gefallen sei. Doch wie sein Leben auch geendet haben mag, es ist
wahrscheinlich, dass Gott seine Seele hat.

Auch die entsprechende Passage in der lateinischen H.N. formuliert ganz ähnlich,
vermeidet aber alle spekulativen Aussagen und lässt diese Debatte daraufhin sogar
lieber ruhen, als sich auf die Suche nach einer <Wahrheit> zu machen: Quare ho-

nestius hoc parum determinatum omittendo quam de re incerta falsa diffiniendo prêter

eamus (H.N., Kap. XVII, S. 98 f. : «For this reason it would be more creditable to
omit something so unsettled than give a false explanation of such doubtful matter,
and I shall pass over it.» [Übersetzung Ekrem/ Mortensen]). Hier zeigen sich eine

völlig andere methodische Herangehensweise bei der Darstellung der Vergangenheit

und überdies das völlige Gegenteil von einer kritischen Auseinandersetzung mit
Erinnerungen, wie man sie für dieses Ereignis in der OIO vorfindet. Dennoch haben
die offensichtlichen inhaltlichen Gemeinsamkeiten in der Forschung zu umfassend
diskutierten Entlehnungsfragen geführt, die nicht zuletzt auch die heute üblichen,
aber nicht unstrittigen Datierungen der norwegischen Synopsen nach sich zogen.515

Doch unabhängig davon, von welcher Interferenz der Texte man ausgehen will,
muss konstatiert werden, dass sie nicht nur inhaltlich gewisse Ähnlichkeiten aufweisen,

sondern auch hinsichtlich ihres grundsätzlichen Umgangs mit Erinnerungen. In
den Âgrip trifft man beispielsweise in den ersten Kapiteln drei Mal auf den nonpersonalen

Verweis svd er sagt (S. 8, 11, 13; «es wird erzählt»), wie man ihn auch aus

der isländischen Historiographie kennt (deren Parallelen auch aufgrund derselben

sls Eine überblickshafte Zusammenfassung der Forschung zu den Relationen der Texte geben An-
dersson 1985, S. 201-11 und die Einführungen zu den aktuellsten Editionen und Übersetzungen
(Tor Ulset. Det genetiske forholdet mellom Âgrip, Historia Norwegiae og Historia de antiquitate
regum Norwagiensium. En analyse med utgangspunkt i oversettelseteknikk samt en diskusjon
omkring begrepet „latinisme" i samband med norrone tekster. Oslo 1983; Debra Kunin (transi.)
and Carl Phelpstead (ed.). A History of Norway and the Passion and Miracles of the Blessed Olâfr.
London: Viking Society for Northern Research 2001 und Matthew J. Driscoll (ed.). Âgrip af
Nôregskonungasçgum. Ed. and transi, with an Introduction and Notes by Matthew J. Driscoll.
Viking Society for Northern Research Text Series 10. 2nd ed. London 2008). Weiterführend hierzu
sind vor allem Bjarni Einarsson. Formâli. In: IF XXIX. Bjarni Einarsson gaf üt. Âgrip af
Nôregskonungasçgum. Fagrskinna - Nöregs konunga tal. Reykjavik 1984. S. V-CXXXI, Gudrun Lange.
Die Anfänge der isländisch-norwegischen Geschichtsschreibung. Studia Islandica, 47. Reykjavik
1989 und Ellehoj 1965 hilfreich.



214 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

Sprache und ähnlichem kulturellen Hintergrund offensichtlich sind). Danach folgen
nur noch solche nonpersonalen Verweise, wie sie in dieser Abhandlung als kritisch
klassifiziert worden sind, z.B. er sumir kalla (S. 5, 37; «wie es manche nennen»), at
pvt sem sumir segja (S. 15, 25, 32, 46; «gemäß dem, was manche erzählen»), sem

sumir segja, ok trüa pvtjlestir (S. 19; «wie manche erzählen, und die meisten glauben
das»), en peira ornefni eda orferdir vitum vér eigi (S. 26; «aber über ihr Schicksal

[oder, aber weniger wahrscheinlich: ihren ursprünglichen Namen] oder ihren
Lebensweg wissen wir nichts [zu berichten]»). Mit dieser Auflistung sind jedoch
schon alle Angaben über Erinnerungsträger erfasst - es gibt keine personalen
Verweise (bis auf solche, die sich auf die Skalden beziehen, wenn ihre Strophen zitiert
werden). Man könnte diese Parallelen mit der auf Island entstandenen Historiographie

auf gemeinsame erinnerungskulturelle Strategien zurückführen oder darauf,
dass die drei norwegischen Synopsen möglicherweise sowohl Saemundr als auch Ari
als Quelle nutzten.516 Die H.N. verweigert sich hingegen jeglicher diffuser Überlieferungen,

weshalb man dort auf nur sehr wenige trifft. Theodoricus teilt in seiner H.A.
diese Ansicht und vermerkt an mehreren Stellen, dass er sich weiterer Ausführungen
oder Bewertungen enthalte, da er sowieso zu keiner Einschätzung der Wahrheit
aufgrund fehlenden Wissens kommen könne (vgl. z.B. Kap. 3, als er sich zur
Landnahme Islands äußert). Damit gibt es zwar mit den nonpersonalen Verweisen auf
mündliche Erinnerungen eine grundsätzliche Gemeinsamkeit im Quellenumgang
zwischen den isländischen und den norwegischen Texten, aber auch entscheidende
Unterschiede: keine personalen Quellenangaben und auch keine typischen Quellenketten,

wie sie für die isländische Historiographie herausgestellt wurden. Unabhängig
von allen Entlehnungsfragen muss man daher feststellen, dass es dort keine Quel-
lenhierarchisierungen gibt, die als Hilfsmittel eingesetzt werden, um der <Wahrheit>

möglichst nahe zu kommen, die überdies überhaupt nicht das Leitthema der Texte
ist. Dieses Phänomen ist auf die in Island entstandene Historiographie begrenzt.
Nur dort hat sich jener hypoleptische Diskurs entwickelt, der der <Wahrheit>
verpflichtet war und das Ziel hatte, auf die Suche nach der isländischen Identität zu
gehen.517 Die isländischen Historiographen hatten offenbar kein Interesse daran, die

516 In Bezug auf diese Korrelationen gibt es noch immer keinen Forschungskonsens. Debra Kunin
und Carl Phelpstead fassen knapp die möglichen Folgen unterschiedlicher Entlehnungswege
zusammen: „As Andersson says, the difference between these two positions 'does not appear
great, but the implications of the difference are farreaching' 1985, 202). If the lost source [d.i. ein
Mittelstext, der für etliche Gemeinsamkeiten verantwortlich sein soll] is a Norwegian text, rather
than Ari's Icelandic history, then 'we are led to believe that there was an independent Norwegian
school of history writing and that the synoptics are a specifically Norwegian manifestation'
(Andersson 1985, 202). If, on the other hand, Âgrip and Historia Norwegiae depend on Ari's work this,

together with Theodoricus's admission of his debt to Icelandic sources (ch. l), means that medieval

Norwegian historical writing was modelled on and indebted to that of Iceland" (Kunin/ Phelpstead

2001, S. xiv). Im Rahmen dieser Abhandlung können hierzu keine Spekulationen angestellt
werden, allerdings hätte jede der beiden Textbezüge auch Einfluss auf die Beurteilung der beiden

Erinnerungskulturen.
517 Dieser Unterschied lässt sich auch anhand der unterschiedlichen Motivationen unterstreichen, die

der Verfasser im Prolog der H.N. für seinen Text wie folgt erläutert: Si quid uero nostris temporibus



5.7 Das Gedächtnis der Literatur als Abgrenzung zu Erinnerungskonkurrenzen 215

norwegische Synopsis in ihren identitätsstiftenden Diskurs einzubeziehen, und

grenzen sich über den hypoleptischen Diskurs eindeutig von jener ab.518 Erzähltheoretisch

betrachtet bezieht die isländische Historiographie damit im antagonistischen
Modus > Stellung bei der Vereinbarung bzw. dem Ausschluss von bestehenden

Erinnerungskonkurrenzen :

Literatur greift auch aktiv ein in aktuelle Erinnerungskonkurrenzen und das Ringen
um Erinnerungshegemonie. Zu Medien der Aushandlung von Erinnerungskonkurrenzen

werden literarische Texte dort, wo sie Gegen-Erinnerung entwerfen, etwa indem
sie [...] andere Selbstbilder und Werthierarchien als die der dominierenden
Erinnerungskultur inszenieren. [... ] Mit dem antagonistischen Modus bezieht der literarische

Text als Medium einer von Erinnerungskonkurrenzen geprägten Erinnerungskultur
Stellung.519

Die isländische Historiographie fordert daher mit ihrer mehrere Jahrhunderte
umfassenden Geschichtsdarstellung Norwegens die Erinnerungshoheit, das heißt, sie

beansprucht die einzig wahre Geschichtsversion zu sein, in der die Isländer ihre

eigene Identität entsprechend fundieren können.520 Damit lassen sich die historiogra-
phischen Texte Islands zwischen 1100 und 1300 als Zirkulationsmedien des kulturellen

Gedächtnisses begreifen und können daher als «kollektive Texte> bezeichnet
werden:

Anders als es bei dem Assmann'schen Konzept des kulturellen Textes der Fall ist, wird
mit dem Begriff des kollektiven Texts jedoch auf ein Leseverhalten verwiesen, bei dem
literarische Werke nicht als verbindliche Elemente, als zu erinnernde Gegenstände des

memorie dignum accidisse repperi, hoc ipse addidi, quoniam multorum magnificencias cum suis auctori-
bus ob scriptorum inopiam a memoria modernorum cotidie elabiperspexi (H.N., Prolog, S. 52 f.: «If I
have discovered any happening of our own times worth remembering, I have inserted that fact

myself, since I have observed that many men's splendid feats, together with their performers, sink
daily into oblivion among our contemporaries owing the shortage of written records.» [Übersetzung

Ekrem/ Mortensen]). Hier wird die Externalisierung der Erinnerung in die Schrift als einzig
möglicher Erhalt der Erinnerungen verstanden, woraus sich eine zentrale Rolle der Schrift für den
Verfasser (wohlmöglich abgeleitet von der christlichen Schriftkultur) ablesen lässt. Allerdings lässt
sich daran keine Absicht der Aushandlung von Vergangenheiten oder eine gegenwartsrelativie-
rende Funktion erkennen. Die Schrift wird hier im antik-klassischen Sinn als <Archiv> verstanden.

518 Allerdings nutzten sie die Texte dennoch stillschweigend als Quellen, wie beispielsweise Snorri
Sturluson in seiner Hkr., jedoch mit dem entscheidenen Fehlen des kritischen Wiederaufgreifens.

519 Erll 2005, S. 179.
520 So könnte man anhand von Snorri Sturlusons Geschichtsdarstellung beispielhaft illustrieren, auf

welche Weise sich die Isländer mittels ihrer eigenen Geschichtsrekonstruktion in Abgrenzung zu

Norwegen fundieren konnten: „Snorri Sturluson, for example, put great emphasis on the coercive
violence of their [i.e. the kings] missionary methods. It may be suggested that, by making the

pagans spokesmen for common sense in contrast to the cruelty and impetuosity of the missionary
kings, Snorri was commenting on the contemporary conflict between Icelandic chieftains and the

Norwegian archbishop and king and indirectly criticizing the Norwegians for their disregard of
traditional Icelandic customs" (Sawyer/ Sawyer 1993, S. 224).



216 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

kulturellen Gedächtnisses rezipiert werden, sondern als Vehikel der kollektiven medialen

Konstruktion und Vermittlung von Wirklichkeits- und Vergangenheitsversionen.
Kollektive Texte erzeugen, perspektivieren und zirkulieren Inhalte des kollektiven
Gedächtnisses.521

Aufgrund der hier herausgestellten Abgrenzung der einheimisch isländischen
Historiographie von der norwegischen und der dänischen durch diesen Identitätsdiskurs
ist zu erwägen, ob weiterhin an der fortwährend kontrovers diskutierten, aber
beharrlich aufrechterhaltenen Genredefinition der historiographischen Texte festgehalten

werden sollte. Es bietet sich möglicherweise an, ihre Aufhebung wenigstens
partiell zugunsten einer Definition, basierend auf den textimmanenten Erinnerungsdiskursen,

zu erwägen, die den ,Sitz im Leben' der Texte noch deutlicher hervorheben

und den Textkontexten besser entsprechen würde.

5.8 Exkurs: <Rituelle Kohärenz) in der semioralen
Erinnerungskultur Skandinaviens

Man muss im mittelalterlichen Skandinavien von einem sich reziprok beeinflussenden

Verhältnis von Mündlichkeit und Schriftlichkeit ausgehen, d.h. die isländische
Kultur reproduzierte ihre Identität in einer Semioralität sowohl über <rituelle> als

auch über <kulturelle Kohärenz>. Gemäß der Assmann'schen Begriffsdefinitionen
beschreiben diese beiden Kohärenzherstellungen unterschiedliche Mechanismen,
die zunächst einmal grundsätzlich den Medien des kulturellen Gedächtnisses
zugeordnet werden können. Über die <textuelle Kohärenzherstellung> wurde hauptsächlich

in den vorangegangenen Kapiteln diskutiert und immer wieder darauf verwiesen,

dass die Schrift nur ein Medium des kulturellen Gedächtnisses darstellt - ein
weiteres ist die mündliche Erinnerung. Daher soll in Form eines kurzen Exkurses zur
Abgrenzung sowie der Vollständigkeit halber auch ein Einblick in die <rituelle>

Kohärenzherstellung zwischen 1100 und 1300 gegeben werden.522 Durch die Entwicklung

eines Gedächtnisses der Literatur, dessen Kriterien die Beschäftigung mit
Erinnerungsträgern und Erinnerungsprozessen erforderte, finden nicht nur kurze

Beschreibungen über die vorchristliche, sondern zum großen Teil auch über die

gegenwärtige semiorale Erinnerungskultur Eingang in die Texte.

Erinnerung entsteht erst durch Kommunikation und durch Wiederaufnahme der
Berichte. An der Erinnerung partizipieren grundsätzlich alle Mitglieder einer Gesellschaft,

doch bestimmte formative Aspekte des kulturellen Gedächtnisses unterliegen
einer eingeschränkten Partizipationsstruktur. Diese ist in Island nicht so stratifiziert
ausgebildet wie in kulturellen Gedächtnissen anderer Gesellschaften, doch geben

521 Erll 2005, S. 158.
522 Mit Mnemotechniken in vorskripturaler Zeit hat sich insbesondere Stefan Brink befasst, s. hierzu

Verba Volant, Scripta Manent? Aspects of Early Scandinavian in Oral Society. In: Literacy in
Medieval and Early Modern Scandinavian Culture. Ed. by Pernille Hermann. The Viking Collection,
16. Odense 200S. S. 77-135.



5.8 Exkurs: <Rituelle Kohärenz> in der semioralen Erinnerungskultur Skandinaviens 217

beispielsweise Gesetzessprecherlisten einen Einblick in die stark personenabhängige
Erinnerungskultur Islands. Da die historiographischen Texte auf einmalige Art abbilden,

welche Relevanz einzelnen Erinnerungsträgern beigemessen wurde, ist eine
ähnliche Wertigkeit auch für die mündliche Erinnerungskultur zu vermuten. Neben
den hier untersuchten beiden primären Texten isländischer Geschichte haben die

anderen, sekundären historiographischen Texte die norwegischen Könige im Fokus,
weshalb sich erst einmal die Frage stellt, wie die Erinnerungen an jene überhaupt
Island und dann die isländischen Historiographen erreichen konnten. In der Haralds

saga Sigurdarsonar523, einer der Königssagas der Hkr., verweist der Verfasser auf
einen Isländer namens Halldörr Snorrason, der am Hof der Hauptfigur, König
Harald, für einige Zeit gelebt und an dessen Seite gekämpft hat: Menn islenzkir eru

nefndir, peir er fôru par med Haraldi: Halldôrr, sonr Snorra goda - hann hafdi pessa

frâsçgn hingat til lands - [...] (Haralds saga Sigurdarsonar, Hkr. III, Kap. 9, S. 79;
«Isländische Männer werden genannt, die dorthin mit Harald gereist waren:
Halldörr, der Sohn des Goden Snorri - er brachte diese Erzählung hierher [nach
Island] ins Land - [...].»). Ihm sagt die Saga nach, er sei dafür verantwortlich gewesen,

dass die Erzählungen nach Island kamen, wo sie seither erinnert worden sind.

Um eine solche Erinnerung lebendig zu halten, ist die Grundvoraussetzung die
Wiederaufnahme einer Erzählung. Erinnerung musste kommuniziert werden, um im
Gedächtnis zu bleiben. Diese Wiederholung findet laut den Texten meist in einem
konventionellen und häufig durch ein Individuum selbst festgelegten Rahmen statt.
Auf Island scheint das, begründet durch die wenig stratifizierte Gesellschaftsstruktur
hauptsächlich von den persönlichen Ambitionen erinnerungswilliger Personen
abhängig gewesen zu sein. So berichtet der kurze, aber interessante Text des Islendings

pättr sçgufrôda524 von einem sagakundigen Isländer, dem der norwegische König
wegen seiner Fähigkeiten des Geschichtenerzählens «zwecks Unterhaltung» (at
skemmta) Aufnahme am Hof gewährt. Der Isländer erzählt daraufhin dem König
über die Monate hinweg viele Geschichten und an Weihnachten steht als erzählerischer

Höhepunkt noch der Bericht über die Auslandsreise des Königs nach Jerusalem

an. Nach einem anscheinend vorgeschriebenen, wiederkehrenden Erzählrhythmus

an dreizehn aufeinander folgenden Tagen ist auch diese Geschichte beendet
und der König fragt den Isländer, woher er diese Erzählungen habe. Der Isländer
antwortet ihm folgendes: „Pat var vandi minn üt â landinu at ekför hvert sumar til
pings, ok namk hvert sumar afsçgunni nçkkvat at Halldôri Snorrasyni." (Islendingspättr
sçgufrôda, Morkinskinna III, Kap. 44, S. 236; «Es war meine Gewohnheit drüben in
Island, dass ich jeden Sommer zum Thing ritt und mir jeden Sommer etwas von
dieser Erzählung von Halldörr Snorrason aneignete.»).525 Der Isländer machte es

523 Zitiert im Folgenden nach IF XXVIII.
524 Zitiert im Folgenden nach IF XXIII, Kap. 44, S. 235-237. Der Text entstand vermutlich Ende des

13. Jahrhunderts, und ist überliefert in den Codices Morkinskinna, Hulda und Hrokkinskinna.
525 Immer wieder hat dieser Text die Aufmerksamkeit der Forschung auf sich gezogen, weil er ver¬

meintlich viel über die mündliche Kultur Islands zu vermitteln scheint (vgl. Heinrich Matthias
Heinrichs. Die Geschichte vom sagakundigen Isländer (Islendings [râttr sçgufrôda). Ein Beitrag



218 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

also zu seiner eigenen «Gewohnheit» (vandi), jedes Jahr etwas von dieser

Erzählung zu erfahren, d.h. er selbst hatte die Ambition, sich von diesen Geschichten
etwas anzueignen. Für die (wohlgemerkt mündliche) Weitergabe dieser Erzählungen

wird hier auf ebenjenen Halldörr Snorrason verwiesen, der auch gemäß der

zuvor genannten Passage der Haralds saga Sigurôarsonar für die Überführung der

Erzählungen nach Island verantwortlich gewesen sei. Dabei allein blieb es wohl
nicht, denn dieser kurze pâttr verweist darauf, dass von Halldörr auch die
Wiederaufnahme und damit die Weitergabe der Berichte ausging. Er als Augenzeuge hatte
also auch für die mündliche Erinnerungskultur einen hohen Authentifikationswert,
wobei sich hier die Frage stellt, ob die Grundlage dafür bereits in der oralen

Erinnerungskultur zu suchen ist oder erst durch die Semioralität zustande kam?

Diesen Authentifikationswert hat der kurze pâttr allerdings wiederum genauso auf
der Textebene der Saga, in der er die Funktion erfüllt, die Berichte über die
Auslandsreise des Königs in der Saga zu bestätigen, indem der König selbst über die

Erzählung und ihren Wahrheitsgehalt urteilt: Mér pykkir allvel ok hvergi verr en efni

eru til [...] (Islendingspättr sçgufrôda, Morkinskinna III, Kap. 44, S. 236; «Sie [d.i. die
Geschichte] gefällt mir sehr gut und weicht in keiner Hinsicht von den tatsächlichen

Ereignissen ab [,..].»).526 Damit authentifiziert der Text gleichzeitig auf zwei
verschiedenen Ebenen: auf der einen wird die mündliche Erinnerung an die Auslandsreise

des Königs durch den isländischen Augenzeugen und Erinnerungsträger Halldörr

Snorrason bestätigt und auf einer zweiten Ebene wird diese Erinnerung erneut
und gleichzeitig die Saga selbst durch den König, die Hauptfigur der Erinnerung,
persönlich verifiziert. Damit ist wie im Fall der Sverris saga der höchste Authentifi-
zierungsgrad für eine Erinnerung erreicht, denn wenn der Erinnerte selbst bestätigt,
dass die Erzählungen über ihn den Ereignissen entsprechen, lässt sich keinerlei
Zweifel mehr gegen die Berichte anführen.

Der Islendings pâttr sçgufrôôa zeigt auch, dass Ort und Zeit auf Island für die

Erinnerungskultur entscheidende Faktoren darstellten: jeden Sommer auf dem

Thing erfuhr der Isländer etwas von dieser Erzählung. Immer wieder treten die

Thingorte, insbesondere in den Isländersagas, als zentrale Angelpunkte des sozialen
Zusammenlebens sowie in Bezug auf die Erinnerungskultur auf. Vor allem in den
Sommermonaten versammelte sich der Großteil der isländischen Gesellschaft auf

zur Sagaforschung. In: Literaturwissenschaft und Geschichtsphilosophie. Festschrift für Wilhelm
Emrich. Hrsg. v. Helmut Arntzen, Bernd Balzer, Karl Pestalozzi und Rainer Wagner. Berlin 1975.
S. 225-31; Carol Clover. The Medieval Saga. Ithaca/ London 1982, S. 195; Jürg Glauser. Erzähler

- Ritter - Zuhörer. Das Beispiel der Riddarasögur: Erzählkommunikation und Hörergemeinschaft
im mittelalterlichen Island. In: Les sagas de chevaliers (Riddarasögur). Actes de la Ve Conférence
Internationale sur les Sagas. Ed. by Regis Boyer. Toulon 1982. S. 93-119; Stephen A. Mitchell.
Heroic Sagas and Ballads. Ithaca/ London 1991, S. 98; Lars Lönnroth. The man-eating Mama ofMi-
klagard. Empress Zoe in Old Norse saga tradition. In: Kairos. Studies in Art History and Literature
in Honour of Professor Gunilla Akerström-Hougen. Jonsered 1998. S. 37-49, S. 47-8).

526 Vgl. Elena Gurevich. The Fantastic in Islendinga fjaettir, with Special Emphasis on Porsteins pâttr
forvitna. In: Gripla, XIX. Ed. by Margrét Eggertsdöttir, Gi'sli Sigurässon, Svanhildur Oskarsdöttir,
Ülfar Bragason. Reykjavik 2008. S. 77-92, S. 89.



5.8 Exkurs: <Rituelle Kohärenz> in der semioralen Erinnerungskultur Skandinaviens 219

dem Allthing, der größten Rechtsversammlung auf der Insel. Sie fand im Sommer
auf dem Allthingplatz Fingvellir statt und urteilte bezirksübergreifend. Aufgrund
seiner Funktion als größte Rechtsversammlung reisten fast alle (freien) Isländer in
den Südwesten der Insel, wo sie mehrere Wochen verbrachten. Eine Veranstaltung
solchen Ausmaßes war auch für den Handel relevant und bot darüber hinaus den
Rahmen für wichtige gesellschaftliche und soziale Aktionen wie Heiratsplanungen,
Bündnisabsprachen sowie die Verbreitung neuester Ereignisse. Dementsprechend
kann man davon ausgehen, dass ein Großteil der gesamtisländischen Erinnerungskultur

schon aufgrund der großen Erreichbarkeit der Menschen an diesem einem
Ort bei dieser Gelegenheit stattgefunden hat, was wiederum Texte wie der zuvor
genannte Islendings pâttr sçgufrôda und etliche andere bestätigen. So kann man an
dieser Stelle nochmals den Prolog der Ôlâfs saga helga inni sérstaka anführen, in dem
ebenfalls davon berichtet wird, dass die Ereignisse aus Norwegen jeden Sommer
nach Island gelangten: Spurdu menn pâ â hverju sumri tiÖendi landa pessa â milli, ok

var pat stdan i minni fœrt ok haft eptir til frâsagna (Ôlâfs saga helga inni sérstaka,

Prolog, S. 422; « Die Leute erfuhren jeden Sommer von den Ereignissen zwischen
diesen Ländern [d.s. Norwegen und Island], die dann in das Gedächtnis überführt
und danach für Erzählungen verwendet wurden.»). Die isländische orale
Erinnerungskultur (wenigstens in hochmittelalterlicher Zeit, aber wahrscheinlich auch
noch in vorskripturaler Zeit) war also in der mündlichen Kultur Islands festen

Rahmenbedingungen unterworfen.
Wirft man nun einen kurzen Blick auf die norwegische bzw. skandinavische

Erinnerungskultur, schildern die Texte für diese ähnliche Umstände. Sie ist dort
allerdings eng verbunden mit dem höfischen Leben, wie der zuvor genannte pâttr
belegt. Dort wird zudem geschildert, dass die Erzählungen immer in einem
bestimmten Rahmen stattfanden, nämlich am Hof zur Unterhaltung des Königs und
seines Gefolges. Darüber hinaus exemplifiziert die letzte Erzählung über den König
einen speziellen zeitlichen Rahmen, nämlich das Erzählen über dreizehn Tage
hinweg um Weihnachten herum. Aus der christlichen Perspektive der Entstehungszeit
des pâttr scheint es nahegelegen zu haben, dass der aufregendste Bericht über die
Auslandsfahrt des Königs als Höhepunkt an einem entsprechenden Feiertag
vorgetragen wurde.

Eine ähnliche Schilderung findet man auch in der ÖIO, in der am Ende berichtet
wird, wie mit der Erzählung über Olaf Tryggvason nach seiner Niederlage in seiner
letzten Schlacht am englischen Hof verfahren wird (also nach seinem vermeintlichen

Tod). Dem Text gemäß war König Olaf gut befreundet mit König Aöalräär,
dem Vater des gerade herrschenden Englandkönigs Jatvarär, der sich gut an die
Freundschaft zwischen Olaf und seinem Vater «erinnert» (minntisk). Er erzählt
deshalb seinem Gefolge «wie gewohnt» (hann var vanr) jedes Jahr zu einer
bestimmten Zeit, nämlich zu Ostern, (d <ein>hverju âri, päskadag / d hverju âri â

pâskattd; S-Version Kap 70/ A-Version, Kap. 81, S. 359) von König Olaf, um diesen

«zu ehren» (at vegsama). Erinnerung hat hier also ganz konkret nicht (nur) die
Funktion zu unterhalten, sondern allen voran den König zu ehren. Dieser Unter-



220 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

schied zum Islendings pâttr sçgufrôda könnte unter anderem darin begründet sein,
dass dort der König noch lebt, als die Geschichten über ihn erzählt werden, während
Olaf Tryggvason in der OIO bereits zum genannten Zeitpunkt tot war bzw. für tot
gehalten wurde. Der Text fährt damit fort, dass Jätvarär in diesem Jahr eine «neue»
Erzählung erreicht hat, nämlich dass König Olaf im Osten verstorben sei, woraus
Jätvarär nun ableite, dass er damals in der Schlacht tatsächlich habe fliehen können:

Tök hann nü at vegsama Olaf konung Tryggvason, ok [m var hann vanr ä hverju äri at

segja riddurum sinum frâ Olâfi konungi â paskatiö, frà mçrgum âgsetligum verkum
hans, er hann haföi unnit. Ok â einhverju äri ä päskadeginum själfum [...], J)â lét hann
J>at fylgja at hann hafäi nyliga spurt h au tiöendi af Jjeim mçnnum er kömu af Syrlandi
meö merkiligum frâsçgnum, at J>ar hpföu oröit Jsau tiäendi er mikils väru verä, er Oläfr
konungr Tryggvason var sagär andaär, ok för hann meö mikilli dyrö af Jtessari verpldu
til eilifrar sselu. „Ok vita skolu jaér Jaat," sagöi konungrinn, „at miklu er hann däsamligri
pörum konungum, ok ]xvi skal segja â hinni œztu hätiö fra hinum ägaetasta konungi,
Öläfi Tryggvasyni [...]. Ma af Javi ongan daginn makligra til fä eöa finna hans lofi at

yppa heldr en Jaenna." (ÖIO, A-Version, Kap. 81, S. 359 f.)527

Er begann nun König Olaf Tryggvason zu ehren, weshalb er es sich zur Gewohnheit
gemacht hatte, seinen Rittern jedes Jahr zur Osterzeit von König Olaf zu erzählen

[und] von seinen vielen ruhmhaften Taten, die er begangen hatte. Und in irgendeinem
Jahr am Ostertag selbst [...], fügte er noch hinzu, dass er kürzlich von den Männern,
die mit bedeutsamen Berichten aus Syrland gekommen waren, die Neuigkeit erfahren
habe, dass sich dort Ereignisse von hohem Wert begeben hatten, nämlich, dass von
König Olaf Tryggvasons Tod erzählt wurde. Er sei mit großem Ruhm von dieser Erde

in die ewige Seligkeit eingegangen. „Und ihr sollt eines wissen", sagte der König, „dass

er viel außerordentlicher als alle anderen Könige war und deshalb soll man an diesem
höchsten Feiertag von diesem ruhmhaften König, Olaf Tryggavson, erzählen [...]. Es

kann deshalb kein anderer, passenderer Tag als dieser dazu gewählt oder gefunden
werden, sein Lob hochzuhalten."

Genau wie bei der isländischen Erinnerungskultur wird hier von Gewohnheiten,
festen Orten und Zeiten gesprochen, die den Rahmen der Erinnerung bilden. Die
Rolle des Hofes war dabei sicherlich prägend, insbesondere, was die Erinnerungen
an vergangene Könige betraf - die Entscheidung, ob erinnert oder vergessen wurde,
lag bei den Herrschern. Man kann wohl mit großer Wahrscheinlichkeit vermuten,
dass es ganz ähnliche Rahmenbedingungen auch in der Zeit der beschriebenen

Ereignisse gab, auch wenn man wohl insbesondere bei den erwähnten christlichen

Feiertagen Weihnachten und Ostern (wie sie in den beiden zitierten norwegischen
Fällen genannt werden) mit einer christlichen bzw. einer verfassergegenwärtigen
Perspektivierung rechnen muss. Das allerdings spricht dafür, dass den mittelalterlichen

Verfassern eine mündliche Erinnerungskultur noch immer bekannt und diese

offenbar noch immer stark an Konventionen ausgerichtet war.

527 Diese Passage wird nach der A-Version zitiert, da der Text S-Version beschädigt ist und mitten in
der Beschreibung abbricht.



5.9 Ausblick: die StilUegung des <Traditionsstroms> nach 1300 221

5.9 Ausblick: die Stilllegung des <Traditionsstroms> nach 1300

Der <Traditionsstrom> in Island ist zwischen 1100 und 1300 geprägt durch
unterschiedlichste Identitätsstrategien und verschiedene Positionierungen gegenüber
Norwegen, die wiederum überaus divergierten: entweder gab es eine vollständige
Ablehnung des norwegischen Einflusses in Island, wie es die Ib. und die Hungrvaka
eindrucksvoll demonstrieren oder aber eine Hinwendung zu den norwegischen
Königen (in Form genealogischer Verbindungen oder politischer Freundschaft) bis
hin zur Erklärung ihres Apostelstatus für Island, wofür wiederum die OlO ein gutes
Beispiel abgibt. Interessant ist zudem die etwa gleichzeitige Entwicklung der

Isländersagas, die wiederum völlig unterschiedliche Verhältnisse der Protagonisten
zum norwegischen Königshaus darstellen, ohne dass sich darin eine Entwicklung
erkennen ließe. Die Verschriftlichung der eigenen Familiengeschichte in Form der

Isländersagas zeugt davon, dass das Interesse an der eigenen Geschichte in Island ab

1200 stark gewachsen sein muss und sich damit der Fokus im 13. Jahrhundert weg
von der zuvor versuchten Angliederung einzelner Magnaten an skandinavische

Königshäuser hin zur innerisländischen Geschichte und Fundierung einer personalen

Identität wandte: „The family sagas, dealing with an earlier Golden Age, can be

seen as a reaction against the violence and disruption of the 1220s [...]."S2S Doch
gleichzeitig entstanden Anfang bis Mitte des 13. Jahrhunderts auch drei große
Kompilationen, die sich mit einer längeren Periode der norwegischen Geschichte
befassten (Morkinskinna, Fagrskinna, Heimskringla-, später im 13. Jahrhundert auch
auf diesen basierende weitere Manuskripte wie Hulda und Hrokkinskinna). Nach
1230 entstanden keine neuen Königssagas, die Zeit der Isländersagas hingegen ging
auf ihre Blüte zu: „Another response, represented by the family sagas, was to look
back to the good old days before kings and archbishops challenged the traditional
interests of the aristocracy."529

Im Übergang zum 14. Jahrhundert zeigt sich dann die Tendenz der Stillegung
dieses <Traditionsstroms>. Nicht nur die Entstehung neuer historiographischer
Texte, sondern auch die der Isländersagas ist zu diesem Zeitpunkt abgeschlossen. In
der Folgezeit beginnt ein Rezeptionsprozess, der bis in das 19. Jahrhundert hinein
währen wird. Er charakterisiert sich durch den Rückgriff auf die Texte der vorigen
Jahrhunderte, die zu großen Sammelhandschriften kompiliert werden, um eine

möglichst weite Zeitspanne der Geschichte abzubilden. Das gilt einerseits für die

historiographischen Texte zur norwegischen Geschichte, die zu Sammelhandschriften

wie Eirspennill, AM 47 fol. (Anfang des 14. Jahrhunderts), zusammengestellt

werden. Der Text schließt inhaltlich direkt an die Olafs saga helga an, indem
er von dessen Nachfolger Magnus goöi und anderen Norwegerkönigen bis zu

Magnus Erlingssons Schlacht in Ré 1177 berichtet, in der er seinen Widersacher

Eysteinn meyla besiegt. Darauf folgen die Sverris saga, die Böglunga sögur und die

528 Sawyer/ Sawyer 1993, S. 221.
529 Ebd., S. 231.



222 5 Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz: der hypoleptische Diskurs

Hâkonar saga Hâkonarsonar. Damit deckt das Manuskript eine Zeitspanne von 1130
bis 1263 der norwegischen Geschichte ab. Andererseits werden zeitgleich solche
Sammelhandschriften auch für die isländische Geschichte erstellt (so z.B. die
Sturlubôk von Sturla böräarson um 1270 und die Hauksbôk von Haukr Erlendsson,
1299). In dieser literaturgeschichtlichen Wende um 1300 lässt sich eine erneute
Veränderung des Identitätsbedürfnisses erkennen: Gab es zuvor tendentiell betrachtet

zwei sich abwechselnde Strategien zur Fundierung einer kollektiven Identität
nach der Ib. und einer frühen Version der Lb., nämlich die historiographische
Abgrenzungsliteratur über die norwegische Geschichte und etwas später die
innerisländische Identifikationsliteratur der Isländersagas, erhalten nun beide

Darstellungsformen eine gleichwertige Rolle bei der Herstellung kultureller
Kohärenz.530 Dennoch bleiben in der Literatur die beiden Welten, Norwegen und Island

getrennt. Ein hervorragendes Beispiel hierfür stellt die größte Sammelhandschriff
Islands dar: die Flateyjarbôk (GKS 1005 fol.) vom Ende des 14. Jahrhunderts. Sie

enthält auf 225 Seiten neben poetischen Texten und Genealogien der Norwegerkönige

(wie z.B. Hversu Nôregr byggôisk «Wie Norwegen besiedelt wurde») auch

Versionen jener Königssagas, die schon in der Hkr. verzeichnet wurden, sowie eine
kurze Beschreibung von Islands Besiedlung und einer Vielzahl an pcettir (kurze
Erzählungen), die von Isländern am norwegischen Königshof handeln. Alle Texte
dieser Handschrift thematisieren das Verhältnis der Isländer zu Norwegen, das

zudem in der ,neuen' Erzählform der integrierten pcettir in den Sammelhandschriften

eine neue literarische Aufbereitung erfährt. Die pcettir sind alle in die historio-
graphischen Texte eingebettet, tragen aber die Formalia der Isländersagas statt die
des hypoleptischen Diskurses der Historiographie. Hierin kann man einen wiederum
neuen Versuch der Identitätsfindung sehen, der die Auseinandersetzung der
(wohlbemerkt derzeit nur noch rein literarisch) autonomen Isländer mit Norwegen nach
ihrer politischen Eingliederung in das norwegische Reich darstellt. Es bleibt jedoch
zu jeder Zeit dabei, dass die Fundierung durch <Distinktion> in den Isländersagas
und die Fundierung durch <Integration> mit den Königssagas zu keinem Zeitpunkt
miteinander in Berührung kommen - sie stellen zwei Identitätsstrategien dar, deren

Vereinbarung oder Auflösung es nie bedurfte und die ab 1300 gleichzeitig der

Herstellung kultureller Kohärenz dienten.

5111 Wobei diese beiden Darstellungsformen chronologisch nicht vollständig aneinander anschließen.
Es entsteht am Anfang des 13. Jahrhunderts nicht nur die OIO als Beispiel der Abgrenzungsliteratur,

sondern auch die Hungrvaka, die der Darstellung von Aris Ib. folgt. Sie blendet sogar die Rolle
Olaf Tryggvasons für die Christianisierung Islands völlig aus und verfolgt eine islandzentrierte
Identifikationsstrategie. Trotzdem lassen sich grob zeitengebundene Favorisierungen feststellen.


	Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz : der hypoleptische Diskurs

