Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 57 (2016)

Artikel: Islandische Erinnerungskultur 1100-1300 : altnordische Historiographie
und kulturelles Gedéachtnis

Autor: Wambhoff, Laura Sonja

Kapitel: 5: Eine neue Form kultureller Kontinuitat und Koharenz : der
hypoleptische Diskurs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858045

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

5 Eine neue Form kultureller Kontinuitat und
Koharenz: der hypoleptische Diskurs

In Island ist die Schriftkultur Ende des 12. Jahrhunderts noch sehr jung, da ihre Aus-
prigung erst mit der lateinischen Schrift im Zuge der Christianisierung um das Jahr
1000 begann. Wie Assmann in seinen Studien iiberzeugend darlegen konnte, entwi-
ckelt sich die Schrift in frithen Schriftkulturen erst einmal im Bereich der alltiglichen
Kommunikation und hilt noch keinen Eingang in identititsstiftende Bereiche einer
Kultur. Folglich stellt die Gesellschaft ihre kulturelle Kohérenz auch weiterhin tiber
<rituelle Kohirenz>, d.h. zeremonielle Kommunikation, her.** Erst nach einer ge-
wissen Zeit, in der Gebrauchstexte verschriftlicht werden, entsteht ,.ein Vorrat von
Texten normativen und formativen Anspruchs, die nicht durch eine Verschriftli-
chung miindlicher Uberlieferung, sondern aus dem Geist der Schrift heraus entste-
hen.“** Diese Literatur nennt Assmann in Anlehnung an den austro-amerikanischen
Assyriologen Leo Oppenheim und den amerikanischen Ethnologen Robert Redfield
<Traditionsstrom>, in dem Texte mit unterschiedlicher Relevanz organisiert wer-
den:

Allmahlich pragen sich Strukturen von Zentrum und Peripherie heraus. Gewisse Texte
erringen aufgrund besonderer Bedeutsamkeit zentralen Rang, werden ofter als andere
kopiert und zitiert und schliellich [ ... ] zum Inbegriff normativer und formativer Wer-
te. Bei dieser Entwicklung spielt die Schreiberschule eine zentrale Rolle. Sie bildet den
institutionellen Rahmen fiir das Kopieren, Zirkulieren und Archivieren der Texte und
sorgt auf diese Weise dafiir, dafl alte Texte und der in ihnen vergegenwirtigte normati-
ve und formative Sinn prisent und anschluffihig bleiben.**

Mit der Ausbildung dieses <Traditionsstroms> erweitert sich auch das kulturelle
Gedichtnis medial, da die Schrift nun ebenfalls eine Rolle fur die Identititsfundie-
rung zu spielen beginnt. Damit stellt die Gesellschaft ihre kulturelle Kohdrenz nicht
mehr nur durch zeremonielle Kommunikation her, sondern auch durch <textuelle
Kohirenz>. Dieses Zwischenstadium von <ritueller> zu <textueller Kohirenz>, an
dessen Beginn neben lateinischen Gebrauchstexten Semundrs Konigsviten und die
fb. stehen, erhilt in den Assmann’schen Studien kaum Beachtung, da es einerseits
schwer greifbar ist und andererseits seine Studienbeispiele, namlich Israel und Agyp-
ten, ausgeprigte <textuelle> Kohirenzherstellungen reprisentieren. Im islindischen
Fall schritt die Entwicklung dieses <Traditionsstroms> anders voran, wie die folgen-
den Analysen verschiedener historiographischer Texte in der Zeit zwischen 1100
und 1300 darlegen sollen. Wie entwickelt sich dieser <Traditionsstrom> nach Aris

#? Vgl. Assmann 2007, S. 91.
3 Ebd,, S.92.
* Ebd,, S.93.



166 S Eine neue Form kultureller Kontinuitdit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

[b. weiter? Welche Texte erlangen normativen und formativen Status und bleiben
anschlussfihig? Welche Texte erhalten einen zentralen Platz im <Traditionsstrom>?

5.1 Samundr und Ari — zwei historiographische Richtungen des
12. Jahrhunderts

Der <Traditionsstrom> beginnt in Island nach einem Jahrhundert vornehmlich
religioser Gebrauchstexte mit Semundrs Kénigsviten und Aris Ib. in der Wende
vom 11. zum 12. Jahrhundert. Dabei markiert die Ib. einen noch konkreteren
Anfangspunkt, nimlich den Beginn des vernakularen <Traditionsstromss>.*?
Semundr Sigfasson schrieb wohl als erster, zwischen 1080 und 1120, einen Text
tiber die norwegischen Kénige; im Hinblick darauf wird er jedenfalls in den spiteren
Quellen wie der OlO oder dem Néregs konunga tal zitiert. Insbesondere das Noregs
konunga tal, entstanden um 1190, bezeugt die starke Affinitit zu den Norweger-
konigen in seinem Text bzw. seinen Texten, indem sie diesen Gedanken wieder
aufgreift und zugunsten der anstehenden Ehe von Semundrs Enkel Jén Loptsson
mit einer norwegischen Konigstochter eine genealogische Verbindung zwischen
seiner Familie, den Oddaverjar, und den Norwegerkonigen festhalt. Es ist unklar, ob
diese Verbindung schon auf Semundr selbst zuriickgeht, zumindest rekurriert das
Noregs konunga tal auf Semundr als Quelle fir die Auflistung von zehn Norweger-
konigen seit Harald Schonhaar.*® Diese Darstellung lisst mindestens ein grofes
Interesse fiir Norwegen schon zu Beginn des 12. Jahrhunderts erkennen, unter
Umstinden sogar eine intendierte Identifikation in Form der Aufwertung der
eigenen Familie mittels Angliederung an die derzeit herrschenden Konige. Aris fb.
bezeugt hingegen firr dieselbe Zeit einen deutlichen Abgrenzungsversuch von
Norwegen, der nicht primir (oder nicht nur) von Ari ausgegangen zu sein scheint:
immerhin wollte er seine Konigsgenealogien (die nicht iiberlieferten konungaevi
«K0nigsviten») einbringen, doch es waren die Bischéfe, die sie herausstreichen
lieBen.*” Unklar ist jedoch, welcher Gestalt diese Darstellungen waren. Einen

5 Dieser ist deshalb abzugrenzen, weil die Relevanz der lateinischen Texte auf lange Sicht gesehen
bedeutend geringer war und sich bald eine intensive Ubersetzungskultur ausbildete. Es fillt auf,
dass vernakulare Texte bedeutend hiufiger kopiert bzw. iiberhaupt bewahrt wurden. Nicht nur
Semundrs Kénigsviten sind verloren, sondern auch andere lateinische Originalvorlagen (wie das
der im folgenden Kapitel diskutierten OlO oder die zur selben Zeit entstandene lateinische Olafs
saga Tryggvasonar von Gunnlaugr Leifsson), die hochstens in Ubersetzungen iiberliefert sind. Hie-
rin zeigt sich eine deutliche Hinwendung zur vernakularen Schriftsprache und zum islindischen
Publikum, mdglicherweise auch als ein Moment der Identititsbildung.

Bei einer solchen Auflistung kann es sich entweder um eine Regentschaftsliste gehandelt haben
oder um eine genealogische Auflistung aufeinanderfolgender Herrscher. Aus dem Text lisst sich
aufkeine der beiden Méglichkeiten mit Sicherheit schliefen (s. Anm. 265, S. 93).

Entgegen der Deutung von Sawyer/ Sawyer (vgl. 1993, S. 219), mit Seemundr wire ein Interesse
an den norwegischen Konigen aufgekommen, jedoch durch ,Stolz im neuen Island“ gedampft
worden, um ca. 1190 mit dem Néregs konunga tal wieder aufgekommen zu sein, lisst sich hier
doch vielmehr eine Einzelperspektive statt eine chronologische Entwicklung ablesen. Schlieflich
deuten die Texte auf eine Ankniipfung der Oddaverjar an das norwegische Konigshaus hin. Uber-

436

437



5.1

Samundr und Ari — zwei historiographische Richtungen des 12. Jahrhunderts 167

Hinweis darauf gibt Snorri Sturluson in seinem Prolog zur Hkr. um 1225-30, in dem
er schreibt:

Ari prestr inn fr6di Porgilsson, Gellissonar, ritadi fyrstr manna hér 4 landi at norrcenu
méli freedi, b2di forna ok nyja. [...] Ritadi hann mest { upphafi sinnar bokar fré {slands
byggd ok lagasetning, sidan fré logspgumennum, hversu lengi hverr hafdi sagt, [ ...]. Hann
tok par ok vid morg onnur dcemi, badi konunga @vi i Néregi ok Danmorku ok své 4
Englandi eda enn stértidendi, er gorzk hofdu hér & landi, [...]. (Hkr,, Prolog, S. 5 f.)

Der Priester Ari inn fr6di Porgilsson, der Enkel des Gellir, schrieb als erster der Leute
hier im Land [geschichtliches] Wissen, sowohl altes als auch neues, in norroner
Sprache. [...] Am meisten schrieb er zu Beginn seiner Biicher von Islands Besiedlung
und Gesetzeseinfithrung, dann von den Gesetzessprechern und davon, wie lange sie
amtierten, [...]. Auferdem {ibernahm er auch viele andere Berichte, sowohl aus dem
Leben der Konige in Norwegen und Dinemark genauso wie aus England als auch die
wichtigsten Ereignisse, die sich hierzulande zugetragen hatten [...].

Man kann wohl davon ausgehen, dass Ari auch im verlorenen Teil seiner «Biicher>
nicht wie Seemundr den Fokus auf die norwegischen Konige legte, sondern Island
wie auch in der iberlieferten Ib. in einen ,internationalen’ Rahmen eingliedern
wollte; nur so ldsst sich jedenfalls der letzte Satz des genannten Zitats verstehen.™*
Doch muss diese Darstellung den Bischofen missfallen haben, sonst hitten sie sie
nicht herausstreichen lassen, wie Ari im Prolog (vielleicht zu seiner Verteidigung?)
schreibt. Sein generelles Bediirfnis nach einer Internationalisierung ist unbestritten
angesichts seiner eigenen Genealogie am Ende der Ib. Hiermit stehen also die
beiden Verfasser des beginnenden 12. Jahrhunderts mit der Idee einer Identifikation
bzw. einer Gleichstellung mit den skandinavischen Konigshiusern den Ambitionen

438

dies sollte man Ari selbst nicht das Interesse an den norwegischen Konigen aberkennen, es war
nur anders perspektiviert. So zeugen immerhin auch Aris eigene Genealogie sowie die nicht iiber-
lieferten «Konigsviten» von einem sehr groflen Interesse an der gesamtskandinavischen Ge-
schichte.

Moglich wire, dass die Hungrvaka eben jene Darstellung aus Aris verlorenen Schriften transpor-
tiert. Dort wird hdufig am Ende (manchmal auch innerhalb) eines Kapitels berichtet, welche Er-
eignisse sich in Island und parallel dazu in Skandinavien zutrugen, wobei auch Sterbedaten ande-
rer Herrscher und von Pipsten hinzugezogen werden, so beispielsweise: [ byskupsdémi Gizurar
byskups urdu morg stértidendi: Lifldt ins helga Kniits konungs d Fjéni ok Benedikts brédur hans, Vil-
hjdlms Englandskonungs, andldt Oldfs konungs kyrra ok Héakonar Magniissonar { Néregi, fall Magniiss
konungs berbeins vestr d Irlandi & Ulaztiri, feersla ins helga Nicholai byskups { Bdr, andldt Oldfs ko-
nungs Magniissonar i Néregi, lifldt Magniiss jarls ins helga, andldt logsogumanna, Markiss ok Ulf-
hedins, ok Teits Isleifssonar ok annarra sona Isleifs byskups, elds uppkvdma i Heklu<felli> ok morg on-
nur stértidendi, pé at hér sé eigi til logd (Kap. S, S. 22; «Wihrend Gizurrs Episkopats begaben sich
viele bedeutende Ereignisse: Der Tod Konig Knats des Heiligen in Fjon und der seines Bruders
Benedikt sowie des Engldnderkonigs Vilhjalmr, der Tod Konig Olafs und der Hikon Magnassons
in Norwegen, der Tod von Kénig Magnus berbeinn im Westen, in Ulster in Irland, die Uberfiih-
rung der Gebeine des heiligen Bischofs Nicholai nach Bari, der Tod Konig Olafs Magnusson in
Norwegen, der Tod des heiligen Jarl Magnus, der Tod der Gesetzessprecher Markis und Ulf-
hedinn sowie der von Teitr [sleifsson und anderer Séhne von Bischof [sleifr, auch der Vulkanaus-
bruch von Heklu<fell> sowie viele weitere bedeutende Ereignisse, auch wenn sie hier nicht aufge-
fithrt werden.» ).



168 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

der Bischofe entgegen. Wie konnten so unterschiedliche <Erinnerungsinteressen>
nebeneinander existieren? Eigentlich gehoérten Semundr und Ari genau wie die
Bischofe zur selben klerikalen Oberschicht. Aus welchem Grund unterschied sich
also trotzdem ihr Fundierungsbediirfnis?

Nun scheint aber das Interesse an der genealogischen Ankniipfung an aufler-
islindische Herrschergeschlechter die einzige Gemeinsamkeit der beiden Gelehrten
zu sein. Ari muss sich im Klaren dariiber gewesen sein, dass Semundr bereits einen
Text iiber die norwegischen Konige verfasst hatte, weshalb dieser wohl tiberhaupt
erst als angemessener Ansprechpartner und Redaktor fiir Aris erste Version der Ib.
in Frage kam (wie Ari selbst im Prolog der Ib. vermerkt). In der Ib. selbst wird
Semundr allerdings nie als Gewidhrsperson angefithrt. Auch im Hinblick auf die
verlorengegangenen Konigsviten trifft selbiges zu, sofern man Snorri eine vollstin-
dige Repetition von Aris Quellenbenennungen zugesteht:

Hann [d.i. Ari] ritadi, sem hann sjalfr segir, 2vi Noregskonunga eptir spgu Odds

Kolssonar, Hallssonar af Sidu, en Oddr nam at Porgeiri afradskoll, peim manni, er vitr

var ok sv4 gamall, at hann bjé p4 i Nidarnesi, er Hikon jarl inn riki var drepinn. (Hkr,,
Prolog, S. 6)

Er schrieb, wie er selbst sagt, die Lebensgeschichten der Norwegerkonige gemif dem
Bericht von Oddr Kolsson, dem Sohn von Hallr von Sida, und Oddr wiederum bekam
diesen von Porgeirr afradskoll, jenem Mann, der weise war und so alt, dass er damals in
Nidarnes wohnte, als Jarl Hikon inn riki getotet wurde [ca. 995].

Warum also hat Ari bei seinen Darstellungen nicht auf Semundr zuriickgegriffen?
Man konnte das mit dem schwachen Argument begriinden, Semundr habe sein
Buch ja auf Latein verfasst und Ari wire des Lateinlesens nicht machtig gewesen.
Dann wiirde sich aber immer noch die Frage stellen, wieso Ari ihn dann nicht — wie
die anderen Gewihrspersonen auch - als miindlichen Erinnerungstriger anfihrt
oder wenigstens dessen Quellen oder Gewidhrspersonen nennt. Angesichts dieser
vielen Méglichkeiten und der Tatsache, dass sich Ari und Semundr kannten, gibt es
wohl keine stichhaltige Begriindung dafiir, wieso Ari ihn auf8en vorldsst. Es gibt so-
gar Hinweise darauf, dass Ari moglicherweise Semundrs Text als Quelle nutzte bzw.
beide wenigstens iiber exakt die gleichen Themen schrieben: nicht nur in der S-
Version der Lb. wird auf einen Bericht von Seemundr iber die Landnahme Islands
verwiesen: Svd sagdi Semundr prestr enn frédi (S 3, S. 34; «So berichtete es der Pries-
ter Semundr enn frédi.» ), sondern auch beide Ubersetzungen der lateinischen O10
vermerken inhaltliche Uberschneidungen beider Texte.**® Der Grund dafiir, weshalb

[ ...] ok pessir menn sampykkjask, Semundr enn frédi ok Ari enn frédi Porgilssonr, at Hdkon hafi styrt
rikinu prjd vetr ens fjorda tigar sidan er Haraldr fell grdfeldr, ok pat pykkir saman koma ok pessi frdsogn
(S-Version, Kap. 20, S. 209; «und jene Minner, Semundr enn fr6di ok Ari enn frédi Porgilssonr,
bestitigen, dass Hakon das Reich dreiundvierzig Jahre regierte seit Haraldr grafeldr fiel, und das
scheint mit ihren [d.s. die dem Schreiber bekannten miindlichen Tradenten] Berichten iiberein-
zustimmens ), bzw. En pessir menn sampykkja petta med pessum hetti: Semundr hinn frédi ok Ari
hinn frédi, er hvdrstveggja sogn er trulig, at Hdakon hafi styrt rikinu prjd tigu ok prjd vetr, sidan er fell
Haraldr grdfeldr. En pat pykkir pd mjok saman bera ok pessi frdsogn (A-Version, Kap. 20, S. 209;



5.1 Semundr und Ari — zwei historiographische Richtungen des 12. Jahrhunderts 169

Ari nicht — oder wenn, dann bewusst ohne konkreten Nachweis — auf Semundr
zuriickgriff, liegt wohl vielmehr in unterschiedlichen Ambitionen begriindet, so kon-
statieren Sawyer und Sawyer: , They [i.e. Ari and Semundr] seem to represent two
different attitudes, one stressing Norwegian roots, the other written in the ver-
nacular, emphasizing Icelandic independence [ ... ].“*** Doch die Unterschiede zwi-
chen beiden Verfassern gehen iiber verschiedene «Standpunkte> hinaus. Nicht nur
formal, sondern auch inhaltlich unterscheiden sich die beiden Arbeiten der Verfasser
offensichtlich: Semundr schrieb tiber das Leben der norwegischen Kénige mit mog-
licher Ankniipfung seiner eigenen Familie an einen ihrer Stammbaume, Ari schrieb
tiber Island und internationalisierte mit der trojanischen Herkunft seine eigene Ab-
stammung mit bekennender Abgrenzung zur norwegischen Abstammungslinie.
Insgesamt scheinen sie also unterschiedlichen Ideenstromungen angehort zu haben;
wihrend Semundr zur Ausbildung in Frankreich war, ist Ari vermutlich nie im Aus-
land gewesen. Man konnte also provokant fragen: Warum schrieb der vermutlich
dafiir pridestiniertere Semundr nicht die fb.? Immerhin hatte Seemundr als Gefihr-
te von Bischof Jon in Hélar mindestens dort gewisses Ansehen genossen und unter-
richtete nach seiner Riickkehr an seiner Schreiberschule in Oddi. Trotzdem ent-
schieden sich die beiden Bischofe, Ari mit diesem Projekt zu beauftragen. Dies
geschah wohl zum Teil aus praktischen Griinden, denn Ari hatte als mittlerweile
integriertes Familienmitglied der Haukdcelir dort seine Ausbildung erhalten. Dar-
iber hinaus spielten wohl auch die personlichen Ambitionen der Verfasser eine
Rolle. Eine kurze, aber fir das Verstindnis der Verfasserintention tberaus dankbare
Passage in der OlO, die Semundrs Text wortlich zitiert, zeugt in Kontrast zur Ib.
von einer vollig andersartigen, nimlich durchweg iiberhohenden Haltung zu Konig
Olaf Tryggvason und dessen Missionsaktivititen:

Pessa pings getr Semundr prestr hinn frédi, er 4gtr var at speki, ok melti své: ,A 9dru
ari rikis Olifs Tryggvasonar samnadi hann saman mikit félk ok atti ping 4 Stadi 4
Dragseidi ok lét eigi af at boda monnum rétta trti fyrr en peir toku skirn. Olafr konungr
hepti mjok rdn ok stuldi ok manndrip; hann gaf ok g6d log félkinu ok gédan sid.” Sva
hefir Semundr ritat um Ol4f konung { sinni bék. (Kap. 37, S. 232)

Diese Sache berichtet der Priester Semundr inn fré0i, der herausragend im Hinblick
auf sein Wissen war, und beschrieb es so: ,Im zweiten Jahr der Regentschaft von Olaf
Tryggvason sammelte er viele Leute zusammen und hielt ein Thing in Stadr auf
Dragseidr ab und lie8 nicht davon ab, den Leuten den rechten Glauben zu verkiinden,
ehe sie nicht die Taufe vollzogen hatten. Konig Olaf unterband vehement Raub und
Diebstahl sowie Totschlige; auflerdem brachte er dem Volk auch ein gutes Gesetz und
einen guten Glauben.” So hat es Seemundr iiber Kénig Olaf in seinem Buch geschrie-
ben.

«Und jene Minner bestitigen das in folgender Weise: Semundr hinn fr6di ok Ari hinn fr6di, de-
ren beider Berichte dahingehend vertrauenswiirdig sind, dass Hakon das Reich dreiunddreiflig
Jahre regierte seit Haraldr gréfeldr fiel. Und das scheint dann génzlich mit diesen Berichten [d.s.
die der miindlichen Tradenten] iibereinzustimmens ).

0 Sawyer/ Sawyer 1993, S. 218.



170 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

Die Oberschicht — das umfasst auch die Kleriker — war sich in Island hinsichtlich
ihrer politischen Positionierung keineswegs immer einig, wie bspw. die Auseinan-
dersetzung ab 1179 (der sog. stadamadl fyrri «der erste Streit um die Kirchenstit-
ten» ), zeigt, in dem sich Semundrs Enkel Jéon Loptsson den Versuchen des
Skilholter Bischofs (dem Heiligen Porlakr), die Kirche von der weltlichen Macht
abzuspalten und die Hofe mit erbauten Kirchen aus den Héinden der weltlichen
Machthaber in den Besitz der Kirche zu tiberfithren, entgegenstellte und sich auch
durchsetzen konnte. Dass andersherum die Oddaverjar im Hinblick auf die
Literaturproduktion in den kommenden Jahrzehnten bedeutend weniger ambitio-
niert waren als die Haukdelir, sticht genauso auffillig hervor: den Haukdeelir kann
man die {b. und die Hungrvaka zuordnen, die von Teitrs Enkel Gizurr Hallsson, der
bei Bischof Porlikr — dem Auftraggeber der Ib. — in Pflegeschaft war, in Auftrag
gegeben wurde. Dieser redigierte auch die OlO (gemif ihrem Epilog) sowie den
Haukdela pdttr, einen kurzen Text iiber die Abstammung der bedeutendsten Mit-
glieder der Haukdcelir.**' Dennoch war der politische Einfluss der Oddaverjar im 12.
Jahrhundert dhnlich grof3 wie der der Haukdeelir: schon Seemundr wird als gelehrte
Autoritdt in einer Vielzahl von Texten genannt und war an der Einfitlhrung des
Kirchenzehnten und der Verabschiedung des ersten Kirchenrechts beteiligt. Sein
Enkel Jon Loptsson baute diesen Einfluss als Inhaber des Godentums im Rangdr-
ping und Priester noch aus.*** Fest steht also: unterschiedlicher hitten die beiden
ersten Historiographen Islands nicht sein konnen, was sich auch auf ihre Arbeiten
ausgewirkt hat, denen offensichtlich unterschiedliche <Erinnerungsinteressen> und
Fundierungsbediirfnisse zugrunde lagen. Diese unterschiedlichen Ausrichtungen
der Texte wurden jedenfalls von den mittelalterlichen Autoren, die sie rezipierten,
wahrgenommen. In den bald auf Ari und Semundr folgenden Texten wird nie auf

' Neben Semundrs verlorenen Texten, sofern man von mehreren ausgehen will, lassen sich keine
weiteren Texte den Oddaverjar zuordnen. Auffillig ist, dass sie in der Literatur insgesamt eine sehr
grofle Rolle spielen, wodurch iiberhaupt Riickschliisse auf ihren Status und ihre Rolle in der
Gesellschaft gezogen werden konnen. Vor allem Seemundr wird in etlichen Texten erwihnt wie in
der Ib. oder dem Semundar pdttr, der an die Jéns saga helga angehingt wurde. Uber seinen Enkel
Loptr erfihrt man aus dem Oddaverja pdttr (entstanden ca. 1270/80, vgl. Orri Vésteinsson 2000,
S.112-23), der als Hauptquelle von dem o.g. Kirchenstreit berichtet.

Dennoch muss man feststellen, dass die Nachfolge des Bischofs Jon in Holar durch Bischof Ketill
den Einfluss der Oddaverjar auf die Diozose in Hélar zu verindern schien. Moglicherweise steht
das in Zusammenhang damit, dass Bischof Ketill in die Haukdelir-Familie eingeheiratet hatte und
damit eine Hinwendung zum Bistum in Skélholt stattfand, wodurch die regionale Machtverteilung
umgewichtet wurde. Diese Tendenz ist dann im ausgehenden 12. Jahrhundert weiter fallend: die
Oddaverjar spielten im Biirgerkrieg des 13. Jahrhundert (den Sturlungaild) keine signifikante Rol-
le mehr. Genauso wenig stellten sie die Bischéfe mehr als zwei Mal (zum einen Szemundrs Neffe
Brandr Semundsson (1163-1201+) in Hélar sowie zum anderen Seemundrs Urenkel P4ll Jénsson
(1195-1211+) in Skélholt, der zudem den einzigen den Oddaverjar zuordenbaren Text — das Mi-
rakelbuch des Heiligen Porlédkr (1178-1193t); Jarteinabdk Porldks biskups; seines Onkels miitter-
licherseits — in Auftrag gab, das im Jahr 1199 fertiggestellt wurde). Dariiber hinaus entstammten
bis auf Brandr Seemundsson und Pall Jénsson alle Bischofe den Haukdelir und den Sturlungar.

442



5.1 Semundr und Ari - zwei historiographische Richtungen des 12. Jahrhunderts 171

beide Verfasser rekurriert, sondern immer einer von beiden priferiert. Die einzige
Ausnahme stellt die bereits oben zitierte OlO dar:**

Text Semundr Ari

Islendingabék (1122-33)
Erster Grammatischer Traktat (ca. 1150) X
Néregs konunga tal (1190)
010 (1190-1200/ Uberl. 1250-1300) X X
Landndmabék S (1270)
Landndmabsk H (1299)

Kristni saga (ca. 12.Jh., ii. 1299)
Heimskringla 1225/30

Summe 3 S

Abb. 2: Referenzen auf Semundr und Ari

Auffillig ist, dass Semundrs Text(e) von den spiteren Historiographen deutlich
weniger Aufmerksamkeit entgegengebracht wurde(n) als Aris Text(en). Assmann
beschreibt das Phanomen unterschiedlicher Wiederaufnahmeintensititen mit dem
Begriff des ,Selektionsprozess[es]“, der bei der Bildung eines <Traditionsstroms>
entsteht und von dem abhingt, welche Texte nicht in Vergessenheit geraten bzw.
welche an der Peripherie oder im Zentrum des <Traditionsstroms> stehen.*** Aris
Text(e) befand(en) sich demnach deutlich niher im Zentrum als Semundrs.

Die obige Aufstellung macht deutlich, dass bis zu Beginn der Kompilationen
des 13. Jahrhunderts kein historiographischer Text aufier der OlO auf die Darstel-
lungen beider Verfasser verweist, sondern vom jeweiligen Verfasser entschieden
wurde, auf welche der beiden Darstellungen — die anscheinend nicht vereinbar
waren — zuriickgegriffen wurde. Hierfiir sprechen auch die zuvor zitierten Passagen
der OlO, in der der Verfasser seine Miihe hat, eine Gemeinsamkeit beider Darstel-
lungen zu finden und sich letztendlich nur im Hinblick auf Jahreszahlen bestimmen
lassen. Die weiteren Verweise, die er anfiihrt, beziehen sich entweder auf

3 Allerdings gilt es zur OlO einzuwenden, dass sie zwar inhaltlich historiographisch ausgerichtet ist,
ihre Form allerdings sehr starken hagiographischen Charakter hat. Zwar wird sie als eine der ers-
ten Konigssagas klassifiziert, doch gilt es zu bedenken, dass sie v.a. formal und sprachlich den spa-
teren hagiographischen Texten auffillig dhnelt, weshalb Julia Zernack ihr einen hybriden Charak-
ter zuschreibt (vgl. Zernack 1998, S. 83). Da fiir diese Betrachtung in erster Linie der Umgang mit
Erinnerungen entscheidend ist, soll auf die Frage nach dem hagiographischen Anteil hier nicht
weiter eingegangen werden. Entscheidend ist, dass ihr transparenter Quellenumgang der hier zu-
nichst zugrunde gelegten Definition Starys der <kritischen Geschichtsschreibung> entspricht.

#* Assmann 2007, S. 101.



172 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

Ari oder auf Seemundr. Die OIO scheint also den Versuch der Vereinbarung beider
ihm vorliegenden Versionen zu wagen, der jedoch griindlich fehlschlagt, indem er
schon mit eben dieser Gemeinsamkeit beziiglich der Regierungsjahre Jarl Hékons
endet. Der Verfasser Oddr Snorrason hatte keine anderen innerislindischen Texte
zur Verfiigung, als er um 1190 die OlO verfasste, daher mag es nicht verwundern,
dass er auf jede einzelne Quelle angewiesen war.**® Trotzdem oblag seine Entschei-
dung, beide Texte als Quelle zu nutzen, ihm selbst; immerhin wire es auch moglich
gewesen, sich nur fiir eine Quelle zu entscheiden oder die Ubernahme aus einer der
Quellen nicht zu kennzeichnen. Einen dhnlichen Versuch der Vereinbarung beider
Stromungen gab es danach nicht mehr. Am meisten verwundert, dass Snorri Sturlu-
son, der immerhin auf Oddi bei Semundrs Enkel aufwuchs und in der dortigen
Schule direkt mit Seemundrs literarischem Erbe in Beriihrung gekommen sein muss,
jenen nicht als seine Quelle oder Gewahrsperson nennt, sondern stattdessen im
Prolog eine ausfiihrliche Argumentation tiber Ari und dessen verbiirgte Berichte als
seine Quelle anfiihrt. Spitestens an dieser Stelle wird der mogliche Einwand verwor-
fen werden miissen, diese verschiedenen Riickgriffe wiirden sich in der 6rtlich einge-
schrinkten Verfiigbarkeit von Manuskripten und Texten begriinden. Gerade an
Snorri wird deutlich, dass man von bewussten Entscheidungen der Verfasser ausge-
hen muss, weshalb auf einen Text oder Verfasser zuriickgegriffen wurde oder nicht.
Die Griinde fiir diese Entscheidung lassen sich nur damit erkldren, dass sich differie-
rende Geschichtsdarstellungen in beiden Texten befanden, die sich so fundamental
unterschieden, dass sie nicht gleichzeitig brauchbar waren.

D2 Reorganisation des kulturellen Gedachtnisses durch Hypolepse

Bis zum Ende des 12. Jahrhunderts sind keine anderen historiographischen Texte
tiberliefert, weshalb der Beginn des <Traditionsstroms> erst riickwirkend durch die
ersten Wiederaufnahmen von Aris und Semundrs Texten in der OlO bestimmt
werden kann. Um die Jahrhundertwende zum 13. Jahrhundert entsteht in relativ
kurzer Zeit eine Gruppe von Texten, die in dieser Abhandlung als sekunddre Histori-
ographie bezeichnet wird und die von Stary definierten Kriterien der <kritischen
Geschichtsschreibung> aufweist. Jene Definition wurde zu Beginn dieser Abhand-
lung behelfsweise als inhdrentes Kriterium gebraucht, um die historiographischen
Texte von anderen abgrenzen zu konnen. Was an diesen Texten auffillt, ist sowohl
ihre inhaltliche und formale Konsistenz als auch der Gebrauch der Volkssprache.
Hiufig wurde in der Forschung festgestellt, dass die historiographischen Texte in-
haltlich und vor allem chronologisch aneinander ankniipfen und aufeinander auf-
bauen, wie auch die herausgestellten Riickbeziige auf Ari und Semundr im Kapitel

“* Dennoch fillt auf, dass er zwar die norwegischen Historiographien gebraucht, aber nicht darauf
verweist (vgl. Bjarni Adalbjarnarson. Formdli. In: {F XXVI. Hkr. I Snorri Sturluson. Bjarni Adal-
bjarnarson gaf ut. Reykjavik 2002. S. V-CXL, S. XIV ff.).



5.2 Reorganisation des kulturellen Geddichtnisses durch Hypolepse 173

zuvor unterstreichen.**® So hat man das um 1150 entstandene, aber verlorene
*Hryggjarstykki als Verbindungsstiick betrachtet zwischen Aris b., deren Schilde-
rungen um das Jahr 1120 enden, und der ersten Konigssaga namens Sverris saga, die
die Regierungszeit des Kénigs von 1177-1202 behandelt.**” Eindeutiger kann man
diesen Anschluss der inhaltlich chronologischen Abfolge anhand der Sverris saga
(abgedeckter Zeitraum: 1177-1202), den Biglunga ségur (1202-1217), der Hikonar
saga Hdkonarsonar (1217-1236) und der Magniiss saga lagabetis (1264-1274) se-
hen. Bei genauerem Hinsehen geht dieser Anschluss jedoch weit iiber chronologi-
sche Aspekte hinaus: es scheint sich ein historiographischer Diskurs zu entwickeln,
der durch verschiedenste Rahmenbedingungen begrenzt und von einem Leitthema
getragen wird: der Suche nach der eigenen Geschichte. Das klingt erst einmal paradox,
behandelt doch der Grofiteil der spiteren historiographischen Texte vor allem die
norwegische Geschichte. Doch nur so lisst sich erkldren, wieso fast alle Konigssagas
auf Island von Islindern geschrieben wurden: nicht nur viele Auftragsarbeiten, son-
dern auch die Vielzahl an Manuskripten fir den Eigenbedarf geben seit jeher Ritsel
auf. Es muss also eine innerislindische Motivation vorhanden gewesen sein, die fiir
das Interesse an Norwegen verantwortlich gewesen ist.

Es fillt auf, dass der islindische volkssprachliche <Traditionsstrom> mit der Ib.
und wahrscheinlich einer frithen Fassung der Lb. beginnt, die eine vollig nach innen
gewandte Perspektive haben; hier steht Island im Zentrum, duf3ere Einfliisse werden
auf das Notigste reduziert dargestellt. Das sind die Texte, die tiber ein Jahrhundert
spiter um ein Vielfaches hiufiger aufgegriffen bzw. beriicksichtigt werden als
Semundrs Konigsviten. Die nach innen gewandte Perspektive dieser Texte wird sich
alsbald, unter anderem beeinflusst durch soziale Umstrukturierungen in Island und
Norwegen (durch eine andere <Herausforderungslage> gemifl des Gieflener SFB
Modells)**®, bis zur Entstehung der Islindersagas im ersten Viertel des 13. Jahr-
hunderts vortibergehend dndern: die grofie Gruppe der neu entstehenden historio-
graphischen Texte um 1200 konzentriert sich ausnahmslos auf die norwegische
Geschichte, abgesehen von wenigen Nebenschauplitzen, die Gesamtskandinavien
und gelegentlich auch weiter entfernte Orte behandeln; eine Neuauflage einer

¢ §. Historiographische Texte 1100-1300 im Uberblick, S. 245-246.

“7 Die ersten Schilderungen iiber Konig Sverrirs Geburt und Kindheit beginnen in den 1150er Jah-
ren, womit immer noch eine zeitliche Liicke von 30 Jahren zwischen der Ib. und der Sverris saga
besteht. Diese wird allerdings durch die norwegische Historiographie abgedeckt, obwohl es frag-
lich ist, ob diese Texte tatsichlich der Grund fiir die entstandene Liicke gewesen sind, wie an spa-
terer Stelle noch deutlich werden wird.

S. Giinther Lottes 1996. Eine neue erinnerungskulturelle Herausforderungslage kann zudem auch
die Ausbildung neuer Gattungen zur Folge haben (s. z.B. Astrid Erll. Gedichtnisromane. Literatur
iber den Ersten Weltkrieg als Medium englischer und deutscher Erinnerungskulturen in den
1920er Jahren. Trier 2003 sowie Ansgar Niinning. Von historischer Fiktion zu historiographischer
Metafiktion. 2 Binde. Trier 1995). Diese Beobachtung (wenn auch fiir moderne Literatur-
gattungen gemacht) lisst sich durchaus grundsitzlich auf die altnordische Historiographie iiber-
tragen.

448



174 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

intendierten Nationalgeschichte entsteht nicht mehr.**® Dieser Perspektivenwechsel
lisst sich allerdings nicht allein aus den sozialen Umwilzungsprozessen heraus
erkliren, denn dann hitte Island in bzw. mit der Literatur von Ari bis zur Ausbildung
der familienfundierenden Islindersagas keine eigene Identiit mehr konstituiert.
Genau an diesen Punkt knipft diese Abhandlung an und stellt die These auf, dass
aufgrund fehlender gesamtislindischer Erinnerungsfiguren — wie man vor allem an
der Lb. und Aris [b. erkennen kann — die Annahme nahe liegt, dass die Islinder zur
Wende vom 12. zum 13. Jahhrundert ihre Identitdtsstrategie anderten: mit den
Historiographen der Konigssagas entsteht eine <Interpretationsgemeinschaft-, die
kulturelle Kohérenz nicht mehr primir durch <Distinktion> nach auflen (wie es
noch in der Ib. und der Lb. versucht wurde), sondern durch <Integration>
herzustellen versucht. Diese konnte am besten durch eine Angliederung an ihr wohl
vertrautes Heimatland Norwegen hergestellt werden. Da also eine kollektive
islindische Identitit allein auf Basis der noch sehr jungen Gesellschaft aufgrund
fehlender Fundierung in der Vergangenheit nicht herzustellen war, traten die
Historiographen um 1200 in einen Dialog dariiber, Norwegen als ihrem Heimatland
eine entsprechende liickenlose Vergangenheit zu verschaffen, um sich selbst darauf
berufen zu kénnen.*® Daher kniipfen sie an Darstellungen von Ari und anderen
friihen Autoren an, die ebenfalls die Idee und das Bediirfnis hatten, Islands
gesellschaftliche Entwicklung im Sinne einer Fortfilhrung der norwegischen
Geschichte zu fundieren. Dieses Leitthema (die Suche nach der eigenen Geschichte)
verbindet jene Texte, die hier behelfsweise wegen des ihnen gemeinsamen

“? Anfang des 13. Jahrhunderts kniipft noch einmal die Hungrvaka an Aris Darstellung an und vertritt
eine islandzentrierte Perspektive, bei der sogar Olaf Tryggvasons Finfluss bei der Christianisie-
rung Islands vollig auflen vor gelassen wird. Diesen Text kann man auf der einen Seite inhaltlich
als historiographisch kategorisieren, doch steht er absolut in der hagiographischen Tradition, in
der er die Bischofe Skalholts darstellt. Der Text will keine Nationalgeschichte schreiben, er
schliefft gewissermaflen an Aris Darstellung Stidwestislands als Zentrum kultureller Aktivitit an.
Auflerdem muss noch auf die Kristni saga verwiesen werden, die an Aris Darstellung in der Ib. an-
kniipft und dies auch zweifach belegt: Svd hefir Ari hinn gamli sagt (Kristni saga, IF XV,, Kap. 13, S.
38; «So hat es Ari hinn gamli erzihlt.» ) sowie Ari inn frédi stod yfir grepti hans t6lf vetra gamall, er
flest hefir sagt frd pessum tidendum er hér eru ritud (Kap. 14, S. 40; «Jener Ari inn frédi stand als
Dreizehnjihriger an seinem [d.i. Bischof Isleifrs] Grab, der das meiste von diesen Ereignissen er-
zihlt hat, die hier [nieder]geschrieben werden.» ), jedoch keine kritische Auseinandersetzung mit
ihren Quellen zeigt. Daher lisst sich der Text eher als <naive Geschichtsschreibung> bezeichnen
und steht den Islindersagas und der Lb. damit niher als der Ib.

Es ist klar, dass die Gesellschaftsfundierung sowie die Fundierung der norwegischen Konigshauser
in der Literatur zum groflen Teil ahistorisch ist, denn erst Jahrhunderte nach Harald Schénhaar
trat Stabilitit in der Herrschaft des Landes unter Kénig Magnus, dem Sohn Olaf des Heiligen, ein,
indem die Unabhingigkeit von Dinemark langfristig gesichert wurde und etwa 300 Jahre lang
stabil blieb (vgl. Sawyer/ Sawyer 1993, S. 60). Zudem waren die skandinavischen Kénigreiche erst
Ende des 12. Jahrhunderts vollig etabliert und hatten die Vererbungsprinzipien eingefiihrt, die
dann in der Historiographie auf die Zeit davor projiziert wurden (vgl. ebd., S. 61). Damit ist un-
strittig, dass erst die islindischen Historiographen des spaten 12. und frithen 13. Jahrhunderts ein
kohirentes Kontinuum der norwegischen Herrschaft schufen, das in der Realitit bis auf die kurze
Einheitszeit von Konig Olaf dem Heiligen nie bestand.

450



5.3  Das hypoleptische <Problem>: die Suche nach der eigenen Geschichte 175

inhdrenten Merkmals der Quellenkritik zusammengefasst wurden. Interessanter-
weise liasst sich aber auch feststellen, dass sie auf der Textebene durchaus
unterschiedliche Identitdtskonstruktionen favorisierten. Das erscheint aber nicht
mehr widerspriichlich, wenn man beriicksichtigt, dass bereits die beiden island-
zentrierten Texte, die [b. und die Lb., unterschiedliche Identititsfundierungen sowie
auch die spiteren Islindersagas ein durchaus ambivalentes Verhiltnis zu Norwegen
prasentieren. Es war fir die mittelalterlichen Historiographen offensichtlich nicht
ausschlaggebend, wie ein Text die islindische Identitit auf der Textebene rekon-
struierte, da sich in dieser Hinsicht auch widersprechende Texte aufeinander
beziehen konnten (wie im Fall der auf Norwegens Rolle fiir Island fokussierten OlO,
die sich dennoch auf Ari bezog, obwohl er Norwegens Einfluss so minimal wie
mdglich darstellte). Wichtig war fiir sie vielmehr, dass ein Text sich ebenfalls kritisch
der Suche nach Identitit annahm und dies aufferdem in der Volkssprache tat — es ist
offensichtlich, dass lateinische Texte (sofern von fundierendem Wert) immer iiber-
setzt und nur in ihrer Ubersetzung wiederaufgegriffen wurden, die lateinischen
Originale hingegen allesamt nicht iiberliefert worden sind.*' Man muss also folgern,
dass die Texte auf der Metaebene stirker als auf der textuellen Identititsebene durch
etwas miteinander verbunden waren, das sie als diesem historiographischen Diskurs
zugehorig und als formativ charakterisierte. Jenen kann man mit dem Begriff
Hypolepse im Sinne eines kritischen Anschlusses beschreiben, wofir in den folgen-
den Kapiteln argumentiert werden soll. In ihm ist der Grund zu sehen, dass manche
Texte im <Traditionsstrom> (wie Semundrs lateinische Konigsviten) einer Wieder-
aufnahme im historiographischen Diskurs auf lange Sicht nicht geniigten. Andere
wiederum, wie Aris volkssprachliche Ib. mit seinem Verstindnis der islindischen
Gesellschaft als Fortfilhrung der norwegischen Geschichte, wurden trotz schwacher
Rezeption vielfach wieder aufgenommen.

5.3 Das hypoleptische (Problem>: die Suche nach der eigenen
Geschichte

Die Tatsache, dass die isldndische Erinnerungskultur nur iiber wenige gesamtislin-
dische und einheitliche Erinnerungen verfiigte, machte eine Identititsfundierung im
12. Jahrhundert praktisch unméglich. Mit diesem Problem sah sich bereits Ari kon-
frontiert, der in seiner intendierten Nationalgeschichte einen Grof3teil regionaler Erin-
nerungskultur aufgriff und diese Erinnerungsfiguren im <fundierenden Modus>
erinnerte, um ihnen kollektive Relevanz zu verleihen. Eine andere Strategie wiahlten
die Islinder bei der Erstellung der Lb., in der praktisch nur familiengebundene Erin-
nerungen zusammengetragen wurden, die in ihrer Gesamtheit unter der ihnen ge-
meinen Erinnerungsfigur ,Landnahme’ die kollektive Identitit fundieren sollten.

#!'" Das hat nicht zuletzt etwas mit dem Rezeptionsprozess ab 1300 zu tun, doch lisst sich bereits in
der Zeit zwischen 1100 und 1300 die Tendenz erkennen, dass auf Latein verfasste Texte an die-
sem historiographischen Diskurs nicht teilhatten.



176 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

Diese Identititsstrategie wurde allerdings erst einmal wieder aufgegeben zugunsten
der im letzten Viertel des 12. Jahrhunderts entstehenden historiographischen Texte,
die alle im die norwegische Geschichte rekonstruierenden Diskurs im Austausch
tiber die eine Frage stehen: Wo kommen wir her und was definiert unsere Identitat?
Die Texte eroffnen iiber dieses Thema ein laufendes Kommunikationsgeschehen,
indem sie alle aneinander anschlieffen und aufeinander reagieren. Literaturwissen-
schaftlich betrachtet wiirde man hier von Intertextualitit in Form der Referenz auf
einen vorangehenden Text sprechen. Mittlerweile beschiftigen sich mehrere Kon-
zepte der Literaturwissenschaft mit dem Verhiltnis zwischen Literatur und Ge-
dichtnis und betrachten Literatur infolgedessen als <innerliterarisches Gedicht-
nis>.*** Astrid Erll summiert Phinomene wie Intertextualitit als spezielle literarische
Erinnerungstechniken unter dem Oberbegriff eines <Gedichtnisses der Literaturs,
mit dem Literatur (im Gegensatz zur institutionellen Erinnerung an Literatur durch
z.B. Kanonbildungen) an sich selbst erinnert.*** Trotz der Fokussierung auf moderne
Literatur konnte dieses Konzept mit Einschrinkungen auch auf vormoderne Litera-
turen tibertragen werden. Im altnordischen Fall wiirde sich insbesondere die Be-
trachtung der spezifischen Interferenz der Islindersagas unter einem solchen ge-
dichtnistheoretischen Aspekt anbieten, deren nicht markierte, dennoch markante
Intertextualitit einen solchen mnemonischen Raum konzipiert. Doch lasst sich eine
solche Ubertragung nicht problemlos auf die historiographischen Texte anwenden,
da sie eine andere Form der Intertextualitit zeigen: sie greifen einander nicht nur
auf, sie schlieflen kritisch aneinander an und reagieren im Dialog aufeinander. Diese
Form des Anschlusses begreift Assmann als eine von drei Formen <textueller Koha-
renz>, mithilfe derer der Bruch, der die Verschriftlichung von Texten fiir eine Kultur
bedeutet, uberbriickt werden kann:

Textuelle Kohidrenz bedeutet die Herstellung eines Beziehungshorizonts tiber diesen
der Schriftlichkeit inhdrenten Bruch hinweg, eines Horizonts, innerhalb dessen Texte
tiber die Jahrtausende hinweg prisent, wirksam und anschluffihig bleiben. Wir kon-
nen drei Formen solchen intertextuellen Anschlusses unterscheiden: den kommentie-
renden, den imitierenden und den kritischen. [ ... ] Gemeinsam ist allen drei Formen
von Intertextualitit, dafl es sich um fundierende Texte handelt. Im Rahmen der
Schriftkultur und der textuellen Kohirenz organisiert sich das kulturelle Gedichtnis

#? Innerhalb dieses Forschungsbereiches existieren die verschiedensten Ansitze zur Erforschung des

innerliterarischen Gedachtnisses, wobei die einen Literatur als Symbolsystem, die anderen als So-
zialsystem begreifen wollen (s. Siegfried J. Schmidt. Kalte Faszination. Medien, Kultur, Wissen-
schaft in der Mediengesellschaft. Velbriick 2000). In die erste Kategorie gehoren solche Studien,
die sich mit der literarischen Erinnerungspraktik, der Topik und asthetischen Formen beschifti-
gen (einen Uberblick dartiber gibt Erll 2005, S. 64 ff.). Hierzu hat die Slawistin und Literaturtheo-
retikerin Renate Lachmann einen der zentralsten Beitrige geleistet: Sie setzt Gedéichtnis mit Inter-
textualitit gleich, woraus folgt, dass das Gedichtnis des Textes seine Intertextualitit ist (vgl.
Renate Lachmann. Gedéchtnis und Literatur. Intertextualitit in der russischen Moderne. Frank-
furt am Main 1990, S. 35). In die zweite Kategorie lassen sich solche Untersuchungen einordnen,
die sich mit Funktionsweisen der Literatur wie dem Kanon sowie dem literarischen Riickbezug auf
andere Bereiche einer Kultur beschiftigen (vgl. Erll 2005, S. 69 ff.).
#¥ Vgl.ebd, S.64 1.



5.3 Das hypoleptische <Problem>: die Suche nach der eigenen Geschichte 177

vornehmlich als Umgang mit fundierenden Texten: auslegend, nachahmend, lernend
und kritisierend.**

Der kritische Umgang mit fundierenden Texten ist das, was dieser Abhandlung be-
reits zu Beginn definitorisch fir die historiographischen Texte gemifS der Definition
Starys festgelegt wurde, da es ein inhdrentes Merkmal dieser Texte darstellt. Wenn
allerdings fundierende Texte im Rahmen eines ,wissenschaftlichen’ Diskurses — wie
man die historiographischen Texte wegen ihres Quellenumgangs durchaus bezeich-
nen darf (ohne damit einen Vergleich mit der philosophischen Literatur der Antike
anstreben oder den modernen Maf3stab fiir Wissenschaft anwenden zu wollen) —
kritisch aufgegriffen werden, dann entsteht eine andere Form der Intertextualitit —
die Hypolepse. Der altgriechische Begriff omdAnmois (hypolepsis, allgemein: die An-
schlussfihigkeit) stammt urspriinglich aus zwei Kontexten miindlicher Kommunika-
tion: zum einen aus dem Rhapsodenwettkampf, bei dem die Rezitation des Ho-
mertextes an der gleichen Stelle ankniipfen musste, an dem der Vorredner aufgehort
hatte. Zum anderen aus der griechischen Rechtsrhetorik, in der die Hypolepse das
Ankniipfen an den Vorredner bei einer Volksversammlung oder in einem Prozess
bedeutete.*> Es scheint aus mehreren Griinden sinnvoll, diesen durch Assmann
tibertragenen Begriff in modifizierter Form auf die islindische Historiographie zu
applizieren. Zunichst stellt Assmann fir die griechische Schriftkultur zwei Beson-
derheiten heraus, die auffillige Parallelen zur islindischen Historiographie haben:
Zum einen fiihrt er an, dass sich die Schriftkultur in Griechenland nicht gegeniiber
der miindlichen Tradition absetze, sondern sie integriere und fortfithre, und zum
anderen, dass eine neue Form der intertextuellen Bezugnahme ausgebildet worden
sei.®® Die Hypolepse geht iiber die iiblichen Funktionen von Schrift als Medium des
kulturellen Gedichtnisses hinaus, indem sie nicht mehr nur ,,allein informierend,
anweisend, sichernd in den auflerschriftlichen Raum gesellschaftlicher, z.B. wirt-
schaftlicher oder politischer Interaktion hinein[wirkt]“**’, sondern ,autoreferentiell
auf andere schriftliche Texte innerhalb des vom jeweiligen Diskurs gesteckten Rah-
mens“** verweist. Hieraus entstehe eine neue Form kultureller Kontinuitit und
Koharenzherstellung, indem die Bezugnahme auf vergangene Texte durch <kontrol-
lierte Variation> geschehe.

Um mittels der Schrift ein solches Kommunikationsgeschehen durch den An-
schluss an in der Vergangenheit Gesagtes herstellen zu konnen, muss zunichst eine
<Dehnung des hypoleptischen Horizonts> vorgenommen werden, in dem die Texte
losgelost von ihren raumzeitlichen Grenzen wiederaufgenommen werden kénnen.
Dieser erweiterte Beziehungsraum muss gemifl Assmann drei Dinge umfassen:

#%* Assmann 2007, S. 102. Hiermit lisst sich auch treffender der Intertextualititscharakter der <klassi-
schen> Islindersagas bestimmen, die einen imitierenden Charakter haben und darauf basierend
interagieren.

3 Vgl.ebd., S.282f.

¢ Vgl. ebd,, S. 281.

“7 Ebd,, S.283.

% Ebd.,, S.283; Hervorhebungen im Original.



178 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

<Schrift, Rahmen und Wahrheit>, d.h. ein Text muss erst einmal transsituativ verfes-
tigt werden, dann in einen neuen Sinn ohne konkrete situative Gebundenheit einge-
rahmt werden sowie sich letztlich der Anniherung an die <Sache> (<Wahrheit>)
verpflichten:

Jeder hypoleptisch organisierte Text steht also in einem dreifachen Bezug: 1. in Bezug
auf frithere Texte, 2. in Bezug auf die Sache, und 3. in Bezug auf Kriterien, anhand de-
ren [sic!] sich der Wahrheitsanspruch des Textes und die Differenz zwischen Mittei-
lung und Information kontrollieren lat. Es handelt sich also nicht um eine rein inter-
textuell hergestellte Kohirenz, [sic!] wie in der Literatur. Kohirenz entsteht im
hypoleptisch organisierten Diskurs durch die durch gemeinsame Wahrheitskriterien
kontrollierte Dreiecksbeziehung zwischen Autor, Vorginger und Sache.*’

Da die Schrift eine Distanz von Information und Mitteilung im Sinne der <zerdehn-
ten Situation> ermdglicht, wird eine Reaktion von Kommunikation auf Kommuni-
kation veranlasst: ein Prozess der Wahrheitskontrolle des zuvor Gesagten bzw. Er-
innerten.*® Die Beschiftigung mit der <Wahrheit> bzw. der <Sache> benotigt aller-
dings eine transsituative Fixierung von Relevanz, denn ohne die Einbettung in einen
aktuellen Bezug erhielte sie keine Bedeutung.*' Das, was fiir die islindische Gesell-
schaft an dieser Thematik dauerhaft von Belang ist, ist das Problem der Uneinheit-
lichkeit der identititssichernden kulturellen Erinnerung (in der Miindlichkeit und
der Schrift) tiber die Zeit hinweg — es stellt die beunruhigende Dynamik des hypolep-
tischen Diskurses dar. Dieses <Problem> hat fiir den Diskurs dieselbe antreibende
Funktion wie die von Assmann genannte <Mythomotorik> fiir die Gesellschaft im
Ganzen.** Erst das <Problem> lisst spitere Historiographen unter gemeinsamen
Wahrheitskriterien auf frithere Texte zuriickkommen. Die im hypoleptischen Diskurs
durch Kritik entstehende <kontrollierte Variation> ldsst sich also auch fiir die islan-
dische Historiographie feststellen, die genau wie die griechische Literatur eine erst
durch die Schrift erméglichte ,dissonante Vielstimmigkeit“*** aufweist. Damit steht
die islindische Historiographie im Zeichen der Variation statt wie klassische oder
kanonische Texte im Zeichen der Repetition.**

Fir die Entwicklung dieses hypoleptischen Diskurses war in Island ein Zusammen-
spiel unterschiedlicher Faktoren verantwortlich, die dort in dieser Zeit zusammen-
trafen: nicht nur die noch junge Schriftkultur, sondern auch die sozialen

Y Assmann 2007, S. 281. Zu seiner Abgrenzung dieses Begriffs von fritheren Definitionen s. eben-

falls S. 281 f.
0 Vgl. ebd., S. 286.
6 Vgl.ebd., S. 288.
2 Vgl.ebd.,, S.288.
%3 Ebd., S. 287.
6 Vgl. ebd,, S.282.



S.4  Die Grundlage fiir die Ausbildung des hypoleptischen Diskurses 179

Spannungen und Briiche innerhalb der ebenfalls noch jungen, dezentral organisier-
ten Gesellschaft durch das Hinzutreten kirchlicher Institutionen und deren Ausbau
sorgten fiir eine Defiziterfahrung, aus der heraus zu Fundierungszwecken zu Beginn
des 12. Jahrhunderts auf (vorrangig miindliche) Texte der vorchristlichen Vergan-
genheit zuriickgegriffen wurde. Aus der Auseinandersetzung mit jenen duflerst hete-
rogenen Vergangenheitsbeziigen entsteht dann Ende des 12. Jahrhunderts ein histo-
riographischer Diskurs (eine <organisierte Wahrheitssuche>)**, welcher der Semio-
tisierung der eigenen Geschichte gewidmet ist.

5.4 Die Grundlage fiir die Ausbildung des hypoleptischen Diskurses

Der miindliche Ursprung der Hypolepse in der griechischen Rechtsrhetorik steht
aufler Frage. Anders sieht das im altnordischen Fall aus. Es ist unklar, worin das
Vorbild eines solchen Diskurses sowie seiner Rahmenbedingungen zu sehen ist.
Waurde er etwa tatsichlich inspiriert durch die griechische Hypolepse? Etliche, vor
allem neuere Forschungen konnten ein intensives Verhaltnis zwischen Griechenland
und Skandinavien im Mittelalter nachweisen.**® Dabei spielen nicht nur kommerzi-
elle Aspekte eine Rolle, sondern auch der Einfluss des griechischen Rechts auf das
altislindische, wie der Jurist Hans Henning Hoff in seiner Habilitation iiberzeugend
herausstellte. Dariiber hinaus ist auch eine literarische Inspiration nicht auszuschlie-
en. Eine mogliche Anregung bei der Festlegung der Kriterien konnten die islandi-
schen Historiographen in den Autorisierungsformen der lateinischen und vernaku-
laren kontinentaleuropdischen Historiographie der Zeit wie der aus Frankreich,
England oder Deutschland gefunden haben.*” Das dort zu findende auctoritates-
Prinzip unterscheidet sich allerdings im Hinblick auf ihre Anwendung gravierend
von den Kriterien des hypoleptischen Diskurses: die vernakulare Historiographie Kon-
tinentaleuropas verfolgt eine andere Priferenz hinsichtlich ihrer Autorisierungskri-
terien und nutzt folgende Gewichtung ihrer auctoritates: ,written source (the majo-
rity), eyewitness, or (occasionally) oral tradition“**!, wihrend die entgegengesetzte
Reihenfolge in der altnordischen Historiographie vorliegt. Dort wird moglichst bis
zum miindlichen Erinnerungstriger zuriickgegangen, da jener den grofiten Authen-
tifizierungsgrad impliziert. Daher ldsst sich zwar eine formale Inspiration durch die
kontinentaleuropaischen Texte nicht ausschliefen, zumal damit zu rechnen ist, dass

5 Vgl. Assmann 2007, S. 287.

*¢ Einschligige Werke hierzu sind die beiden Tagungsbinde Rom und Byzanz im Norden: Mission
und Glaubenswechsel im Ostseeraum wihrend des 8.-14. Jahrhunderts. Internationale Fachkonfe-
renz der Deutschen Forschungsgemeinschaft in Verbindung mit der Akademie der Wissenschaf-
ten und der Literatur, Mainz. Kiel, 18.-25. September 1994. Hrsg. v. Michael Miiller-Wille. Stutt-
gart 1997 sowie die Habilitationsschrift von Roland Scheel. Skandinavien und Byzanz. Bedingun-
gen und Konsequenzen mittelalterlicher Kulturbeziehungen. Band 1/3. Eingereicht 2013 in
Frankfurt am Main, zu diesem Zeitpunkt noch nicht veréftentlicht.

Zu den Merkmalen und Ausprigungen des auctoritates-Prinzips s. beispielsweise Peter Damian-
Grint 1999, bes. S. 151-168.

% Vgl. Damian-Grint 1999, S. 154.

467



180 S Eine neue Form kultureller Kontinuitdt und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

die altnordische Historiographie der kontinentaleuropiischen in nichts nachstehen
sollte. Jedoch erfiillen diese Authentifizierungen unterschiedliche Funktionen, wes-
halb die kontinentaleuropiische Literatur hochstens ein formales, nicht aber ein
inhaltliches Vorbild fir die Kriterien des hypoleptischen Diskurses der islindischen
Historiographie darstellt. Dariiber hinaus spricht fiir eine eigenstindige Entwicklung
auf Island, dass die in der islindischen Historiographie als gemeinsam erklarten Kri-
terien der Wahrheitssuche eng mit ihrer <Interpretationsgemeinschaft> und deren
speziellem Fundierungsbediirfnis verbunden sind. Folglich liegt es nahe, dass jene
mindestens durch die eigenen mnemotechnischen Strategien aus der miindlichen
Erinnerungskultur inspiriert sind. Unterstiitzt wird diese Annahme auflerdem
dadurch, dass sich die miindliche und die schriftliche Kultur reziprok beeinflussten
und kulturelle Mnemotechniken aus der Mindlichkeit anfangs aufgrund ihrer festen
Strukturen und weiterhin dominanten Rolle bei der Herstellung kultureller Koha-
renz durch die Schriftlichkeit kaum Verinderungen unterworfen waren. Daher steht
Literatur stets im engen Zusammenhang mit ihrem erinnerungskulturellen Umfeld,
wie schon Hayden White am Beispiel der Geschichtsschreibung des 19. Jahrhun-
derts nachweisen konnte.** Nur so lasst sich Literatur als Medium der Erinnerungs-
kultur iiberhaupt erst hinsichtlich erinnerungstheoretischer Uberlegungen untersu-
chen. Im Folgenden sollen nun deshalb mogliche miindliche Urspriinge und
Grundlagen des hypoleptischen Diskurses erortert werden.

Die Kriterien der <Wahrheitssuche> und die Rahmenbedingungen des Anschlus-
ses sowie der <kontrollierten Variation> werden in fast allen Prologen der historio-
graphischen Texte ab 1200 vergleichbar beschrieben.

Hér hefr upp ok segir fra peim tidendum er nu hafa verit um hrid ok i peirra manna
minnum er fyrir pessi bok hafa sagt. [...] ok pat er upphaf bokarinnar, er ritat er eptir
peirri bok, er fyrst ritadi Karl dboti Jonsson, en yfir sat sjdlfr Sverrir konungr, ok réd fyr-
ir hvat rita skyldi; er st frasogn eigi langt framkomin. (Sverris saga, Prolog, [F XXX,
S.3)

Hier beginnt [dieses Buch] und berichtet von jenen Ereignissen, die jetzt eine Weile
vergangen und im Gedachtnis der Leute sind, die sie vor Entstehung dieses Buches er-
zihlt haben. [...] und das ist der Beginn dieses Buches, das nach dem Buch geschrieben
wird, das zuerst der Abt Karl Jonsson schrieb und dessen Entstehung Konig Sverrir
selbst beaufsichtigte sowie dariiber entschied, was geschrieben werden sollte, sodass
jene Erzahlung nicht weit hergeholt ist.

Diese vielzitierte Passage stammt aus dem Prolog der Sverris saga, entstanden in den
1180er Jahren und abgeschlossen nach 1202, die iiber das Leben des Norwegerkd-
nigs Sverrir Sigurdarson berichtet.*’”® Dieser Prolog stammt aus einer der Wieder-

® Vgl. Hayden White. Metahistory. The Historical Imagination in Nineteenth Century Europe,
Baltimore 1973 [OG], dt. Metahistory: die historische Einbildungskraft im 19. Jahrhundert in Eu-
ropa, Frankfurt am Main 1991.

“ Es gibt insgesamt 24 Handschriften der Sverris saga sowie weitere verstreute Teile als Einschiibe in
anderen Texten (vgl. borleifur Hauksson. Formali. In: Sverris saga. [F XXX. Reykjavik 2007. S. V-
XC, S. XXXVI ff.). Es gilt festzuhalten, dass der Sagatext selbst im Gegensatz zu den spiter einge-

47



5.4  Die Grundlage fiir die Ausbildung des hypoleptischen Diskurses 181

aufnahmen des Textes aus dem letzten Viertel des 13. Jahrhunderts und bezeugt als
reprisentatives Beispiel die mittelalterliche Sicht auf schriftlich fixierte Erinnerun-
gen sowie die Rahmenbedingungen einer <kontrollierten Variation>: die Schrift
ermdglicht demnach die Uberbriickung einer Zeitspanne, die zwischen dem Ge-
schehen und der Verfassergegenwart liegt, ohne bei der Suche nach der <Wahrheit>
das Risiko des Fabulierens befiirchten zu miissen. Kénig Sverrir habe schlief3lich
selbst verfiigt, wie von den Ereignissen berichtet wurde, und gilt als Augenzeuge
seines eigenen Lebens mit Abstand als beste Authentifikation. Noch konkreter wird
der Verfasser der spiteren Flateyjarbék-Version der Sverris saga, entstanden zwi-
schen 1387 und 1394, indem er die Wiederaufnahmen des Textes zurtickverfolgt,
um zu erkldren, wieso sich diese Erzahlungen seit ihrer Entstehung nicht verindert
haben kénnen:

Her hefr vpp at segia fra peim tidendum er giorst hafa i peirra manna minnum sialfra er
pessa bok hafa i fyrstu saman sett ok eftir peiri bok (er) ritadi Karl aboti Jonsson med
fullu vitordi sialfs Suerris konungs ok hann fyrir sagdi hue rita skylldi edr huernig setia
skylldi. enn eftir peirri bok skrifadi Styrmir prestr hinn frodi. enn pessa Suerris sogu ri-
tadi par eftir peirri bok Magnus prestr Porhallzsun. ma pui eigi petta maal i munni gein-
giz hafa. (Prolog Sverris saga, Flateyjarbok, S. 533)*"!

Hier beginnt [dieses Buch] von jenen Ereignissen zu berichten, die in das Gedichtnis
der Minner eingegangen sind, die selbst als erstes dieses Buch verfasst haben. Und
gemaf} diesem Buch schrieb der Abt Karl Jonsson nach dem vollstindigen Wissen von
Koénig Sverrir selbst. Er schrieb vor, wie es geschrieben und wie es zusammengestellt
werden sollte. Gemif3 diesem Buch schrieb auch der Priester Styrmir inn frodi eines
und diese Sverris saga schrieb gemaf8 seinem Buch der Priester Magnis Poérhallsson.
Hieran wird es liegen, dass sich diese Erziahlung nicht in der Erinnerung verandert hat.

Es fillt sofort ins Auge, dass dieser Anschluss an Erinnerungen jener Qualifikation
entspricht, die sich in der Ib. noch auf die miindlichen Erinnerungstriger be-
schrinkt, hier aber auf die Erinnerungen selbst sowie medientibergreifend auch auf
verschriftlichte Erinnerungen ausgeweitet wird. Diese Kritik ldsst sich daher nicht
mehr mit dem von Stary angefithrten Begriff der <Quellenkritik> beschreiben, da
nicht mehr nur die Quelle, sondern auch die Erinnerungen selbst zum Gegenstand
der Kritik werden, was wiederum ein inharentes Merkmal des hypoleptischen Diskur-
ses darstellt. Die Grundlage fiir die formale Umsetzung jener Kritik scheint also stark
beeinflusst durch den Quellenumgang mit miindlichen Erinnerungen in der Ib. zu
sein. Die dortigen personalen Quellenberufungen, die mindestens den Namen des
entsprechenden Erinnerungstrigers beinhalten, z.B.: svd sagdi Teitr oss, beziehen
sich — ob real oder fingiert — auf die Kommunikation des Verfassers mit einer einzi-

fugten Prologen noch keine Merkmale des hypoleptischen Diskurses zeigt. Gerade deshalb illustriert
sie aber besonders gut, dass die Kriterien dieses Diskurses erst einmal von der islindischen <Inter-
pretationsgemeinschaft> entwickelt werden mussten.

Sverris saga. In: Flateyjarbok. En samling af norske kongesagaer med inskudte mindre fortzllinger
om begivenheder i og udenfor Norge samt Annaler. Udg. e. offentlig foranstaltning, II. Christiania
1862.S. 533-701.

471



182 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

gen Person, die einen Teil der personalen Quellenberufungen in der Ib. darstellen.
Die anderen enthalten komplexere Quellenketten, in denen in der Regel ein Augen-
zeuge oder wegen seines Alters noch eine als Zeitzeuge existierende Gewihrsperson
am Anfang der Erinnerung steht (<Augenzeugenideologie>), diese dann miindlich
weitergibt und Ari sie dann von einem seiner Zeitzeugen entsprechend als authenti-
fizierten Bericht in seinen Text tibernimmt. Dieses Prinzip kann dann beliebig
erweitert werden, indem entsprechend viele Erinnerungstriger in diese Reihe
integriert werden:

At hans [d.i. Gesetzessprecher Markus] sogu es skrifud avi allra logsogumanna 4 bok
pessi, peira es véru fyrir vart minni, en hénum sagdi Pérarinn brédir hans ok Skeggi
fadir peira ok fleiri spakir menn til peira @vi, es fyrir hans minni varu, at pvi es Bjarni
enn spaki hafdi sagt, fodurfadir peira, es mundi Pérarin lpgsogumann ok sex adra sidan.
(Kap. 10, S.22)

Nach seiner [d.i. Gesetzessprecher Markus] Erzihlung sind die Daten aller Geset-
zessprecher in diesem Buch niedergeschrieben, die vor unserer Erinnerung [lebten/]
liegen [bzw. sich vor der Zeit, in die unsere Erinnerung zuriickreicht, begaben], und
ihm berichteten sein Bruder Pérarinn und ihr Vater Skeggi sowie viele weise Manner
von deren Lebensdaten [oder/ und: Amtszeiten], die vor seiner Erinnerung [lebten/]
liegen [bzw. s.0.], nach dem wie es Bjarni enn spaki, ihr Grofvater, der sich des
Gesetzessprechers Pérarinn und sechs darauf folgender erinnerte, erzihlt hatte.

Da also bereits die Ib. im Ansatz Kriterien (<Regeln der Wiederaufnahme>) ver-
wendet, wird man ihren Ursprung in der kulturellen Mnemotechnik der miindlichen
Erinnerungskultur suchen missen, die als bekanntes Organisationsprinzip von Ari
{ibernommen worden ist. Es gibt einen Hinweis in der Ib., der den miindlichen
Erinnerungsprozess moglicherweise abbilden konnte: En svd es sagt, at pat beri frd,
hvé vel peir meltu (Kap. 7, S. 16; «Und es wird erzihlt, dass es [anderes/ voriges]
iibertroffen hitte, wie vortrefflich sie sprachen.» ). Wenn man bera pat frd mit dem
ebenfalls moglichen «es bestitigen/ bezeugen/ berichten» iibersetzt, wird so deut-
lich, dass die Augenzeugen als Urheber der Erinnerung die Rede Gizurrs und Hjaltis
am Gesetzesfelsen durch Wiederaufnahme weitertrugen, sodass es im kommunika-
tiven Gedéchtnis der Zeit kursierte, an dem vermutlich viele Islinder aufgrund des
offentlichen Interesses an diesem Ereignis und des offentlichen Ortes partizipierten.
Spiter muss es dann in das kulturelle Gedichtnis iiberfiihrt worden sein, auf welches
Ari in der zuvor genannten Textpassage rekurriert. Diese Hinweise auf Augenzeugen
als Urheber einer Erinnerung korrespondieren mit den personalen Quellenangaben,
die als Reprasentanten einer authentifizierten Erinnerung gelten. Doch ohne
weiteres konnen diese beiden Hinweise auf unterschiedliche Erinnerungsrahmen
nicht zusammengefithrt werden. Wie also konnte Ari diese Verbindung herstellen?
Bedingt durch die Verschriftlichung in Verbindung mit dem notwendigen Versuch,
Erinnerungen des kulturellen mit denen des kommunikativen Gedéchtnisses
anzureichern, findet die zuvor genannte <Dehnung des hypoleptischen Horizonts>



5S4 Die Grundlage fiir die Ausbildung des hypoleptischen Diskurses 183

hin zu einem erweiterten Bezugsraum statt.*’”* In diesem kénnen nun zuvor noch
getrennte Erinnerungen beider Erinnerungsrahmen auf derselben Ebene mitei-
nander verbunden werden. Ari gebraucht dieses Prinzip, um (nicht-kollektive)
Erinnerungen an zeitlich besonders weit entfernt liegende Ereignisse zu authenti-
fizieren sowie um die Erinnerungsliicke zwischen beiden Erinnerungsrahmen (das
<floating gap>) zu iberbriicken. Hiufig verwendet er hierfir im Sinne der zuvor
genannten <Augenzeugenideologie> iiberaus alte Erinnerungstriger. Es stellt sich
also die Frage, ob schon in der priskripturalen Erinnerungskultur Erinnerungen
authentifiziert wurden, worin moglicherweise der Ankniipfungspunkt fiir Aris
personale Quellenangaben liegen kénnte.*”* Bis auf die Rolle bestimmter Individuen
als Erinnerungstriger kollektiven Wissens in Bezug auf Rechtsangelegenheiten gibt
die Literatur hierauf insgesamt keine eindeutige Antwort.*”* Andere, aus dieser
Abhandlung ausgeschlossene Texte wie die Islindersagas charakterisieren sich ja
sogar dadurch, dass ihre Quellenangaben generell nur nonpersonal sind. Allerdings
wird bei einem Blick auf die mythologische Dichtung schnell klar, dass einige dieser
Kriterien auch schon dort auftreten.*”” Auch im Hinblick auf die Skaldendichtung

2 Vgl. Assmann 2007, S. 283.

3 Da sich bestimmte metasprachliche Verfahrensweisen der Oralitit in der Literalitit wiederfinden,
liegt es nahe, dass ,sowohl unsere Lektiirepraktiken, als auch die Herausbildung unserer skriptura-
len kulturellen Kompetenzen, von einer essentiellen Miindlichkeit impragniert sind, die konstitu-
tiv in deren Herausbildung eingeschrieben ist“ (Ludwig Jiger. Gedichtnis als Verfahren - zur
transkriptiven Logik der Erinnerung. In: Mythosaktualisierungen. Tradierungs- und Generie-
rungspotentiale einer alten Erinnerungsform. Hrsg. v. Stephanie Wodianka und Dietmar Rieger.
Berlin/ New York 2006. S. 57-80, S. 21).

Allerdings lasst sich ein dhnliches Phinomen in schwedischen Rechtstexten finden, in denen von
einzelnen Personen (sog. minnunga maen «Méanner mit guter Erinnerung» ) berichtet wird, die in
Form umfangreicher Grenzpunktaufzihlungen zwischen Norwegen und Schweden (sog. norw.
deildeverser bzw. schwed. rdgdngsramsor) kulturelles Wissen bewahrten und miindlich rezitierten
(vgl. Stefan Brink. Minnunga man: The Usage of Old Knowledgeable Men in Legal Cases. In:
Minni and Muninn: Memory in Medieval Nordic Culture. Ed. by Pernille Hermann, Stephen A.
Mitchell and Agnes S. Arnérsdéttir. Acta Skandinavica, 4. Turnhout 2014. S. 197-210, S. 199).
Diese Beobachtungen belegen die islindische personenbezogene Bewahrung kulturellen (Rechts)
Wissens auch fiir andere Teile Skandinaviens. Stefan Brink weist dartiber hinaus in diesem Zu-
sammenhang auch auf die in schwedischen Rechtstexten genannten talumen «Minner mit
genealogischem Wissen» hin, die in Rechtsstreitigkeiten um Erbanteile herausfinden sollen, wer
der Streitenden das Erbrecht besitzt (vgl. Brink 2014, S. 204). Alle diese Triger kollektiven
Wissens teilen die Gemeinsamkeit, zur wortlautgetreuen Rezitation befihigt zu sein, denn das
Wissen, das sie erinnern, muss Wort fiir Wort wiederholbar sein (<verbatim memorization>), im
Gegensatz zu den gestalterischen Freiheiten, die ein Erzdhler habe (vgl. Brink 2014, S. 206 f. in
Anlehnung an Walther Ong).

So wird von Odins Begleitern, die Raben Huginn und Muninn, berichtet, dass sie auf den Schul-
tern des Gottes sitzen und ihm stets alle Neuigkeiten ins Ohr fliistern, die sie selbst gesehen oder
von denen sie gehort haben: Hrafnar tveir sitja d oxlum honum ok segja i eyru honum oll tidendi pau
er peir sjd eda heyra. Deir heita svd: Huginn und Muninn (Gylfaginning in der Snorra Edda. In: An-
thony Faulkes’ Edition Edda. Prologue and Gylfaginning. Snorri Sturluson. Ed. by Anthony
Faulkes. Viking Society for Northern Research, 2nd edition. London 2005, S. 32; «Zwei Raben
sitzen auf seinen Schultern und flistern ihm alle Neuigkeiten ins Ohr, die sie sehen oder horen. Sie
heilen so: Der Gedanke und die Erinnerung.» ). Pernille Hermann deutet die beiden Raben als

474

475



184 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

zeigt sich, dass schon vor der Christianisierung wie auch in den heidnischen
Gedichten kurz nach 1000 bei Vergangenheitsdarstellungen in historischer Zeit
verschiedene Moglichkeiten der personlichen Distanzierung sowie Authentifi-
zierung angewandt wurden.*”® Der Dichter tritt selbst als Erinnerungstriger auf, der
in der Ich-Perspektive erzahlt und sich damit zum anderen auch zu den Berichten
positionieren kann. Hieraus muss man ableiten, dass die Grundlage fiir den
hypoleptischen Diskurs bereits in der vorchristlichen Skaldendichtung und damit in
einheimischer Tradition zu suchen ist. Die Skalden, die iiber die Taten ihrer Konige
dichten, agieren allerdings im Bereich des kommunikativen Gedachtnisses, da sie
zeitgenossische Ereignisse (die sie zumeist selbst miterlebten) in ihren Texten
verarbeiteten. In Bezug auf dafiir angefiihrte Authentifikationspersonen darf man
wohl mit grofler Wahrscheinlichkeit davon ausgehen (wie auch in dieser Abhand-
lung fiir die Analyse der [b. Zugrunde gelegt wurde), dass nonpersonale Angaben
grundsitzlich ein Hinweis auf Erinnerungen des kulturellen Gedichtnisses sind
(bzw. damit bewusst formative Erinnerungen markiert wurden) und sie damit
a priori keine Bindung an einen speziellen Erinnerungstriger hatten. Bei dem
kommunikativen Gedichtnis der priskripturalen Zeit muss man hingegen davon
ausgehen, dass wohl vorrangig personale Erinnerungen existierten, da sich das
kommunikative Gedichtnis auf direkte face-to-face Kommunikation bezieht.
Personale Erinnerungen konnen damit lediglich im Rahmen des kommunikativen
Gedichtnisses auftreten, an dem ein Skalde partizipiert (sofern er sich nicht mit
mythischen Berichten in illo tempore beschiftigt). Damit stiitzt sich Aris Quellen-
umgang in der Ib. vermutlich auf eine im kommunikativen Gedichtnis und in der
Skaldik gebriuchliche Kommunikationsweise.*’”” Diese ermoglicht einen Riickgriff
auf das, was andere Erinnerungstriger zuvor sagten und weist somit eine grofle
Ahnlichkeit mit der Hypolepse in der griechischen Rechtsrhetorik auf, nur dass im
islindischen Fall ein derart konkretes Ankniipfungsprinzip an den Vorredner bzw.

Ausdruck der Verbindung zwischen mentaler Kapazitit und dem wortlichen Ausdruck, ohne den
die Welt niher an Chaos und Zerstorung wiire (vgl. Hermann 2014, S. 16).

Vgl. Margaret Clunies Ross. Authentication of Poetic Memory in Old Norse Skaldic Verse. In:
Minni and Muninn: Memory in Medieval Nordic Culture. Ed. by Pernille Hermann, Stephen A.
Mitchell and Agnes S. Arnérsdottir. Acta Skandinavica, 4. Turnhout 2014. S. 59-74, bes. S. 67 ff.
Interessanterweise findet man jene aber nur in der heidnischen und nicht in der christlichen
Skaldik (vgl. ebd., S. 71).

Allerdings ist anzumerken, dass eine solche Kommunikationsweise wahrscheinlich eine auf gerin-
gen Wandel ausgelegte Erscheinung darstellt, da fiir Kommunikation sowie fiir gemeinsam geteilte
Alltagserfahrungen kulturell festgelegte Kommunikationsregeln feststehen miissen, die wiederum
in jeder Erinnerungsgemeinschaft einen besonderen Charakter aufweisen; im islandischen Fall
eben die Authentifizierung von Informationen mittels Verweis auf andere Erinnerungstrager. Sol-
che Kommunikationsweisen sind bedingt durch kulturelle Anforderungen, spezifische Kommuni-
kationsprozesse sowie soziale Strukturen der jeweiligen Gemeinschaft, womit sie auf der meta-
sprachlichen Ebene wiederum als Teil des kulturellen Gedichtnisses betrachtet werden kénnen.

476

477



5.5 Die Olafs saga Tryggvasonar eftir Odd munk - ein Wendepunkt 185

Erinnerungstrager nur fiir die vorchristliche bzw. heidnische Skaldendichtung belegt
ist."”® Fiir eine mediale Ubertragung einer solchen miindlichen Kommunikations-
weise der Miundlichkeit in die Schriftlichkeit wird eine Ausweitung in den Bereich
interaktionsfreier Kommunikation erforderlich, die es ermdglicht, Texte losgelost
von ihrem raumzeitlichen Horizont aufzugreifen. Mit dieser Uberfiihrung der dem
kommunikativen Gedichtnis immanenten Kommunikationsweise in das Medium
der Schrift gibt Ari den auf ihn folgenden historiographischen Texten ein Referenz-
beispiel an die Hand, das wenige Jahrzehnte spiter fir den hypoleptischen Diskurs
wieder aufgegriffen wird.

5.5 Die Oldfs saga Tryggvasonar eftir Odd munk — ein
Wendepunkt

In der O1O*” tritt um 1200 herum zum ersten Mal in der (uns iiberlieferten) altnor-
dischen Historiographie der Fall auf, dass auf andere schriftlich fixierte Texte Bezug
genommen wird.**® Das erforderte gleichzeitig einen Umgang mit mehr als nur ei-
nem Erinnerungsmedium, der erst einmal entwickelt werden musste. Wie zuvor
erwihnt, stellt die OlO den einzigartigen Versuch dar, sowohl auf Aris als auch auf
Semundrs Text(e) zuriickzugreifen. Es erscheint daher aufgrund ihres Initialstatus
sinnvoll, im Folgenden nidher ihren Umgang mit Erinnerungen zu beleuchten und
damit die Herausbildung des hypoleptischen Diskurses nachzuvollziehen.

5.5.1 Die Kriterien des hypoleptischen Diskurses

Die OlO ist nicht nur einer der ersten oder vielleicht der erste Text, der kritisierend
an fundierende Texte anschlief}t, sondern auch eine der ersten Konigssagas, die
einem einzigen Konig gewidmet ist. Die vorigen Texte berichten allesamt von vielen

¥% Allerdings kann man auch im Hinblick auf die islindische Gesellschaft davon ausgehen, dass
wenigstens in Form von Rechtsprozessen ein agonistisches Prinzip bekannt war.

Der Ménch Oddr Snorrason schrieb die OlO um 1190 auf Latein, sie wurde spitestens um 1200
tibersetzt und ist in drei verschiedenen Manuskripten aus dem ausgehenden 13. Jahrhundert.
iiberliefert, davon ist eines nur fragmentarisch. Nur die S-Version (stockh. Perg. 4to nr. 18) iiber-
liefert einen Prolog. Die lateinische Fassung ist verloren und anhand der altislindischen Uberset-
zungen ist kaum zu entscheiden, wie ihre urspriingliche Gestalt war. Zernack geht davon aus, dass
die Ubersetzungen durch Einschiibe und stilistische Mittel niher an die volkssprachlichen Gat-
tungen angebunden worden sind (vgl. Zernack 1998, S. 83 f.). Daraus ergibt sich einerseits die
Frage, woran genau die volkssprachlichen Olafssagas angebunden werden sollten und andererseits
zu welchem Zweck eine solche Angliederung stattgefunden haben konnte.

Bereits einige Jahre zuvor, um 1150, wurde von Eirikr Oddsson die vermutlich erste Kénigssaga
namens *Hryggjarstykki verfasst. Dieser Text ist nicht iiberliefert, entstand aber mit grof8er Sicher-
heit zwischen 1150-70 (vgl. Clover/ Lindow 1985, S. 214). Er gilt in Form unterschiedlicher Ver-
sionen als Quelle fiir alle groBen Chroniken Anfang des 13. Jahrhunderts, wobei Fagrskinna den
Text zwar verwendet, aber nicht angibt. Es gibt keine Hinweise darauf, ob oder inwieweit frithere
Texte das *Hryggjarstykki nutzten. Daher beginnt mit der OlO als erstem iiberliefertem historio-
graphischen Text mit einem transparenten Quellenumgang der hypoleptische Diskurs.

479

480



186 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

oder allen norwegischen Konigen, meistens um fiir Datierungen eine Reihe von
aufeinanderfolgenden Regenten darzustellen. Nun werden die Konigssagas zu einer
Plattform unterschiedlicher Positionierungen der Islinder. Birgit und Peter Sawyer
sehen in dieser Entwicklung unter anderem eine Reaktion auf die vom Nidaroser
Erzbischof initiierte Umformung der islindischen Kirchenstruktur, die durch einige
Islinder, wie den Skélholter Bischof Porlékr, unterstiitzt wurde. Jener wollte die
kirchliche Macht der islindischen Goden reduzieren, indem er ihnen die Priester-
weihe untersagte. Die Goden hatten wiederum das Bediirfnis, dazu Stellung zu
nehmen.*! Gleichzeitig miissen die literarischen Ambitionen aber auch vor dem
Hintergrund des norwegischen Biirgerkrieges im 12. und 13. Jahrhundert betrachtet
werden, der eine entscheidende Rolle fiir verschiedene Positionierungen der Islin-
der spielte und die Produktion historiographischer Texte angestofien haben konnte:

The production of so many accounts of the same period and the same people [ ... ] ina
span of not more than forty years was obviously a response to the Norwegian civil war,
which began with the death of Sigurd the Crusader in 1130. [ ... ] This development re-
leased the torrent of Icelandic historiography. The conflict directly affected Iceland,
for many leading Icelanders were themselves involved and took sides, which naturally
affected relations among them at home.*

Es fillt schnell auf, dass sich die OlO im Gegensatz zu anderen Texten, insbesondere
der Ib., durch eine besonders pro-norwegische Haltung auszeichnet, womit eine
Perspektive eingenommen wird, die man zuvor (wenn iiberhaupt in solcher Form)
nur bei Semundr antreffen konnte. In ihrem Prolog schildert der Verfasser folgende
Intention seines Textes:

At sonnu mun pat hér saman koma: lofum konunginn er oss veitti farsaliga hluti, en
pokkum Gudi, er hann gaf oss slikan foringja, ok samir oss pat at vegsama konung varn

med mannligum lofum er Gud hefr upp med himneskum lofum. (Prolog, S-Version,
S.126)%

Wabhrlich soll [wird] das hier zusammenkommen: preisen wir den Kénig, der uns ein
gliickliches Schicksal gewihrte, und danken wir Gott, weil er uns eben jenen Anfiihrer
schickte. Und es ist fiir uns passend, unseren Konig mit menschlichem Lob zu ehren,
den Gott mit himmlischem Lob erhob.

#1 Vgl. Sawyer/ Sawyer 1993, S.219.

%2 Ebd, §.220.

3 Der Text der A-Version beginnt wegen fehlender erster Seiten erst im vierten Kapitel, schildert
jedoch ganz dhnlich wie der Prolog der S-Version im Kapitel 54 die Rolle der beiden Olaf-Kénige:
Svd er at virda sem Oldfr konungr hinn fyrri efnadi ok setti grundvollin kristninnar med sinu starfi, en
hinn sidari Oldfr reisti veggi (Kap. 54, S. 272; «So ist hervorzuheben, wie der frithere Kénig Olaf
mit seinen Bemithungen das Christentum vorbereitete und die Grundlage dafiir schuf, wahrend
der darauffolgende Olaf die Wille errichtete.» ). Insgesamt ist eine Datierung der beiden Haupt-
manuskripte schwierig, auch ihr Verhaltnis zueinander kann kaum niher beleuchtet werden. Die
Forschung geht allerdings davon aus, dass die S-Version eine verkiirzte Version einer Uberset-
zung, die A-Version hingegen eine mit Erginzungen aus anderen Texten angereicherte Version
darstellt. Vieles spricht dafiir, dass die A-Version lter ist und der Schreiber der S-Version seine
Kiirzungen im Hinblick auf die A-Version vornahm (vgl. Sverrir Témasson 1988, S.276 f.).



5.5 Die Olifs saga Tryggvasonar eftir Odd munk - ein Wendepunkt 187

Bereits die Skandinavistin Julia Zernack stellte heraus, wie in der OlO die
Geschichte Islands an die Schicksale und Regierungshandlungen der norwegischen
Konige angekniipft wird.*** Olaf Tryggvason wird mithilfe einer typologischen
Geschichtsdeutung als Vorliufer von Olaf dem Heiligen dargestellt, durch den die
Christianisierung, besonders in Island, erst vollstindig durchgefithrt wurde. Die
Saga bezeichnet ihn deshalb als postoli Nordmanna («Apostel der Nordleute> ), was
eine grundsatzlich heilsgeschichtliche Geschichtsauffassung nahelegt. Schon im
Prolog wird das Vorbild dafiir erldutert:

Ok 4 enu fimmta 4ri hans rikis helt Oléfr konungr nafna sinum undir skirn ok ték hann
af peim helga brunni, { p4 liking sem Joéan baptisti gerdi vid Dréttin. Ok sva sem hann
var hans fyrirrennari, sva var ok Oléfr konungr Tryggvason fyrirrennari ens helga Olifs
konungs [ ... ]. (Prolog, S. 125)

Und im fiinften Jahr seiner Regentschaft wurde Konig Olaf der Taufpate seines Na-
mensvetters [hier eine Doppelung dieser Bemerkung, vermutlich durch eine lateini-
sche Ubersetzung**] in der gleichen Form, wie der Baptist J6an es mit Christus mach-
te. Und so wie er dessen Vorldufer war, so war auch Konig Olaf Tryggvason der
Vorliufer Kénig Olaf des Heiligen [ ... ].

Weiter werden vom Verfasser Kriterien fiir seinen kritischen Umgang mit
Erinnerungen angefiihrt, derer dieser Text unterliegt. In dieser Festlegung von
Rahmenbedingungen kann man die Anfinge des hypoleptischen Diskurses sehen,
dessen Ziel es ist, die «Wahrheit», also die <Sache>, zu rekonstruieren:

Ok beetra er slikt med gamni at heyra en stjupmcedra spgur er hjardarsveinar segja, er
engi veit hvdrt satt er, er jafnan lita konunginn minnstan i sinum frasognum. Bid ek
goda <menn> eigi fyrirlita pessa frasogn ok gruni eigi framar eda ifi spgnina en hofi
gegni, pvi at vitrir menn hafa oss frd sagt npkkora hluti hans storvirkja ok fatt fré pvi
sem verit hefir hans afreksverka. Ok opt kann pat at at berask at fals er blandit sonnu,
ok megu vér pvi eigi mikinn af taka, en @tlum po at eigi muni rjufask pessir, en kunna
bokk peim er um ma beeta. En ef menn verda til at lasta, en eigi um at beeta, ok kunni
pngar spnnunnar 4 sitt mal at feera at annat sé réttara, pa pykkir oss litils verd peira
tillog ok omerkilig, pvi at vitrum monnum pykkir hver saga heimsliga snytt, ef hann
kallar pat lygi er sagt er, en hann ma engar sonnur 4 finna. (Prolog, S. 126)

Und es ist besser eine solche [Geschichte] mit Vergniigen zu héren als Ammenmir-
chen, die Hirtenjungen erzihlen, von denen niemand weif}, ob sie wahr sind, da sie den
Konig in ihren Berichten fortwihrend als unbedeutend darstellen. Ich bitte euch gute
<Leute> diese Erzihlung nicht geringzuschitzen und misstraut oder zweifelt an der
Geschichte nicht mehr als angemessen ist, da weise Leute uns von einigen seiner gro-
f8en Taten erzihlt haben, aber insgesamt nur wenig davon, was seine Heldentaten ins-
gesamt gewesen sind. Hiufig kann es geschehen, dass Falsches mit Wahrheit vermischt
wird, und wir diirfen es deshalb nicht lebhaft beteuern. Dennoch wollen wir diese Be-
richte nicht als unwahr herausstellen, aber denjenigen dankbar dafiir sein, die sie zu
verbessern vermégen. Und falls jemand dariiber tadeln sollte, es aber nicht besser

** Vgl. Zernack 1998, bes. S. 84-90.
5 Vgl. ebd,, S. 86.



188 S Eine neue Form kultureller Kontinuitdit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

macht und keine Wahrheit in seiner Sprache hervorzubringen vermag, in der etwas
anderes richtiger ist, dann scheinen uns diese Beitrige wenig wert und unverbiirgt,
denn weisen Minnern erscheint jede Geschichte téricht verspottet, wenn er das, was
berichtet wird, eine Liige nennt, er aber keine Wahrheit zu finden vermag.

Auf jene Kriterien trifft man in so gut wie jedem Prolog der spiteren historiographi-
schen Texte, vor allem in dem der Hkr. Sie bilden die Kriterien der Wahrheitssuche
(der Darstellung der <Sache>), die gemifl Assmann den neuen Bezugsrahmen des
intertextuellen Anschlusses in der Schrift bilden. Im Vergleich wiederum mit Aris
Prolog wird hier die Wahrheitssuche deutlich stirker problematisiert. Auch die wei-
sen Minner, die als Tradenten angefihrt werden, werden in Abgrenzung zu «Hir-
tenjungen» und deren «Ammenmairchen» qualifiziert und zur Authentifikation von
Berichten bevorzugt. Deutlich wird vor allem, dass der Verfasser seine Aufgabe, die
Wahrheitssuche, als mithsam empfindet und daher als auflerordentlich schitzbare
Arbeit ansieht. Den Grund fiir diese Miithe offenbart er in der Unterscheidung von
Falschem und Wahrem, woraus sich die Kriterien zur Kritik ableiten und weshalb
extrem hdufig zwischen verschiedenen Darstellungen abgewogen wird. Dabei
kommt der Verfasser trotz seiner Abwigungen nicht zu einer abschliefenden Bewer-
tung des Wahrheitsgehalts, sondern versucht vielmehr den Bericht, der am meisten
verbiirgt ist oder am wahrscheinlichsten scheint, in den Vordergrund zu stellen.
Hinter dieser Klassifizierung zeigt sich die grundsitzliche Vielzahl unterschiedlicher
Erinnerungen, die das <Problem> des hypoleptischen Diskurses darstellen. Ein Verfas-
ser muss ihrer habhaft werden und fiir sie einen Umgang finden.

Fragt man nun nach dem konkreten Umgang mit den Vorrednern und dem
<Problem>, ldsst sich dieser am ehesten iiber die Art der Quellenkritik erschlief3en.
Es finden sich wie bei Ari neben personalen Quellenverweisen auch nonpersonale,
so gleich zwei Mal zu Beginn: pd er pat sagt, at (Kap 1., S. 127 & S. 128; «da wird
davon berichtet, dass» ) sowie viele weitere in den spiteren Kapiteln.**® Da bei die-

#6 A-Version, Kap. S, S. 139: pd segja menn at; A-Version, Kap. 6, S. 144: Svd er sagt at; S-Version,
Kap. 8, S. 153: pd er svd sagt at; S/ A-Version, Kap. 14, S. 166: pess er (ok) getit at; A-Version, Kap.
15, S. 177: pat er sagt; A-Version, Kap. 19, S. 185: Svd er ok sagt at; A-Version, Kap. 20, S. 191: Ok
svd er sagt at; A-Version, Kap. 20, S. 193: pd er pé frd honum sagt at / Pat er ok frd honum sagt at; A-
Version, Kap. 22, S. 203: Svd er sagt; A-Version, Kap. 24, S. 206: Svd er sagt at; S-Version Kap. 21/
A-Version, Kap. 26, S. 210: (Ok) pat er sagt at; S-Version, Kap. 25/ A-Version, Kap. 30, S. 218: Pat
segja menn at; A-Version, Kap. 34, S. 225: En svd segja menn at [...] Pat segja menn at; A-Version,
Kap. 39, S. 235: Svd er sagt at; A-Version, Kap. 42, S. 241/3: Pess er getit [..] ok er svd sagt at; A-
Version, Kap. 44, S. 249: pd er sagt at; S-Version, Kap. 28/ A-Version, Kap. 47, S. 254-5: Ok pat
segia menn at / En pat segja menn |...] Svd er sagt at; A-Version, Kap. 48, S. 259: Pat er sagt at |...]
En svd segja menn at; S-Version, Kap. 41, S. 265: Pat er sagt frd Ola’fi konungi [...] Pat er sagt at; A-
Version, Kap. 51, S. 266: Ok svd er sagt at; A-Version, Kap. 52, S. 267: Ok svd segja menn at; A-
Version, Kap. 54, S. 270: Svd er sagt at [..] En pat er sagt at; S-Version, Kap. 45/ A-Version, Kap.
55, S. 276: sem oll demi finnask til er frd Oldfi er sagt ok hans koppum / sem deemi finnask til par er
sagt er frd Oldfi konungi ok hans monnum; S-Version, Kap. 51/ A-Version, Kap. 62, S. 290: (Ok) pat
er sagt (eitt sinn) at; S-Version, Kap. 54, S. 294/ A-Version, Kap. 64, S. 295: Ok d enu fimmta dri
rikis Oldfs konungs er sagt frd / Ok eitt sinn er sagt frd; A-Version, Kap. 63, S. 294: Svd er sagt at; S-
Version, Kap. S5, S. 299 f.: bat er sagt medan Oldfr [...] var konungr [..] Ok pat er sagt d
pdlmsunndegi; A-Version, Kap. 67, S. 305: Svd er sagt um sonu Hdkonar jarls; A-Version, Kap. 68,



5.5 Die Olafs saga Tryggvasonar eftir Odd munk - ein Wendepunkt 189

sem Text die erzdhlte Zeit nicht an die Gegenwart des Verfassers heranreicht, muss
ein Grofiteil der Erinnerungen aus dem kulturellen Gedachtnis stammen - die be-
schriebenen Ereignisse liegen um 1200 etwa 100-150 Jahre zuriick. Daher 16sen die
personalen Quellenberufungen die nonpersonalen nicht wie bei Ari ab. Generell
lassen sich allerdings zwei verschiedene Arten nonpersonaler Quellenberufungen
unterscheiden, obwohl sie alle gleichermaflen den Anspruch erheben, auf kollektive
Erinnerungen zu verweisen: auf der einen Seite gibt es solche, die eine véllige Neut-
ralitit vermitteln, wie es bei pat er sagt der Fall ist. Auf der anderen Seite gibt es aber
auch solche, die eine Qualifizierung seitens des Verfassers implizieren, so heif3t es
beispielsweise: Ok svd er sagt med sonnu, at (S-Version, Kap. 65, S. 341; «Und so
wird wahrheitsgemif berichtet, dass> ), als der Verfasser der S-Version eine Bemer-
kung zu Konig Olaf in der Schlacht macht. Eine solche Qualifizierung findet man bei
Ari nur im Ansatz an einer Stelle (nidmlich direkt zu Beginn in Bezug auf die Land-
nahme), da es heift: es sannliga es sagt (Kap. 1, S. S; «wie es wahr berichtet wird>» ).
Offenbar bewog etwas Ari dazu, die Authentifizierung seiner miindlichen Quelle
selbst zu vollziehen, um gleich am Anfang seines Textes wahre Berichte als Grundla-
ge anzufithren. Wahrscheinlich ist, dass unterschiedliche Erinnerungen vom Beginn
der Besiedlung zu Aris Zeit kursierten, wodurch er dazu gebracht wurde, die von
ihm ausgewdhlte Version zu untermauern, um sie als die wahre Version darstellen zu
kénnen. Das bedeutet im Umkehrschluss, dass dem Landnahmebericht iiber Ingolfr
zu Aris Lebzeiten keine tatsichliche kollektive Erinnerung zugrunde lag.

Solche Qualifizierungen kommen in der OlO in vielfach erweiterter Form vor,
wodurch der kritisierende Umgang mit den Erinnerungen tiberhaupt zum hypolepti-
schen Diskurs entwickelt werden kann. Eine erkennt man in der folgenden Formulie-
rung, die zwar augenscheinliche Neutralitit vorgibt, jedoch einer gewissen Wertung
seitens der Verfasser unterliegt: pat kalla menn at (S-Version, Kap. 20/ A-Version,
Kap. 25, S. 209; «das sagen/ dufern/ behaupten die Leute, dass» ). Das Verb kalla
wird sonst nie in der nonpersonalen Quellenberufung benutzt, normalerweise findet
man dort nur die Verben segja «berichten/ sagen/ erzihlen», geta «erzihlen/
berichten> oder mala «sagen/ vorbringens. Der Grund dafiir liegt wohl darin, dass
diese Verben im Gegensatz zu kalla keine wertende, sondern einzig beschreibende
Bedeutung haben. Insofern verwundert es auch nicht, dass eben jene genannte
Quellenberufung in einer Quellendiskussion bzw. einer Qualifizierung von ver-
schiedenen Erinnerungen platziert wird, so folgt kurz darauf die einschrankende
Bemerkung ok pat md vera at/ en vera kann pat at («und es kénnte/ kann sein,
dass»). Diese neutral wirkenden Quellenberufungen beziehen sich zwar auf eine

S.310 & 312: Svd er sagt pd er [...] Svd er sagt at; S-Version, Kap. 62, S. 326: Svd er sagt at; A-
Version, Kap. 72, S. 328: En svd er sagt; S-Version, Kap. 65/ A-Version, Kap. 75, S. 336 & 341: Ok
bat er melt at / Ok svd segja menn at [...] Ok svd er sagt med spnnu, at / Ok svd er sagt at; S-Version,
Kap. 66/ A-Version, Kap. 76, S. 347: Pat segja menn at; A-Version, Kap. 78, S. 354: Ok pat er frd
sagt at; S-Version, Kap. 69/ A-Version, Kap. 80, S. 357: Ok pat segja menn at [...] Ok menn segja at
[...] at sogn vitra manna [...] at menn segja at / Pat er ok sagt at. A-Version, Kap. 82, S. 361: Pat er ok
sagt af.



190 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

miindliche Erinnerung, werden jedoch gleichermaflen zum Zweck der Distanzie-
rung funktionalisiert. Sie dienen nicht linger der Authentifizierung des Berichts,
sondern der Distanzierung bzw. Qualifizierung. So kommen die Verfasser beider
Redaktionen zu dem Schluss: En hvdrrtveggi vitni synask oss merkilig, ok hafi hverr
slikt af pvi sem synisk («Und beide Zeugen kommen uns bedeutsam vor und es neh-
me ein jeder davon, was ihm passend erscheint> ) bzw. En hvdrratveggja vitni synask
mér athuga verd, ok skynja pat hvat af pykkir fellt at hafa pvilikum frdsognum («Und
beider Zeugnis scheint mir beachtenswert und es ist zu priifen [oder: zu verstehen/
erkennen], was von Berichten dieser Art brauchbar ist>»).**” Damit wird klar, dass
die wiederkehrende Formel pat segja menn, formal inspiriert durch pat er sagt keine
unzweifelhafte kollektive Erinnerung authentifiziert, sondern eine gewisse Vorsicht
gegeniiber dem Wahrheitsgehalt impliziert, auch wenn damit auf eine miindliche
Erinnerung verwiesen wird. Die Differenzierung der nonpersonalen Quellenberu-
fungen ldsst sich damit auf ein weiteres Merkmal erweitern: nicht nur die Verbwahl
markiert einen Unterschied, sondern auch die Diathese. Zwischen pat er sagt «es
wird berichtet>» und pat segja menn «das berichten Minner» erfolgt ein Wechsel der
Bedeutungsbeziehung; nicht mehr das Gesagte, sondern der Erinnerungstrager wird
als Subjekt des Satzes in den Vordergrund gestellt. Die Quellenberufungen, die pas-
siv formuliert werden, verbiirgen in Form ihrer kollektiven Relevanz eine hohe Au-
thentifizierung und benoétigen dariiber hinaus keine Verifikation. Das erklart auch,
weshalb in jenen Berichten, die durch eine passive Quellenberufung (d.h. eine kol-
lektive Quelle) gestiitzt werden, niemals eine Qualifizierung der Quelle vorgenom-
men wird.**® Dort hingegen, wo der Erinnerungstrager in den Vordergrund gestellt

*7 Die unterschiedlichen Formulierungen «uns» vs. «mir» sind zudem eines von vielen Beispielen
dafiir, dass der Verfasser der A-Version bedeutend kritischer ist und deutlich mehr aus dem Text
hervortritt als der Verfasser der S-Version. An einigen Stellen kommen in der A-Version ausfiihrli-
chere Erklirungen oder Abwigungen vor, wihrend der Verfasser der S-Version von Vornherein
nur eine Variante darstellt oder keine Beurteilung vornimmt. Diese Unterschiede deuten auf die
Flexibilitit des Verfassers hin, aufgrund derer er selbst das Maf seiner Kritik bestimmen kann.

Die einzige Moglichkeit einer kollektiven Erinnerung beizukommen, zu der keinerlei Konkur-
renzdarstellungen existieren, wenn sie nicht in das Konzept des Verfassers passt, ist eine neue Ein-
ordnung. Das geschieht auf folgende Weise: Ok pdtt margir hlutir sé hardir frd Hdkoni sagdir, pd
st6d pé hans riki lengi med vild ok bléma; [ ... ]. / En p6 at vér segim pvilika hluti frd Hdkon jarli, er svd
pungligir ok hardir megu pykkja, pd er pé pat frd honum sagt at lengi st6d hans riki med vinsceld i fyrs-
tinni, en svd sem d leid hans evi, pd gerdisk hann pvi hardari ok pyngra undir at bia. bat er ok frd
honum sagt [ ... ] (S-Version, Kap. 18/ A-Version, Kap. 20, S. 193; «Und obwohl viele schlimme
Dinge von Hédkon erzihlt werden, bestand sein Reich dennoch lange Zeit mit seinem Willen und
in vollem Glanz; [ ...]. / Und obwohl wir solche Dinge von Jarl Hakon erzihlen, die so hart und
schlimm erscheinen mdgen, wird trotzdem von ihm erzahlt, dass sein Reich anfangs lange mit
Beliebtheit bestand. Mit seiner Lebenszeit, die verstrich, fiel es ihm mithsamer und schwerer sich
zu unterwerfen. Es wird auch von ihm berichtet [ ... ].» Vgl. weiterhin Kap. 38/ 48, S. 259). An
diesem Beispiel wird deutlich, dass kollektive Erinnerungen nicht einfach iibergangen werden
konnten, selbst, wenn sie nicht in das Textkonzept passten. Hierfiir kann man auch den Christia-
nisierungsbericht der A-Version anfiihren, den er fast wortlich iibernahm. An der Stelle, an der in
Aris Bericht die nonpersonale Quellenberufung angefiihrt wird, um die Erinnerung an Gizurrs und
Hjaltis Rede auf dem Allthing zu authentifizieren, formuliert der Verfasser der A-Version so: Ok
bétti ollum mikils um vert hversu vel peir toludu (A-Version, Kap. 43, S. 247; «Und es schien allen

488



5.5 Die Olafs saga Tryggvasonar eftir Odd munk - ein Wendepunkt 191

wird, liegt auch eine andere Funktion der Quellenberufung vor. Entweder nutzt der
Verfasser sie als Distanzierung zum Berichteten oder es bedarf seinerseits einer ni-
heren Beleuchtung der Quelle, so z.B. Ok eru peir menn er pat segja at [...] Ok ef petta
er satt, pd er pat vitat at; (A-Version, Kap. 41, S. 240; «Und es gibt Leute, die davon
berichten, dass [ ... ] Und wenn das wahr ist, dann bedeutet das, dass>» ). So kénnen
dann iiberhaupt solche Quellenverweise wie svd segja vitrir menn ok frddir at (A-
Version, Kap. 9, S. 153; «so berichten weise und gelehrte Minner, dass») entste-
hen, die vom Verfasser zusitzlich authentifiziert werden (miissen).* In Bezug auf

489

bedeutsam, wie gut sie sprachen.» ). Der Verfasser erwihnt hier in keinster Weise, dass Ari andere
Quellen fiir diesen Bericht hatte, nimlich miindliche kollektive Erinnerungen, sondern verweist
lediglich auf die kollektive Relevanz dieses Ereignisses. Man konnte noch daraus schliefen, dass
wegen der grofien Bedeutsamkeit auch Erzihlungen entstanden sein mogen, aber die Referenz zur
kollektiven Quelle nicht mehr vorhanden ist. Hieran kann man sehen, dass der Umgang mit Ver-
weisen auf das kulturelle Gedichtnis im Gegensatz zu personalen Quellenangaben keineswegs
festgelegt war, sie aber wegen ihrer Relevanz auch nicht ignoriert werden konnten.

S-Version, Kap. 1, S. 128: ok pat hafa menn fyr satt, en engi veit hvdrt hon var spnn at pvi; S-Version,
Kap. 4/ A-Version, Kap. 5, S. 139: ok var pat ord d af alpydu at / En pat bar til at sumra manna sogn
at hon var stérrdd [...] En sumir segja at hon vildi fyrir pvi eigi med honum vera; A-Version, Kap. 9,
S. 153: svd segja vitrir menn ok frodir at [...] Ok pat segja menn; A-Version, Kap. 11, S. 159: Pat hafa
menn fyrir satt at; S-Version, Kap. 15/ A-Version, Kap. 16, S. 177: ok er pat almeli at / ok er pat
allra manna mdl at; S-Version, Kap. 18/ A-Version, Kap. 20, S. 193: Ok pétt margir hlutir sé hardir
frd Hdkoni sagdir / pd er p6 frd honum sagt at; S-Version, Kap. 20, S. 207-9/ A-Version, Kap. 25,
S.207 f.: ok margir sanna pat at [...] Ok eru peir sumir rikir menn ok frédir, er pat segja, at [...] ok pat
md nii heyra hvernug peir telja [...] Pat kalla menn at [...] Ok pat md vera at [...] En hvdrrtveggi vitni
synask oss merkilig, ok hafi hverr slikt af pvi sem synisk. / Ok eru peir fleiri er pat sanna, at [...] En pé
eru peir sumir menn frédir, er svd vilja segja ok pvi triia, at [...] Ok pat skal nii sanna hversu peir telja
[...] Pat segja peir [...] En pessir menn sampykkja betta med pessum heetti |...] er hvdrstveggja sogn er
trulig [...] En pat pykkir pd mjok saman bera ok pessi frdsogn |...] Pat kalla menn at [...] En vera kann
pat at [...] En hvdrratveggja vitni synask mér athuga verd, ok skynja pat hvat af pykkir fellt at hafa
pvilikum frdsggnum; S-Version, Kap. 24/ A-Version, Kap. 30, S. 218: Pat segja menn; A-Version,
Kap. 30, S. 219: Pro sustentatione rationem assumunt; A-Version, Kap. 41, S. 240: Ok eru peir menn
er pat segja at [...] Ok ef petta er satt, pd er pat vitat at; S-Version, Kap. 38/ A-Version, Kap. 48,
S.259: Ok pott slikt sé sagt af talum ok svikum évinar ok blandat pessum hlutum vid frdsogn Oldfs
konungs, kunnum vér eigi at greina med skyru. En allir vitu hvé morg undr ok sjénhverfingar fidndinn
hefir gert vid sina menn, en trium pvi af sliku sem oss synisk til pess fallit. / En pé at pvilikir hlutir sé
sagdir frd slikum skrimslum ok undrum sem nii var sagt, bd md slikt vist 6triligt pykkja. En allir menn
vita pat at fidndinn er jafnan gagnstadligr almdttkum Gudi ok peir hinir aumu menn er Gudi hafna. En
fidndinn svikr med allskonar vélum ok svikredum ok vekr upp sinn hreinan anda med hinum verstum
hlutum peim i méti er Gudi pjona ok blindar sjénir peira ok oll vit likamans, pd blekkir hann ok telir
med morgum hlutum. En pessa hluti er vér segjum frd slikum hlutum ok deemisogum, pd demum vér pat
eigi sannleik at svd hafi verit, heldr hyggjum vér at svd hafi synzk, pvi at fjdndinn er fullr upp flerdar ok
illsku.; A-Version, Kap. 51&S52, S. 266 f.: Pat synisk monnum minningar vert ok frdsagnar, at [...] Pat
heefir ok at segja, er mikils er vert, at; A-Version, Kap. 54, S. 273: svd at eigi md pat gloggt vita jardligir
menn hvers heilagleiks hann er [...] Ok pvi er pat gllum oss naudsynligt at lofa nafn Dréttins Jesti Krists
fyrir penna mann, er hann gaf svd mikinn mdtt ok atgervi, d pd leid sem vér lofum Gud af hinum helga
Oldfi konungi.; S-Version, Kap. 46/ A-Version, Kap. 56, S. 277: Ok pat hafa menn melti at / Ok pat
hafa peir menn melt, er gloggt hafa vitat, at; A-Version, Kap. 65, S. 299: Pat viljum vér ok rita, at; A-
Version, Kap. 80, S. 323: nefna sumir [...], en sumir [ ...] Sumir segja [...] Ok pat vilja flestir segja at; S-
Version, Kap. 62, S. 327: ok pétt svd veri kallat at [...], pd var b6 / En pé er svd veri kallat at [...], pd
var pé [...], pvi at; A-Version, Kap. 82, S. 329: pé at hinna sé meir vid getit; S-Version, Kap. 63/ A-



192 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

Aris Ib. zeigt sich somit, dass drei von insgesamt $ nonpersonalen Verweisen — lisst
man jene in Bezug auf chronologische Berechnungen aus — kollektive Quellenver-
weise darstellen.*”® Die beiden anderen enthalten eine Qualifizierung der Quelle
durch Ari: es sannliga es sagt (s.0.) sowie svd hafa ok spakir menn sagt, at «das haben
weise Leute auch gesagt, dass>». Hierin ldsst sich eindeutig der Ansatz jener Quel-
lenqualifizierung sehen, die in der OlO ihren Héhepunkt zu erreichen scheint.

Mit der sich hier entwickelnden kritischen Auseinandersetzung mit Erinnerun-
gen erreicht auch die Autorschaft eine andere Ebene: die Verfasser der O10-Uber-
setzungen stellen sich an zahlreichen Stellen iiber das Geschehen, um zum Beispiel
die Struktur ihres Berichtes zu erldutern oder als Reprisentanten ihrer Zeit fiir ihr
Publikum die Erinnerungen zu bewerten.*”! An einigen Stellen wird klar, dass auch
der Verfasser der lateinischen OlO diese Form der Autorschaft ausiibte.*?

Version, Kap. 83, S. 330 f.: ok eru pessir nefndir at d Orminum muni verit hafa: [...] ok margir adrir er
dgeetir vdru, pott vér vitim eigi nofn peira / En pessir menn eru nefndir at d hafi verit Orminum { hinni
sidustu atlogu: [...] ok margir adrir, bé at vér kunnim eigi nefna pd; A-Version, Kap. 84, S. 332: svd at
bat er sumra manna spgn at; S-Version, Kap. 65/ A-Version, Kap. 85, S. 346: ok segja sumir hann
braut hafa komizk, en sumir hyggja hann par fallit hafa [...] Ok p6 enn mest fyrir sakar tidendanna er
pvilikr hofdingi fell er pd var freegstr madr d Nordrlpndum. Ok svd gerdu menn sér mikit um alla
umraedu vid Oldf konung ok dstid, at mestr hluti manna vildi eigi heyra at hann mundi par fallit hafa. /
bat vilja sumir menn segja at [ ...]. En sumir vilja segja at [...] En b6 mest fyrir sakir hofdingjans pess er
dtti, er var Oldfr konungr, er fragstr madr var d danska tungu. Ok svd gerdu menn sér mikit um umreedu
um Oldf konung, at menn vildu eigi heyra at hann myndi fallit hafa, svd sem Halldérr visar d i sinum
flokki.; S-Version, Kap. 66/ A-Version, Kap. 86, S. 348: ok var par margra manna sogn at |...] ok
hefir sii frdsogn lengi sidan fram verit hofd, sem heyra md i peira manna ordum er pat sanna. En petta er
sogn Hallfrodar, er svd mikit unni konungi at menn segja at hann sykdisk fyrir dstar sakar vid hann ok
helt eigi heilsu sinni eptir er hann spurdi frdfall konungs / ok er pat margra manna sogn at |...], ok hefir
sjd frdsogn vida farit sidan, sem heyra md [ peira manna kvedum er petta hafa sannat. Svd segir

Hallfredr [...] Hér segir svd, at pegar var tvennt frd sagt peim fundi, hvdrt hann myndi fallit hafa eda

braut komizk. Ok morg onnur demi eru til pess.; S-Version, Kap. 69/ A-Version, Kap. 90, S. 356 f:

Ok pat vil ek segja enn, er sumum monnum pykkir étraligt, at [...] / Nt munum vér rita pann hlut er

sumum monnum pykkir npkkvot ifanligr, at [...] En margir eru peir menn er petta gruna ok tortryggva

bessa hluti, ok margir ifa enn um, en pé eetla ek at visu at petta myni satt vera, at hann myni lifat hafa
eptir bardagann ok feert sik Gudi { forn af dbldsning heilags anda, ok var hann { munklifi { Girklandi eda

Syrlandi, ok beett svd sina misgerninga med idran, er hann hafi gert d eeskualdri.; A-Version, Kap. 82,

S.360: er sumir menn kalla helgan vera; A-Version, Kap. 83, S. 361: Pd heyrdi hann margra menn

segja med sannendum at.

Kap. 1, S. 5-6: es sanniliga es sagt, En svd es sagt; Kap. 2, S. 7: En svd es sagt; Kap. 3, S. 9: Svd hafa ok

spakir menn sagt, (at tolu spakra manna, Pat vas ok pd es enir spokustu menn d landi hér hofdu talit);

Kap. 7, S. 16: En svd es sagt; (S. 18: at alpydu tali; Kap. 10, S. 26: at pvi, es talit es sowie Kap. 10,

S. 26: at almannatali).

1 Ok pat vilja ek segja enn (S-Version, Kap. 64, S. 356; «Und das will ich zudem berichten>) bzw.
Nt munum vér rita pann hlut er (A-Version, Kap. 80, S. 356; «Nun werden wir jenen Teil
aufschreiben, der») oder um abzuwigen und zu bewerten: Ok er litt Sigvalda vid getit orrostuna (S
& A-Version, Kap. 61/ 70, S. 324 f; «Und wenig wurde von Sigvaldr iiber den Kampf berichtet> )
bzw. [...]; p6 verdr Eiriks mest vid getit, en p6 sagdi Skiili Porsteinsson svd, at Sveinn veri vid orrostuna
[...] (S-Version, Kap. 57, S. 305; «obwohl am meisten tiber Erikr [d.h. im Gegensatz zu Sveinn]
berichtet wird, erzihlte Skuali Porsteinsson dennoch davon, dass Sveinn bei dem Kampf dabei
gewesen wire [...]») oder ganz deutlich auch: Ok pat hafa peir menn melt, er gloggt hafa vitat |[...]

490



5.5 Die Olafs saga Tryggvasonar eftir Odd munk — ein Wendepunkt 193

Die nonpersonalen Quellenberufungen in der OlO lassen sich im Gegensatz zur
Verwendung in Aris Bericht nochmals hinsichtlich verschiedener Funktionen unter-
scheiden: Es gibt solche, die innerhalb von Berichten v6llig unmotiviert auftreten
und aufgrund ihrer offenbar dem Bericht inhidrenten Funktion tatsichlich einzig auf
die miindliche Erinnerung verweisen sollen wie z.B. Ok vid trii tok Hallfredr ok hans
skipsogn, ok er svd sagt at hann gerdi konung kost, at sjdlfr hann skyldi halda honum
undir skirn (A-Version, Kap. 42, S. 243; «Und Hallfredr nahm den Glauben an ge-
nau wie seine Schiffsmannschaft und es wird davon berichtet, dass er dem Konig die
Entscheidung iiberlie, ob er ihn selbst taufen wollte.»). Es gibt allerdings auch
solche, die motiviert sind und eine Distanz des Verfassers zum Bericht oder eine
Erzahlstruktur kennzeichnen sollen. Jene kommen an Kapitelanfingen oder neuen
Inhaltsabschnitten vor, so beispielsweise [Ok] pat er sagt at i fyrstu er Haraldr enn
hdrfagri ték rikit [ ...] (S-Version, Kap. 21/ A-Version, Kap. 26, S. 210; «[Und] es
wird berichtet, dass zu Beginn, als Harald Schénhaar das Reich iibernahm, [ ... ].»)
oder auch pat er ok sagt at (A-Version, Kap. 83, S. 361; «es wird auch berichtet,
dass» ). Diese motivierten Quellenberufungen lassen sich in ihrer Funktion formal
mit den vielfach auftretenden strukturierenden Erzihlmitteln wie Par er til at taka /
Nii er par til at taka (S-Version, Kap. 18, S. 181/ A-Version, Kap. 14, S: 184; «Dort
ist [nun] [mit der Erzihlung] einzusetzen/ die Erzdhlung aufzunehmen» ) oder Nu
er at segja frd (S-Version, Kap. 4, S. 132/ A-Version, Kap. 79, S. 355; «Nun ist davon
zu erzihlen ) vergleichen und werden somit funktionalisiert, ohne linger einzig auf
einen kollektiven Charakter einer Erinnerung abzuzielen. Eine Stelle zeigt diesen
Unterschied sehr gut: Pat er sagt frd Oldfi konungi, er hann var par staddr sem
Brimangr heitir ey ein; par er fijall pat er menn kalla Smalsarhorn, dgetliga hdtt. Pat er
sagt at Oldfr konungr hafi par hengt upp skjold sinn til synis ok dgetis, ok er pat fiall ner
framlitt (S-Version, Kap. 41, S. 266; «Es wird von Kénig Olaf berichtet, als er an der
Stelle einer Insel stand, die Brimangr heif3t; dort gibt es einen Berg, den die Leute
Smalsarhorn nennen, von einzigartiger Grofle. Es wird erzihlt, dass Konig Olaf dort
seinen Schild zu Schau- und Ruhmeszwecken aufhing, und dieser Berg ist geradezu
vorgeneigt.» ). Die erste Quellenberufung hat keinerlei referentiellen Charakter, sie
scheint sich mit der zweiten zu iiberschneiden, da es ja um eine Erinnerung in Bezug
auf Konig Olaf geht und nicht in Bezug auf die Insel oder den Berg. Daher wird die

(A-Version, Kap. 56, S. 277; «Und das haben jene Leute berichtet, die es genau gewusst haben

®2 So zitiert der Verfasser der S-Version Oddr wie folgt: , Trii ek pessu, segir Oddr munkr, ,at Oldfr
konungr hafi braut komizk, [ok] munu peir tria er mér eru likir, pott ek vita suma ifa pat, gamla menn,
ok trii ek at hann hafi verit { Girklandi ok Jérsalalandi ok Syrlandi ok bett annmarka med idran, er
hann gerdi d wskualdri. Ok pess vil ek bidja hvern sem einn er soguna less,” segir Oddr munkr, ,at pess
bidi at Oldfr konungr hafi himinriki med Gudi ok eilifan fagnad fyrir sitt starf.” (S-Version, Kap. 69,
S.358; «,Daran glaube ich®, berichtet der Ménch Oddr, ,dass Konig Olaf davongekommen ist,
[auch] die mir gleich sind, sollen daran glauben, auch wenn ich einige kenne, alte Minner, die da-
ran zweifeln. Ich glaube auflerdem, dass er in Girkland und Jérsalaland und Syrland gewesen ist
und seine Fehler mit Reue biifite, die er im Jugendalter beging. Und ich méchte jeden einzelnen,
der diese Geschichte liest, darum bitten,” vermerkt der Ménch Oddr, ,,dafiir zu beten, dass Konig
Olaf das Himmelreich mit Gott und der Ewigkeit durch seine Taten begriiit hat.“» ).



194 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

erste Berufung genutzt, um in den Inhalt dieses neuen Kapitels einzufiihren, die
zweite Berufung verifiziert hingegen die Erinnerung an Olaf und seine Handlung auf
dem Berg. Interessant ist hierzu nun die etwas andere Ausfithrung der A-Version, wo
es heifit:

Pat synisk monnum minningar vert ok frasagnir, at i eyju peiri er Brimangr heitir, par er
hatt fjall ok mjok torséttligt; pat er kallat Smalsarhorn af Nordmennum. bar hefir Olafr
konungr gengit upp i fjallit ok fest par upp skjold sinn i ofanverdu fjallinu, en fjallit
synisk mjok yfir gnapa ¢drum fjollum ok néliga skuta yfir fram sjéinn. Ok svd er sagt at
[...]. (A-Version, Kap. 51, S. 266)

Es scheint den Leuten Erinnerungen und Geschichten wert, dass auf jener Insel, die
Brimangr heif}t, ein grofler und sehr schwer zuginglicher Berg ist; er wird von den
Nordleuten Smalsarhorn genannt. Dort auf den Berg ist Kénig Olaf hinaufgestiegen
und befestigte oben auf dem hoéheren Teil des Berges seinen Schild. Und der Berg
schien weit iiber die anderen Berge empor- und fast iiber das Meer hinauszuragen.
Und es wird davon berichtet, dass [...].

Der Verfasser der A-Version bewertet die Erinnerungen von diesem Ereignis, indem
er sie als erinnerungs- und erzihlwiirdig einstuft, denn sonst wiren sie ja nicht
erinnert worden - so seine Schlussfolgerung. Er formuliert die Stelle auffallend aus
und es wird schnell deutlich, dass hier der Berg als Symbol fiir Kénig Olaf gebraucht
wird, der iiber alle anderen Herrscher hinausragte. Diese Deutung ist in der S-
Version noch nicht zu erkennen, dort geht es vielmehr darum, dass der Konig sich
ein Denkmal setzte, indem er durch seine tiberragende Kraft einen sehr hohen Berg
erklomm. Der Verfasser der A-Version versucht die verschiedenen Quellenangaben
einzuordnen und fiihrt die zweite deshalb auch zu Beginn des neuen Sinnabschnitts
nach der Erzihlung tiber Olafs Bergerklimmung an. Geht man davon aus, dass die S-
Version eine Verkiirzung der lateinischen Vorlage unter Beriicksichtigung der A-
Version vornahm, liele sich erkliren, wieso die erste nicht referentielle Quellen-
berufung iberhaupt vorkommt, nidmlich als Verkiirzung der Qualifikation des
Eingangssatzes «Es scheint den Leuten der Erinnerungen und Geschichten wert>,
zu einer einfiihrenden Phrase.

Es gibt insgesamt 36 passivische nonpersonale Quellenberufungen, von denen 18
an Kapitelanfingen, 9 an neuen Sinnabschnitten innerhalb der Kapitel und nur 9
unmotiviert auftreten. Diesen neun ist gemein, dass sie an fiir das Erzihlgeschehen
vollig unerheblichen Stellen auftreten (wie es auch in Aris Christianisierungsbericht
in Bezug auf die Rede Gizurrs und Hjaltis auf dem Gesetzesfelsen thematisiert
wurde). Doch ist davon auszugehen, dass diese nun unerheblich erscheinenden
Beschreibungen in ihrem urspriinglichen Kontext einstmals eine durchaus entschei-
dende Bedeutung hatten und deshalb auch erinnert worden sind. Ob der Kontext in
allen Fillen den mittelalterlichen Verfassern noch zuganglich oder verstindlich war,
lasst sich hochstens in dem einen oder anderen Einzelfall entscheiden, doch spricht
ihre Erwihnung dafiir, dass ihnen noch immer eine gewichtige Funktion zuge-
schrieben wurde. Auffillig bei diesen neun Quellenberufungen ist, dass die ersten
vier innerhalb eines Satzes auftreten, die letzten fiinf hingegen immer an einem



5.5 Die Olafs saga Tryggvasonar eftir Odd munk - ein Wendepunkt 195

Satzanfang stehen. Fiir die vier Falle innerhalb eines Satzes scheint ihre unabding-
bare Funktion fiir die Schilderung eindeutig, da sie keine strukturierende Rolle
spielen, sondern einen konstituierenden Teil des Berichts darstellen. Bei den letzten
finf ist diese Frage nicht endgiiltig zu entscheiden, doch legt ihr unmotiviertes
Vorkommen nahe, dass sie mindestens als (re-)konstruierter Teil einer kollektiven
Erinnerung zu betrachten sind. Somit lassen sich folgende nonpersonale Quellen-
berufungen entsprechend ihrer kollektiven Funktion unterscheiden:

Passives Verb (immer aus miindlicher kollektiver Erinnerung, teilweise funktio-
nalisiert)
1) neutral
a) Unmotiviert: innerhalb eines Satzes (4) oder am Satzanfang (5)
b) Motiviert: Kapitelanfang (18) oder Sinnabschnittsbeginn in einem
Kapitel (9)
2) qualifizierend

Aktives Verb (immer qualifizierend, Grad unterschiedlich)
1) Neutralen Eindruck erweckend
2) Offensichtlich qualifizierend

Aus diesen Kriterien zur Qualifizierung von kollektiven Quellen, die den Verfassern
als unterschiedliche Erinnerungen vorlagen und gegeneinander abgewogen werden,
leitet sich schliefSlich auch der Umgang mit personalen Erinnerungen ab.** Hier

3 A-Version, Kap. 6, S. 144: ok er pat kallat i békum phitons andi er heidnir menn spddu; S-Version,
Kap. 20, S. 204: sem i hans spgu getr; S-Version, Kap. 20/ A-Version, Kap. 25, S. 207 ff.: Pat segir Ari
enn frédi, ok margir sanna pat, at [...] ok pessir menn sampykkjask, Semundr enn frédi ok Ari enn frédi
borgilssonr, at |...] ok pat pykkir saman koma ok pessi frdsogn [...] / Pat finnsk i frdsogn Ara hins fréda,
ok eru peir fleiri er pat sanna, at [...] En pessir menn sampykkja petta med pessum hetti: Semundr hinn
frédi ok Ari hinn frdi, er hvdrtstveggja sogn er trilig, at [...] En pat pykkir pd mjok saman bera ok pessi
[rdsogn; S-Version, Kap. 32/ A-Version, Kap. 38, S. 232: Ok pessa getr Semundr enn frédi, at / Pessa
bings getr Semundr prestr hinn frédi, er dgetr var at speki, ok meelti svd: ,[...]“. Svd hefir Semundyr ritat
um Oldf konung i sinni bék; S-Version, Kap. 35, S. 246: sem segir i Islendingabok; A-Version, Kap.
44, S. 248: Penna atburd sagdi Teitr Isleifsson; A-Version, Kap. 49, S. 261: Ok segir svd Riiphus prestr
frd pvi er konungr leiddi hana d brott; S-Version, Kap. 42, S. 269/ A-Version, Kap. 54, S. 270: ok
bannadi konungr honum um at reeda medan hann lifdi, ok pat endi hann ok sagdi miklu eptir andldt
hans Haraldi konungi, sem ek gat / Konungr bannadi honum at segja penna atburd sé einum manni
medan hann lifdi, en heetti honum dauda ef hann brygdi af. Ok pat efndi hann, pvi at hann var hinn
mesti vin konungs. Ok morgum vetrum eptir andldt Oldfs konungs, pd er Porkell var gamall madr, pd
sagdi hann penna atburd Haraldi konungi, ok virdi hann Porkel hinn sannsoglasta mann.; S-Version,
Kap. 44, S. 272: Ok pat segir sd er soguna hefir gert, sem; S-Version, Kap. 58, S. 35: pé verdr Eiriks
mest vid getit, en pé sagdi Skili Porsteinsson svd, at; S-Version, Kap. 58, S. 308/ A-Version, Kap. 59,
S.310: Ok petta hefir gert Oddr munkr d latinu [ ...] Ok at vdru mdli pydisk petta svd / Detta er ritat af
Sigvalda jarli [...] Pat segir svd; A-Version, Kap. 68, S. 312: Svd segir Halldérr hinn okristni; S-
Version, Kap. 61, S. 320/ A-Version, Kap. 80, S. 321: sem Hallfrodr sagdi [...] Pat sannadi Hallfrodr
[...] Ok er litt Sigvalda vid getit orrostuna. Svd segir Skiili Porsteinsson [...] Hann var par i peiri orrostu
med Eiriki jarli. / Svd sagdi Hallfredr at |...] Petta ord vdttar Hallfrodr svd |...] ok er Sigvalda litt vid
getit orrostuna. En pé segir Skili Porsteins<son> i flokki peim er hann orti um orrostuna, at hann var



196 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

muss man unterscheiden zwischen einer Person, die Erinnerungen miindlich weiter-
tragt, oder Verweisen auf schriftliche Texte, die in der Regel durch den Verfasser
reprisentiert werden, quasi als ,sein Wort' (typischerweise geschieht das bei der
direkten Zitation skaldischer Gedichte, wenn es heift: sem Halldér kvad (S-Version,
Kap. 65, S. 336; «wie Halldér dichtete») oder auch sem Hallfrodr sagdi (S-Version,
Kap. 61, S. 320/ A-Version, Kap. 70, S. 321; «wie Hallfro0r sagte» ). Es wird dabei
offensichtlich ein kategorischer Unterschied zwischen verbiirgten und unverbiirgten
Erinnerungen gemacht, wie der einzig iiberlieferte Epilog der A-Version zeigt:

Pessa sogu sagdi mér Asgrimr 4béti Vestlidason, Bjarni prestr Bergpérsson, Gellir bor-
gilsson, Herdis Dadadéttir, Porgerdr Porsteinsdéttir, Ingudr Arndrsdéttir. Pessir menn
kenndu mér svi spgu Olafs konungs Tryggvasonar sem nu er sogd. Ek synda ok békina
Gizuri Hallssyni, ok rétta ek hana eptir hans radi, ok hofum vér pvi haldit sidan. (A-
Version, Kap. 82, S. 362)**

494

par; S-Version, Kap. 63/ A-Version, Kap. 83, S. 329: sem Hallfrodr segir / Svd segir Hallfrodr; S-
Version, Kap. 65/ A-Version, Kap. 85, S. 336 f.: sem Halldorr kvad [...] sem Hallfrodr segir [...] Ok
svd sagdi Sverrir konungr at [...] Ok svd kvad Halldérr / Svd segir Hallddrr hinn dkristni, er hann kvad
um Eiriki jarl [...] Svd segir Hallfrodr [...] Ok svd sagdi Sverrir konungr at [...] Svd segir Halldérr; S-
Version, Kap. 67/ A-Version, Kap. 87, S. 350 f.: Hér er sagt frd peim monnum er fyrr gdtum vér, er d
skipi vdru med Oldfi konungi, hvat peir sd sidast til hans. En svd sagdi Skuli Porsteinsson, at [...]. En
Einarr pambaskelmir kvazk | ...]. Kolbjorn sagdi ok svd, at | ...]. / Ok ef Gud lofar skal ek segja sem ek
veit sannast, hvat peir menn bdru frd, er par vdru i bardaganum, hvat peir sd sidast til Oldfs konungs.
Svd sagdi Skiili Porsteinsson, at |...]. Svd segir Einarr pambarskelfir, at [ ...]. Svd segir Kolbjorn at [...].
Nii svd sem fyrri sogdum vér at dvinir konungs leitudu hans vandliga ok fundu hann eigi, bd spgdu
nokkvorir menn af lidi jarls at [...].; S-Version, Kap. 69/ A-Version, Kap. 90, S. 357: Ok pessi er
frdsogn Astridar. [...] , Triii ek pessu®, segir Oddr munkr, ,at Oldfr konungr hafi braut komizk, [ok]
munu peir tria er mér eru likir, pott ek vita suma ifa pat, gamla menn, ok trii ek at hann hafi verit {
Girklandi ok Jorsalalandi ok Syrlandi ok beett annmarka med idran, er hann gerdi d eeskualdri. Ok pess
vil ek bidja hvern sem einn er soguna less,“ segir Oddr munkr, ,at pess bidi at Oldfr konungr hafi
himinriki med Gudi ok eilifan fagnad fyrir sitt starf.“ Ok prytr spguna Oldfs konungs, er at sonnu md
kallask postoli Nordmanna, ok diktadi Oddr munkr at Pingeyrum pessi vers, dyrligr madr ok mikill
Guds vinr. [...] Ok hann sd Oldf konung at syn [...] / Pessum ordum er sagt at Astridr hafi um reett. /
Hér prytr nii sogu Oldfs konungs Tryggvasonar, er at réttu md kallask postoli Nordmanna, ok svd ritadi
Oddr munkr, er var at Pingeyrum ok prestr at vigslu til dyrdar almdttkum Gudi, en peim til minnis er
sidar eru, pé at eigi <sé> gert med malsnilld.; S-Version, Kap. 70/ A-Version, Kap. 81, S. 359: Ok d
<ein>hverju dri, pdskadag, [sagdi hann] sogu hans sinum monnum ok Iét pat fylgja at hann hafdi fyrir
skommu spurt af sannfrédum [monnum], at pd hefdi Oldfr konungr liths dor af heimi farit, ok potti
makligt at se[gja] d e[enni —]. / Tk hann nii at vegsama Oldf konung Tryggvason, ok pvi var hann
vanr d hverju dri at segja riddurum sinum frd Oldfi konungi d pdskatid, frd morgum dgetligum verkum
hans, er hann hafdi unnit. Ok d einhverju dri [...], pd Iét hann pat fylgja at hann hafdi pd nyliga spurt
bau tidendi af peim monnum er kému af Syrlandi med merkiligum frdsognum, at par hofdu ordit pau
tidendi er mikils vdru verd, er Oldfr konungr Tryggvason var sagdr andadr, ok for hann med mikilli dyrd
af pessari veroldu til eilifrar selu.; A-Version, Kap. 82, S. 362: Dessa sogu sagdi mér Asgrimr dboti
Vestlidason, Bjarni prestr Bergbdrsson, Gellir Porgilsson, Herdis Dadadottir, Porgerdr Porsteinsdottir,
Ingudr Arnérsdottir. Pessir menn kenndu mér svd sogu Oldfs konungs Tryggvasonar sem nii er sogd. Ek
synda ok békina Gizuri Hallssyni, ok rétta ek hana eptir hans rddi, ok hofum vér pvi haldit sidan.

Die Tatsache, dass der Skélholter Bischof Gizurr Hallsson im Gegensatz zu den Auftraggebern der
Ib. ein knappes Jahrhundert spiter eine derart auf das norwegische Kénigshaus ausgerichtete Posi-
tion vertrat, macht in beeindruckendem Maf3e deutlich, wie stark die Vergangenheit entsprechend
dem gegenwirtigen Bedarf funktionalisiert werden konnte.



5.5 DieOlafs saga Tryggvasonar eftir Odd munk - ein Wendepunkt 197

Diese Geschichte erzihlten mir der Abt Asgrimr Vestlidason, der Priester Bjarni
Bergporsson, Gellir Porgilsson, Herdis Dadadottir, Porgerdr Porsteinsdéttir, Ingudr
Arnérsdéttir. Diese Leute machten mich mit der Geschichte von Konig Olaf
Tryggvason bekannt, wie sie hier nun erzahlt wird. Ich zeigte dieses Buch auch Gizurr
Hallsson und bearbeitete es gemaff seinem Rat und wir haben seither daran
festgehalten.

Hier werden nur Personen aufgezahlt, die weder im Text als Erinnerungstriger er-
wiahnt wurden noch einen der zugrundeliegenden schriftlichen Texte verfassten. Der
Anspruch einer vollstindigen Quellensammlung am Ende des Textes scheint hier
daher nicht vorgelegen zu haben, vielmehr die Distinktion verschiedener Quel-
lenarten: die Tradenten werden als Trédger kollektiver Erinnerungen betrachtet, weil
sie selbst keine Augenzeugen sind. Sie transportieren die Erinnerung anderer und
ermdglichen dem Verfasser einen Zugang zur Erinnerungskultur (bzw. speziell zum
kulturellen Gedichtnis). Diese Erinnerungstriger werden hinsichtlich ihrer Funkti-
on nicht von den schriftlichen Erinnerungstrigern wie Ari oder Seemundr unter-
schieden. Jene transportieren auch nur Erinnerungen, die sie wiederum direkt von
Augenzeugen oder auch ,nur’ von Erinnerungstrigern erhielten. In diesem Sinne
werden die Berichte aus (einheimischen!) schriftlichen Texten auch (bis auf eine
Ausnahme) einzig mit dem Namen der Verfasser verifiziert: Pat segir Ari enn frédi /
Pat finnsk { frdspgn Ara hins fréda (S-Version, Kap. 20/ A-Version, Kap. 25, S. 207;
«Das sagt Ari enn fr6di / Das findet man im Bericht von Ari hinn fr6di> ). In fast
allen Fillen gleichen diese Verweise formal denen auf miindliche Erinnerungstriger,
so werden Verben des Sagens wie hier segja «berichten/ erzihlen>» verwendet und
es wird nur selten darauf verwiesen, dass dieser Bericht schriftlich verfasst wurde.**
Eine Textstelle zeigt besonders eindrucksvoll, dass der Verfasser eines Textes dann
ibergangen werden kann, wenn die miindliche Quelle mit Namen bekannt ist: in
der A-Version entspricht der Bericht iiber die Christianisierung Islands (vgl. S. 244-
248) fast wortlautgetreu dem der Ib. Das bringt den Verfasser dazu, nicht Ari als
seine Quelle zu nennen, sondern Aris Gewdhrsmann Teitr: Penna atburd sagdi Teitr
Isleifsson (A-Version, Kap. 44, S. 248; «Dieses Ereignis berichtete Teitr [sleifs-
son.» ). Interessanterweise unterscheiden sich die beiden OlO-Versionen im Hin-
blick auf dieses Ereignis grundlegend. Wihrend die S-Version mit knappen vier Sit-
zen auskommt, fithrt die A-Version den Bericht genauso ausfiihrlich aus wie die Ib.

“5 Darauf verweist die OlO lediglich zwei Mal: Einmal nur in der A-Version im Zusammenhang mit
einem (sonst nirgends vorkommenden) Originalzitat aus Semundrs Text: Ok pessa getr Semundr
enn frédi, at / Pessa pings getr Semundr prestr hinn frédi, er dgeetr var at speki, ok melti svd: ,[...]“. Svd
hefir Semundr ritat um (jlcif konung i sinni bék (S-Version, Kap. 32/ A-Version, Kap. 38, S. 232;
«Und dies berichtet Seemundr enn fr6di, dass / Von dieser Sache berichtet der Priester Seemundr
hinn frodi, der ausgezeichnetes Wissen aufwies, und der so sprach: ,[...]“. So hat Semundr iiber
Kénig Olaf in seinem Buch geschriebens ) und ein weiteres Mal in Bezug auf den Verfasser der la-
teinischen Vorlage Oddr Snorrason, wieder in der A-Version: ok svd ritadi Oddr munkr, er var at
bingeyrum ok prestr at vigslu til dyrdar almdttkum Gudi, en peim til minnis er sidar eru, po at eigi <sé>
gert med mdlsnilld (A-Version, Kap. 90, S. 357; «und so schrieb der Ménch Oddr, der in Pingeyrar
war und zum Priester geweiht wurde, zur Verherrlichung vom allmichtigen Gott; und denen zur
Erinnerung, die spiter leben, obwohl es nicht mit Redegewandtheit gemacht ist.» ).



198 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

Dennoch gibt der Verfasser Teitr und nicht Ari als Quelle an. Ari wird also lediglich
als Vermittler der Erinnerung (also als Erinnerungstriger) angesehen. Dieser
Riickgriff funktioniert einzig im hypoleptischen Diskurs, dessen Rahmen in der Schrift
gedehnt wird, sodass an den ca. 70 bis 100 Jahre dlteren Text nahtlos angekniipft
werden kann. Wiederum erstaunlich ist der vollig entgegengesetzte Umgang mit
diesem Bericht in der S-Version, der so minimalistisch wie nur méglich ist und
stattdessen die oben schon erwihnte Ausnahme, nimlich einen Verweis auf einen
Text anfithrt: sem segir { Islendingabdk (S-Version, Kap. 35, S. 246; «wie es in der
[slendingabdk heifit>). Diese Form des Verweises auf eine schriftliche Quelle mit
dessen Namen kommt sonst an keiner Stelle in den historiographischen Texten vor
und spiegelt eine andere Perspektive des S-Verfassers wider, der voraussetzt, dass
der Bericht der Ib. entsprechende Bekanntheit geniefit. Moglicherweise ist hier der
Grund fiir die unterschiedlichen Verweise der Ubernahmegrad des Berichts: die S-
Version paraphrasiert, verweist im Detail jedoch auf den Bericht der Ib., wihrend die
A-Version fast wortlich den Bericht ibernimmt, den Ari selbst ja Teitr zuschreibt.
Daraus kann man schlieffen, dass die schriftliche Aufzeichnung einer Erinnerung fiir
die mittelalterlichen Verfasser im hypoleptischen Diskurs nur eine Momentaufnahme
der Erinnerung darstellte. Mit dem unaufhérlichen Versuch, den Urheber (in Form
eines Augenzeugen) einer Erinnerung ausfindig zu machen, wird ein einzigartiges
Kriterium fiir die Behandlung des <Problems> im hypoleptischen Diskurs erstellt: der
Wahrheit, der <Sache>, kann man am nichsten kommen, indem man einen Augen-
zeugen wie einen zeitgendssischen Skalden findet.**® Augenzeugen, die Teil des
kommunikativen Gedachtnisses sind, werden angefiihrt, um konkurrierende Erinne-
rungen affirmativ zu stirken oder subversiv zu dekonstruieren. Dieses Prinzip wird
in den erinnerungstheoretischen Ansitzen der Literaturwissenschaft zur Rhetorik
des kollektiven Gedichtnisses als <erfahrungsgestiitzte Ermachtigung> bezeich-
net.*”” Mithilfe dieser in der Historiographie entwickelten <Augenzeugenideologie>
kann man auch noch Jahrhunderte spiter die Zeitspanne zum Ereignis tberbriicken,
um der <Sache> auf den Grund zu gehen. Allerdings wird das eigene Gedankengut
eines Verfassers auch als solches gekennzeichnet, denn an eben jenen Stellen wird
der entsprechende Verfasser mit Namen als Urheber (quasi gleichwertig mit einem
Augenzeugen) genannt, wie oben bereits zitiert, z.B. Ari und Semundr im Hinblick
auf eine Datierung, die sie selbst erschlossen hatten.

Daraus lasst sich schlussfolgern, dass die Hierarchisierung der Quellen, die Snorri
Sturluson um 1225/30 im Prolog seiner Hkr. fixierte, schon frither, namlich bereits
bei Ari und mit Sicherheit auch in den Ubersetzungen der OlO, als Mafstab fiir den

W Ok er litt Sigvalda vid getit orrostuna. Svd segir Skili Porsteinsson: | ... ]. Hann var par { peiri orrostu
med Eiriki jarli. / ok er Sigvalda litt vid getit orrostuna. En pé segir Skiili Porsteins<son> i flokki peim er
hann orti um orrostuna, at hann var par: [ ...] (S-Version, Kap. 61, S. 324 f./ A-Version, Kap. 70,
S.325; «Und es wird wenig von Sigvaldr bei dem Kampf berichtet. So erzahlt Skuli Porsteinsson:
[...]. Er war dort in jenem Kampf mit Jarl Eirikr. / und es wird wenig von Sigvaldr bei dem Kampf
berichtet. Und doch erzihlt Skali Porsteins<son> in der Strophe, die er {iber den Kampf dichtete,
dem er beiwohnte: | ... ].»).

*7 Vgl. Erl 2005, S. 183.



5.5 Die Olafs saga Tryggvasonar eftir Odd munk - ein Wendepunkt 199

Quellenumgang fungierte: als am besten authentifizierte Quelle gilt immer ein
Augenzeuge, der das Geschehen selbst erlebt hat und davon berichtet. Danach
folgen diejenigen Gewihrspersonen, die von Augenzeugen ihren Bericht erhielten,
dann diejenigen, die sich aufgrund verschiedener Charakteristika als verbiirgte
Erinnerungstriger einstufen lassen (z.B. aufgrund von Weisheit, ihrem Alter u.d.).
Als letztes folgt die mindliche anonyme Quelle, sozusagen das ,,Horen-Sagen® nicht
verifizierbarer Erinnerungstriger. Folgendes Beispiel, das eine Erzihlung der OlO
aus der Legendenbildung um Konig Olaf aufgreift, laut der er nicht im Kampf
gestorben, sondern davongekommen sei, illustriert die Anwendung dieser Hierar-
chisierung sehr anschaulich.*”® Erst werden die unverbiirgten Berichte, die aber
immerhin von vielen Leuten erzihlt werden, angefithrt, um sie dann mit dem
Gedicht des Skalden Hallfredr, der ein Freund des Konigs war, zu verifizieren:

[...] ok var pat margra manna sggn at Oléfr konungr hefdi steypzk af brynjunni  kafi ok
koemi med sundi ok miklum vaskleik til Vindaskipsins, ok hefir su frasogn lengi sidan
fram verit hofd, sem heyra ma i peira manna ordum er pat sanna. En petta er sogn
Hallfredar, er svd mikit unni konungi at menn segja at hann sykdisk fyrir dstar sakar vid
hann ok helt eigi heilsu sinni eptir er hann spurdi frafall konungs: [...]. / En i pessi
svipan, pa rori 4 brott Vindasnekkjan, ok er pat margra manna sogn at Olafr konungr
hafi steypt af sér brynjunni i kafi ok komizk med sundi i Vindasnekkjunnar, ok hefir sja
frispgn vida farit sidan, sem heyra mé i peira manna kvaedum er petta hafa sannat. Sva
segir Hallfrodr: [...]. (S-Version, Kap. 66/ A-Version, Kap. 76, S. 348)

[..] und das war der Bericht vieler Minner, dass Kénig Olaf sich beim Untertauchen
die Briinne auszog und [dann] in den Sund und mit viel Anstrengung bis zum Schiff
Vindaskip gekommen sei. Und diese Geschichte hat seither lange fortbestanden, wie
man an den Worten jener Leute héren kann, die das bestitigen. Und diese ist die
Erzihlung von Hallfredr, der den Konig so sehr liebte, dass — wie die Leute sagen — er
wegen dieser Liebe zu ihm erkrankte und nicht eher gesundete, bis er vom Tod des
Kénigs erfuhr: [...]. / Und in dieser duBeren Tauschung [d.i. der Austausch des Kénigs
durch Kolbjorn] ruderte das Schiff Vindasnekkja fort und es ist die Erzihlung von
vielen Leuten, dass Konig Olaf beim Untertauchen seine Briinne auszog und in den
Sund bis zum Schiff Vindasnekkja gekommen sei. Diese Geschichte hat sich weit
herumgesprochen, wie man in den Gedichten jener Minner horen kann, die das
bestitigen. So erzihlt Hallfrodr: [...].

Doch dabei belassen es die Verfasser nicht, sie fiihren eine weitere Quelle an, die
Licht in die Frage nach dem Verbleib Olafs bringen soll: die Augenzeugen, die den
Konig als letzte im Kampf gesehen haben:

Hér er sagt frd peim monnum er fyrr gdtum vér, er 4 skipi viru med Olifi konungi, hvat
peir s4 sidast til hans. En sva sagdi Skuli Porsteinsson, at [...]. En Einarr pambaskelmir
kvazk [...]. Kolbjorn sagdi ok své at [...]. / Ok ef Gud lofar skal segja sem ek veit

sannast, hvat peir menn béru fr4, er par véru i bardaganum, hvat peir s sidast til Olfs

“® Ganz anders geht nimlich Adam von Bremen in seinen Gesta Hamburgensis mit Olafs Tod um,

indem er keinerlei Zweifel daran bestehen ldsst, dass Olaf umgekommen sei, und entsprechend
auch keine sich widersprechenden Erinnerungen aufnimmt - sofern diese tiberhaupt um 1076 be-
reits existierten (Vgl. Gesta Hamburgensis, 11 40-42, S. 276).



200 S Eine neue Form kultureller Kontinuitdt und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

konungs. Sva sagdi Skuli Porsteinsson, at [...]. Sva segir Einarr pambarskelfir, at [...].
Sva segir Kolbjorn at [...]. (S-Version, Kap. 67/ A-Version, Kap. 77, S. 350)

Hier wird von den Minnern berichtet, die wir zuvor erwihnten und die auf dem Schiff
mit Konig Olaf waren, und davon, was sie als letztes von ihm sahen. Skuli Porsteinsson
berichtet davon, dass [...]. Und Einarr pambaskelmir sagte, dass [...]. Kolbjorn erzihlte
auch davon, dass [...]. / Und falls Gott es gestattet, soll ich das berichten, was ich am
zuverlassigsten davon weif3, was jene Manner bezeugen, die dort im Kampf waren, und
was sie als Letztes von Konig Olaf sahen. So erzihlte Skuli Porsteinsson, dass [...]. So
erzihlt Einarr bambarskelfir, dass [...]. So erzihlt Kolbjorn, dass [...].

Letztendlich zéhlt also der Bericht des Augenzeugen am meisten, durch den die
Zeitspanne bis zum Geschehen in der Vergangenheit als am besten verbiirgt gilt,
sodass die Darstellung der <Wahrheit> jener am niachsten kommt. Nicht zuletzt der
Historiograph selbst nimmt als Trager und Kritiker der Erinnerung am Ende die
Rolle ein, seine Leserschaft auf den Verbiirgungsgrad und somit auf den Wahrheits-
gehalt der Erinnerungen hinzuweisen. Bemerkenswert ist an diesem Beispiel tiber-
dies, dass der Skalde Hallfrodr vandraedaskdld mit seinem Preisgedicht hier nicht als
Augenzeuge und damit beste Authentifikation genutzt wird, wie es hdufig der Fall ist
— an dieser Stelle ist er eben nicht derjenige, der dem Geschehen am nichsten ist, da
er bei der Schlacht selbst nicht zugegen war und stattdessen erst, nachdem er von
der Schlacht horte, um das Jahr 1000 nach Norwegen reiste, um dort die
Kamptberichte zu horen und daraus ein Gedicht tiber Kénig Olaf zu verfassen. Diese
Beobachtung hat einerseits zur Folge, dass die Skaldendichtung in den Snorri
Sturluson zugeschriebenen Authentifizierungskriterien nicht grundsitzlich an
oberster Stelle steht. Sie wird nur deshalb am haufigsten als Verifizierungsinstanz
verwendet, weil sie wegen ihrer frithen Entstehung in der Regel den Geschehnissen
zeitlich am nachsten kommt bzw. iiberhaupt die einzige Quelle fiir viele Ereignisse
ist. Zum anderen berichtet bereits der Skalde in seinem Gedicht von den
verschiedenen Versionen zu Olafs Ableben, von denen er nach der Schlacht Bericht
erhdlt. Das bezeugt, dass schon die vorchristlichen Skalden Kriterien anwandten, um
die Art ihrer Darstellung zu wihlen und ihre Berichte zu verifizieren. Das spricht
erneut fiir die Vermutung, dass die Grundlage der konventionalisierten Kriterien im
hypoleptischen Diskurs schon in der vorchristlichen Miindlichkeit zu sehen ist und
sich ihr Ursprung in der einheimischen kulturellen Mnemotechnik findet.

In dieser Quellenhierarchisierung zeigt sich ein erstaunliches Paradoxon
zwischen mittelalterlicher skripturaler und vorchristlicher oraler Perspektive:
Assmann definiert das kulturelle Gedachtnis vormoderner Kulturen als die Summe
aller identititsformenden Erinnerungen einer Gemeinschaft und gerade diese
kollektiven Erinnerungen bewerten die mittelalterlichen Autoren Islands in diesem
Diskurs als am wenigsten verbiirgt und am wenigsten vertrauenswert. Dass trotzdem
nonpersonale Quellenverweise auch in den historiographischen Texten auftreten
(sowohl in ihrer wohl urspriinglichen Funktion als auch als formelhafte Wendung),
zeigt dann doch, wie unverzichtbar kollektive Erinnerungen trotz ihrer Unver-
biirgtheit fiir das islindische Selbstbild noch im 12. und 13. Jahrhundert gewesen



5.5 Die Olafs saga Tryggvasonar eftir Odd munk - ein Wendepunkt 201

sind, auch wenn sie im hypoleptischen Diskurs keine Hilfe bei der Suche nach der
<Sache> waren. Dennoch scheinen diese Erinnerungen quantitativ nicht die
Mehrheit unter den zugrundeliegenden Erinnerungen dargestellt zu haben, was die
Beobachtungen in der Analyse der Ib. in Bezug auf die Existenz vieler regionaler
Erinnerungsgemeinschaften und deren Gruppengedachtnissen untermauert.

In diesem Sinne kreuzen sich in der Historiographie die orale Erinnerungskultur
und die skripturale Erinnerungskultur, denn nur im dort entwickelten hypoleptischen
Diskurs existierte die Hierarchisierung der Quellen als Kriterium bei der kritischen
Suche nach der <Wahrheit>. Zu Beginn des <Traditionsstroms> steht ein Text wie
die Ib. der oralen Erinnerungskultur noch sehr nahe, wenngleich auch Ari im Ansatz
zu qualifizieren begann, wobei sich seine Bewertung allerdings auf die Erin-
nerungstriger statt auf die Erinnerungen bezog. Die OlO entfernt sich von der fb.
wiederum ein Stiick, da sie nicht mehr nur die miindlichen Erinnerungen aufgreift,
sondern auch schriftlich fixierte Erinnerungen nutzt und im gleichen Zug nicht mehr
nur die Erinnerungstriger, sondern auch die Erinnerungen selbst bewertet. Auf-
grund dieser Transformation von Erinnerungen und ihren Trigern ldsst sich
deutlich schwieriger zwischen kollektiven Erinnerungen bzw. ihrer Zugehorigkeit
zum kulturellen oder kommunikativen Gedéichtnis unterscheiden. Mit dem Fort-
schreiten der Schriftlichkeit ging auch das Fortschreiten des kritischen Umgangs mit
fundierenden Texten einher, die bei Ari mit einer ersten Unterscheidung verschie-
dener Quellen und ihrer Verbiirgtheit begann und bis zu Snorris ausfiihrlicher
Quellenhierarchisierung im Prolog der Hkr. eine stete Entwicklung durchlief.*”

In dem Prozess des entstehenden hypoleptischen Diskurses steht die OlO offenbar
an einem Wendepunkt, da sie zwar die Quellenqualifizierung par excellence darbietet,
doch gleichzeitig mit dem Versuch, verschiedene schriftliche Erinnerungen zu verei-
nen, scheitert. In keinem anderen Text wurde eine derartige Zusammenfithrung
erneut versucht. Das Bemiihen um die kritische Ankniipfung scheint in den darauf
folgenden Texte riickliufig zu sein, da Erinnerungen zwar kritisch beleuchtet und
Quellenqualifizierungen gemacht werden, aber im Gegensatz zur OlO nur an den
Stellen, an denen auch tatsichliche Aussagen zum Wahrheitsgehalt gemacht werden
konnen.’” Diese Tendenz endet mit dem Beginn der Aufzeichnung der Islinder-
sagas, die zu einer fingierten miindlichen Erinnerung zuriickkehren, um mit dieser

¥7 Dort zieht er auch explizit die Skaldendichtung den Berichten aus Island vor, obwohl er sogar
darauf hinweist, dass die Leute von den Erzihlungen der Islinder ihr Wissen nehmen. Er begriin-
det das damit, dass die Skalden «bei Konig Olaf waren und die Ereignisse sahen und horten» und
damit als Augenzeugen der <Wahrheit> am nichsten kommen (vgl. Olafs saga helga hinni sérstaka,
Hkr. 11, Prolog, S. 422).

Wie beispielsweise Stary an einem Beispiel aus der Hkr. illustriert (vgl. Stary 2013, S. 106 £.). Dort
wigt Snorri zwei verschiedene Varianten eines Ereignisses ab und bewertet sie letztlich durch das
Hinzuziehen einer kenning in einer Skaldenstrophe hinsichtlich ihrer Wahrheit (vgl. Stary 2013,
S.110). Gerade anhand der Hkr. lisst sich beispielsweise genauso gut illustrieren, dass die Quel-
lenkritik zwar ein Kriterium, aber keine Arbeitsmethode darstellte, denn vor allem Snorri schrieb
bewiesenermafien passagenweise aus den Agrip ab, die wohlbemerkt keine einheimische islindi-
sche Quelle waren und vielleicht eben deshalb fiir Snorri keine Notwendigkeit fiir eine Quellenkri-
tik bestand — die Agrip waren schliellich nicht Teil des hypoleptischen Diskurses.

500



202 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

véllig gegensitzlichen Strategie zur Uberbriickung der zeitlichen Distanz selbst eine
Quelle, d.h. gewissermaflen selbst ein ,Augenzeuge’ zu sein. So bekam ihr Inhalt
wieder eine Prasenz in der Gegenwart — im Assmann’schen Sinne ldsst sich in Bezug
auf die Islindersagas daher eine andere Art des intertextuellen Umgangs feststellen:
sie werden als <Klassiker> wahrgenommen, und zwar in zweifacher Weise: einerseits
imitieren die schriftlichen Texte zu einem gewissen Grad miindliche Erinnerungen
und andererseits werden die schriftlich fixierten Texte wiederum in Form anderer
imitiert sowie in etlichen Abschriften noch Jahrhunderte lang kopiert. Sie werden als
<Klassiker> verstanden und stellen damit eine andere Art kulturelle Kohirenz iiber
den Bruch der Schriftlichkeit hinweg her, als es die Historiographie mit ihrem
kritischen Riickgriff tut. In den klassischen Texten, den Islindersagas, geschieht die
Quellenkritik nicht mehr transparent im Text, sondern entweder in einer stillen
Vorauswahl des jeweiligen Verfassers, um von Vornherein nur eine einzige Variante
eines Berichts darzustellen, oder, indem verschiedene Varianten aufgezeigt werden
und der Leser zur eigenen Beurteilung angehalten wird: ,,Das Uberlieferte ist wahr,
und wo die Tradition variiert, kann man zu keiner einheitlichen Wahrheit
durchdringen.”""

5.5.2 Die ldentitatskonstruktion auf der Textebene

Wie aber finden sich nun die Verfasser als Mitglieder der islindischen Erinnerungs-
gemeinschaft(en) in den beschriebenen Geschichten iiber die Norwegerkénige
wieder? Welche Rolle sehen sie fiir sich innerhalb dieser Ereignisse und Berichte?
Lediglich einige wenige Hinweise in der OlO verraten etwas iiber die Zugehorig-
keit der Verfasser zu spezifischen Gruppen. Zunichst wird an einer Stelle, an der ein
lateinischer Begriff fillt, eine Sprachengemeinschaft genannt, derer sich der Verfas-
ser zugehorig sieht: [...], pat er vér kollum vesl eda slagning d vdra tungu (Kap. 7,
S. 147; «[...], das, was wir in unserer Sprache Umhang oder Obergewand nen-
nen.» ). Hierin kann man eine Abgrenzung zur lateinischen Sprache und dessen
Sprechern/ Schreibern durch die Bestimmung einer wir-Gruppe (vdr «uns») er-
kennen. Solche wir-Formeln treten dariiber hinaus nur noch in einigen Verfasser-
kommentaren auf (vgl. S & A-Version, Kap. 28/ 48, S. 259). Diese Sprachen-
gemeinschaft deckt sich in der OlO allerdings im Gegensatz zur [b. nicht mit der
regional abgegrenzten Erinnerungsgemeinschaft. Es werden kaum typische Lokal-
adverbiale wie hingat/ pangat oder ut(i) etc. gebraucht, wodurch der Eindruck
ensteht, die Verfasser nihmen eher eine norwegenzentrierte Sicht ein, als dass sie die
Ereignisse aus islindischer Sicht perspektivierten. Dieses Phdnomen zeigt sich allen
voran im Christianisierungsbericht der A-Version, der, wie bereits beschrieben, dem
der Ib. auffillig dhnelt (vgl. A-Version, Kap. 37-38, S. 241-248). Doch trotz dieser
Ahnlichkeit fillt ein Unterschied sofort ins Auge: die fehlenden islandzentrierten
Attribute. Stattdessen wird mit einer vermeintlichen Neutralitit der Weg af Islandi
til Noregs («von Island nach Norwegen») beschrieben, die Islinder mehrmals

9 Vgl. Stary 2013, S. 106.



5.5 Die Olafs saga Tryggvasonar eftir Odd munk — ein Wendepunkt 203

distanziert als islenzkir menn («islindische Leute») und peir Islendingar («jene
Islinder») bezeichnet. Statt der typischen hér «hier» und hingat «hierher»
Beschreibungen werden (mit einer Ausnahme) Beschreibungen gebraucht wie til
Islands («nach Island>), d Islandi («auf Island>) af Islandi («von Island weg>).
Die intendierte Distanzierung gipfelt darin, dass der Verfasser die Verhandlungen
Gizurrs und Hjaltis mit dem Konig umschreibt mit ok tpludu mdl Islendinga («und
sie besprachen die Angelegenheit der Islinder» ). Hier wird im Vergleich zur Ib. eine
vollig andere Positionierung des Verfassers deutlich, die sich nur durch seine
Textintention erkliren ldsst; schliefflich wiirde eine kontranorwegische Darstellung
der Uberhdhung Kénig Olafs zuwiderlaufen. Die S-Version zeigt wiederum zwar
auch eine gewisse Distanz, jedoch nicht in der Schirfe wie die A-Version (vgl. S-
Version, Kap. 35, S. 240-246). Dort wird auf der einen Seite von den Norwegern als
landsmenn («Einheimische») im Gegensatz zu islenzkir menn («islindische Leu-
te») gesprochen, auf der anderen Seite aber erstaunlich islandzentriert formuliert,
ausgewiesen durch Formeln wie hér «hier», komu sidan ut hingat («kamen dann
hinaus hierher [nach Island]») und pingat [iltere Form fiir hingat] til lands (<«hier-
her [nach Island] ins Land>). Die S-Version ist demnach auch in dieser Distan-
ziertheit abgeschwacht worden.

Der letzte Verweis in S zielt wiederum auf eine iiber die sprachliche oder
regionale Gemeinsamkeit hinausreichende Erinnerungsgemeinschaft ab: ok vard pd
alkristit allt Island af hans rddum, ok hafa menn per minjar hans pingat til lands
(S-Version, Kap. 35, S. 246; «und dann wurde durch sein Zutun ganz Island ginz-
lich christlich und die Leute brachten die Erinnerungen an ihn hierher in das
Land.»). Auf der Basis der Einbindung der norwegischen Geschichte in die
islindische wird eine neue gemeinsame Identitit zwischen Norwegen und Island
hergestellt, die Giber die sprachlichen, regionalen und kulturellen Gemeinsamkeiten
erhaben ist: eine religiose Identitdt. Gleichzeitig werden aus dieser aber ganz offen-
sichtlich die Danen und Schweden ausgenommen.*”* So stellt Zernack heraus, dass
»es erst im Zusammenwirken der beiden christlichen Bekehrerkonige gelingen
konnte, die Alleinherrschaft Harald Schonhaars (+933) wiederzuerrichten und end-
giltig zu etablieren.”*® Damit bezieht dieser Text bewusst Stellung in den Ausei-
nandersetzungen des Biirgerkriegs in Norwegen, in denen Konig Sverrir an die

7 Vgl. Zernack 1998, S. 89.
% Vgl. ebd,, S. 84.



204 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

Macht strebte und fiir dessen Machtlegitimation die OlO eine unabhingige christli-
che Tradition Norwegens zu erffnen versuchte. Zernack argumentiert iiberzeugend
dafiir, dass der Text mit vornehmlich religiosen Motiven eine politische Geschichte
Norwegens konzipiert und genealogische Ungereimtheiten in den verschiedenen
Herrscherdynastien durch deren Uberbriickung eliminiert, um deren Legitimitit aus
der biblischen Geschichte herzuleiten.’* Sie regt an, dass die OlO (in ihrer ur-
spriinglichen lateinischen Fassung) daher dhnlich wie die Konigssaga des norwegi-
schen Konigs Sverrir (Sverris saga) eine propagandistische Auftragsarbeit habe sein
konnen. Allerdings wiirde das nicht die Entstehung der Ubersetzungen mit ihren
spezifischen Stilmitteln erkldren. Es macht den Anschein, als konstruieren die Ver-
fasser iiber die propagandistische Aussage hinaus mit ihren Ubersetzungen auch
eine unauflosbare Verbindung Olaf Tryggvasons und Olaf des Heiligen mit der is-
landischen Gesellschaft, und zwar auf Basis der norwegischen Geschichte. Sie ver-
einnahmen die Konige geradezu fiir ihre eigene Vergangenheit. Dies wird nicht nur
im Prolog der A-Version deutlich, in der die beiden Konige als Heilsbringer Islands
bezeichnet werden, sondern auch in weiteren Anmerkungen wie der folgenden: at
hann er foringi allra Nordmanna [ ... ]. Lofum Gud fyrir nafn hvdrstveggja Oldfs ok ge-
rum Gud pakkir at hann sendi oss slika menn. / ok allir Nordmenn hafa hann sinn fo-
ringja ok drnanda (S-Version, Kap. 44/ A-Version, Kap. 54, S. 273; «dass er [d.i.
Olaf] der Anfiihrer aller Nordleute ist [ ... ]. Loben wir Gott fiir die beiden Olafe und
sagen wir Gott Dank, dass er uns solche Mianner schickte. / und alle Nordleute ha-
ben ihn [d.i. Olaf] zum Anfithrer und Fiirsprecher>»). Hier sind offenbar alle
Nordleute, darunter werden sowohl Norweger als auch Islinder verstanden, tiber
die beiden Olafe miteinander verbunden. Die gemeinsame politisch-religiose Identitt
soll beide Gemeinschaften in derselben Vergangenheit fundieren. Daraus ergibt
sich, dass die Islinder zum Zweck ihrer eigenen Fundierung der (bzw. den)
norwegischen Kénigsdynastie(n) eine einheitliche Geschichte lieferten, deren Fort-
gang sie so fiir ihre eigenen Identitatsziele kontrollieren konnten.

5.6 Der hypoleptische Diskurs als Gedachtnis der Literatur

Nach der OlO schlieflen sich bis zum Ende des 13. Jahrhunderts viele weitere Texte
an den hypoleptischen Diskurs an, mithilfe dessen sich eine neue Form der
Herstellung kultureller Kontinuitit und Kohirenz ausbildete. Im Folgenden soll
dargelegt werden, wie sich daraus eine eigenstindige skripturale Erinnerungskultur
entwickelte, da sie eine zuvor der miindlichen Erinnerung nicht inhédrente Sinnge-
bung enthilt sowie sich ein <Problem> zu eigen macht, das als Antrieb ihres Dis-
kurses dient: eine gesamtislindische Identitat durch Geschichte. Das Gedichtnis der
altnordischen Historiographie ist demnach sein hypoleptischer Diskurs, mithilfe des-
sen Texte sowohl aneinander erinnern als auch die Anschlussfihigkeit der fundie-

3 Vgl. ebd,, S. 92.



5.6 Der hypoleptische Diskurs als Geddchtnis der Literatur 205

renden Texte fir die Zukunft gesichert wird, wie im Folgenden niher ausgefiihrt
werden soll.

Wie die Analyse der Ol0 im vorangegangenen Kapitel zeigen konnte, ist fiir die
nach der Ib. entstandenen Texte charakteristisch, dass nicht mehr ausschlieflich
miindliche Erinnerungen einem Text zugrunde gelegt wurden, sondern diese wiede-
rum iiber die Schrift (einen Text bzw. einen Verfasser) kritisch erschlossen wurden.
Das Aufgreifen von Erinnerungen aus einem schriftlichen Text wird durch den Ver-
fasser als authentifizierten Erinnerungstrager markiert. Das zeigt, dass beide Medien
zunichst funktionsdquivalent als Medien des kulturellen Gedachtnisses betrachtet
wurden, was wiederum den steten Medienwechsel ermdéglichte, der die fiir das islan-
dische Mittelalter typische Interferenz von Miindlichkeit und Schriftlichkeit (wobei
die Identitit durch <rituelle> sowie <textuelle Kohirenz>hergestellt wurde) zur Fol-
ge hatte. Der Fokus der skriptural geprigten Erinnerungskultur lag allerdings wei-
terhin auf den Erinnerungstragern, d.h. auf den Verfassern von Texten. Charakteris-
tisch dafiir ist, dass durch den schriftlichen Erinnerungstriger dessen Erinnerung
(durch die Schrift) prasent (anschlussfihig) gehalten wird. Das ermdglicht, grofle
Zeitspannen bis zur Wiederaufnahme zu tiberbriicken. Eine typische Verwendung
dieser prasentischen Erinnerung findet man beispielsweise in einer Passage der Hkr.

in Snorri Sturlusons Saga iiber Olaf Tryggvason Anfang des 13. Jahrhunderts:

Sva segir Ari prestr Porgilsson, at Hékon jarl veri prettin vetr yfir fodurleifd sinni i
Prandheimi, 43r Haraldr grifeldr fell, en sex vetr ina sidustu, er Haraldr grafeldr lifdi,
segir Ari, at Gunnhildarsynir ok Hakon berdusk, ok stukku ymsir 6r landi. (Saga Olifs
Tryggvasonar, Hkr. 1, Kap. 14, S. 239)

So berichtet der Priester Ari Porgilsson, dass Jarl Hikon dreizehn Jahre tiber sein Erbe
in Trondheim geherrscht habe, ehe Haraldr grafeldr fiel, und iiber die letzten sechs
Winter, die Haraldr grafeldr noch lebte, erzihlt Ari, dass die S6hne von Gunnhildr und
Hékon sich bekimpft sowie einander aus dem Land vertrieben hitten.

Snorris Hkr. ist zudem ein anschauliches Beispiel fiir die Anwendung jener Kriterien
des hypoleptischen Diskurses, die in der Ib. noch im Ansatz und in der OlO par
excellence angewendet werden. Dort gibt Snorri im Prolog Ari als seine Hauptquelle
an und schildert an jenen anschlieflend wie folgt seinen Umgang mit dessen Quel-
lenqualifikation:

Ari prestr inn frédi Porgilsson, Gellissonar, ritadi fyrstr manna hér 4 landi at norrcenu
mali freedi, b2di forna ok nyja. [...] Var hann forvitri ok svd gamall, at hann var feeddr
nasta vetr eptir fall Haralds konungs Sigurdarsonar. Hann ritadi, sem hann sjalfr segir,
®vi Noregskonunga eptir sogu Odds Kolssonar, Hallssonar af Sidu, en Oddr nam at
Dorgeiri afridskoll, peim manni, er vitr var ok svd gamall, at hann bjé pd i Nidarnesi, er
Hakon jarl inn riki var drepinn. (Hkr., Prolog, S. S f.)

Der Priester Ari inn fr6di Porgilsson, der Enkel des Gellir, schrieb als erster der Leute
hier im Land [geschichtliches] Wissen, sowohl altes als auch neues, in norroner
Sprache. [...] Er war wissend und so alt, dass er im Winter nach dem Tod des Konigs
Harald Sigurdarson geboren wurde. Er schrieb, wie er selbst sagt, die Lebens-
geschichten der Norwegerkonige gemifl dem Bericht von Oddr Kolsson, dem Sohn



206 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

von Hallr von Sida, und Oddr wiederum bekam diesen von Porgeirr afrddskoll, jenem
Mann, der weise war und so alt, dass er damals in Nidarnes wohnte, als Jarl Hakon inn
riki getotet wurde [ca. 995 ].

Hieran wird deutlich, dass Ari offenbar in seiner Snorri noch vorliegenden dlteren
Ib.-Version, sem hann sjdlfr segir («wie er selbst sagt>), einen Bericht iiber die Le-
bensdaten der Norwegerkonige schrieb, den er von Oddr Kolsson hatte, dem Enkel
von Sidu-Hallr, der in der Ib. eine entscheidende Rolle bei der Christianisierung
spielt. Kolr wiederum habe sein Wissen von einem gewissen Porgeirr afrddskollr,
einem sehr weisen und alten Erinnerungstrager. Weiterhin greift Snorri auch auf drei
von Aris Gewihrspersonen, Teitr, Poridr (Kap. 1, S. 4) sowie Hallr (Kap. 9, S. 21),

wie folgt zuriick:

Hallr var madr storvitr ok minnigr. Hann mundi pat, er Pangbrandr prestr skirdi hann
prévetran. Pat var vetri fyrr en kristni veri i log tekin 4 [slandi. [...] Hallr andadisk niu
vetrum sidar en [sleifr byskup. Pa var Hallr at vetratali nircedr ok fjpgurra vetra. [...]
Teitr, sonr Isleifs byskups, var med Halli i Haukadal at féstri ok bjé par sidan. Hann
lzerdi Ara prest, ok marga froedi sagdi hann honum, pa er Ari ritadi sidan. Ari nam ok
marga freedi at Puridi, dottur Snorra goda. Hon var spok at viti. Hon mundi Snorra,
fodur sinn, en hann var pa ner halffertogr, er kristni kom 4 Island, en andadisk einum
vetri eptir fall Oldfs konungs ins helga. bvi var eigi undarligt, at Ari veeri sannfrédr at
fornum tidendum badi hér ok tan lands, at hann hafdi numit at ggmlum mennum ok
vitrum, en hann sjalfr nimgjarn ok minnigr.

Hallr war ein sehr weiser Mann und hatte ein gutes Gedichtnis. Er erinnerte sich
daran, dass der Priester Pangbrandr ihn als Dreijihrigen taufte. Das war ein Jahr, bevor
das Christentum in Island per Gesetz angenommen wurde. [...] Hallr starb neun Jahre
spiter als Bischof Isleifr. Da war Hallr 94 Jahre alt. [...] Teitr, Bischof sleifrs Sohn, war
bei Hallr im Haukadalr in Pflegeschaft und wohnte dort spiter. Er unterrichtete den
Priester Ari und iibermittelte ihm viel [geschichtliches] Wissen, welches Ari spiter
niederschrieb. Ari erhielt auch viel Wissen von Puridr, der Tochter des Goden Snorri.
Sie war sehr klug. Sie erinnerte ihren Vater Snorri, der fast 35 Jahre alt war, als das
Christentum nach Island kam, und er starb ein Jahr nach dem Tod von Kénig Olaf
dem Heiligen. Daher war es nicht verwunderlich, dass Ari grofies Wissen hinsichtlich
weit zuriickliegender Ereignisse sowohl hier als auch im Ausland hatte, denn er bekam
es von alten und weisen Minnern tibermittelt. Ari selbst war auflerdem wissbegierig
und hatte ein gutes Erinnerungsvermogen.

Snorri kniipft also an die Informationen, die Ari zu diesen Personen bereits in der Ib.
festhdlt, an und erginzt diese noch zur Betonung ihres Alters mit den genau
errechneten Altersangaben. In die Aufzdahlung der Erinnerungstrager, von denen Ari
seine Erzihlungen erhalten hatte, bettet Snorri nun nach dem gleichen Prinzip der
Quellenkette Qualifizierungen zu Aris Verlisslichkeit ein. Auch in seiner Oldfs saga
helga®® in der Hkr. rekurriert Snorri wie folgt auf Ari und dessen Quellen:

*% Zur Handschrifteniiberlieferung s. Bjarni Adalbjarnarson 2002, S. CV-CIX sowie weiterfiihrende
Literatur.



5.6 Derhypoleptische Diskurs als Geddchtnis der Literatur 207

Dessa grein konungdéms hans ritadi fyrst Ari prestr Porgilsson inn frédi, er badi var
sannsogull, minnigr ok svd gamall madr, at hann mundi pa menn ok hafdi spgur af haft,
er peir viru sva gamlir, at fyrir aldrs sakir mattu muna pessi tidendi, sva sem hann hefir
sjalfr sagt i sinum bokum ok nefnda pa menn til, er hann hefdi froedi af numit. (Oldfs
saga helga, IF XXVII, Hkr. 11, Kap. 179, S. 326)%%

Diesen Bericht iiber seine [d.i. Konig Olafs] Herrschaft verfasste zuerst der Priester Ari
Porgilsson der Weise, der sowohl ehrlich war, ein gutes Gedachtnis besaf als auch so
ein alter Mann war, dass er sich an die Manner erinnerte, von denen er seine Geschich-
ten hatte, die wiederum so alt waren, dass sie wegen ihres Alters jene Ereignisse
erinnern konnten, von denen er [d.i. Ari] selbst in seinen Biichern berichtet hat und
von denen er die Manner mit Namen nannte, von denen er sein Geschichtswissen
bekommen hatte.

Diesen Verweis entwickelt Snorri nun in Analogie zu den schon von Ari angewand-
ten Kriterien. Mittels dieser Quellenkette versucht er ankniipfend an Aris Gewihrs-
personen eine liickenlose Erinnerung bis in seine Gegenwart nachzuweisen. In diese
Reihe stellt er aber nicht nur die miindlichen Erinnerungstrager, sondern auch Ari,
iiber den er als Mittelsmann an die miindliche Erinnerung anschlieflen kann.

Als ein weiteres Beispiel lasst sich der anfangs bereits auszugsweise zitierte Pro-
log der Sverris saga noch einmal anfithren. Dort heifit es an etwas spiterer Stelle in
Bezug auf den zweiten Teil des Buches, der erst nach Konig Sverrirs Tod verfasst
worden sein muss und tiber den er demnach nicht mehr selbst bestimmen konnte:

Inn sidarri hlutr bokar er ritadr eftir peira manna fraspgn er minni hofdu til svd at peir
sjalfir hofdu sét ok heyrt pessi tidendi, ok peir menn sumir hofdu verit { orrostum med
Sverri konungi. Sum pessi tidendi viru svd { minni fest at menn ritudu pegar eftir er
nyordin véru, ok hafa pau ekki breytzk sidan. En vera kann pat ef peir menn sjd pessa
bok er allkunnigt er um at peim pykki skyndiliga yfir farit i morgum stopdum ok mart pat
eftir liggja er frisagnar myndi vert pykkja, ok megu peir pat enn vel ldta rita ef peir vilja.
En pé at sumir hlutir sé hér annan veg sagdir en mest likendi myndi 4 pykkja i orrostum
fyrir fijplmennis sakir pa vitu p6 allir sannendi til at petta er ekki aukit. Ok pykkir oss pat
likara at paer sagnir muni vera vid sannendum er 4 bokum eru sagdar fra dgatismon-
num peim er verit hafa { forneskju. (Sverris saga, Prolog, S. 3 f.)

Der zweite Teil des Buches wird gemifl dem Bericht jener Minner geschrieben, deren
Erinnerung darauf zuriickgeht, dass sie selbst jene Ereignisse gesehen oder davon ge-
hort hatten und einige jener Minner mit Konig Sverrir in Kimpfen gewesen waren.
Einige dieser Ereignisse wurden so an das Gedichtnis geheftet, dass die Leute sofort
danach aufschrieben, was sich gerade begeben hatte, und sich das seither nicht verin-
dert hat. Und es ist moglich, falls Manner, die dariiber informiert sind, dieses Buch an-
sehen, dass sie es an vielen Stellen fiir zu knapp berichtet halten und zu viel unerwihnt

5% Dariiber hinaus verweist Snorri noch an einer weiteren Stellen auf Ari: Kap. 246, S. 410: at sogu

Ara prests ins fréda sowie in der etwas ilteren eigenstindigen Oldfs saga helga inni sérstaka, Kap. 10,
S. 431: at spgu Ara prests ins fréda Porgilssonar. Zur komplexen Handschrifteniiberlieferung der ei-
genstindigen Olafs Saga s. Oscar Albert Johnsen/ Jén Helgason. Saga Olafs konungs hins helga:
Den store saga om Olav den hellige efter pergamenthandskrift i Kungliga biblioteket i Stockholm
nr. 2 4to med varianter fra andre handskrifter, 2. In: Det norske historiske kildeskriftfond skrifter
53. Oslo: Dybwad 1941, S. 872-7.



208 S Eine neue Form kultureller Kontinuitdt und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

finden, das einem Bericht wert gewesen wire. In diesem Fall konnen sie es ebenfalls
aufschreiben lassen, wenn sie wollen. Und obwohl manche Dinge hier auf andere Wei-
se erzihlt werden, als in Kimpfen wegen der grofen Anzahl der Kimpfenden [oder:
wegen des Unterschiedes der Truppenstirke] naheliegen wiirde, wissen doch alle die
Wabhrheit dariiber, dass es nicht hinzugefiigt ist. Uns scheint es wahrscheinlicher, dass
jene Berichte der Wahrheit entsprechen, die von ruhmvollen Minnern der Vergan-
genheit in Biichern erzihlt werden [oder: erzihlen].?”

Diese in allen historiographischen Texten festgehaltenen Kriterien machen deutlich,
dass die Historiographen (darunter auch Snorri) ihre Textmotivation ganz im Sinne
des hypoleptischen Diskurses formuliert haben und dabei nicht einer eigens erschlos-
senen <historischen Methode> folgen. Sie intendieren mit der Form dieses kriti-
schen Anschlusses die miindlichen Berichte mit dem Ziel zu erinnern, sich der
<Wabhrheit> moglichst genau anzunidhern. In der kurz vor der Hkr. um 1220 verfass-
ten eigenstindigen Saga des Heiligen Olaf, Oldfs saga helga inni sérstaka, dufert
Snorri seine Bedenken in Bezug auf Erzihlungen, die manche nicht genau ihres
urspriinglichen Wortlautes wiedergeben konnen, weil sie sich durch die Zeit hinweg
nicht daran erinnern kénnten, wie sie ihnen einst erzahlt worden wiren. Je mehr
Zeit also zwischen der Erzihlung und deren Wiederaufnahme vergeht, desto
unsicherer ist die ,korrekte® Wiedergabe:

En sogur par er sagdar eru, pa er pat hatt at eigi skiliz ¢llum 4 einn veg, en sumir hafa
eigi minni pd er fra lidr hvernig peim var sagt, ok gengz peim mjok i minni optliga, ok
verda frasagnir dmerkilegar. Pat var meir en cc. vetra xii. rod, er Island var byggt 43r
menn toki hér sogur at rita, ok var pat long fi [...]. (Olafs saga helga hinni sérstaka,
Hkr. 11, Prolog, S. 422)

Und auf jene Erzihlungen, die hier geschildert werden, trifft zu, dass sie nicht alle auf
nur eine Weise verstanden werden konnen. Einige Leute haben keine Erinnerung
daran, wie ihnen etwas erzahlt wurde, und jene Erzihlungen verindern sich oft sehr in
der Erinnerung, woraus wiederum unverbiirgte Berichte entstehen. Es geschah mehr
als 212 Jahre zuvor, dass Island besiedelt wurde, bevor die Leute hier die Erzahlungen
aufzuschreiben begannen, und das war eine lange Zeit [...].

Diese Unzuverlissigkeit der Quellen konnten die Historiographen nur iiber die An-
schlussfihigkeit an bestehende Vergangenheitsversionen im hypoleptischen Diskurs
umgehen.

Neben Aris Rolle als Erinnerungstrager fiir spitere Texte, darunter zuvorderst fiir
die Hkr., ldsst sich auch ein hédufiger Bezug zum um ca. 1150 von Eirikr Oddsson
verfassten, aber verlorenen *Hryggjarstykki feststellen. Auf diesen Text bezieht sich

7 Anhand dieser Episode lassen sich sowohl die Faktoren Selektivitit, mit denen ein Verfasser kon-
frontiert war als auch das problematische Verhiltnis zwischen Erfahrung und ihrer Externalisier-
ung in die Schriftlichkeit nachvollziehen (vgl. Hermann 2014, S. 32 f.). Daraus folgert Hermann
im Hinblick auf die mittelalterliche Wahrnehmung verschiedener Vergangenheitsversionen:
» L'extual representations that do not depict the past in the same ways will not merely represent the
past — or more precisely competing memories about the past — but also actively take part in the
construction of the past, in as much as they will be formative for how the past is understood
among the recipients” (ebd., S. 33).



5.6 Derhypoleptische Diskurs als Gedichtnis der Literatur 209

nicht nur Snorri, sondern vor allem auch die Morkinskinna. In der Hkr. spricht
Snorri Eirikr als Erinnerungstrager nach demselben Prinzip wie den anderen eine
umfassende Kenntnis sowie den Status eines Augenzeugen zu, da er offenbar lange
Zeit in Norwegen gewesen ist und daher dort vieles miterlebt sowie vor Ort gehort
und gesehen hat:

Hallr, sonr Porgeirs leknis Steinssonar, var hirdmadr Inga konungs ok var vid staddr
bessi tidindi. Hann sagdi Eiriki Oddssyni fyrir, en hann reit pessa frasogn. Eirikr reit
bok b4, er kollud er Hryggjarstykki. { peiri bok er sagt fra Haraldi gilla ok tveimr sonum
hans ok frd Magnusi blinda ok frd Sigurdi slembi, allt til dauda peira. Eirikr var vitr
madr ok var { penna tima lpngum { Noregi. Suma frasogn reit hann eptir fyrirspgn
Hikonar maga, lends manns peira Haraldssona. Hiakon ok synir hans varu i ¢llum
pessum deilum ok rddagerdum. Enn nefnir Eirikr fleiri menn, er honum sogdu fra
pessum tidendum, vitrir ok sannreyndir, ok viru ner, svd at beir heyrdu eda si

atburdina, en sumt reit hann eptir sjalfs sin heyrn eda syn. (Haraldssona saga, Hkr. 111,
[F XXVIII, Kap. 11, S. 318 f.)

Hallr, der Sohn von Porgeirr leeknir Steinsson, war der Gefolgsmann von Konig Ingi
und bei diesen Ereignissen zugegen. Er berichtete Eirikr davon, und jener schrieb diese
Erzihlung auf. Eirikr schrieb jenes Buch, das Hryggjarstykki genannt wird. In diesem
Buch wird von Haraldr gilli und seinen zwei S6hnen sowie von Magnus blindi und von
Sigurdr slembr berichtet sowie alles bis zu ihren Todestagen notiert. Eirikr war ein
kundiger Mann und in jener Zeit lange in Norwegen. Einige Berichte schrieb er nach
der Erzahlung von Hikon magi, dem Lehensmann der S6hne von Harald. Hékon und
dessen Sohne waren in allen jenen Streitsachen und Beratungen dabei. Aulerdem
nennt Eirikr viele Minner, die ihm von diesen Begebenheiten berichteten, weise und
die Wahrheit erforschend. Sie waren so nah dabei, dass sie diese Ereignisse horten oder
sahen. Einiges schrieb er auch gemifl dem auf, was er selbst horte oder sah.

Eirikrs Status als Augenzeuge oder Ohrenzeuge wird noch mehrmals betont, so
beispielsweise in Form von Quellenketten des Horen-Sagens.’” Die Morkinskinna,
entstanden um 1220 und tberliefert in einem Manuskript von 1275, verweist dann
in Form eines ganzen Kapitels, wahrscheinlich als Einleitung fiir die darauf folgen-
den Berichte, auf Eirikr als Erinnerungstrager:

N er at segja frd sonum Haralds konungs, Inga ok Sigurdi, sem sagt hefir vitr madr ok
skynsamr, Eirikr Oddsson, ok er pessi frisogn mest eptir spgu Hékonar maga, lends
manns. Hann sat yfir ok sagdi frd pessum tidendum er ritat var fyrsta sinni, en hann
sjalfr ok synir hans viru i pessum ferdum ok i flestum orrostum. Viru honum peir

508

Svd segir Eirikr Oddsson, er fyrsta sinn reit pessa frdsogn, at hann heyrdi i Bjorgyn segja frd pessum
atburdum Einar Pdlsson (Hkr. Haraldssona saga, Hkr. 111, Kap. 7, S. 313; «So berichtet Eirikr
Oddsson, der als erster diesen Bericht aufschrieb, dass er in Bergen Einarr Pélsson von diesen
Begebenheiten sprechen gehort habe.»). Svd sagdi Gudridr Birgisdottir, systir Jéns erkibyskups,
Eiriki Oddssyni, en hon lézk [var byskup heyra pat mela (Kap. 10, S. 317; «So erzihlte Gudridr
Birgisdottir, die Schwester des Erzbischofs Jon, Eirikr Oddsson, und sie sagte, dass sie das Bischof
Ivarr habe sagen héren.» ). Svd sagdi Eiriki Ketill profastr, er vardveitti Mdriukirkju, at Sigurdr veri
par grafinn (Kap. 12, S. 320; «So berichtete der Probst Ketill, der die Mariakirche verwaltete,
Eirikr, dass Sigurdr dort begraben worden sei.» ).



210 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

menn kunnir er hér eru nefndir. Hefir s ok er ritadi soguna fleiri sannorda menn

nefnda til pessar frasagnar. (Morkinskinna 11, IF XXIV, Kap. 96, S. 185)

Nun ist von den S6hnen Konig Haralds zu berichten, Ingi und Sigurdr, wie es ein
weiser und verstandiger Mann, Eirikr Oddsson, erzihlt hat. Dieser Bericht stammt
zum groflen Teil von der Erzihlung Hékon magis, einem Lehensmann. Er beauf-
sichtigte und erzihlte diese Ereignisse, als sie das erste Mal aufgeschrieben wurden. Er
selbst und seine Sohne waren auf jenen Reisen und in den meisten Kimpfen dabei
gewesen. Er kannte die Minner, die hier genannt werden. Derjenige, der diese Er-
zihlung schrieb, hat auch viele glaubwiirdige Minner als Zeugen fiir diese Berichte
benannt.

Der Verfasser folgt mit auffilliger Ahnlichkeit demselben Prinzip, wie die zuvor
genannte Passage der Hkr. Eirikr wird dort mit bestimmten Charakteristika
beschrieben, die seine Zuverldssigkeit als Erinnerungstriger bezeugen, doch letzt-
endlich wird auf die Augen- bzw. Horensagenzeugen mit Angabe der Quellenkette
des Erinnerungsprozesses verwiesen, die die Berichte erst als verbiirgt markieren
und damit der <Wahrheit> am ndchsten kommen.

Man kann aufgrund dieser offenbar konventionalisierten Referenzstruktur nicht
linger von einer <historischen Methode> sprechen, wie es Heinrich Beck und an ihn
ankniipfend Jifi Stary tun,”” sondern muss dieses Phinomen in einen erweiterten
Zusammenhang stellen: Der hier prasentierte Umgang mit den fiir die Berichte zu-
stindigen Erinnerungstrigern geht weit iiber reine Intertextualitit hinaus, da die
Referenz auf einen Text allein nicht ausreicht, um die Berichte zu authentifizieren.
An dieser Stelle bewegt sich Erinnerung auf einer anderen Ebene, es geht nicht lin-
ger nur um den Text als Medium kultureller Erinnerung, sondern um eine im Text
entstandene Erinnerung an den Erinnerungsprozess selbst — einer Erinnerungskultur
innerhalb der Texte. Diese spezifisch auf die Authentifizierung historischen Wissens
ausgerichtete Erinnerungskultur wurde offenbar, angetrieben durch das <Problem>
(der Suche nach der eigenen Geschichte zur Fundierung einer gesamtislindischen
Identitit) innerhalb der historiographischen Texte entwickelt, um Vergangenheit
entsprechend der bekannten mundlichen Erinnerungsform auflerhalb von Verweisen
auf eine nonpersonale, formelhafte miindliche Erinnerung (wie svd er sagt) verifizie-
ren zu konnen und zwar auf der Basis von speziellen Erinnerungstrigern bzw. Au-
genzeugen, die als Personen aufgrund ihrer nachweisbaren Nihe zur Erinnerungs-
entstehung oder dem Geschehen fiir die Authentizitit eines Berichtes biirgen
konnten: ,Literarische Werke konnen intertextuelle Verweise funktionalisieren, um
ihren Anspruch auf Deutungshoheit anzuzeigen oder um andere Medien der Erin-
nerungskultur [wie die Miindlichkeit] mit Autoritit auszustatten.“*'° Dariiber
hinaus wird das System aber auch iibertragen: in Aris Schilderung der Erinnerung
an die Gesetzessprecherabfolge ging es um kulturelles Spezialwissen, das nur

% Vgl. Stary 2013, S. 118.
0 B/l 2008, S. 171.



S.7  Das Gedichtnis der Literatur als Abgrenzung zu Erinnerungskonkurrenzen 211

wenigen Erinnerungsspezialisten (d.h. einer differenzierten Partizipationsstruktur)
vorbehalten war. Im Fall der historiographischen Texte geht es zwar noch immer um
kulturelle Erinnerung, jedoch bezogen auf historisches Wissen. Hierin erkennt man
im Ansatz die Wertigkeit dieser Kenntnisse fiir die mittelalterlichen Historiogra-
phen: sie wurden als genauso formativ eingestuft. Formative Erinnerungen stellen
kulturelle Kohirenz her und stiften Identitdt. Mittels des Gedachtnisses der Histori-
ographie, das auf der Ebene des hypoleptischen Diskurses das <Problem> der (gesamt-
islindischen) Identitit zu l6sen versucht, entsteht eine neue Form kultureller Kon-
tinuitdt und Kohirenz: ,Zugleich vermag Literatur [ ... ] selbst kulturelles Gedicht-
nis zu stiften, indem sie einen vorgingigen Text durch intertextuelle Bezugnahme
zum fundierenden werden lasst.*'" Damit stellt der hypoleptische Diskurs eine kon-
ventionalisierte Erinnerungsform dar, mit deren Hilfe die historiographischen Texte
als fundierende Texte im <Traditionsstrom> gesichert werden. Mit ihm entsteht ein
neues Register des kulturellen Gedichtnisses, namlich ein Gedichtnis der Literatur.

5.7 Das Geddchtnis der Literatur als Abgrenzung zu
Erinnerungskonkurrenzen

Auf der einen Seite stiftet die Historiographie also Identitit, indem sie ein gesamtis-
lindisches Thema problematisiert und sich auf die Suche nach einer gemeinsamen
Geschichte begibt, wobei die Grundlage dieses Identititsdiskurses schon in der vor-
christlichen einheimischen Dichtung zu sehen ist. Auf der anderen Seite entsteht
Identitdt aber auch dadurch, dass sich die Historiographen durch ihre Teilhabe an
diesem Diskurs von anderen Geschichtsdarstellungen (also Erinnerungskonkurren-
zen) abgrenzen, die sich einer anderen Identititsfundierung verschrieben haben. So
teilen sie diesen Diskurs beispielsweise nicht mit den Sagas iiber die Konigsdynas-
tien anderer Lander wie die der Dinenkonige (Knytlinga saga, Skjoldunga saga,
Jémsvikinga saga, die drei Sagas iiber die Knut-Konige und die Agrip af spgu Danako-
nunga) aus der Zeit vom Ende des 12. bis zur Mitte des 13. Jahrhunderts. Hier fin-
den sich bis auf wenige nonpersonale Quellenangaben und Verweise auf Skalden
kaum Referenzen. Allerdings zeigt die Vergangenheit (und damit die Identitit) der
Dinen auch nur wenige Uberschneidungspunkte mit der islindischen Geschichte,
weshalb es sich hier nicht um tatsichliche Erinnerungskonkurrenzen handelte. An-
ders verhilt es sich mit der Geschichte Norwegens; wihrend sich nimlich der <Tra-
ditionsstrom> in Island gegen Ende des 12. Jahrhunderts zu entwickeln beginnt,
entstehen (vermutlich) zur selben Zeit, zwischen 1180 und 1190, in Norwegen drei
historiographische Synopsen der norwegischen Geschichte: zwei lateinische Texte
(die H.N. um 1170 sowie die H.A. von Theodoricus monachus um 1180) und die

*'' Ebd,, S. 171, in Anlehnung an die Assmann’schen Studien.



212 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

volkssprachlichen Agrip um 1190.>'> Da die auf Island verfassten Konigssagas und
die drei norwegischen Synopsen mit der norwegischen Geschichte dasselbe Thema
behandeln, stellt sich die Frage, ob sie dies auch auf dieselbe Weise tun.

Zunichst einmal fillt auf, dass die norwegischen Texte von den islindischen His-
toriographen offenbar nicht als Teil des identititsstiftenden hypoleptischen Diskurses
betrachtet werden, da sie als Quelle weder offiziell einbezogen, noch gemafy den
Kriterien kritisch aufgegriffen werden. Dies ldsst sich nur damit erkldren, dass die
norwegischen Texte Erinnerungskonkurrenzen darstellten, die dem Identitdtsbe-
dirfnis der islindischen <Interpretationsgemeinschaft> zuwiderliefen. Fiir die H.N.
wurde das bereits sehr deutlich herausgestellt durch den Bezug auf die behauptete
Abstammung der Islinder von Mordern und Gesetzlosen sowie hinsichtlich der
Darstellung Islands als eine der tributpflichtigen Inseln Norwegens, aber auch die
beiden anderen Texte fundieren (wie zu erwarten ist) nicht die islindische, sondern
die norwegische Identitit.’'* Man kénnte also sagen, dass von auflen, aus sowohl
literarischer, aber vor allem aus historischer norwegischer Perspektive, die islindi-
schen Vergangenheitsdarstellungen eine sog. counter-history (Gegen-Geschichte)
der unterdriickten Islinder darstellen. In ihrem Fall fithrten die begiinstigenden
Faktoren der Abgeschiedenheit und reger Literaturproduktion dazu, dass jene Ge-
genperspektive im Nachhinein bestimmt hat, welche Geschichte erinnert wird. Sol-
che Erinnerungskonkurrenzen miissen jedoch in den Texten nicht zwingend nur auf
der Textebene (wie in Epilogen und konkreten Aussagen) auftreten, sondern kon-
nen auch auf der Metaebene konstruiert werden, beispielsweise in Form verschiede-
ner Darstellungsweisen oder -konventionen wie bestimmten literarischen Verfahren,
Kombinationen und Konfigurationen von Narrativen und eben durch Strategien der
historischen Erklirung, die in dieser Abhandlung vorwiegend betrachtet werden.>'*

Im Kapitel zur um 1200 entstandenen OlO wurde bereits kurz auf die divergie-
renden Erinnerungen beziiglich der Todesumstinde Olaf Tryggvasons eingegangen,
die dort besonders ausfiihrlich und kritisch aufgegriffen und bewertet wurden. Das-

*'* Da diese drei Texte auffillige Parallelen zeigen, sollen an dieser Stelle auch die lateinischen Texte
einbezogen werden, deren Funktion fir die norwegische Identitit offenbar zentraler war als die
der lateinischen Texte auf Island fiir die islandische Identitat.

So hat der norwegische Philologe Gustav Indrebe beispielsweise in Bezug auf die Agrip festge-
stellt, dass auf der Textebene kaum Interesse, sogar etwas Ignoranz gegeniiber den Islindern zu
erkennen sei, was naturgemif3 nicht dem Fundierungsbediirfnis der islindischen Historiographen
entsprochen haben wird (vgl. Gustav Indrebe. ,Aagrip’. In: Edda. Nordisk tidsskrift for littera-
turforskning, XVIL Oslo 1922. S. 18-65, S. 58-59). Auch die H.A. fiigt sich in die Distanzierung
der Norweger von den Islindern ein, indem Abgrenzungen vorgenommen und die norwegische
(konigliche) Identitit in den Vordergrund gestellt wird (vgl. Peter Foote. Introduction. In:
Theodoricus Monachus: Historia de antiquitate regum Norwagiensium. An Acoount of the
Ancient History of the Norwegian Kings. Ed. by David McDougall and Ian McGougall. London
1998. Viking Society for Northern Research, 11. S. vii-xxxi, S. xxix).

Hierzu erhilt man Anreize in den verschiedensten Forschungsdisziplinen, die sich mit Literatur
als Medium des kulturellen Gedichtnisses beschiftigen (iiberblickshaft hierzu Erll 2005 sowie
weiterfithrende Literatur). All jene Darstellungsweisen hier zu beriicksichtigen, wiirde den Rah-
men sprengen, weshalb sie an dieser Stelle nur als Anregung genannt werden.

513

sS4



5.7 Das Gedichtnis der Literatur als Abgrenzung zu Erinnerungskonkurrenzen 213

selbe Ereignis berichten auch die zur selben Zeit vermutlich in Nidaros, Norwegen,
entstandenen Agrip. Dort wird ebenfalls auf die unterschiedlichen Erinnerungen zu
Olafs T'od hingewiesen:

En til falls Olafs konungs var ekki vitat; hitt var sétt, at [...]. Sumir menn geta hann 4
bati braut hafa komizk ok segja, at hann hafi verit sénn sidan i munklifi nokkvuru 4 Jor-
salalandi. En sumir geta, at hann hafi yfir bord fallit. En hvatki er lifi hans hefir lukt, pa
er pat likiligt, at gud hafi sdlina. (Kap. 20,S.23 £.)

Doch iiber Olafs Tod wurde nichts bekannt; es wurde gesehen, dass [...]. Einige Leute
meinen, dass er auf einem Boot davongekommen sei und erzihlen, dass er irgendwo in
Jorsalaland in einem Monchskloster gesehen worden sei. Und manche berichten, dass
er iber Bord gefallen sei. Doch wie sein Leben auch geendet haben mag, es ist wahr-
scheinlich, dass Gott seine Seele hat.

Auch die entsprechende Passage in der lateinischen H.N. formuliert ganz dhnlich,
vermeidet aber alle spekulativen Aussagen und ldsst diese Debatte darauthin sogar
lieber ruhen, als sich auf die Suche nach einer <Wahrheit> zu machen: Quare ho-
nestius hoc parum determinatum omittendo quam de re incerta falsa diffiniendo pre-
tereamus (H.N., Kap. XVII, S. 98 f.: «For this reason it would be more creditable to
omit something so unsettled than give a false explanation of such doubtful matter,
and I shall pass over it.» [Ubersetzung Ekrem/ Mortensen]). Hier zeigen sich eine
vollig andere methodische Herangehensweise bei der Darstellung der Vergangen-
heit und iiberdies das véllige Gegenteil von einer kritischen Auseinandersetzung mit
Erinnerungen, wie man sie fiir dieses Ereignis in der OlO vorfindet. Dennoch haben
die offensichtlichen inhaltlichen Gemeinsamkeiten in der Forschung zu umfassend
diskutierten Entlehnungsfragen gefiihrt, die nicht zuletzt auch die heute dblichen,
aber nicht unstrittigen Datierungen der norwegischen Synopsen nach sich zogen.”"
Doch unabhingig davon, von welcher Interferenz der Texte man ausgehen will,
muss konstatiert werden, dass sie nicht nur inhaltlich gewisse Ahnlichkeiten aufwei-
sen, sondern auch hinsichtlich ihres grundsitzlichen Umgangs mit Erinnerungen. In
den Agrip trifft man beispielsweise in den ersten Kapiteln drei Mal auf den nonper-
sonalen Verweis svd er sagt (S. 8, 11, 13; «es wird erzihlt» ), wie man ihn auch aus
der islindischen Historiographie kennt (deren Parallelen auch aufgrund derselben

** Eine tberblickshafte Zusammenfassung der Forschung zu den Relationen der Texte geben An-
dersson 1985, S. 201-11 und die Einfithrungen zu den aktuellsten Editionen und Ubersetzungen
(Tor Ulset. Det genetiske forholdet mellom Agrip, Historia Norwegiz og Historia de antiquitate
regum Norwagiensium. En analyse med utgangspunkt i oversettelseteknikk samt en diskusjon
omkring begrepet ,latinisme” i samband med norrene tekster. Oslo 1983; Debra Kunin (transl.)
and Carl Phelpstead (ed.). A History of Norway and the Passion and Miracles of the Blessed Olifr.
London: Viking Society for Northern Research 2001 und Matthew J. Driscoll (ed.). Agrip af
Néregskonungasogum. Ed. and transl. with an Introduction and Notes by Matthew J. Driscoll. Vi-
king Society for Northern Research Text Series 10. 2nd ed. London 2008). Weiterfithrend hierzu
sind vor allem Bjarni Einarsson. Formali. In: {F XXIX. Bjarni Einarsson gaf at. Agrip af Néregs-
konungasogum. Fagrskinna — Noregs konunga tal. Reykjavik 1984. S. V-CXXXI, Gudrun Lange.
Die Anfinge der islindisch-norwegischen Geschichtsschreibung. Studia Islandica, 47. Reykjavik
1989 und Ellehoj 1965 hilfreich.



214 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

Sprache und dhnlichem kulturellen Hintergrund offensichtlich sind). Danach folgen
nur noch solche nonpersonalen Verweise, wie sie in dieser Abhandlung als kritisch
klassifiziert worden sind, z.B. er sumir kalla (S. S, 37; «wie es manche nennen> ), at
pvi sem sumir segja (S. 15, 25, 32, 46; «gemifl dem, was manche erzihlen» ), sem
sumir segja, ok triia pvi flestir (S. 19; «wie manche erzihlen, und die meisten glauben
das>), en peira ornefni eda orferdir vitum vér eigi (S. 26; «aber iber ihr Schicksal
[oder, aber weniger wahrscheinlich: ihren urspriinglichen Namen] oder ihren Le-
bensweg wissen wir nichts [zu berichten]»). Mit dieser Auflistung sind jedoch
schon alle Angaben iiber Erinnerungstrager erfasst — es gibt keine personalen Ver-
weise (bis auf solche, die sich auf die Skalden beziehen, wenn ihre Strophen zitiert
werden). Man kénnte diese Parallelen mit der auf Island entstandenen Historiogra-
phie auf gemeinsame erinnerungskulturelle Strategien zuriickfihren oder darauf,
dass die drei norwegischen Synopsen moglicherweise sowohl Semundr als auch Ari
als Quelle nutzten.”'® Die H.N. verweigert sich hingegen jeglicher diffuser Uberliefe-
rungen, weshalb man dort auf nur sehr wenige trifft. Theodoricus teilt in seiner H.A.
diese Ansicht und vermerkt an mehreren Stellen, dass er sich weiterer Austiihrungen
oder Bewertungen enthalte, da er sowieso zu keiner Einschitzung der Wahrheit
aufgrund fehlenden Wissens kommen kénne (vgl. z.B. Kap. 3, als er sich zur Land-
nahme Islands duf8ert). Damit gibt es zwar mit den nonpersonalen Verweisen auf
miindliche Erinnerungen eine grundsitzliche Gemeinsamkeit im Quellenumgang
zwischen den islindischen und den norwegischen Texten, aber auch entscheidende
Unterschiede: keine personalen Quellenangaben und auch keine typischen Quellen-
ketten, wie sie fiir die islindische Historiographie herausgestellt wurden. Unabhingig
von allen Entlehnungsfragen muss man daher feststellen, dass es dort keine Quel-
lenhierarchisierungen gibt, die als Hilfsmittel eingesetzt werden, um der <Wahrheit>
moglichst nahe zu kommen, die tberdies tiberhaupt nicht das Leitthema der Texte
ist. Dieses Phinomen ist auf die in Island entstandene Historiographie begrenzt.
Nur dort hat sich jener hypoleptische Diskurs entwickelt, der der <Wahrheit> ver-
pflichtet war und das Ziel hatte, auf die Suche nach der islindischen Identitit zu
gehen.*” Die islindischen Historiographen hatten offenbar kein Interesse daran, die

3% In Bezug auf diese Korrelationen gibt es noch immer keinen Forschungskonsens. Debra Kunin
und Carl Phelpstead fassen knapp die moglichen Folgen unterschiedlicher Entlehnungswege
zusammen: ,As Andersson says, the difference between these two positions ‘does not appear
great, but the implications of the difference are farreaching’ (1985, 202). If the lost source [d.i. ein
Mittelstext, der fiir etliche Gemeinsamkeiten verantwortlich sein soll] is a Norwegian text, rather
than Ari’s Icelandic history, then ‘we are led to believe that there was an independent Norwegian
school of history writing and that the synoptics are a specifically Norwegian manifestation’ (An-
dersson 1985, 202). If, on the other hand, Agrip and Historia Norwegiae depend on Ari’s work this,
together with Theodoricus’s admission of his debt to Icelandic sources (ch. 1), means that medie-
val Norwegian historical writing was modelled on and indebted to that of Iceland” (Kunin/ Phelp-
stead 2001, S. xiv). Im Rahmen dieser Abhandlung kénnen hierzu keine Spekulationen angestellt
werden, allerdings hitte jede der beiden Textbeziige auch Einfluss auf die Beurteilung der beiden
Erinnerungskulturen.

Dieser Unterschied ldsst sich auch anhand der unterschiedlichen Motivationen unterstreichen, die
der Verfasser im Prolog der H.N. fiir seinen Text wie folgt erldutert: Si quid uero nostris temporibus

S17



S.7  Das Gedachtnis der Literatur als Abgrenzung zu Erinnerungskonkurrenzen Z15

norwegische Synopsis in ihren identititsstiftenden Diskurs einzubeziehen, und
grenzen sich iiber den hypoleptischen Diskurs eindeutig von jener ab.>'® Erzihltheore-
tisch betrachtet bezieht die islindische Historiographie damit im <antagonistischen
Modus> Stellung bei der Vereinbarung bzw. dem Ausschluss von bestehenden Erin-
nerungskonkurrenzen:

Literatur greift auch aktiv ein in aktuelle Erinnerungskonkurrenzen und das Ringen
um Erinnerungshegemonie. Zu Medien der Aushandlung von Erinnerungskonkurren-
zen werden literarische Texte dort, wo sie Gegen-Erinnerung entwerfen, etwa indem
sie [ ... ] andere Selbstbilder und Werthierarchien als die der dominierenden Erinne-
rungskultur inszenieren. [ ...] Mit dem antagonistischen Modus bezieht der literari-
sche Text als Medium einer von Erinnerungskonkurrenzen gepragten Erinnerungskul-
tur Stellung.*"

Die islindische Historiographie fordert daher mit ihrer mehrere Jahrhunderte um-
fassenden Geschichtsdarstellung Norwegens die Erinnerungshoheit, das heiflt, sie
beansprucht die einzig wahre Geschichtsversion zu sein, in der die Islinder ihre ei-
gene Identitit entsprechend fundieren konnen.**® Damit lassen sich die historiogra-
phischen Texte Islands zwischen 1100 und 1300 als Zirkulationsmedien des kultu-
rellen Gedachtnisses begreifen und kénnen daher als <kollektive Texte> bezeichnet
werden:

Anders als es bei dem Assmann’schen Konzept des kulturellen Textes der Fall ist, wird
mit dem Begriff des kollektiven Texts jedoch auf ein Leseverhalten verwiesen, bei dem
literarische Werke nicht als verbindliche Elemente, als zu erinnernde Gegenstinde des

memorie dignum accidisse repperi, hoc ipse addidi, quoniam multorum magnificencias cum suis auctori-
bus ob scriptorum inopiam a memoria modernorum cotidie elabi perspexi (H.N., Prolog, S. 52 f.: «If1
have discovered any happening of our own times worth remembering, I have inserted that fact
myself, since I have observed that many men’s splendid feats, together with their performers, sink
daily into oblivion among our contemporaries owing the shortage of written records.» [Uberset-
zung Ekrem/ Mortensen]). Hier wird die Externalisierung der Erinnerung in die Schrift als einzig
mdglicher Erhalt der Erinnerungen verstanden, woraus sich eine zentrale Rolle der Schrift fiir den

Verfasser (wohlméglich abgeleitet von der christlichen Schriftkultur) ablesen lasst. Allerdings lasst

sich daran keine Absicht der Aushandlung von Vergangenheiten oder eine gegenwartsrelativie-

rende Funktion erkennen. Die Schrift wird hier im antik-klassischen Sinn als <Archiv> verstanden.

Allerdings nutzten sie die Texte dennoch stillschweigend als Quellen, wie beispielsweise Snorri

Sturluson in seiner Hkr., jedoch mit dem entscheidenen Fehlen des kritischen Wiederaufgreifens.

1 Erll 2008, S. 179.

%% So konnte man anhand von Snorri Sturlusons Geschichtsdarstellung beispielhaft illustrieren, auf
welche Weise sich die Islinder mittels ihrer eigenen Geschichtsrekonstruktion in Abgrenzung zu
Norwegen fundieren konnten: ,,Snorri Sturluson, for example, put great emphasis on the coercive
violence of their [i.e. the kings] missionary methods. It may be suggested that, by making the pa-
gans spokesmen for common sense in contrast to the cruelty and impetuosity of the missionary
kings, Snorri was commenting on the contemporary conflict between Icelandic chieftains and the
Norwegian archbishop and king and indirectly criticizing the Norwegians for their disregard of
traditional Icelandic customs” (Sawyer/ Sawyer 1993, S. 224).

518



216 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

kulturellen Gedachtnisses rezipiert werden, sondern als Vehikel der kollektiven media-
len Konstruktion und Vermittlung von Wirklichkeits- und Vergangenheitsversionen.
Kollektive Texte erzeugen, perspektivieren und zirkulieren Inhalte des kollektiven Ge-
dichtnisses.”!

Aufgrund der hier herausgestellten Abgrenzung der einheimisch islindischen Histo-
riographie von der norwegischen und der ddnischen durch diesen Identitatsdiskurs
ist zu erwdgen, ob weiterhin an der fortwihrend kontrovers diskutierten, aber be-
harrlich aufrechterhaltenen Genredefinition der historiographischen Texte festge-
halten werden sollte. Es bietet sich moglicherweise an, ihre Aufhebung wenigstens
partiell zugunsten einer Definition, basierend auf den textimmanenten Erinnerungs-
diskursen, zu erwigen, die den ,Sitz im Leben’ der Texte noch deutlicher hervorhe-
ben und den Textkontexten besser entsprechen wiirde.

5.8 Exkurs: <Rituelle Kohdrenz» in der semioralen
Erinnerungskultur Skandinaviens

Man muss im mittelalterlichen Skandinavien von einem sich reziprok beeinflussen-
den Verhaltnis von Mindlichkeit und Schriftlichkeit ausgehen, d.h. die islindische
Kultur reproduzierte ihre Identitit in einer Semioralitit sowohl tiber <rituelle> als
auch iber <kulturelle Kohirenz>. Gemif} der Assmann’schen Begriffsdefinitionen
beschreiben diese beiden Kohirenzherstellungen unterschiedliche Mechanismen,
die zunichst einmal grundsitzlich den Medien des kulturellen Gedichtnisses zuge-
ordnet werden kénnen. Uber die <textuelle Kohirenzherstellung> wurde hauptsich-
lich in den vorangegangenen Kapiteln diskutiert und immer wieder darauf verwie-
sen, dass die Schrift nur ein Medium des kulturellen Gedichtnisses darstellt — ein
weiteres ist die mindliche Erinnerung. Daher soll in Form eines kurzen Exkurses zur
Abgrenzung sowie der Vollstindigkeit halber auch ein Einblick in die <rituelle> Ko-
hirenzherstellung zwischen 1100 und 1300 gegeben werden.*** Durch die Entwick-
lung eines Gedichtnisses der Literatur, dessen Kriterien die Beschaftigung mit Erin-
nerungstrigern und Erinnerungsprozessen erforderte, finden nicht nur kurze
Beschreibungen iiber die vorchristliche, sondern zum groflen Teil auch tber die
gegenwartige semiorale Erinnerungskultur Eingang in die Texte.

Erinnerung entsteht erst durch Kommunikation und durch Wiederaufnahme der
Berichte. An der Erinnerung partizipieren grundsatzlich alle Mitglieder einer Gesell-
schaft, doch bestimmte formative Aspekte des kulturellen Gedachtnisses unterliegen
einer eingeschrinkten Partizipationsstruktur. Diese ist in Island nicht so stratifiziert
ausgebildet wie in kulturellen Gedichtnissen anderer Gesellschaften, doch geben

21 Bl 2005, S. 158.

2 Mit Mnemotechniken in vorskripturaler Zeit hat sich insbesondere Stefan Brink befasst, s. hierzu
Verba Volant, Scripta Manent? Aspects of Early Scandinavian in Oral Society. In: Literacy in Me-
dieval and Early Modern Scandinavian Culture. Ed. by Pernille Hermann. The Viking Collection,
16. Odense 200S. S. 77-1385.



5.8 Exkurs: <Rituelle Kohdrenz> in der semioralen Erinnerungskultur Skandinaviens 217

beispielsweise Gesetzessprecherlisten einen Einblick in die stark personenabhéngige
Erinnerungskultur Islands. Da die historiographischen Texte auf einmalige Art abbil-
den, welche Relevanz einzelnen Erinnerungstrigern beigemessen wurde, ist eine
dhnliche Wertigkeit auch fiir die miindliche Erinnerungskultur zu vermuten. Neben
den hier untersuchten beiden primdren Texten islindischer Geschichte haben die
anderen, sekunddiren historiographischen Texte die norwegischen Konige im Fokus,
weshalb sich erst einmal die Frage stellt, wie die Erinnerungen an jene tiberhaupt
Island und dann die islindischen Historiographen erreichen konnten. In der Haralds
saga Sigurdarsonar®®, einer der Konigssagas der Hkr., verweist der Verfasser auf
einen Islinder namens Halldérr Snorrason, der am Hof der Hauptfigur, Konig
Harald, fiir einige Zeit gelebt und an dessen Seite gekimpft hat: Menn islenzkir eru
nefndir, peir er foru par med Haraldi: Halldérr, sonr Snorra goda — hann hafdi pessa
frdsogn hingat til lands — [ ...] (Haralds saga Sigurdarsonar, Hkr. III, Kap. 9, S. 79;
«Islindische Minner werden genannt, die dorthin mit Harald gereist waren:
Halldérr, der Sohn des Goden Snorri — er brachte diese Erzihlung hierher [nach
Island] ins Land - [...].»). IThm sagt die Saga nach, er sei dafiir verantwortlich gewe-
sen, dass die Erzihlungen nach Island kamen, wo sie seither erinnert worden sind.
Um eine solche Erinnerung lebendig zu halten, ist die Grundvoraussetzung die Wie-
deraufnahme einer Erzihlung. Erinnerung musste kommuniziert werden, um im
Gedachtnis zu bleiben. Diese Wiederholung findet laut den Texten meist in einem
konventionellen und hiufig durch ein Individuum selbst festgelegten Rahmen statt.
Auf Island scheint das, begriindet durch die wenig stratifizierte Gesellschaftsstruktur
hauptsichlich von den personlichen Ambitionen erinnerungswilliger Personen ab-
hingig gewesen zu sein. So berichtet der kurze, aber interessante Text des [slendings
pttr sogufréda®* von einem sagakundigen Islinder, dem der norwegische Konig
wegen seiner Fihigkeiten des Geschichtenerzihlens «zwecks Unterhaltung» (at
skemmta) Aufnahme am Hof gewihrt. Der Islinder erzihlt darauthin dem Kénig
iiber die Monate hinweg viele Geschichten und an Weihnachten steht als erzihleri-
scher Hohepunkt noch der Bericht iiber die Auslandsreise des Konigs nach Jerusa-
lem an. Nach einem anscheinend vorgeschriebenen, wiederkehrenden Erzihlrhyth-
mus an dreizehn aufeinander folgenden Tagen ist auch diese Geschichte beendet
und der Konig fragt den Islinder, woher er diese Erzihlungen habe. Der Islinder
antwortet ihm folgendes: ,,bat var vandi minn 4t d landinu at ek fér hvert sumar til
bings, ok namk hvert sumar af sogunni nokkvat at Halldéri Snorrasyni.” (Islendings pdttr
sogufréda, Morkinskinna III, Kap. 44, S. 236; «Es war meine Gewohnheit driiben in
Island, dass ich jeden Sommer zum Thing ritt und mir jeden Sommer etwas von
dieser Erzihlung von Halldérr Snorrason aneignete.»).%*S Der Islinder machte es

%23 Zitiert im Folgenden nach [F XXVIIL

24 Zitiert im Folgenden nach {F XXIII, Kap. 44, S. 235-237. Der Text entstand vermutlich Ende des
13. Jahrhunderts. und ist iiberliefert in den Codices Morkinskinna, Hulda und Hrokkinskinna.
Immer wieder hat dieser Text die Aufmerksamkeit der Forschung auf sich gezogen, weil er ver-
meintlich viel iiber die miindliche Kultur Islands zu vermitteln scheint (vgl. Heinrich Matthias
Heinrichs. Die Geschichte vom sagakundigen Islinder (Islendings pattr sogufréda). Ein Beitrag

525



218 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

also zu seiner eigenen «Gewohnheit» (vandi), jedes Jahr etwas von dieser
Erzihlung zu erfahren, d.h. er selbst hatte die Ambition, sich von diesen Geschichten
etwas anzueignen. Fiir die (wohlgemerkt miindliche) Weitergabe dieser Erzihlun-
gen wird hier auf ebenjenen Halldorr Snorrason verwiesen, der auch gemaf3 der
zuvor genannten Passage der Haralds saga Sigurdarsonar fiir die Uberfiihrung der
Erzihlungen nach Island verantwortlich gewesen sei. Dabei allein blieb es wohl
nicht, denn dieser kurze pdttr verweist darauf, dass von Halldérr auch die Wieder-
aufnahme und damit die Weitergabe der Berichte ausging. Er als Augenzeuge hatte
also auch fiir die miindliche Erinnerungskultur einen hohen Authentifikationswert,
wobei sich hier die Frage stellt, ob die Grundlage dafir bereits in der oralen
Erinnerungskultur zu suchen ist oder erst durch die Semioralitit zustande kam?
Diesen Authentifikationswert hat der kurze pdttr allerdings wiederum genauso auf
der Textebene der Saga, in der er die Funktion erfullt, die Berichte iiber die
Auslandsreise des Konigs in der Saga zu bestitigen, indem der Konig selbst iiber die
Erzihlung und ihren Wahrheitsgehalt urteilt: Mér pykkir allvel ok hvergi verr en efni
eru til [...] (Islendings pdttr sogufréda, Morkinskinna III, Kap. 44, S. 236; «Sie [d.i. die
Geschichte] gefillt mir sehr gut und weicht in keiner Hinsicht von den tatsichlichen
Ereignissen ab [ ... ].»).? Damit authentifiziert der Text gleichzeitig auf zwei ver-
schiedenen Ebenen: auf der einen wird die miindliche Erinnerung an die Auslands-
reise des Konigs durch den islindischen Augenzeugen und Erinnerungstrager Hall-
dérr Snorrason bestitigt und auf einer zweiten Ebene wird diese Erinnerung erneut
und gleichzeitig die Saga selbst durch den Konig, die Hauptfigur der Erinnerung,
personlich verifiziert. Damit ist wie im Fall der Sverris saga der hochste Authentifi-
zierungsgrad fiir eine Erinnerung erreicht, denn wenn der Erinnerte selbst bestitigt,
dass die Erzihlungen tber ihn den Ereignissen entsprechen, lisst sich keinerlei
Zweifel mehr gegen die Berichte anfiihren.

Der Islendings pdttr spgufréda zeigt auch, dass Ort und Zeit auf Island fiir die
Erinnerungskultur entscheidende Faktoren darstellten: jeden Sommer auf dem
Thing erfuhr der Islinder etwas von dieser Erzihlung. Immer wieder treten die
Thingorte, insbesondere in den Islindersagas, als zentrale Angelpunkte des sozialen
Zusammenlebens sowie in Bezug auf die Erinnerungskultur auf. Vor allem in den
Sommermonaten versammelte sich der Grofiteil der islindischen Gesellschaft auf

zur Sagaforschung. In: Literaturwissenschaft und Geschichtsphilosophie. Festschrift fir Wilhelm
Emrich. Hrsg. v. Helmut Arntzen, Bernd Balzer, Karl Pestalozzi und Rainer Wagner. Berlin 1975.
S.225-31; Carol Clover. The Medieval Saga. Ithaca/ London 1982, S. 195; Jiirg Glauser. Erzihler
- Ritter - Zuhorer. Das Beispiel der Riddarasogur: Erzahlkommunikation und Horergemeinschaft
im mittelalterlichen Island. In: Les sagas de chevaliers (Riddarasdgur). Actes de la Ve Conférence
Internationale sur les Sagas. Ed. by Regis Boyer. Toulon 1982. S. 93-119; Stephen A. Mitchell. He-
roic Sagas and Ballads. Ithaca/ London 1991, S. 98; Lars Lonnroth. The man-eating Mama of Mi-
klagard. Empress Zoe in Old Norse saga tradition. In: Kairos. Studies in Art History and Literature
in Honour of Professor Gunilla Akerstrém-Hougen. Jonsered 1998. S. 37-49, S. 47-8).

Vgl. Elena Gurevich. The Fantastic in [slendinga paettir, with Special Emphasis on Porsteins pdttr
forvitna. In: Gripla, XIX. Ed. by Margrét Eggertsdottir, Gisli Sigurdsson, Svanhildur Oskarsdottir,
Ulfar Bragason. Reykjavik 2008. S. 77-92, S. 89.

526



5.8  Exkurs: <Rituelle Kohdrenz> in der semioralen Erinnerungskultur Skandinaviens 219

dem Allthing, der grofiten Rechtsversammlung auf der Insel. Sie fand im Sommer
auf dem Allthingplatz bingvellir statt und urteilte bezirksiibergreifend. Aufgrund
seiner Funktion als grofite Rechtsversammlung reisten fast alle (freien) Islinder in
den Siidwesten der Insel, wo sie mehrere Wochen verbrachten. Eine Veranstaltung
solchen Ausmaf3es war auch fiir den Handel relevant und bot dariiber hinaus den
Rahmen fiir wichtige gesellschaftliche und soziale Aktionen wie Heiratsplanungen,
Biindnisabsprachen sowie die Verbreitung neuester Ereignisse. Dementsprechend
kann man davon ausgehen, dass ein Grofiteil der gesamtislindischen Erinnerungs-
kultur schon aufgrund der groflen Erreichbarkeit der Menschen an diesem einem
Ort bei dieser Gelegenheit stattgefunden hat, was wiederum Texte wie der zuvor
genannte Islendings pdttr spgufréda und etliche andere bestitigen. So kann man an
dieser Stelle nochmals den Prolog der Olifs saga helga inni sérstaka anfithren, in dem
ebenfalls davon berichtet wird, dass die Ereignisse aus Norwegen jeden Sommer
nach Island gelangten: Spurdu menn pd d hverju sumri tidendi landa pessa d milli, ok
var pat sidan { minni fert ok haft eptir til frasagna (Oldfs saga helga inni sérstaka,
Prolog, S. 422; « Die Leute erfuhren jeden Sommer von den Ereignissen zwischen
diesen Lindern [d.s. Norwegen und Island], die dann in das Gedichtnis tiberfiihrt
und danach fiir Erzdhlungen verwendet wurden.» ). Die islindische orale Erinne-
rungskultur (wenigstens in hochmittelalterlicher Zeit, aber wahrscheinlich auch
noch in vorskripturaler Zeit) war also in der miindlichen Kultur Islands festen
Rahmenbedingungen unterworfen.

Wirft man nun einen kurzen Blick auf die norwegische bzw. skandinavische
Erinnerungskultur, schildern die Texte fiir diese dhnliche Umstinde. Sie ist dort
allerdings eng verbunden mit dem hofischen Leben, wie der zuvor genannte pdttr
belegt. Dort wird zudem geschildert, dass die Erzihlungen immer in einem be-
stimmten Rahmen stattfanden, nimlich am Hof zur Unterhaltung des Konigs und
seines Gefolges. Dariiber hinaus exemplifiziert die letzte Erzahlung iiber den Konig
einen speziellen zeitlichen Rahmen, nidmlich das Erzdhlen tiber dreizehn Tage hin-
weg um Weihnachten herum. Aus der christlichen Perspektive der Entstehungszeit
des pdttr scheint es nahegelegen zu haben, dass der aufregendste Bericht tiber die
Auslandsfahrt des Konigs als Hohepunkt an einem entsprechenden Feiertag
vorgetragen wurde.

Eine dhnliche Schilderung findet man auch in der 010, in der am Ende berichtet
wird, wie mit der Erzdhlung tiber Olaf Tryggvason nach seiner Niederlage in seiner
letzten Schlacht am englischen Hof verfahren wird (also nach seinem vermeintli-
chen Tod). Dem Text gemifl war Konig Olaf gut befreundet mit Konig Adalrddr,
dem Vater des gerade herrschenden Englandkonigs Jatvardr, der sich gut an die
Freundschaft zwischen Olaf und seinem Vater «erinnert» (minntisk). Er erzihlt
deshalb seinem Gefolge «wie gewohnt» (hann var vanr) jedes Jahr zu einer
bestimmten Zeit, nimlich zu Ostern, (d <ein>hverju dri, pdskadag / d hverju dri d
pdskatid; S-Version Kap 70/ A-Version, Kap. 81, S. 359) von Kénig Olaf, um diesen
«zu ehren» (at vegsama). Erinnerung hat hier also ganz konkret nicht (nur) die
Funktion zu unterhalten, sondern allen voran den Konig zu ehren. Dieser Unter-



220 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

schied zum Islendings pdttr sogufréda konnte unter anderem darin begriindet sein,
dass dort der Konig noch lebt, als die Geschichten tiber ihn erzdhlt werden, wihrend
Olaf Tryggvason in der OlO bereits zum genannten Zeitpunkt tot war bzw. fiir tot
gehalten wurde. Der Text fihrt damit fort, dass Jatvardr in diesem Jahr eine «neue»
Erzihlung erreicht hat, nimlich dass Kénig Olaf im Osten verstorben sei, woraus
Jatvardr nun ableite, dass er damals in der Schlacht tatsdchlich habe fliehen konnen:

Ték hann nu at vegsama Olaf konung Tryggvason, ok pvi var hann vanr 4 hverju 4ri at
segja riddurum sinum fra Olifi konungi 4 péskatid, frdi morgum dgetligum verkum
hans, er hann hafdi unnit. Ok 4 einhverju 4ri 4 paskadeginum sjalfum [...], p4 1ét hann
pat fylgja at hann hafdi nyliga spurt pau tidendi af peim monnum er komu af Syrlandi
med merkiligum frisggnum, at par hofdu ordit pau tidendi er mikils viru verd, er Olafr
konungr Tryggvason var sagdr andadr, ok fér hann med mikilli dyrd af pessari veroldu
til eilifrar selu. ,,Ok vita skolu pér pat,” sagdi konungrinn, ,,at miklu er hann dasamligri
odrum konungum, ok pvi skal segja 4 hinni ceztu hdtid frd hinum agatasta konungi,
Olafi Tryggvasyni [...]. M4 af pvi engan daginn makligra til f4 eda finna hans lofi at
yppa heldr en penna.” (01O, A-Version, Kap. 81, S. 359 £.)7

Er begann nun Konig Olaf Tryggvason zu ehren, weshalb er es sich zur Gewohnbheit
gemacht hatte, seinen Rittern jedes Jahr zur Osterzeit von Konig Olaf zu erzihlen
[und] von seinen vielen ruhmhaften Taten, die er begangen hatte. Und in irgendeinem
Jahr am Ostertag selbst [...], fiigte er noch hinzu, dass er kiirzlich von den Minnern,
die mit bedeutsamen Berichten aus Syrland gekommen waren, die Neuigkeit erfahren
habe, dass sich dort Ereignisse von hohem Wert begeben hatten, namlich, dass von
Konig Olaf Tryggvasons Tod erzihlt wurde. Er sei mit groem Ruhm von dieser Erde
in die ewige Seligkeit eingegangen. ,,Und ihr sollt eines wissen®, sagte der Konig, ,,dass
er viel auferordentlicher als alle anderen K6nige war und deshalb soll man an diesem
héchsten Feiertag von diesem ruhmhaften Kénig, Olaf Tryggavson, erzihlen [...]. Es
kann deshalb kein anderer, passenderer Tag als dieser dazu gewihlt oder gefunden
werden, sein Lob hochzuhalten.”

Genau wie bei der islindischen Erinnerungskultur wird hier von Gewohnheiten,
festen Orten und Zeiten gesprochen, die den Rahmen der Erinnerung bilden. Die
Rolle des Hofes war dabei sicherlich prigend, insbesondere, was die Erinnerungen
an vergangene Konige betraf — die Entscheidung, ob erinnert oder vergessen wurde,
lag bei den Herrschern. Man kann wohl mit grofler Wahrscheinlichkeit vermuten,
dass es ganz dhnliche Rahmenbedingungen auch in der Zeit der beschriebenen
Ereignisse gab, auch wenn man wohl insbesondere bei den erwahnten christlichen
Feiertagen Weihnachten und Ostern (wie sie in den beiden zitierten norwegischen
Fillen genannt werden) mit einer christlichen bzw. einer verfassergegenwirtigen
Perspektivierung rechnen muss. Das allerdings spricht dafiir, dass den mittelalter-
lichen Verfassern eine miindliche Erinnerungskultur noch immer bekannt und diese
offenbar noch immer stark an Konventionen ausgerichtet war.

7 Diese Passage wird nach der A-Version zitiert, da der Text S-Version beschadigt ist und mitten in
der Beschreibung abbricht.



5.9 Ausblick: die Stilllegung des <Traditionsstroms> nach 1300 221

5.9  Ausblick: die Stilllegung des <Traditionsstroms» nach 1300

Der <Traditionsstrom> in Island ist zwischen 1100 und 1300 geprigt durch unter-
schiedlichste Identitatsstrategien und verschiedene Positionierungen gegeniiber
Norwegen, die wiederum iiberaus divergierten: entweder gab es eine vollstindige
Ablehnung des norwegischen Einflusses in Island, wie es die fb. und die Hungrvaka
eindrucksvoll demonstrieren oder aber eine Hinwendung zu den norwegischen
Kénigen (in Form genealogischer Verbindungen oder politischer Freundschaft) bis
hin zur Erklirung ihres Apostelstatus fiir Island, wofiir wiederum die OlO ein gutes
Beispiel abgibt. Interessant ist zudem die etwa gleichzeitige Entwicklung der
Islindersagas, die wiederum voéllig unterschiedliche Verhaltnisse der Protagonisten
zum norwegischen Konigshaus darstellen, ohne dass sich darin eine Entwicklung
erkennen liefle. Die Verschriftlichung der eigenen Familiengeschichte in Form der
Islindersagas zeugt davon, dass das Interesse an der eigenen Geschichte in Island ab
1200 stark gewachsen sein muss und sich damit der Fokus im 13. Jahrhundert weg
von der zuvor versuchten Angliederung einzelner Magnaten an skandinavische
Konigshduser hin zur innerislindischen Geschichte und Fundierung einer persona-
len Identitit wandte: , The family sagas, dealing with an earlier Golden Age, can be
seen as a reaction against the violence and disruption of the 1220s [ ... ].”*® Doch
gleichzeitig entstanden Anfang bis Mitte des 13. Jahrhunderts auch drei grofle
Kompilationen, die sich mit einer lingeren Periode der norwegischen Geschichte
befassten (Morkinskinna, Fagrskinna, Heimskringla; spiter im 13. Jahrhundert auch
auf diesen basierende weitere Manuskripte wie Hulda und Hrokkinskinna). Nach
1230 entstanden keine neuen Konigssagas, die Zeit der Islindersagas hingegen ging
auf ihre Bliite zu: ,,Another response, represented by the family sagas, was to look
back to the good old days before kings and archbishops challenged the traditional
interests of the aristocracy.“*

Im Ubergang zum 14. Jahrhundert zeigt sich dann die Tendenz der Stillegung
dieses <Traditionsstroms>. Nicht nur die Entstehung neuer historiographischer
Texte, sondern auch die der Islindersagas ist zu diesem Zeitpunkt abgeschlossen. In
der Folgezeit beginnt ein Rezeptionsprozess, der bis in das 19. Jahrhundert hinein
wahren wird. Er charakterisiert sich durch den Riickgriff auf die Texte der vorigen
Jahrhunderte, die zu groflen Sammelhandschriften kompiliert werden, um eine
moglichst weite Zeitspanne der Geschichte abzubilden. Das gilt einerseits fir die
historiographischen Texte zur norwegischen Geschichte, die zu Sammelhand-
schriften wie Eirspennill, AM 47 fol. (Anfang des 14. Jahrhunderts), zusammen-
gestellt werden. Der Text schlie8t inhaltlich direkt an die (jla’fs saga helga an, indem
er von dessen Nachfolger Magniis godi und anderen Norwegerkonigen bis zu
Magnus Erlingssons Schlacht in Ré 1177 berichtet, in der er seinen Widersacher
Eysteinn meyla besiegt. Darauf folgen die Sverris saga, die Boglunga sogur und die

% Sawyer/ Sawyer 1993, S. 221.
%% Ebd,, S.231.



222 S Eine neue Form kultureller Kontinuitit und Kohdrenz: der hypoleptische Diskurs

Hdkonar saga Hdkonarsonar. Damit deckt das Manuskript eine Zeitspanne von 1130
bis 1263 der norwegischen Geschichte ab. Andererseits werden zeitgleich solche
Sammelhandschriften auch fiir die islindische Geschichte erstellt (so z.B. die
Sturlubdk von Sturla Pérdarson um 1270 und die Hauksbék von Haukr Erlendsson,
1299). In dieser literaturgeschichtlichen Wende um 1300 lisst sich eine erneute
Verinderung des Identititsbediirfnisses erkennen: Gab es zuvor tendentiell betrach-
tet zwei sich abwechselnde Strategien zur Fundierung einer kollektiven Identitdt
nach der fb. und einer frithen Version der Lb., nimlich die historiographische
Abgrenzungsliteratur tber die norwegische Geschichte und etwas spiter die
innerislindische Identifikationsliteratur der Islindersagas, erhalten nun beide Dar-
stellungsformen eine gleichwertige Rolle bei der Herstellung kultureller Koha-
renz.”* Dennoch bleiben in der Literatur die beiden Welten, Norwegen und Island
getrennt. Ein hervorragendes Beispiel hierfiir stellt die grofte Sammelhandschrift
Islands dar: die Flateyjarbék (GKS 1005 fol.) vom Ende des 14. Jahrhunderts. Sie
enthilt auf 225 Seiten neben poetischen Texten und Genealogien der Norweger-
konige (wie z.B. Hversu Néregr byggdisk «Wie Norwegen besiedelt wurde> ) auch
Versionen jener Konigssagas, die schon in der Hkr. verzeichnet wurden, sowie eine
kurze Beschreibung von Islands Besiedlung und einer Vielzahl an pettir (kurze
Erzihlungen), die von Islindern am norwegischen Kénigshof handeln. Alle Texte
dieser Handschrift thematisieren das Verhiltnis der Islinder zu Norwegen, das
zudem in der ,neuen’ Erzihlform der integrierten pettir in den Sammelhandschrif-
ten eine neue literarische Aufbereitung erfihrt. Die pettir sind alle in die historio-
graphischen Texte eingebettet, tragen aber die Formalia der Islindersagas statt die
des hypoleptischen Diskurses der Historiographie. Hierin kann man einen wiederum
neuen Versuch der Identititsfindung sehen, der die Auseinandersetzung der (wohl-
bemerkt derzeit nur noch rein literarisch) autonomen Islinder mit Norwegen nach
ihrer politischen Eingliederung in das norwegische Reich darstellt. Es bleibt jedoch
zu jeder Zeit dabei, dass die Fundierung durch <Distinktion> in den Islindersagas
und die Fundierung durch <Integration> mit den Konigssagas zu keinem Zeitpunkt
miteinander in Berithrung kommen - sie stellen zwei Identititsstrategien dar, deren
Vereinbarung oder Auflésung es nie bedurfte und die ab 1300 gleichzeitig der
Herstellung kultureller Kohirenz dienten.

** Wobei diese beiden Darstellungsformen chronologisch nicht vollstindig aneinander anschlieffen.
Es entsteht am Anfang des 13. Jahrhunderts nicht nur die OlO als Beispiel der Abgrenzungslitera-
tur, sondern auch die Hungrvaka, die der Darstellung von Aris ib. folgt. Sie blendet sogar die Rolle
Olaf Tryggvasons fiir die Christianisierung Islands vollig aus und verfolgt eine islandzentrierte
Identifikationsstrategie. Trotzdem lassen sich grob zeitengebundene Favorisierungen feststellen.



	Eine neue Form kultureller Kontinuität und Kohärenz : der hypoleptische Diskurs

