
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 57 (2016)

Artikel: Isländische Erinnerungskultur 1100-1300 : altnordische Historiographie
und kulturelles Gedächtnis

Autor: Wamhoff, Laura Sonja

Kapitel: 1: Einleitung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1 Einleitung

„Gesellschaften imaginieren Selbstbilder und kontinu-

ieren über die Generationsfolge hinweg ihre Identität,
indem sie eine Kultur der Erinnerung ausbilden;

und sie tun das [... ] aufganz verschiedene Weise."'

Jan Assmann

Seit mehr als zwei Jahrzehnten prägt der Leitbegriff des <kollektiven Gedächtnisses>

die kulturwissenschaftliche Forschung. Diese Entwicklung geht auf die

individualpsychologischen Studien wie der Sigmund Freuds und Friedrich Nietzsches um die

Jahrhundertwende zum 20. Jahrhundert zurück, die dazu anregten, neben der

Erinnerung des Individuums auch die konstituierende Funktion der Erinnerung für die

Identität einer Gruppe zu betrachten. Auf dieser Basis wurde ein Gedächtnisbegriff
etabliert, der weniger neuronale und psychologische Prozesse, sondern vielmehr
kulturelle Aspekte von Erinnerung in den Blick nahm und Erinnerung als sozial
determiniert verstand. Um die Mitte des 20. Jahrhunderts erführ dieser Gedächtnisbegriff

mit dem Konzept des französischen Soziologen Maurice Halbwachs erstmals
eine Übertragung auf die kollektive Ebene, auf der Erinnerung nicht länger nur als

ein Innenphänomen des Individuums dargestellt wurde, sondern als ein außengelagertes,

kollektives Phänomen begriffen wurde: mit seiner Idee einer <mémoire col-

lective> schlug die Geburtsstunde des Kollektivgedächtnisses, dessen Grundlage in
dem Perspektivenwechsel von der Betrachtung der <Kultur als Gedächtnisphäno-
men> hin zum <Gedächtnis als Kulturphänomen> zu sehen ist. Halbwachs beschrieb
das kollektive Gedächtnis als Bestand von Vergangenheitsversionen, die eine Gruppe

entsprechend ihrer Bedürfnisse konstruiert, entwirft und deutet. Halbwachs'

Gedächtnisbegriff wurde in den 90er Jahren durch den Ägyptologen, Religions- und
Kulturwissenschaftler Jan Assmann wieder aufgegriffen und umfassend systematisch
erweitert, indem er durch eine hilfreiche Binnendifferenzierung des Kollektivgedächtnisses

den Begriff des <kulturellen Gedächtnisse prägte, der bald darauf
interdisziplinäre Aufmerksamkeit erhielt. Eine seiner zentralen Erkenntnisse verdeutlicht
das Eingangszitat dieser Abhandlung, demgemäß jede Gemeinschaft eine eigene

<Erinnerungskultur> ausbildet, die maßgeblich ihr Selbstbild bestimmt. Die
Erforschung dieser Erinnerungskulturen ermöglicht nicht nur, Entstehungsprozesse und
gesellschaftliche Umgangsformen mit der Vergangenheit zu reflektieren, sondern
eröffnet auch im Rahmen der Betrachtung zeitlich weiter entfernter Gesellschaften -

1

Jan Assmann. Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen
Hochkulturen. 6., unveränderte Aufl. München 2007, S. 18; Hervorhebungen im Original.



8 1 Einleitung

wie der des mittelalterlichen Islands - die Möglichkeit, bisher nicht erkannte kulturelle

Prozesse nachvollziehbar zu machen. Geht man nämlich davon aus, dass Texte
als Medium des kollektiven Gedächtnisses kollektive Vorstellungen transportieren
und formen, so kann sich über ihre Erschließung ein erweiterter Zugang zur
Vorstellungswelt der jeweiligen Gesellschaft eröffnen.

Die vernakulare Literatur Islands lädt aufgrund ihrer einzigartigen Entwicklung
vom Mittelalter bis in die Moderne regelrecht dazu ein, sie vor dem Hintergrund
erinnerungstheoretischer Überlegungen zu betrachten: schon in frühen außernordischen

Quellen wie der Hamburgischen Kirchengeschichte des deutschen Chronisten

Adam von Bremen oder in der Geschichte Dänemarks des Geistlichen Saxo

Grammaticus wird den Isländern fast schon mit Bewunderung ein überaus großes
Erinnerungsvermögen sowie ein starkes Traditionsbewusstsein nachgesagt, auf das

Geschichtsschreiber auch zur Zeit der hochmittelalterlichen Semioralität gerne zu-
rückgriffen. Über die mündliche Erinnerungskultur hinaus scheint aber auch die

volkssprachliche Literaturproduktion in Island seit jeher in enger Verbindung mit
der (noch immer) sehr archaischen Sprache entscheidenden Anteil an der isländischen

Identität gehabt zu haben. Diese Entwicklung lässt sich vom Mittelalter durch
die Frühe Neuzeit hindurch verfolgen, als erst eine massive Produktion und später
eine noch intensivere Rezeption von Texten über die weit zurückliegende vorchristliche

und frühe mittelalterliche Vergangenheit Islands und Skandinaviens stattfand.
Hierunter sind vor allem die familienzentrierten Isländersagas und die auf Norwegen

fokussierten Königssagas zu nennen, die bis etwa 1300 produziert und in den

darauffolgenden Jahrhunderten in einem aufwendigen Rezeptionsprozess
wiederaufgenommen wurden. Aufgrund dieser einzigartigen Schriftkultur begreift der
schweizerische Philologe und Skandinavist Jürg Glauser die isländische Literatur als

<kulturelles Archiv>, was der antiken und auch mittelalterlichen Vorstellung vom
Gedächtnis als Speichermedium entspricht:

For Icelandic literature and its historical development, from the beginnings to the early
twentieth century, the concept of a cultural archive can be aptly applied, an archive
which was very much based on the transmission of old narratives, and thus on the storage

and creation of literary memory.2

Doch wie kam es zu dieser Entwicklung und spielte die Literatur diese Rolle schon

von Beginn an? Um dieser Frage nachzugehen, muss zunächst der Anfang der
isländischen Literaturproduktion um 1100 unter erinnerungstheoretischen und identi-
tätsstiftenden Aspekten betrachtet werden, um dann die Rolle der besonders an der

Vergangenheit orientierten Texte innerhalb der Erinnerungskultur bis zum Beginn
des Rezeptionsprozesses um 1300 diskutieren zu können.

2
Jürg Glauser. Foreword. In: Minni and Muninn. Memory in Medieval Nordic Culture. Ed. by
Pernille Hermann, Stephen A. Mitchell, Agnes S. Arnörsdöttir. Acta Scandinavia, 4. Turnhout
2014. S. vii-x, S. ix.


	Einleitung

