
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 56 (2014)

Artikel: Textvarianz und Textstabilität : Studien zur Transmission der Ívens
saga, Erex saga und Parcevals saga

Autor: Seidel, Katharina

Kapitel: 1: Literaturgeschichtliche Verortung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858046

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858046
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1 Literaturgeschichtliche Verortung

1.1 Überblick Forschungsgeschichte

1.1.1 Forschungsgeschichtlicher Rückblick

Die ü. Rs. wurden in der Sagaforschung lange Zeit kaum beachtet. Die ältere

Forschungsgeschichte hält sich daher, neben den Texteditionen, in einem
überschaubaren Rahmen mit zwei Hauptbetrachtungsrichtungen: dem Vergleich der
ü. Rs. mit der übrigen isländischen Sagaliteratur und dem Vergleich der ü. Rs. mit
den französischen Vorlagen. Das führt dazu, dass die ü. Rs. in der älteren
Literaturgeschichte oftmals als minderwertige und missverstandene nordische Kopien der
altfranzösischen höfischen Romane bewertet wurden,1 statt ihre Eigenarten als

Ergebnis einer Adaption ausländischer Stoffe in den nordischen Kulturraum zu verstehen.

Die Meinung der älteren Sagaforschung, dass die ü. Rs. zum Verfall der isländischen

Sagaliteratur beigetragen haben,2 wurde in den 1980er Jahren von Weber
nochmals aufgegriffen.3 Die ü. Rs. werden bei dieser Betrachtung in ihrer zeitlichen

Entstehung grundsätzlich später als die Islendingasögur eingeordnet, gleichwohl die
handschriftliche Überlieferung zeigt, dass die ü. Rs. zeitgleich zu den Islendingasögur

überliefert worden sind.4 Kolbing war der erste, der Aufsätze zu
quellengeschichtlichen und inhaltlichen Aspekten der ü. Rs. veröffentlichte und zwischen

1869 und 1898 Texteditionen und Untersuchungen anfertigte.5 Cederschiöld
veröffentlichte 1880 eine kritische Ausgabe der Erex saga. Es dauerte fast ein Jahrhundert,
bis die îvens saga, Erex saga und Parcevals saga wieder gleichermaßen wissenschaftliches

Interesse fanden.6 Ende der 1950er Jahre legten Schach und Halvorsen
Untersuchungen zu ü. Rs. vor.7 Gleichzeitig wurden die nordischen Artusstoffe auch
außerhalb Skandinaviens in Überblicksdarstellungen berücksichtigt.8 Als einer der

wichtigsten Wegbereiter der Forschung zu den ü. Rs. kann, neben Kolbing, Blaisdell

1

Vgl. hierzu Einleitung sowie die Darstellungen bei Kalinke (l985a:316f), Glauser (l987:96f,
1992, 1998:10, 2005:372f), Kramarz-Bein (2002:236).

2 Siehe hierzu Einleitung.
1 Weber (I986:419f).
4 Als Beispiele seien genannt: das älteste Handschriftenfragment der Egils saga datiert aus der Mitte

des 13.Jh.s und das der Njâls saga von 1325 (Ordbog over det norrone prosasprog: Registre
1989).

5 Kolbing (u.a. 1869, 1871, 1872). Vgl. hier auch Cederschiölds (1884) Texteditionen der Flôvents

saga und Severs saga.
6 Wenn man von Leach 1921 absieht, der die ü. Rs. als Teil der europäischen Literatur sah.
7 Schach (1957). Seit 1959 lieferte Halvorsen Forschungsarbeiten zur höfischen Literatur und zum

höfischen Stil und trug zur Integration dieses Genres in die nordische Literaturgeschichte bei.
8 Siehe Mitchell (1959).



28 1 Literaturgeschichtliche Verortung

gesehen werden. Neben Texteditionen zur Erexsaga und Ivenssaga beschäftigt er
sich mit diesen Sagas in Bezug auf Stil, Struktur und Handschriftenvorkommen.
Seine Untersuchungen zielen auf stilistische Detailbeobachtungen. Der Frage nach
dem Transfer der Stoffe in den nordischen Raum geht Tveitane 1969 nach. Er nährt
die Debatte um die Angliederung der altnordischen Sagaliteratur an die europäische
Literatur. Die Sagaliteratur soll nicht als ein von der europäischen Literatur losgelöstes

Literaturgenre bzw. genuin nordisches Genre betrachtet werden, wie es innerhalb

der skandinavistischen Forschung noch bis in jüngste Zeit teilweise üblich war.
Rossenbecks Untersuchung weist ebenso in die Richtung der Angliederung der

Sagaliteratur an die europäische Literatur.9 Auf den textkritischen Spuren Blaisdells

folgte Kalinke. Sie und Barnes10 sind die bis heute aktivsten Forscher auf dem Gebiet
der ü. Rs. und vertreten zwei gegensätzliche Positionen, welche sich teilweise aus
ihrem jeweiligen Untersuchungsmaterial ergeben:

Barnes konzentriert sich in ihren Forschungen besonders auf den Übersetzungs-

prozess von französischen Vorlagen ins Altnorwegische. Sie meint ein hintergründig
angelegtes, ideologisches und didaktisches Programm in den nordischen Texten
nachweisen zu können und bindet dieses konkret an die Erziehungs- oder Zivilisie-
rungsbestrebungen Häkon Häkonarsons am norwegischen Hof des 13. Jahrhunderts.

"Jegliche Textunterschiede, die in den heute erhaltenen ü. Rs. gegenüber den
französischen Werken vorliegen, führt Barnes auf den norwegischen Übersetzer des

13. Jahrhunderts zurück. Sie konzentriert sich auf die Parcevals saga, die gegenüber
der Ivens saga und Erex saga durch einen didaktischeren Stil geprägt ist und zahlreiche

sentenzhafte und alliterierende Sätze enthält.12 Barnes nutzt den ältesten
erhaltenen Text der Parcevals saga (Holm perg 6 4to) aus dem 14. Jahrhundert und
bezieht diesen auf einen norwegischen Kontext des 13. Jahrhunderts.

Kalinke dagegen sieht die ü. Rs. und ihre Textunterschiede als Ergebnis ihrer
(späteren) Überlieferung auf Island. Sie meint, darin eher Aussagen zur Schreibpraxis

auf Island erkennen zu können als zu einem norwegischen Kontext des 13.

Jahrhunderts.13 Die ü. Rs. sind bei Kalinke Teil des Transformationsprozesses der
arthurischen Literatur in Skandinavien14 und die ü. Rs. dienten vornehmlich
Unterhaltungszwecken. Sie konzentriert sich aufMöttuls saga, Strengleikar und Elis saga,

9 Rossenbeck fordert, die altnordische Prosaliteratur als einen Teil der europäischen Literatur des

Mittelalters zu betrachten und zugleich deren Sonderentwicklung zu verstehen (1970:229).
1(1 Barnes veröffentlichte (seit 1974a) eine Reihe an Arbeiten und Aufsätzen zur Übersetzungs- und

Rezeptionsfrage der ü. Rs. im 13. Jh.
" Besprechungen einer didaktischen Funktion der ü. Rs. führten bereits Meissner (1902), de Vries

(1967), Halvorsen (1973).
12

Vgl. Textbeispiele unter Punkt 1.4.3. Barnes sieht in den ü. Rs. hauptsächlich fundamentale did¬

aktische Werke: „instruct, improve, elevate and inspire those to whom they were directed, and

they should in this case be regarded as a distinctive body ofwork", stellt sie in ihrer Untersuchung
zur Parcevals saga fest (Barnes 1974a: 155, 1975).

11 Kalinke (1981:8, 1996:88). Bereits Sverrir Tomasson (1977) formulierte diese Annahme für die
Tristrams saga.

14 Kalinke (1981:223). Vgl. dazu die Diskussion in Kapitel 1.3.



1.1 Überblick Forschungsgeschichte 29

die Erzählerkommentare enthalten wie „gaman ok skemmtan", „ydr til skemmtanar",
die Kalinke zufolge auf die unterhaltende Funktion hinweisen.15

1977 legte Gardiner eine Abhandlung zur Parcevals saga vor, in der sie einen
Vergleich mit dem französischen höfischen Roman Perceval anstellt.16 Auch Älfrün
Gunnlaugsdöttir widmete sich der Parcevals saga und schließt sich Barnes' Sichtweise

an, dass es sich um eine Art „Bildungsroman" handelt.17 1985 kritisiert Kalinke
konkret die Forscher, die die erhaltenen ü. Rs. Texte für ihre Untersuchungen als

Werke des 13. Jahrhunderts heranziehen.18 Zudem macht sie darauf aufmerksam,
dass aufgrund der Handschriftenlage keine direkten Aussagen und Vergleiche mit
altfranzösischen Versionen möglich sind.19 Von Ivenssaga und Parcevals saga sind
bekanntlich Texte aus dem 15. bis 19. Jahrhundert erhalten und für die Erexsaga
sind vollständige Texte nur aus dem 17. bis 19. Jahrhundert erhalten. Jede Untersuchung

basiert folglich ausschließlich auf Texten, die bereits eine Textvarianz gegenüber

den verlorenen Vorlagen aufweisen können.20

In der Forschungsgeschichte zu den ü. Rs. lässt sich insgesamt seit den 1980er

Jahren eine Wende erkennen. Zentrale Fragen kreisen nun um Rezeption und

Übersetzungsvorgang. Studien zu den ii. Rs. konzentrieren sich nicht mehr nur auf den

Vergleich mit den kontinentalen höfischen Romanen und auf Fragen zu Herkunft,
Inhalt und Stil, sondern fassen die ü. Rs. zunehmend als eigenständige, nordische
Werke auf und betrachten ihre Wirkung innerhalb der nordischen Fiteratur und
Kultur.21 So sind Übersetzungstheorien, Rezeptionstheorien und Text-Kontextanalysen

nun auch in der Forschung zu den ü. Rs. angekommen.22 1985 erschien ein

von Boyer herausgegebener Konferenzband zu den Riddarasögur. Erwähnt sei hier
Marold, die in ihrem Beitrag zur Rezeptionsgeschichte auf die Problematik eingeht,
dass der Verfasser der îvens saga auch gleichzeitig als Rezipient der französischen

Vorlagen aufzufassen ist und sich dies in der Textadaption niederschlägt.25 Sanders

und Degnbol diskutierten, dass im Laufe der isländischen Überlieferung dieser

Texte auch Textvarianz entstanden sein kann.24 Auch Kalinke geht auf diese Aspekte
ein25 und bespricht in einer weiteren Publikation zu den Riddarasögur und Fornal-

darsögur Probleme des Gattungsbegriffs, Aspekte der Forschungsgeschichte, die

15 Kalinke 1981:22f). Hierbei folgt sie Tveitanes (1972) Ansatz zu Elis saga und Strengleikar in der
Handschrift DG 4-7 (Tveitane 1972:34).

16 Gardiner (1977).
17 Älfrün Gunnlaugsdöttir (1984). Ausführliche Diskussion zur Didaxefunktion in Kapitel 1.5.1.
18 Kalinke (I985a:333f).
19 Bekanntermaßen sind weder die altfranzösische Vorlage noch das altnorwegische Original erhal¬

ten.
20 Vgl. hierzu die Übersicht zur Verbreitung des Artusstoffs in Europa in Kapitel 1.2.1.
21 Z. B. folgt Kretschmer im Ansatz Barnes Konzept und fertigte 1982 eine Studie zu den ü. Rs. an, in

der er rezeptionsästhetische und literatursoziologische Fragestellungen heranzieht, um den

Übersetzungsvorgang im 13. Jh. nachzuvollziehen.
22 Vgl. Glauser (1985, 1987).
22 Marold 1985:157f).
24 Sanders (l983:55f).
25 Kalinke (I985a:337).



30 1 Literaturgeschichtliche Verortung

handschriftliche Überlieferung und die durch die Textüberlieferung hervorgerufenen

Textunterschiede. Weber schrieb „dem Übersetzer"26 nach wie vor die wesentlichen

Maßnahmen an den Textveränderungen gegenüber dem französischen Original

zu.27 Allerdings können derartige Annahmen nur spekulativer Natur sein, da der
Grad der Textunterschiede von den nicht mehr erhaltenen altwestnordischen
Original-Übertragungen bis zu den heute erhaltenen isländischen Texten ebenso im
Dunkeln liegt wie die tatsächliche altfranzösische Stoffvorlage. Eine Aktualisierung
ihrer eigenen Positionen und einen Überblick zur Forschung zu den ü. Rs. legten
jeweils Barnes und Kalinke vor.28 Kalinke thematisiert dabei die Unsicherheit
gegenüber der Etablierung eines norwegischen Entstehungskontexts der drei Ridda-
rasögur.29 Glauser hingegen widmet sich dann textkritischen Fragen und bemängelt,
dass es bisher kaum Bemühungen auf dem Gebiet der Erforschung der
Überlieferungszusammenhänge und der Gesamttransmission für die ü. Rs. gab.30 Kramarz-
Bein erörtert in ihrer Monografie31 zur Pidreks saga sehr ausführlich einen ggf. auch
für die ü. Rs. interessanten Kontext rund um den norwegischen Hof im 13.
Jahrhundert. In einem enzyklopädischen Beitrag setzt Glauser die ü. Rs. in Verbindung
zu modernen theoretischen Termini wie Translation, Transmission, Textualität,
Fiktionalitätspotential und Schriftbewusstsein.32 Aus den letzten Jahren liegen mit
Kalinke, Kramarz-Bein, Eriksen, Marti und Sif Rrkharäsdöttir weitere
Untersuchungen vor,33 welche sich thematisch mit aktuellen Fragestellungen, z. B. zum
Übertragungsvorgang und der Rezeption der ü. Rs. im norwegischen und
nordischen Entstehungskontext oder dem Kultur- und Sprachtransfer, beschäftigen.
Bereits 2004 wurde aktuellen Fragen zum Übertragungsvorgang der ü. Rs. und
verwandter Literatur auf einer Konferenz in Basel nachgegangen, dem die Publikation
einer Aufsatzsammlung mit Beiträgen u.a. von Degnbol, Sanders, Andersson, Grop-
per folgte.34 In der Einleitung dieser Aufsatzsammlung werden von Glauser die aktuellen

Forschungstendenzen zu den ii. Rs. besprochen und jüngst erschienene Literatur

zu dem Thema vorgestellt. So wird auch auf zwei Forschungsprojekte verwiesen,
die mit dem Thema in Zusammenhang stehen und in deren Umfeld einige der

jüngsten Untersuchungen zu den ü. Rs. verfasst wurden. Es handelt sich dabei um
das Zürcher Forschungsprojekt „Transmission in den skandinavischen Literaturen
der Frühen Neuzeit" (1999-2004) sowie das Osloer Projekt „Translation, Trans-

26 Weber (1986). Es liegt völlig im Dunkeln, ob die heute erhaltenen Handschriften den Stand der

ersten Übertragung aus dem Altfranzösischen widerspiegeln und inwiefern der erhaltene Text auf
eine Übersetzerperson zurückzuführen ist.

27 So auch Kretschmer (1982).
28 Vgl. Barnes (1989) und Kalinke (1985a, 1996d).
29 Bereits Damsgaard Olsen (1965) zweifelt am norwegischen Entstehungskontext einiger übersetz¬

ter Riddarasögur. Siehe dazu auch Kalinke (l981:94f).
10 Glauser (I998:20f).
31 Kramarz-Bein (2002).
22 Glauser (2005:381).
55 Kalinke (2006, 2011), Kramarz-Bein (2007), Eriksen (2009), Marti (2010), Sif Rikharösdöttir

(2012).
24 Glauser/Rramarz-Bein (2014).



1.1 Überblick Forschungsgeschichte 31

mission and Transformation: Old Norse Romantic Fiction and Scandinavian Vernacular

Literacy 1200-1500" (2007-2010).
Die Forschung zu den ü. Rs. und insbesondere zu Ivens saga, Erex saga und

Parcevals saga ist seit den 1980er Jahren und vor allem seit den 2000er Jahren nicht
nur durch die Anwendung aktueller Theorien geprägt, sondern parallel dazu auch

durch die Weiterführung etablierter „älterer" Forschungsansätze wie dem Vergleich
der altnordischen Texte mit altfranzösischen Textversionen. Nach wie vor spielen
komparatistische Untersuchungen auf Grundlage eines altfranzösischen und eines

altnordischen Text dabei eine wesentliche Rolle. M. E. sind die wenigsten der
vorgestellten Untersuchungen ihrem Textmaterial gegenüber kritisch genug.35 Zum einen
exisitieren weder die altfranzösischen Vorlagen noch die altnorwegischen
Originalübertragung der drei ü. Rs. und zum anderen basieren die Untersuchungen
grundsätzlich auf jüngeren Textquellen. Man sollte daher bedenken, dass die uns
vorliegenden Texte weder Spiegel des 13. Jahrhunderts noch eines früheren oder späteren
Jahrhunderts sind. Die Texte sollten eher als Artefakte gesehen werden, die eine

Vermischung aus verschiedenen zeitlichen Kontexten zeigen.36 So sind z. B.

Untersuchungen zum Kultur- und Sprachtransfer, Übertragungs- und Rezeptionsvorgang
mindestens für die îvens saga, Erex saga und Parcevals saga in Bezug auf einen
norwegischen Entstehungskontext des 13. Jahrhunderts problematisch, da aus dieser

Zeit keine Textzeugen der drei Sagas erhalten sind. Hinzu kommt die Vorstellung
von mittelalterlichen Texten und ihrem Merkmal der Offenheit, welche für die
erhaltenen Handschriftentexte eine unbekannte Größe an Textvarianz gegenüber
ihren verlorenen Textvorlagen suggerieren dürfte. Die vorliegende Untersuchung
hat sich daher zum Ziel gesetzt, Möglichkeiten aufzuzeigen, welche ein allein auf den
erhaltenen Artefakten bzw. den isländischen Handschriften fokussierter Ansatz bieten

kann.

1.1.2 Texteditionen

1880 erschien die erste kritische Edition der Erex saga von Cederschjöld.37 Basierend

auf dieser Ausgabe erschien 1886 die erste Leseausgabe der Erex saga von Val-
dimar Äsmundarson.38 Kolbings Editionen der Elis saga, Flores saga, îvens saga,
Parcevals saga von 1872-1898 werden heute noch teilweise als Textvorlage genutzt,
mangelt es doch bei den meisten ü. Rs. an aktuellen diplomatischen Editionen. Die
neuisländische Leseausgabe von Bjarni Vilhjälmsson39 stützt sich in Bezug auf die

35 Besonders bei Textvergleichen, wie z.B. von Gardiner (1977), Kretschmer (1982) oder in den

jüngsten Veröffentlichungen.
36 Vgl. Einleitung.
37 Diese beruht auf den Handschriftentexten AM 181b fol und Holm papp 46 4to, vgl. Blaisdell

(1965:XHI).
38 Ein Blatt dieser Ausgabe gelangte in die Handschrift Lbs 2498 8vo zusammen mit diversen Noti¬

zen und wurde von Kalinke (1981) daher vermutlich zu den Handschriften der Erex saga gezählt.
39 Bjarni Vilhjälmsson (1949-1954).



32 1 Literaturgeschichtliche Verortung

drei ü. Rs. auf die Ausgaben von Kölbing und Cederschjöld. Die Notwendigkeit
einer neuen Edition der Erexsaga beschrieb Blaisdell 1965 umfassend.40 Er
veröffentlichte später auch eine diplomatische Edition der Ivens saga. Kalinke veröffentlichte

1999 eine normalisierte Textedition der Ivens saga, Erexsaga und Parcevals

saga nebst englischen Übersetzungen. Die Parcevals saga sollte in einer diplomatischen

Edition von Maclean erscheinen.41 Ansonsten finden sich Ivens saga und
Parcevals saga in Faksimileausgaben der Handschriften Holmperg6 4to und AM
489 4to.42

1.2 Stoffherkunft und Übersetzungsvorlage

Einer der beliebtesten Erzählstoffe des Mittelalters thematisiert König Artus (im
Englischen und Französischen: Arthur)43 und die Abenteuer seiner Ritter. Es ist
somit nicht verwunderlich, dass diese populären Stoffe auch in den nordischen Raum

transportiert und adaptiert wurden.
Historisch gesehen gibt es keinerlei Belege für die Existenz eines Artus als König

der Briten.44 Das Interesse für einen Mythos, der erst durch seine jeweilige Adaption,
Interpretation und Aktualisierung lebendig wird, hält bis heute an, wobei die
maßgebliche Rolle bei der Popularisierung dieses Stoffs im europäischen Raum wohl
Chrétien de Troyes' Artusromane spielen. Geoffrey of Monmouths Historia Regum
Britannice (ca. 1138) schildert erstmals Aufstieg und Fall eines historischen König
Artus. Diese Erzählung enthält noch nicht die später populären Episoden von Merlin,

dem Heiligen Gral, Lancelot, Morgan le Fay, der Tafelrunde usw. Es geht
Kennedy zufolge zunächst nur um den Fall eines großen Helden auf der Höhe seiner
Macht „because earthly things are transient and one may lose them at any time

40 Blaisdell (1965:XIII).
41 Die diplomatische Edition auf Basis von Holm perg 6 4to und weiterer Handschriften sollte ur¬

sprünglich in der Reihe Editiones Arnamagnaeanae in Kopenhagen erscheinen, durch den Tod
von Helen Susan Maclean hat sich die Veröffentlichung nun aufunbestimmte Zeit verschoben.

42 Slay (1972), Blaisdell (1980).
43 Zu diesem Thema existiert eine Vielzahl an Ubersichtswerken. Vgl. zur Geschichte des Artusstoff

Lupack (2005), Kennedy (1996). Vgl. zu den Artusromanen und Handschriften Busby (200S),
Duggan (2001), Le Saux (2005) sowie Lacy (1996, 2005, 2006). Vgl. zu den späteren mittelalterlichen

Artusromanen bzw. Prosaromanen Krueger (2000), Fulton (2009), Lacy (2005).
44 Ab dem 6. Jh. findet sich sein Name in einigen wenigen Schriften, so in der walisischen Elegie Y

Gododdin (um 600 oder 900, aber nur in einer Handschrift aus dem 13.Jh. erhalten). Von einer
Legende zur historisch-mythischen Gestalt transformierte er in den frühen britisch/angelsächsischen

Historiografien. In den Annales Cambriae wird das Jahr 518 erwähnt, als in der Schlacht

von Camlan Artus und Medraut getötet wurden. Auch diese Handschriften stammen aus dem
13. Jh. Die Historia Brittonum (ca. 829-830 oder 833) beschreibt Artus als Heerführer, der zwölf
große Siege (der Briten gegen die Angeln und Sachsen) erzielte und 960 Männer getötet haben
soll. Dieses Werk wird dem Historiker Nennius Gildas oder anderen zugeschrieben. In den De
Rebus Gestis Regum Anglorum (ca. 1125) des William of Malmsbury findet sich ein Abschnitt zu
Artus als Kriegsführer und der Ambivalenz historischer Quellen (nach Kennedy 1996:XV).



1.2 Stoffherkunft und Übersetzungsvorlage 33

through no fault of one's own".45 Geoffreys Historia war eine der einflussreichsten
Schriften im Mittelalter und existiert heute noch in 215 Handschriften. Der Mythos
von Artus wurde in der englischen Geschichte vielfach als Legitimation des
englischen Königtums genutzt.46 Um 1155 schrieb Wace den ersten volkssprachigen
Versroman, die französischsprachige Reimchronik Roman de Brut, die auf Geoffreys
Historia basierte und diese u.a. mit einem zeitgenössischen Blick versah und das

Motiv der Tafelrunde hinzufügte.47 Der Auftraggeber für dieses Werk war vermutlich

Henry II., König von England und Herzog der Normandie. Roman de Brut wurde

wahrscheinlich für die königliche Zuhörerschaft konzipiert.
Vermutlich kannte Chrétien de Troyes Geoffreys und Waces Werke, war mit den

antiken wie zeitgenössischen Schriften vertraut und nutzte diese für seinen ersten
Roman Erec et Enide und die folgenden. Es liegt völlig im Dunkeln, wer Chrétien

war, da sich Referenzen über ihn meist nur in seinen Texten finden.48 Daher geht
man davon aus, dass Lancelot im Auftrag von Marie de Champagne entstand und
Perceval unter Philip Graf von Flandern letztlich unvollendet gelassen wurde, was

möglicherweise auf den Tod Chrétiens ca. 1190/1191 zurückzuführen ist. Zur
Datierung der ihm zugeschriebenen fünf Werke49 liegen verschiedene Meinungen vor,
Duggan geht von einer Zeitspanne zwischen ca. 1170 bis 1190 und Lacy von 1150
bis 1190 aus.50 Es existieren noch ca. 43 Handschriften mit Chrétiens Texten,
vorwiegend aus dem 13. Jahrhundert, aber keine erhaltenen Handschriften datieren aus
der mutmaßlichen Lebenszeit Chrétiens.51 Die fünf Romane, die Chrétien
zugeschrieben werden, zeigen ein je anderes Bild des Königs. In seinen Darstellungen
wird Artus dabei zunehmend zu einer Hintergrundfigur degradiert. Der Charakter

vom heldenhaften König wird zu einer schwachen, müden Figur verändert.52

45 Kennedy (1996 :XVI).
46 Bemerkenswert ist die Sicht Geoffreys, welche die Briten den Römern als moralisch und militä¬

risch überlegen darstellt (Le Saux 2005:89). Er griff eine beliebte Idee auf, die britische Genealogie

bis auf Brutus, dem Ururenkel von Aeneas, zurückzuführen, da dies auch bei Nennius, Beda
und Gilda erwähnt wurde (Duggan 2001:30).

47 Hier und im Folgenden Le Saux (2005:85). Wenn das Werk vor 1153 entstanden ist, könnte es

z. B. als Geschenk für Eleanor von Aquitanien gedient haben. Es existieren noch über 30
Manuskripte des Roman de Brut. Das älteste datiert auf Ende des 12. Jh. (Handschrift C iv 27, Durham
Cathedral Library).

48 Duggan (2001:6).
49 Erec et Enide, Yvain, Lancelot, Perceval/Le conte du Graal, Cligès.
50 Duggan (2001:16) und Lacy (1996:105). Duggan zufolge stützen sich die meisten modernen Edi¬

tionen auf den Codex des Schreibers Guiot de Provins in Brie (Provinz in der Champagne) aus

der zweiten Hälfte des 13.Jh.s (Duggan 2001:35).
51 Eine Übersicht zu den Handschriften bietet Busby (2005).
52 Duggan (2001:309).



34 1 Literaturgeschichtliche Verortung

Übersicht 2: Verbreitung der Artusthematik in Europa53

Titel Vermutliche
Entstehungszeit

Älteste erhaltene

Handschrilten
Annales Cambriae 518/537 13. Jh.

Gododdin 600 13. Jh.

Historia Brittonum 829/830 1100-1120

De rebus gestis regum anglorum 1125 Ende 12. Jh.

Historia Anlgorum 1129 Mitte 12. Jh.

Historia Regum Britanniae 1138 Mitte 12. Jh.

Wace

Roman de Brut

1155 Ende 12. Jh.

Robert Biket

Lai du cor

Ende 12. Jh. 13. Jh.

Marie de France

Lais

1170 13. Jh.

Chrétien de Troyes
Erec etEnide

1170 13. Jh.

Chrétien de Troyes
Lancelot

1177-1181 13. Jh.

Chrétien de Troyes
Yvain

1180 Anfang 13. Jh.

Chrétien de Troyes
Perceval/Conte del Graal

1190 Mitte 13. Jh.

Hartmann von Aue

Erec

Ende 12.Jh. 13. Jh.

Hartmann von Aue

Iwein

Ende 12. Jh. 13. Jh.

Wolfram von Eschenbach

Parzival

1210 1260

Franz. Vulgate Circle I 1215-1230 14. Jh.

Franz. Vulgate Circle II 1230-1240 14. Jh.

Niederländ. Prosa Perchevael vor 1250 1275-1300

Franz. Prosa Perlesvaus

Le Haute Livre du Graal
Anfang 13. Jh. 14. Jh.

Engl. Prosa

Arthour and Merlin

Mitte 13.Jh. 1330

Engl. Prosa Ywain and Gawein 13. Jh. 15. Jh.

Franz. Prosa Erec 13. Jh. 15. Jh.

Franz. Prosa Yvain 13. Jh. 14. Jh.

51 Die Informationen sind den Nachlagewerken von Lacy (1988, 2005), Busby 1993) und Pulsiano
(1993) entnommen.



1.2 Stoffherkunft und Übersetzungsvorlage 35

Chrétiens Versromane wurden durch ihre jeweiligen Adaptionen rasch im europäischen

Raum verbreitet. Erec et Enide, Yvain und Perceval sind offenbar die beliebtesten

Stoffe, wenn man allein die Verbreitung als Popularitätsanzeiger heranzieht.54

1.2.1 Der Artusstoff in Europa

Die Tabelle in der Übersicht 255 zeigt die bereits angesprochene Diskrepanz
zwischen vermutetem Entstehungszeitraum und tatsächlicher Handschriftenlage auch
bei den altfranzösischen Romanen. Die Weiterverarbeitung von Chrétiens Romanen
in den europäischen Literaturen des 13. und 14. Jahrhunderts, zeigt eindeutig eine

europäische Tendenz zur Verfassung von Prosaromanen. So entsteht in Frankreich,
vermutlich circa 50 Jahre nach den Chrétien zugeschriebenen Versromanen, der erste

Prosaroman Perceval (im Vulgate Cycle I ca. 1215-1230), gefolgt von einem
Roman du Graal (Vulgate Cycle II 1230-1240); zur gleichen Zeit entsteht der Prosa
Perlesvaus (auch Le Haut Livre du Graal genannt, Anfang 13. Jahrhundert), gefolgt
von je einem Prosaroman zu Yvain und zu Erec. Seit Mitte des 13. Jahrhunderts
entstehen auch in England Prosaromane wie Arthour and Merlin, Ywain and Gawein.

Die Prosaromane in England und Frankreich gehen nicht nur auf die Vorlagen
Chrétiens zurück, sondern weben andere Motive und Plots mit ein.56 Wir haben es

bei den europäischen Artusromanen also mit einem ähnlichen Problem zu tun wie
bei deren nordischen Verwandten, was die Datierung und Handschriftenlage
anbelangt. Der Artusstoff erlebt in Europa im 13. Jahrhundert den Höhepunkt seiner

Verbreitung und damit einhergehend der Übertragung und Bearbeitung in verschiedene

europäische Sprachen.57 Wenn man von einem Entstehungskontext der ü. Rs.

im 13. Jahrhundert ausgeht, bedeutet dies, dass auf dem Höhepunkt ihrer Popularität
die Artusromane auch in den Norden kamen. Außerdem stimmt die Auswahl der

im Norden adaptierten drei ü. Rs. mit den populärsten höfischen Romanen in Europa

überein.
Um die Besonderheit der ü. Rs. gegenüber den höfischen Romanen des

13. Jahrhunderts aufzuzeigen, werden im folgenden Abschnitt Entstehungsumfeld,
Inhalt und Funktion der höfischen Romane skizziert. Dies dient als Grundlage für
die Besprechung von Form, Inhalt und Stil der Ivenssaga, Erexsaga und Parcevals

saga in Kapitel 1.5. und für die Textanalyse in Kapitel 3.

34 Siehe dazu Übersicht 2: Erec et Enide, Yvain und Perceval wurden ins Mittelhochdeutsche und ins
Altwestnordische übertragen, außerdem wurden diese drei Stoffe im 13. Jh. in französische
Prosaromane übertragen.

ss Inhalte und Entstehungszeiten sind Lacy (1996) unter dem jeweiligen Stichwort entnommen.
56 Szkilnik (2005:208), Wilpert (2001:350/1), Lacy (1996:372, 496f).
57 Vgl. dazu Wolf (1977), Strohschneider 1991).



36 1 Literaturgeschichtliche Verortung

1.2.2 Höfische Literatur

Höfische Literatur ist ein Sammelbegriff für die in einem höfischen und für ein
höfisches Milieu entstandene Literatur und insofern gattungsübergreifend. Sie definiert
sich neben ihrer Entstehung auch über ihren Gebrauch und ihre Funktion am Hof.
Sie wird üblicherweise von einem Mäzen (König, Fürst o.ä.) in Auftrag gegeben und

von Dichtern für eine soziale Elite verfasst, die sich mit den dargestellten Inhalten
und idealisierten höfischen Welten identifizieren kann.58 Die höfischen Romane
entwickelten sich ab dem 12. Jahrhundert in Frankreich aus einer etablierten
Übersetzungsliteratur von Antikenromanen, historiografischen Werken und Troubadour-
lyrik heraus.59 Die Übersetzungsliteratur wird ihrer stofflichen Herkunft nach in drei

große Themengebiete unterteilt: matière de France (z. B. Karl der Große), matière
de Rome (z. B. Aenaeas, Alexander), matière de Bretagne (Artusstoff). Die
höfischen Romane wurden in Versform abgefasst und waren zum lauten Vorlesen oder
Selbstlesen bestimmt. Die französische Versform umfasste dabei achtsilbige
Reimpaare.60 Inhaltlich spielt der Ritter eine zentrale Rolle, der sich höfischen Idealen

gemäß als „miles christianus" bewähren muss, doch war diese Darstellung vom
Rittertum eher „ein Phänomen der Geistesgeschichte" als der Realität und ,,[d]as höfische

Ritterideal und die gesellschaftliche Realität des adligen Lebens standen
zueinander im Verhältnis krasser Gegensätzlichkeit."61 Die Funktion des höfischen
Romans wird von Bumke wie folgt umrissen:

Die höf. Dichtung diente der Unterhaltung; sie konnte aber auch als Unterweisung in
höf. Denk- und Lebensweise gelesen werden. Außerdem hatte die Dichtung eine

repräsentative, gesellschaftsstabilisierende Funktion, da die adlige Hofgesellschaft in
dem poetisch überhöhten Gesellschaftsbild der Dichter eine Legitimierung ihrer eigenen

gesellschaftlichen Leitvorstellungen sehen konnte.62

Ebenso ist die Thematisierung und Kultivierung der höfischen Liebe eher ein literarisches

Motiv als gesellschaftliche Realität.63

58 „Ihren künstler. Ausdruck fand die höf. Kultur in der volkssprachigen Dichtung, die in Dtl. um
1170 begann, hauptsächl. in Form von Minnelyrik und höf. Epik. [...] Um 1200 waren erst wenige
große Höfe am Lit.prozeß beteiligt; im 13. Jahrhundert wuchs ihre Zahl. [...] Die wichtigste
Instanz im Lit.betrieb der Höfe war der fsl. [fürstliche] Auftraggeber, der die Dichter an den Hof
berief, ihnen die Arbeitsmaterialien zur Verfügung stellte, die lit. Vorlagen aus Frankreich beschaffte
und manchmal auf die lit. Ausführungen Einfluß nahm." (Bumke 1999:1566).

59 Harf-Lancner (2005:29f).
60 Harf-Lancner (2005:28) und Wilpert (2001:349a).
61 Bumke (2008:81, 430). Bereits Köhlers Studie (1956) zeigte, dass die in den kontinentalen höfi¬

schen Romanen transportierte höfische Kultur kein Abbild von Wirklichkeit, sondern ein
unerreichtes Ideal war (Köhler 1956:4). Die höfischen Ideale waren aber keine literarische Erfindung
der höfischen Romane, sondern gehen auf die klerikale, an der Antike orientierte Erziehung
zurück, die Kleriker an weltlichen und geistlichen Höfen des frühen Mittelalters (d. h. spätes 10. Jh.)
im deutschen Raum einführten (Jaeger 2001:15f).

62 Bumke (1999:1567).
62 Das in den höfischen Romanen vorgestellte Ideal wich von der Realität ab, wie andere Aspekte

auch. Die Frau des Mittelalters stand generell unter der Vormundschaft des Mannes oder ihrer
Familie. Frauen waren oftmals die Leserinnen höfischer Romane in Buchform (Bumke 2008:729).



1.3 Der Artusstoff im Norden 37

Wie bereits oben skizziert, kam es zu einer großen Verbreitung und Adaption der
altfranzösischen höfischen Romane in andere Sprachen. Die höfischen Romane in
Frankreich und Deutschland, ebenso wie die englischen, französischen und nordischen

Bearbeitungen unterscheiden sich inhaltlich und formal voneinander. Es ist
daher problematisch, trotz gemeinsamer Stoffherkunft, denselben Terminus
„höfischer Roman" zu nutzen oder gar auf naheliegende Begriffe wie Ritterroman
zurückzugreifen.64 Der sogenannte Ritterroman ist bereits ein etablierter Begriff in der
Germanistik und unterscheidet sich von den ü. Rs. in verschiedener Hinsicht.65 Der
Ritterroman steht m. E. dabei nicht für die verschiedenen Versionen und
Adaptionen der höfischen Romane, wie dies z. B. die ü. Rs. widerspiegeln, sondern er
steht für die „wildwuchernden" Weiterverarbeitungen der höfischen Romane.66 Auf
die Literatur des nordischen Raums bezogen, würden die Ritterromane nach dieser

Definition damit am ehesten den originalen Riddarasögur gleichkommen.

1.3 Der Artusstoff im Norden

1.3.1 Adaption, Bearbeitung und Appropriation

Neben den bereits eingangs vorgestellten Werken, die innerhalb der ü. Rs. zum
Stoffgebiet der matière de Bretagne gehören, wie lvens saga, Erex saga, Parcevals saga
inklusive dem Valvens jpâttr, Möttulssaga und Tristrams saga oklsöndar, wurden
noch weitere Werke mit der Artusstofffhematik in den nordischen Raum übertragen.67

Im Folgenden sollen diese anderen Werke und ihre Überlieferung anhand von
Übersicht 3 und unter Punkt l) bis 3) vorgestellt werden.

Das höfische Frauenbild war eine Erfindung der Dichter und „wirkt wie ein Gegenentwurf zu der

übermächtigen Tradition christlicher Frauenfeindlichkeit." Bumke (2008:453f).
64 Van Nahl nutzt den Begriff in ihrer Abhandlung, bevor sie von Riddarasaga spricht (van Nahl

1981:1). Glauser spricht von Rittersagas (synonym mit Riddarasögur) und von Ritterromanen
(1987:124).

64 Vgl. die Definition des Begriffs Ritterroman im Sachwörterbuch der Literatur: „1. irreführende Bz.

für -> höfischer Roman. - 2. stoffbestimmte Form des europ. Prosaromans vom ausgehenden MA.
bis ins 17. Jahrhundert., entstanden als Prosaauflösung und wildwuchernde Fortbildung des

höfischen Romans und der -» chansons de geste und angesiedelt in e. frei fabulierten, im Grunde
unhöf., von Riesen, Zwergen und Ungeheuern bevölkerten phant. Zauberwelt, in der sich der
ebenfalls vom Zauber beschützte Held zugunsten seiner Dame hervortut. In der Mischung von
Abenteuer, Phantastik, Exotik, Sentimentalität und galanter Erotik wenig tiefgründige Unterhal-
tungslit., die in höf. wie bürgerl. Kreisen als Identifikationsmuster breites Publikum fand" (Wilpert
2001:693/2). Der Begriff des Ritterromans wird wiederum nach einer anderen Definition z. B.

vonAndersson (2014) in Bezug auf die Eufemiavisor benutzt.
66 Wilpert (2001:693/2).
67 Jedoch kann man nicht über die motivische Verbindung dieser Werke hinaus zwangsläufig von

einer tatsächlichen überlieferungsbedingten Verbindung ausgehen. Auf diese Problematik verwies
bereits Würth in ihrer Untersuchung zu den Eufemiavisor (2000:281). Eine ausführliche Diskussion

dieser Werke bei Kalinke (2006).



38 1 Literaturgeschichtliche Verortung

Übersicht 3: Der Artusstoff im Norden mit Entstehungszeit und Handschriften68

Titel Vermutliche Älteste erhaltene Erhaltene Hand¬

Entstehungszeit Handschrift schriften gesamt

MerUnusspä 13. Jh. 1302 23

(Breta sögur)

Tristrams saga 1226 1450 9

îvens saga 13. Jh. 1400 13

Möttuls saga 13. Jh. 1400 16

Skikkju rtmur 14. Jh. ca. 1475 3

Erex saga 13.Jh. 1475 7

Parcevals saga 13. Jh. 1350 12

Janualsljôd, Geitarlauf 13. Jh. 1270 2

(Strengleikar)

Herr Ivan, Hertik 1303 1410 9

Fredrik (Eufemiavisor)

1) MerUnusspä und Breta sögur sind die vermutlich ältesten erhaltenen literarischen
Werke im nordischen Raum, die in Bezug zum Artusstoff stehen, wenn man
davon ausgeht, dass sie von Gunnlaugr Leifsson (+1218) geschrieben worden sind.

MerUnusspä und Breta sögur basieren auf Geoffrey of Monmouths Historia Re-

gum Britannice und sind frühestens in der isländischen Hauksbôk (datiert 1302)
erhalten.69

2) Januals liöö und Geitarlauf sind in der Handschrift DG 4-7 (um 1270) überlie¬
fert. Sie basieren auf den altfranzösischen lais Lanval und Chèvrefeuil und sind
Teil der altwestnordischen Strengleikar.

3) Zwischen 1300 und 1312 wurde Herr Iwan in Versform auf Schwedisch verfasst.

Der Text ist Teil der schwedischen Eufemiavisor und basiert auf einer französischen

Vorlage, trotz der wahrscheinlich bereits vorhandenen Ivens saga.70 Die
Eufemiavisor werden später ins Dänische übersetzt, daher existieren neben den
vier schwedischen Handschriften aus dem 15. Jahrhundert auch zwei dänische
und weitere jüngere Handschriften.71

Die folgenden unter Punkt 4) bis 6) genannten Werke sind weitere Bearbeitungen
der im nordischen Raum adaptierten Literatur. Diese Werke können das Produkt
einer kulturellen Aneignung bzw. Appropriation des Artusstoffs im nordischen

6Ä Diese Informationen wurden auf Grundlage der Nachschlagewerke von Brondsted (1956-1978),
Kalinke/Mitchell (1985), Pulsiano (1993), Simek/Palsson (2007) sowie Kalinke (1990b, 2006)
erstellt.

69 Vgl. hierzu Gropper (2014). Da sich die Breta sögur im Stil von den übrigen ü. Rs. unterscheiden,
vermutete Mitchell (1959:463), dass diese in einem anderen Kontext übersetzt wurden als die
übersetzten Riddarasögur, d. h. zeitlich früher am Hof in Bergen.

70 Vgl. dazu Würth (2000) undMitchell (1959:471).
71 Andersson (2014:58f).



1.3 Der Artusstoff im Norden 39

Raum sein. Einzelne Motive, Personen, Ereignisse, Handlungsverläufe, die z. B. in
den ü. Rs. überliefert sind, werden dann so weiterverarbeitet, geändert und mit
anderen Stoffen ergänzt, dass sie Bestandteil neuer Erzählungen, wie der originalen
Riddarasögur und nordischen Balladen werden.

4) Einige originale Riddarasögur griffen die Motive des Artusstoffs aus den ü. Rs.

oder anderen Quellen auf, entstanden ab dem 14. Jahrhundert und sind meistens

in Handschriften ab dem 15.Jahrhundert überliefert. Hierzu gehören z.B. die

Tristrams saga okîsoddar, Samsons sagafagra, Vilmundar saga vidutan, Sigurdar

saga pögla, Remundar saga keisarasonar.72

5) Das bekannteste Beispiel für einen mittelalterlichen Rimur mit dem Artusstoff ist
hier der Skikkju rimur, der eine Versbearbeitung der Möttuls saga darstellt und
aus dem 15. Jahrhundert datiert. Es existieren weitere Rimur die aus originalen
Riddarasögur oder Fornaldarsögur entstanden sind, z. B Vilmundar saga vidutan.

6) Auch isländische, norwegische, dänische und färöische Balladen enthalten Stoffe

aus Tristrams saga okîsondar, îvenssaga und deren weiterer Überlieferung.73 Am
bekanntesten ist hier sicher das isländische Tristrams kvcedi, welches vermutlich
im 15.Jahrhundert entstand. Im Färöischen wurde der Tristram Stoff, z.B. im
Tristrams tattur, weiterverarbeitet und der Iventstoff fand im Ivint Herintsson

Verwendung.

Eine dritte Stufe der Übertragung stellen die unter Punkt 7) bis 8) vorgestellten
Werke dar. Der Artusstoff kam im 17. Jahrhundert über deutsche Volksbücher
nochmals in anderer Form in den Norden und wurde zunächst ins Dänische

übertragen, danach ins Isländische und schließlich in Rimur weiterverarbeitet.

7) Im 17. und 18. Jahrhundert wurden deutsche Volksbücher74 ins Dänische und
danach teilweise ins Isländische übertragen. Als Beispiel sei das deutsche Werk
Wigalois vom Rade genannt, welches im 17. Jahrhundert ins Dänische (Her Vie-

goleis med Guldhjulet) und bis 1683 ins Isländische (Gabons saga ok Vigoles)

übertragen wurde.75

72 Die Rémundar saga keisarasonar wird aufgrund ihrer allgemeinen, wenn auch umstrittenen, Zu¬

ordnung zu den originalen Riddarasögur hier unter diesem Punkt mit aufgezählt, obwohl sie

wahrscheinlich ihren Artusstoff aus dem altfranzösischen Prosaroman Le petit Artus de Bretagne bezieht.

Dies wäre ein Argument dafür, dass auch die altfranzösischen Prosaromane im Norden bekannt

gewesen sein können. Zu den übrigen hier aufgezählten originalen Riddarasögur siehe die
Besprechungen in den bekannten Nachschlagewerken wie Pulsiano 1993).

73 Vgl. Besprechung bei Uecker (2008:159ff).
74 Vgl. Kalinke (2006).
75 Interessanterweise nahm Magnus Jönsson diese Übertragung ins Isländische vor. Ausführlicher zu

seiner Person, seinem Mäzenatentum und Handschriften in Kapitel 2 und die Besprechung zu den
Handschriften BL Add. 4857 fol und BL Add. 4859 fol. Siehe auch Seelow 1989:106f), Loth
(1967), Glauser (l992:410f) und Kalinke (l996a:173).



40 1 Literaturgeschichtliche Verortung

8) Isländische Rimur die auf dänischen Volksbüchern basieren, wie z. B.

En tragoedisk Historie om den cedle og tappre Tistrand aus dem 18. Jahrhundert,
wurden im 19. Jahrhundert in isländische Rlmur Zyklen übertragen, z. B. Rimur
afTristrani oglndiönu von SigurÖur Breiöfjörö.76

Die Transformation des Artusstoffs, die von Kalinke als Metamorphose in einem
Stufenmodell beschrieben wurde,77 lässt sich, mit Einschränkungen, in einem kultur-
semiotischen Sinn auf ein System sogenannter semiotischer Sphären anwenden, wie
es von Lotman erstmals dargestellt wurde.78 In diesem System kann man die
Aufnahme des Artusstoffs in die nordische Kultur stufenweise nachzeichnen:

In Sphäre l) steht der Artusstoff zunächst für das Außerkulturelle und völlig
Unbekannte in der isländischen und norwegischen (Handschriften-)Kultur, das wäre

zum Zeitpunkt vor der Übertragung in die nordische Sprache der Fall.

In Sphäre 2) steht der Artusstoff für das Gegenkulturelle, das heißt, der
Artusstoff ist der isländischen und norwegischen (Handschriften-)Kultur als fremder,
ausländischer Stoff zum Zeitpunkt der Übertragung in die nordische Sprache
bekannt. Die Texte, die unter Punkt l) bis 4) aufgezählt werden, können zum
Zeitpunkt ihrer Übertragung in diese Sphäre eingeordnet werden.

Sphäre 3) sieht den Artusstoff als das peripher Kulturelle an, das heißt als nicht
zentralen Teil der (Handschriften-)Kultur. Dieser Zustand wäre nach der Übertragung

ins Norwegische oder Isländische erreicht, als sich die Stoffe nun in der
(Handschriften-)Kultur befanden. Meine Annahme ist, dass je nach Wandel und
Kontinuität der Texte der Ivenssaga, Erexsaga und Parcevals saga diese Stufe bis

zum Ende der isländischen Handschriffenüberlieferung im 19. Jahrhundert bestehen
bleibt oder für diese Texte über die originalen Riddarasögur auf Sphäre 4) übergeht.
In die Sphären 1-3 würden sich die Texte unter Punkt 1-4 und ihre weitere Überlieferung

einordnen lassen.

In Sphäre 4) wäre der Artusstoff aufgrund der Häufigkeit und Vielfalt seines
Vorkommens ein zentraler Teil der isländischen (Handschriften-)Kultur geworden, der

allerdings nicht zwangsläufig die anderen literarischen Stoffe verdrängen muss, wie
dies nach Lotmans Modell der Fall sein müsste. Diese Sphäre setzt somit bei der

Entstehung und weiteren Überlieferung der originalen Riddarasögur an. Inwiefern
der Artusstoff bzw. einzelne Motive oder Codes in der isländischen Literatur oder
Kultur zentral oder peripher waren, müssten weitere Untersuchungen zu den
originalen Riddarasögur zeigen. Hier könnte man die Texte unter Punkt 5) bis 7)
einordnen, die wiederum selbst Adaptionen und Appropriationen der Texte unter

76
Margrét Eggertsdöttir (2006:238) sowie Kalinke 1996c:418).

77 Kalinke (l985a:34S).
78 Ursprünglich Lotman (l990:287f), aber ausführlicher ausgeführt bei Posner 1991 :S6f) 2003:58).

Dieses Sphärenmodell ist jedoch nur mit Einschränkungen bei den Begriffen Code und Kultur
anwendbar. Das Modell bezieht sich hier im Folgenden lediglich auf bestimmte literarische Stoffe
und ihre Erscheinung in der Handschriftenkultur. Zudem ist mit einer Einschränkung des

Zentralisierungsgrads des Codes bzw. literarischen Texts in der Handschriftenkultur in Sphäre 4) zu
rechnen.



1.3 Der Artusstoff im Norden 41

Punkt l) bis 4) darstellen. Auch wenn Kalinke einen vergleichbaren Ansatz zur
Erklärung der Entwicklung des Artusstoffs im Norden verfolgt,79 richtete sie ihr
Augenmerk nicht auf die weitere Handschriftenüberlieferung, sondern auf die
Entstehung der originalen Riddarasögur. Ihr Stufenmodell sieht folgendermaßen aus:

l) Translation/Übersetzung ins Nordische in Norwegen, 2) Anfertigen von
Abschriften in Norwegen und Island, 3) Revisionen dieser Abschriften in Norwegen
und Island, 4) Adaptionen auf Island, 5) (Re-)Kreationen auf Island.80 Auffallend ist,
dass Kalinke den Begriff der Adaption bei der Überlieferung der Handschriften auf
Island benutzt und damit die Aneignung und Aufnahme dieser Stoffe in z. B. den
originalen Riddarasögur bezeichnet. Vermutlich zieht sie diese Form der Gattungsänderung

als Merkmal für den Adaptionsbegriff heran. Wohingegen anhand der in
dieser Untersuchung angewendeten Begriffe diese Stufen folgendermaßen umbenannt

werden müssen: l) Adaption der französischen höfischen Versromane in den

Norden, 2) erste Bearbeitungen der Originaltexte (in Norwegen) und Island, 3)
weitere Bearbeitungen in Island, 4) Appropriation dieser Stoffe auf Island und die

Entstehung originaler Riddarasögur.81

Mit den eben eingeführten Begriffen heißt dies für die drei Sagas konkret: Die
fvens saga, Erex saga und Parcevals saga sind Teil der Artusliteratur, die nachweislich
seit dem 13. Jahrhundert in die nordische Literatur, wenn auch in anderer Form
(Prosa statt Vers) und Gattung (höfische Romantik82 statt höfische Romane) adaptiert

wurde. Sie wurden dann weiter bearbeitet und bis in die Neuzeit überliefert.
Parallel dazu wurden diese Stoffe wiederum in der nordischen Literatur appropriiert
und assimiliert und somit, trotz ihrer ursprünglich europäischen Herkunft, ein
Bestandteil und verfügbarer Besitz der nordischen Literatur.

1.3.2 Die nordischen Entstehungskontexte

Wenn man davon ausgeht, dass ü. Rs. im 13. Jahrhundert in den nordischen Raum
kamen, trafen sie dort auf eine etablierte literarische Tradition und Übersetzungspraxis.83

Aus der Zeit vor 1300 existieren heute noch 58 norwegische und 111
isländische Handschriften(teile), die hauptsächlich Gesetzestexte und religiöse Texte
enthalten.84 Dies ist eine eher geringe Zahl gegenüber den folgenden Jahrhunderten,

79 Kalinke (1981). Sie erkennt anhand der Handschriftenlage die bis dahin weitgehend ignorierte
Bedeutung des Überlieferungsprozesses und die Möglichkeiten der Textveränderungen, die nach
ihrer Auffassung nicht nur beim Übertragungsprozess stattgefunden haben. Sie geht allerdings
nicht auf die nachmittelalterlichen Textveränderungsprozesse eines Werks ein, sondern skizziert
die Verbreitung des Artusstoffs in der isländischen Literatur und zeichnet die Verwandlung von
ü. Rs. zu originalen Riddarasögur nach. Sie folgt darin Schlauch, die diesem Prozess in ihrer Studie

zu den originalen Riddarasögur 1934) nachging.
80 Kalinke (I985a:345).
81 Vgl. hierzu vorausgehende Fußnote zu Kalinkes Stufenmodell (Kalinke 1985a:34S).
82 Vgl. hierzu die Diskussion in Kapitel 1.6.2.
83 Ausführlich Würth 1998:190f).
84 Gudvaröur Mär Gunnlaugsson (2005:249).



42 1 Literaturgeschichtliche Verortung

wo jeweils 300 bzw. 250 isländische Handschriften(teile) erhalten sind.85 Übersetzungen

von lateinischen Texten wurden nachweislich seit dem 12. Jahrhundert in
Island und Norwegen angefertigt.86 Neben religiösen Texten gibt es auch

historische/pseudohistorische und andere Werke, wie die MerEnusspd in den Bretasögur
(siehe oben, Übertragung vermutlich vor 1218), Hugsvinnsmäl (Übersetzung der
Disticha Catonis vermutlich vor 1150), Trôjumanna saga (Übertragung der De
Excidio Troiae, Iliaslatina; älteste erhaltene nordische Handschrift datiert um
1300), Barlaams ok Josaphats saga (Übersetzung europäischer Legende, älteste
erhaltene Handschrift 1275) u.a.87 Die klassische Rhetorik war seit Ende des 11.
Jahrhunderts im Zuge der Schreib- und Übersetzungstätigkeiten der Kathedralschulen
in den nordischen Raum vorgedrungen.88 Beim Übersetzen fremdsprachiger
Vorlagen wurden diese rhetorischen Kenntnisse genutzt und führten zu einer Erweiterung

der altnorwegischen/isländischen Sprache, sei es durch stilistische, syntaktische
oder lexikalische Merkmale.89

îvens saga, Erex saga und Parcevals saga sind folgerichtig einerseits Teil der
Übersetzungsliteratur, die generell ab dem 12. Jahrhundert in Island und Norwegen
auftauchte und andererseits Teil einer ursprünglich höfischen Literatur, die höfische
Stoffe und Motive in den nordischen Raum brachte. Die ü. Rs. durch Vergleiche mit
anderen Werken im norwegischen Hofmilieu des 13. Jahrhunderts zu verorten, wie
dies in der älteren Forschung bereits geschah, gestaltet sich allerdings schwierig.
Tatsächlich sind nur wenige Handschriften aus dieser Zeit erhalten, wie DG 4-7.
Die Zuordnung der îvens saga, Erex saga und Parcevals saga zu einem norwegischen
13. Jahrhundert-Kontext und somit höfischer Literatur, geschieht in der Forschung
vorwiegend aufgrund von Stilvergleichen mit anderen, zeitlich parallel überlieferten
Werken des 13. Jahrhunderts, z.B. Strengleikar, Elis saga, Konungsskuggsjâ. In der

folgenden Übersicht 49ü soll daher anhand der Handschriffenlage eine zeitliche
Verbindung zum norwegischen Hof sowie ein Eindruck der handschriftlichen
Gesamtüberlieferung der angegebenen Werke untereinander aufgezeigt werden. Weitere

Sagatexte sind teilweise nur fragmentarisch in Handschriften von Anfang bis Mitte
des 14. Jahrhunderts (Flores saga, Breta sögur, Trôjumanna saga, Flôvents saga, Parcevals

saga, Clams saga) oder erst aus dem 15. Jahrhundert erhalten. So datiert der für
die Untersuchung relevanteste, älteste und umfangreichste Codex Holm perg 6 4to

85 Ab dem 15. Jh. existieren keine altnorwegischen Handschriften mehr. Aus Island sind 300 Hand-
schriften(teile) aus dem 14.Jh. erhalten, aus dem 15.Jh. 230 (Guövardur Mar Gunnlaugsson
2005:247f). Natürlicherweise sind weniger ältere als neuere Handschriften erhalten, da viele im
Lauf der Überlieferung verloren gegangen sein können.

86 Zum Beispiel Physiologus (um 1200 älteste erhaltene Handschrift), Elucidarius (älteste erhaltene
Handschrift 1150). Vgl. hierzu den Überblick von Ekberg (2005:1307).

87 Vgl. hierzu Ekberg (2005:1307), Ordbog over det norrone prosasprog: Registre (1989) und
Simek/Pälsson (2007).

88 börir Öskarsson (2005:355), Gudrun Kvaran (2005:527).
89 Förir Öskarsson (2005:358f, 368). Gleichzeitig ist dies ein weiteres Zeichen für die Teilhabe der

nordischen Kultur an europäischen Prozessen wie der Pflege der Volkssprache.
90 Die Informationen dieser Tabelle sind Ordbog over det norrone prosasprog: Registre (1989) und

der Bibliografie von Kalinke/Mitchell (1985) entnommen.



1.3 Der Artusstoff im Norden 43

mit den ü. Rs. (u.a. Ivens saga, Parcevals saga, Elis saga, Möttuls saga, Bevers saga, Flô-
vents saga und Claras saga) auf Anfang des 15. Jahrhunderts. Auch muss man von
einer unbekannten Zahl verlorener Handschriften ausgehen.

Übersicht 4: Vorkommen übersetzter Riddarasögur und höfischer Literatur

Werke Älteste erhaltene Jüngste erhaltene Erhaltene
Handschrift Handschrift Handschrif¬

ten gesamt
Karlamagnüs saga 1250 NRA61 1905 Lbs 1502 4to 25

Konungsskuggsjd 1260 NRA58a 1650 AM 37b IV 8vo ca. 62

Strengleikar 1270 DG 4-7 1875 AM 391 fol 7

Elis saga ok 1270 DG 4-7 1905 Lbs 1504 4to 41

Rösamundu

Alexanders saga 1280 AM 519a4to 1854 Lbs 678 4to 23

Flores saga ok 1300 NRA65 1905 Lbs 1493 4to 27

Blankiflûr
Flôvents saga 1300 AM 580 4to 1888 Lbs 2784 8vo 23

Möttuls saga 1300 AM 598 4to I ß 1870 Lbs 1907 8vo

hg

16

Breta sögur 1302 AM 544 4to 1869 NKS 445 8vo 23

Trôjumanna saga 1302 AM 544 4to 1897 Lbs 3939 8vo 41

Parcevals saga 1340 NKS 1794b 4to 1870 Lbs 1907 8vo 11

Clarus saga 1350 AM 657a-b 4to 1914 Bödvar Kvaran

MS V 8 B

25

Bevers saga 1350 AM 567 II 4to 1905 Lbs 1501 4to 20

Ivens saga 1400 Holm perg 6 4to 1857 NBO fol

3652:13

15

Tristrams saga ok 1450 AM 567 4to XXII 1800 Lbs 4816 4to 9

Isöndar

Partalopa saga 1450 AM 533 4to 1905 Lbs 1503 4to 30

Erex saga 1475 Lbs 1230 8vo III 19. Jh. Lbs 3127 4to 11

Tatsächlich stammen die erhaltenen Texte der îvens saga, Erex saga und Parcevals

saga aus dem 14. bis 15. Jahrhundert doch größtenteils aus Island. Es gibt lediglich
ein Handschriftenfragment (NKS 1794b 4to frag) der Parcevals saga, welches wohl
eine norwegische Herkunft aufweist. Auf eine mögliche norwegische Entstehung
können aber auch Norvagismen, z. B. in Holm papp 46 fol, bei Erex saga und Ivens

saga, hinweisen.91 Als weiterer Hinweis wird zudem gern die Schlussformel in der
Ivens saga herangezogen, die Hâkon Hakonarson als Auftraggeber nennt. Dieser
Hinweis kann aber auch in der späteren Überlieferung auf Island in die îvens saga

91 Blaisdell (1965:XXX, 1979:CI).



44 1 Literaturgeschichtliche Verortung

eingefügt worden sein und die Sagas könnten genauso gut erst im 14. Jahrhundert
sowohl in einem außerhöfischen Kontext in Norwegen als auch in Island ins
Altwestnordische übersetzt worden sein.92 Da die Verbindung von Island zu Norwegen
bis Mitte des 14. Jahrhunderts noch sehr intensiv war91 und Handschriftenmaterial
und Schreiber nicht ortsgebunden waren, können die angeführten Hinweise für
einen norwegischen Entstehungskontext als auch für einen isländischen
Entstehungskontext gelten. Ein isländischer Schreiber kann sich z. B. längere Zeit in
Norwegen aufgehalten haben und somit entsprechende orthografische sprachliche
Merkmale angenommen haben. Andererseits können Norvagismen natürlich auch
für eine norwegische Textvorlage sprechen. Die Rolle des norwegischen Hofs bei
der Adaption europäischer höfischer Kultur und Literatur im 13. Jahrhundert soll
nicht generell in Frage gestellt werden,94 doch ist dieser Transfer für die Ivens saga,

Erexsaga und Parcevals saga faktisch, anhand von Textzeugen/Artefakten, nicht
nachvollziehbar. Es ist bekannt, dass König Häkon, der bekanntlich in gutem Kontakt

zum englischen König stand, und sein Nachfolger eine wesentliche Rolle bei der
Aufnahme beliebter europäischer Stoffe im nordischen Raum spielten. Aufgrund der
kulturellen Beziehungen mit England wird daher in der Riddarasögur-Forschung ein

möglicher Transfer der altfranzösischen Romane von Frankreich über England nach

Norwegen und dann über Norwegen nach Island angenommen. Zweifellos gelangten

die drei ü. Rs. bis zum 15. Jahrhundert nach Island. Dort sind Ivens saga und
Parcevals saga in Handschriften fast vollständig erhalten.95 Den isländischen
Entstehungskontext lokalisiert z. B. Glauser im sozialen Kreis der neuen isländischen
Aristokratie des 14. und 15. Jahrhunderts.96 Die Handschriftenproduktion wird damit
nach der norwegischen und dänischen Machtübernahme nach wie vor auf den Höfen

der wohlhabenden Großbauern stattgefunden haben.
Das 17. Jahrhundert ist auf Island durch die antiquarischen Interessen des

Renaissance-Humanismus geprägt, der sich hier konkret auf das Sammeln, Kopieren
und Erforschen der mittelalterlichen isländischen Handschriften konzentrierte. Dieses

Interesse regte im 17. Jahrhundert eine sehr große Handschriftenproduktivität
auf Island an und parallel dazu beginnt auch die Handschriftenproduktion außerhalb

92 Beispiele zum Handschriften- und Personentransfer im (Spät-)Mittelalter bei Stefan Karlsson

(1979) und Kalinke (1981:25f).
91 Möglichkeiten des Transfers von Bergen nach Island gab es bis Mitte des 15.Jh.s viele, da der

Handel mit Island bis 1340 seinen Hauptumschlagplatz in Bergen hatte und dort bis 1425 weiter
bestand.

94 König Häkon Häkonarsons Regierungszeit und die seines Sohns waren geprägt durch eine innere
Konsolidierung (Sicherung der Thronfolge, Zentralisierung, Ausbau der Administration,
Gesetzesreformen u.a.) und aktive Außenpolitik mit regem Kulturkontakt zu englischen, spanischen,
französischen und deutschen Höfen (sehr ausführlich und mit weiterführender Literatur bei Kra-
marz-Bein 2002:70f). In Bergen blühte im 14. Jh. neben dem Handel auch die Kultur. Bis 1314

war Bergen Hauptstadt und Königssitz Norwegens und verfugte über den größten Hafen
Westskandinaviens. Vgl. Blom 1962:48lf) und Magnus Stefänsson (1993:313).

95 Vgl. hierzu die ausführlichen Darstellungen in Kapitel 2.1.
96 Glauser (1985:103 sowie 2005:372).



1.4 Merkmale und Gestalt der drei Sagas 45

Islands.97 Der Entstehungskontext isländischer Texte ist dann auf Schweden und
Dänemark zu erweitern. Entstanden isländischsprachige Handschriften der fvens

saga, Erex saga und Parcevals saga ab Ende des 17. Jahrhunderts nun auch außerhalb

Islands, wie Holm papp 46 fol, so sind diese mit den jeweiligen Institutionen und
Persönlichkeiten vor Ort verbunden: Holm papp 46 fol mit dem schwedischen Anti-
kvitetskollegiet, NKS 1691 4to mit dem dänischen Historiografen Peder Frederik
Suhm oder NBO 3852:13 fol mit dem norwegischen Professor Carl Richard Unger
(1817-1897).98 Auf Island entstanden die Handschriften des 17. bis 18.Jahr¬
hunderts im Auftrag einer gebildeten, sozialen oberen Schicht. Im 19. Jahrhundert
wiederum entstand eine Handschrift der Erex saga und ein Fragment der Parcevals

saga zwar in einem gebildeten aber wenig vermögenden Umfeld. Auch wenn die

Handschriftenüberlieferung auf Island bis ins 19. Jahrhundert reicht und hier eine

augenscheinliche Kontinuität vorliegt, so ändern sich doch auf Island die jeweiligen
ökonomischen und sozialen Entstehungskontexte. Ausführlicher zu den

Entstehungskontexten der Handschriften der Ivens saga, Erex saga und Parcevals saga in
Kapitel 2.

1.4 Merkmale und Gestalt der drei Sagas

1.4.1 Form, Funktion und Rezeption

Ein wesentlicher Unterschied zwischen den ü. Rs. und den höfischen Romanen ist
zunächst die Form. Der altfranzösische höfische Roman ist in Versform abgefasst,
die nordische Adaption dagegen in Prosa. Bei dem Übersetzungsvorgang erfolgte
somit die Übertragung von einer Vers- in eine Prosaform.99 Einen Erklärungsversuch
hierzu bot Schier: ,,[H]ier war die erzählende Prosa hoffähig geworden".100 Darin ist

m. E. einerseits eine europäische Tendenz in der Verwendung der Prosaform sowie
eine Anpassung an das nordische Prosaschrifttum zu sehen. Für die nordischen
Prosaromane nimmt man an, dass sie aufgrund der genuin nordischen Sagaform
natürlicherweise auch in eine einheimische Form gebracht wurden, um die nordischen Re-

zipienten anzusprechen. Allerdings ist der Übergang von Vers zu Prosa im Bereich
der höfischen Romane im 13. Jahrhundert keine nordische Besonderheit, sondern
eine generelle europäische Tendenz, mit Ausgangspunkt in Frankreich.101 Gründe
für die Entstehung des Prosaromans im kontinentaleuropäischen Raum sah Köhler

97 Hier und im Folgenden beziehen sich die Angaben auf Gunnar Karlsson (2000:156ff), Jorgensen
(l998:89f), Margret Eggertsdöttir (2006:188f), Moller (1965), Seelow (1989), Springborg
1977), Sigurgeir Steingrimsson (2004:85f), Stefan Karlsson (2004:45).

98 Hierzu ausführlich bei der Besprechung der Handschriften in Kapitel 2.1.
99 In Schweden fand mit den Eufemiavisor die Rezeption der höfischen Romanstoffe in Versform

statt, entweder „aus Mangel an einer erzählenden volkssprachlichen Prosa" (Schier 1970:94) oder

aufgrund der persönlichen Vorliebe der Mäzenin Eufemia (Würth 2000:269f).
100 Schier (1970:94).
101 Vgl. hierzu Punkt 1.4.2. sowie Szkilnik (2005:208), Wilpert (2001:350/1), Lacy 1996:372, 496f).



46 1 Literaturgeschichtliche Verortung

in der Anlehnung an die Prosageschichtsschreibung und einem damit verbundenen

Anspruch auf Wahrheit sowie im Wandel des Geschmacks und der Rezeption (z. B.

Selbstlesen statt Zuhören).102 Es ist bekannt, dass der kontinentale höfische Roman
in einer Vor und Selbstlesekultur zu verorten ist.103 Ob nun für die ü. Rs. ein Vorlesen

am norwegischen Hof angenommen werden kann, ist nicht nur aufgrund der

Überlieferungslage unklar. Das Selbstlesen wurde neben dem Vorlesen ebenso
praktiziert.104 So sind Zuhörerhinweise in den Texten der ü. Rs., originalen Riddarasögur
und Märchensagas zwar oftmals formelhaft an Zuhörer gerichtet, schließen dadurch
aber kein Selbstlesen aus.105 Aufgrund der Handschriftenlage der drei ü. Rs. steht ab

dem 17. Jahrhundert wahrscheinlich auch das Interesse für das Sammeln neben dem
Interesse des Lesens.106 Untersuchungen zur Rezeption der îvens saga, Erex saga und
Parcevals saga wurden bisher hauptsächlich in Bezug auf einen höfischen Kontext
des 13. Jahrhunderts vorgenommen.107 Zwei Betrachtungsrichtungen treten hierbei
hervor, einerseits wurde das Hauptaugenmerk auf die Didaxefunktion gelegt, zuletzt
wieder durch Barnes108, andererseits auf die Unterhaltungsfunktion, wie vor allem
bei Kalinke.109 Dabei sind die Positionen aufgrund der jeweils ausgewählten
Textquellen konträr und letztlich ist wahrscheinlich mit beiden Funktionen in den
Riddarasögur zu rechnen. Die Untersuchungen orientieren sich dabei hauptsächlich an
den Texten aus Holm perg 6 4to (Ivens saga, Parcevals saga) und AM 181b fol (Erex
saga), die tatsächlich in keinem höfischen Kontext entstanden sind.110 An die
Diskussion zu Didaxe vs. Unterhaltung schließt sich Glauser an, der den ü. Rs. nicht nur
bei einem 13. Jahrhundert-Kontext, sondern auch bei der späteren Überlieferung auf
Island im 15.Jahrhundert neben einer Unterhaltungsfunktion eine Ideolo-
gisierungsfunktion zuspricht.111

Das heißt zusammenfassend, dass einerseits über Erzählerkommentare und Stil
sowie andererseits über höfische Diskurse oder Intertextualität in den ü. Rs. auf eine

Rezeption in einem bestimmten Kontext geschlossen wird. Allerdings wird dabei

102 Köhler (1962:2130-
Greene (1996:12), Harf-Lancner (2005:28), Bumke (2008:723). Dies umfasst auch eine individuelle

Lektüre, z. B. lautes Selbstlesen.
104 Vgl. hierzu die literatursoziologisch motivierten Untersuchungen von Kretschmer (1982) und

Glauser (1985, 1987:104).
105 Glauser zur Elis saga: „Als primäre Adressaten der Sagas werden nie Selbstleser, sondern immer

Zuhörer genannt, [...]. Generell war die im hochmittelalterlichen Norwegen und Island verbrei-
tetste faktische Rezeptionsform weltlicher Erzählliteratur das Vorlesen aus Handschriften"
(1987:104). Dieser Fragestellung widmete sich auch Bandle bei der Betrachtung von Fornaldar-

sögur (1988:198). Einen interessanten Beitrag zur west- und mitteleuropäischen Vorlesekultur im
18. und 19. Jh. legte Messerli (2007) und zur Vorlesekultur im 12. und 13. Jh. Scholz (1980) vor.

106
Vgl. Kapitel 2.4.

1117 Zuletzt ausführlich besprochen bei Barnes (2009).
108 Barnes (2009). Die Didaxe Funktion wurde bereits u.a. von Leach (1921) und Halvorsen (1973)

vertreten.
109 Zuletzt wieder Kalinke (1999). Ausführliche Gegenüberstellung dieser Positionen bei Barnes

(1989:80). Vgl. ausführliche Darstellung dieser Diskussion in Kapitel 1.1.1.
110 Vgl. Kramarz-Bein (1999:80).

Glauser (1985:108), Kramarz-Bein (l999:78f).



1.4 Merkmale und Gestalt der drei Sagas 47

teilweise die Überlieferungslage der Texte vernachlässigt/12 da diese nur vollständig
in isländischen Handschriften aus dem 15. bzw. 17. Jahrhundert erhalten sind und
somit eine andere Textstufe aufweisen, als die ursprünglichen Texte, die im 13.

Jahrhundert existiert haben könnten. Zudem sollte klar sein, dass die kontinentalen
höfischen Romane und damit auch die drei ü. Rs. für die Schilderung höfischer
Inhalte auf einer idealisierten und fiktiven Ebene stehen und keinesfalls ein Abbild von
Wirklichkeit darstellen. Dennoch kann eine hintergründige Ideologisierung durch
die ü. Rs. stattgefunden haben, wie dies auch für die höfischen Romane nachgewiesen

wurde.113 Diese bezieht sich auf die in den Sagas überlieferten prinzipiellen
christlichen und menschlichen Tugenden, sozusagen das „höfischritterlich orientierte

Menschenideal".114 Ein solches Ideal kann auch außerhalb einer höfischen
Lebenswelt, möglicherweise in einem „romantischen" Sinn,115 von den Rezipienten
jederzeit verstanden und in ihre Lebenswelt übernommen werden. Denn den drei
ü. Rs. ist eine Thematisierung christlicher und menschlicher Tugenden und Emotionen

gemeinsam.116 Höfische Tugenden sind in den ü. Rs.: „drengskapr" (Männlichkeit),

„kurteisi, riddaraskapr" (Ritterlichkeit), „litillseti" (Demut), „ssemä, „dugnaär"
(Ehre), „vaskleikr" (Mut) und„guähraezla" (Gottesfürchtigkeit).117

Die Darstellung der Königsfigur hingegen variiert und tritt generell als eine passive

hintergründige Figur gegenüber den heldenhaften Rittern auf, so dass keine
offensichtliche Idealisierung des Königs stattfindet.118 In den ü. Rs. wird daher eine
idealisierte feudalaristokratische Welt mit einer zentralen, wenn auch variablen,
Königsfigur thematisiert, die sich in dieser Form nicht auf Island wiederfindet. Generell
muss man davon ausgehen, dass ein Königtum für Island stets eine Form der
Fremdherrschaft darstellte, zuerst von Norwegen und später von Dänemark aus. Inwiefern
die drei ü. Rs. aber konkret eine „systemerhaltende Modellfunktion"119 ausüben oder

sogar einen königlichen Herrschaftsanspruch wenigstens im 13. bis 15. Jahrhundert
propagieren, ist für Island diskutabel.120 Eine annähernd vergleichbare Funktion
wäre noch am ehesten den isländischen Großbauern zuzuschreiben. Durch die

112 Das war bereits Kalinkes Kritikpunkt (1981). Mittlerweile sind sich die meisten Forscher der

Handschriftenlage bewusst, aber versuchen die erhaltenen Texte, da diese nun mal die einzigen
Quellen sind, auf einen ursprünglichen Entstehungskontext zu beziehen (z. B. Sanders 2014).

113 Vgl. hierzu die Darstellung bei Kramarz-Bein (l999:78f).
114 Glauser (1985:180).
115 Im Sinne einer höfischen Romantik vgl. Kapitel 1.6.2.
116

Vgl. die Ausführungen bei Glauser (1987:124). Weber (1986:442) spricht sich dagegen aus, da er
dem Ubersetzer ein Unverständnis der christlichen Symbolik seiner Vorlagen unterstellt.

117 Inwiefern es im Laufe der Textüberlieferung zu einer veränderten Darstellung dieser Tugenden
und Emotionen kommt, wird anhand der Textbeispiele in der Textanalyse in Kapitel 3 erörtert.

118 Offenbar gehen diese Unterschiede bereits auf die altfranzösischen Texte zurück, wo die Königsfi¬

gur variierend dargestellt wird. Vgl. Kalinke 1981:28f), Kennedy (l996:xxiii), Seidel (2007).
114 Glauser (1985:108).
120 Bereits ab dem 13. Jahrhundert wurden vom König regionale Verwalter, sogenannte syslumaäur,

eingesetzt (Vgl. Gunnar Karlsson 2000:92ff, 166). So traten an die Stelle der Goden nun
Gefolgsmänner des Königs, welche die Interessen der Krone auf Island durchsetzten. Die reichsten

und vornehmsten Familien Islands besetzten dabei größtenteils die wichtigsten Positionen in
der königlichen Verwaltung (Vgl. Jon Viöar Sigurässon 1995:156ff).



48 1 Literaturgeschichtliche Verortung

Reformation kam es zu größeren politischen und kulturellen Veränderungen/21 so
dass die drei ü. Rs. ab dem 15. spätestens jedoch ab dem 17. Jahrhundert keinen
mittelalterlichen didaktischen Hintergrund mehr propagierten und der

Unterhaltungswert ein wesentlicher Aspekt dieser drei Sagas war. Im 19. Jahrhundert
standen der Unterhaltungswert und das wissenschaftliche Interesse an den Texten
im Fokus der Überlieferung. So können die beiden wissenschaftlichen Handschriften

aus dem 19. Jahrhundert auf die Erstellung einer Textedition zielen.122 Wie
bereits in Kapitel 1.3.2 angedeutet, kann und muss man folglich eine Unterscheidung

treffen zwischen den jeweiligen Kontexten des 14. bis 19. Jahrhunderts, um der

Frage der Rezeption entsprechend nachzugehen.

1.4.2 Inhalt und Struktur

In diesem Kapitel soll es im Folgenden bei der Besprechung der mittelalterlichen
Textversionen bleiben und in Kapitel 3 werden durch den Vergleich aller Textzeugen

Aussagen zu der jeweiligen Textrezeption hauptsächlich ab dem 17. Jahrhundert
möglich. Neben der Form und Funktion wurden bei der Übertragung der höfischen
Romane in den nordischen Raum auch inhaltliche Veränderungen vorgenommen.
Die nordischen Versionen sind im Vergleich zu den heute erhaltenen französischen
Versionen aber nicht nur häufig inhaltlich gekürzt, sondern auch verändert und
erweitert worden.122 Wesentliche Merkmale wie Ironie, Monologe, ausführliche
Beschreibungen und Erörterungen oder Personen, exotische Ortsnamen und
Personennamen, die sich in Chrétiens Romanen finden, kommen in den nordischen
Versionen nicht vor.124 Natürlich sind diese Textvergleiche problematisch, da beide
Texte aus jeweils späteren handschriftlichen Überlieferungen stammen und daher
konkret nie miteinander in Berührung kamen. Es ist somit auch unklar, welcher Text
z.B. des Yvain, Perceval oder Erec et Enide tatsächlich die Vorlage für die altnordische

Überlieferung bildete. Als erstes Beispiel zur Veranschaulichung folgt hier ein
Ausschnitt des Prologs und ersten Kapitels des altfranzösischen Perceval125 und dem

gegenübergestellt ein Ausschnitt aus der Parcevals saga.126 Bei diesem Textbeispiel
wird einerseits der Eindruck deutlich, dem bisherige Forschungen erlagen, dass die
Parcevals saga eine gekürzte Version des Perceval darstellt, da die Parcevals saga keine

vergleichbare Vorrede enthält.

121 Hastrup 1990:190f), Gunnar Karlsson (2000:135f).
122 Eine ausführliche Besprechung der neuzeitlichen Rezeption erfolgt in Kapitel 2 sowie in der Ana¬

lyse der Textvarianz in Kapitel 3.
123 Vgl. z. B. Kramarz-Bein (2002:236).
124 Gardiner (1977:634), zuletzt noch einmal Barnes (2009:194ff).
125 Der altfranzösische Text basiert auf Olef-Krafft (1991:4, 8), welcher wiederum der Edition folgt:

Chrétien de Troyes. 1959. Le Roman de Perceval ou le Conte du Graal, publié d'après le ms fr. 12576
de la Bibliothèque Nationale par William Roach. 2. Veränd. Auflage. Genf/Paris.

126 Altisländische Textzitate sind in Kapitel 1 generell der Textedition Kalinkes (1999) entnommen.



1.4 Merkmale und Gestalt der drei Sagas 49

Übersicht Sa: Textausschnitt aus Perceval und Parcevals saga

Perceval Zeile 7-13:127 Parcevals saga

Crestïens semme et fait semence

D'un romans que il encomence,
Et si le seme en si bon leu

Qu'il ne puet [estre] sanz grant preu,
Qu'il le fait por le plus preudome

Qui soit en l'empire de Rome.

C'est li quens Phelipes de Flandres,

[...]

Perceval Zeile 69-80: Parcevals saga Anfang128

Ce fu au tans qu'arbre foillissent,

Que glai et bois et pre verdissent,

Et cil oisel en lor latin

Cantent doucement au matin

Et tote riens de joie aflamme,

Que Ii fix a la veve fame

De la gaste forest soutaine

Se leva, et ne li fu paine

Que il sa sele ne meist

Sor son chacheor et preist
Trois gavelos, et tout issi

Fors del manoir sa mere issi.

Hér byrjar upp sögu ins prûda Parcevals riddara, er

enn var einn <af> Artus köppum. Svâ byrjar ]ressa

sögu at karl bjö ok âtti sér kerlingu. Fessi karl var

bondi af nafnbôt, en riddari at tign. Hann haföi verit
allra kappa mestr. Hann haföi tekit köngsdöttur at

herfangi ok settiz siöan i *<6>bygd,' ]rviat hann

J>ordi eigi milium annarra manna at vera. Einn dag

jrâ er Parceval2 tolfvetra gamall. Hann haföi âdr

kent honum skot ok skylmingar, ok svâ kunni hann

gaflökum at skjôta svâ at |>rjû vâru â lopti senn. Nü

sem fadir hans var andadr, pâ haföi Parceval ]aat til
sidar, at hann reid â skög med fola sinn ok gaflök ok

skaut dyr ok fuela.

Andererseits wurde die Vorrede des Perceval in das Anfangskapitel der Parcevals saga
eingebaut, so dass dieser Textteil einen größeren Umfang hat als der altfranzösische

127 Text und Übersetzung aus Olef-Krafft (1991/2003:5,7) Zeile 7-13: „Gleich einem Sämann legt
Chrétien die Saat seines (hier) beginnenden Romans aus; er sät ihn auf so fruchtbaren Boden,
dass er nicht ohne Ernte bleiben wird, schreibt er ihn doch für den trefflichsten Mann im Römischen

Reich: den Grafen Philipp von Flandern." Zeile 69-80: „Es war zu der Jahreszeit, in der
Bäume ausschlagen, in der Gräser, Wälder und Wiesen grünen, die Vögel am Morgen lieblich
zwitschern und Lust alles erfüllt; da erhob sich der Sohn der Witwe im wilden, einsamen Wald;
freudig legte er seinem Jagdross den Sattel auf, nahm drei Wurfspeere und verließ damit das

Anwesen seiner Mutter."
128 Kalinkes 1999:108) Text basiert in diesem Zitat auf der Handschrift Holm perg 6 4to. Dazu mei¬

ne Übersetzung: Hier beginnt die Saga des großartigen Ritters Parceval, der aber einer der Artusritter
war. So beginnt diese Erzählung dass ein Mann lebte, der eine Frau hatte. Sie besaßen einen Sohn, ein

Einzelkind, der hieß Parceval. Dieser Mann war vom Namen ein Bauer, aber vom Rang ein Ritter. Er
war bester aller Ritter gewesen und hatte sich eine Königstochter genommen als Kriegsbeute und lebte

seitdem in der Wildnis, weil er nicht unter anderen Leuten sein durfte. Eines Tages, da Parceval zwölf
Winter alt war, hatte er ihm auch Bogenschießen und Schwertspiel gelehrt und so konnte er mit einem

Wurfspeer schießen. Nun da sein Vater gestorben war, war es für Parceval üblich, dass er in den Wald
ritt mit seinem Pony und Wurfspeer, und Tiere und Vögel schoss.



50 1 Literaturgeschichtliche Verortung

Text. Die Erweiterung der Parcevals saga geht an dieser Stelle auf eine vorherige
Kürzung zurück. Die Parcevals saga wurde insgesamt gegenüber dem unvollendeten
Werk Chrétiens aber nicht nur gekürzt sondern auch erweitert und vor allem
vervollständigt.129

Übersicht 5b: Textausschnitt aus Erec et Enide und Erex saga

Erec et Enide Zeile 19-26:130 Beginn der Erex saga1

d'Erec, le fil Lac, est Ii contes,

que devant rois et devant contes

depecier et corronpre suelent

cil qui de conter vivre vuelent.

Des or comancerai l'estoire

qui toz jorz mes iert an mimoire

tant con durra crestïantez;

de ce s'est Crestïens vantez.

Au jor de Pasque, au tans novel,

a Quaradigan, son chastel,

ot li rois Artus cort tenue;
einz si riche ne fu veiie,

que molt i ot boens chevaliers,

hardiz et combatanz et fiers,

et riches dames et puceles,

filles de rois, gentes et beles.

Saga Jressi er af riddara einum er Erek hét, son Ilax kôngs

- Erek var einn af tôlf köppum Artus kôngs ins rika ok ins

âgîeta - ok frâ inu kringlôtta boröi hans. Hér hefz saga af

Erex Artus kappa.

bat er upphaf Jressarar frasögur, at Arths kôngr sat î sinum

kastala, er Kardigan hét. bat var pâskatid ok helt ]aâ enn

virôuliga sina hircl, sem vanôi hans var til, svâ til at engi

Jaôttiz sét hafa slika kôngspryôi. Med honum vâru tôlf
spekingar hans ok raögjafar, er sâtu at hans kringlôttu
borcSi. Einn af jaeim var sonr Ilax kôngs, mikill kappi i

riddaraskap, friôr synum ok ijrröttamaör mikill, eigi ellri

en hälfjrritugr, er saga f>essi gerôiz.

I2" Kramarz-Bein (2007:139, 141).
130 Der altfranzösische Text und die Übersetzung folgen Gier (2000:4-7), Zeile 19-26: „Von Erec,

dem Sohne Lacs, handelt die Erzählung, welche die Leute, die vom Geschichtenerzählen leben

wollen, vor ihrem Publikum von Königen und Grafen auseinanderzureißen und zu verderben

pflegen. Sogleich will ich die Geschichte beginnen, die alle Tage in der Erinnerung der Leute bleiben

soll, solange die Christenheit besteht; dessen hat Chrétien sich gerühmt." Zeile 27-34: „Am
Ostertag, zur Wiederkehr der schönen Jahreszeit, hielt König Artus in seinem Schloss Cardigan
Hof; nie zuvor hatte man eine so herrliche Versammlung gesehen, denn viele treffliche Ritter waren

dort vereinigt, kühn, immer zum Kampfbereit und stolz, sowie edle Damen und Jungfrauen,
Königstöchter, schön und liebenswürdig."

131 Kalinke 1999:222f). Der Titel der Erex saga wurde von Kalinke aus den Handschriften Lbs 1230
und Holm papp 46 zusammengesetzt. Der Beginn des ersten Kapitels basiert auf AM 181 fol.
Meine Übersetzung dieses Textabschnitts lautet: Das ist die Erzählung von einem Ritter der Erex
hieß, dem Sohn König Ilax' - Erex war einer von 12 Rittern des mächtigen und berühmten König Artus

- und von seinem kreisrunden Tisch. Hier beginnt die Geschichte von Erex (dem) Artus Ritter. Zu
Beginn dieser Erzählung saß König Artus in seiner Burg die Kardigan hieß, es war Osterzeit, und da hielt
er wieder seinen ehrenvollen Hof, wie es seine Gewohnheit war, so dachte keiner (jemals) solche königliche

Pracht gesehen zu haben. Bei ihm waren seine zwölf Weisen und Ratgeber, die täglich mit ihm aus-
ritten. Einer von diesen war der Sohn König Ilax', ein großer Ritter an Ritterlichkeit, schönem Aussehen

und sehr in Fertigkeiten (geübter) Mann nicht älter als 25 als diese Erzählung stattfand.



1.4 Merkmale und Gestalt der drei Sagas 51

Wie auch in dem zweiten Textbeispiel, mit der Gegenüberstellung des Anfangs des

altfranzösischen Erec et Enide und der altisländischen Erexsaga deutlich wird, kann
auch die Erex saga kann nicht als pure Verkürzung des altfranzösischen Romans Erec

et Enide gelten. Die Erex saga enthält zudem ein zusätzliches Kapitel mit einem
weiteren Abenteuer des Helden sowie einen Epilog. Interessanterweise stimmt sie darin

mit dem französischen Prosa Erec überein,132 doch ähnelt das Namenmaterial der
Erex saga eher Hartmann von Aues Erec als einer französischen Vorlage.133 Aufgrund
der Quellenlage ist unklar, ob nicht auch eine Verbindung zu diesen Werken im
Laufe der Textüberlieferung bestand.

Durch inhaltliche Vergleiche kamen einige Forscher zu folgenden Aussagen:
Kjaer spricht in Hinblick auf die inhaltlichen Unterschiede von îvens saga, Erexsaga
und Parcevals saga gegenüber den altfranzösischen Texten von einer nordischen
Zensur gegenüber den französischen Vorlagen, was die Thematik der Liebe und
Sexualität betrifft.134 Sie sieht in den ü. Rs. eine Propaganda der Kirche, da sie nicht nur
von Klerikern ins Norwegische übersetzt wurden, sondern da die christlichen

Aspekte stärker ausgeprägt seien als in den französischen Vorlagen.

Examination of the two Norse translations compared with their French models has

revealed explicitly ideological transformations, that is to say, a Christian mentality much

stronger in the former than in the latter.135

Kjaer erweiterte ihre Ansicht dahingehend, dass sie in den auktorialen Kommentaren
der Erexsaga den Transport eines christlichen Ideals und eine Fiktionalisierung
durch Ironisierung vergleichbar den originalen Riddarasögur erkannte.136 Auch Barnes

führte die Unterschiede gegenüber den französischen Vorlagen auf einen religiösen

Moralisten oder Kleriker zurück. Kretschmer wiederum kommt zu dem Ergebnis,

dass der Übertragungsvorgang subtil vorgenommen wurde und u.a. für den

„norwegischen Leser/Zuhörer" vom klerikalen Übersetzer sogenannte Verständnishilfen

eingebaut wurden. Diese Textinformationen können der französischen Vorlage

gegenüber eine Variante oder ein Zusatz aus der einheimischen
Erzähltradition/Kultur sein oder eine Auslassung/Kürzung darstellen. Diese Textveränderungen

äußern sich Kretschmer zufolge letztlich auf der auktorialen Ebene,137 z. B. eine
inhaltliche Variante und Ergänzung in der Einleitung der îvens saga: „Hinn ägaeti

köngr Artürus réâ fyrir Englandi, sem mörgum mönnum er kunnigt."138 Hierzu
Kretschmer:

132 Vgl. Barnes (2009:199).
133 Vgl. Rramarz-Bein (2002:300). Hierzu müssten weitere vergleichende Untersuchungen vorgelegt

werden.
134

Kjaer (1992:117f).
135

Kjaer (1992:129).
136

Kjaer (2014:197ff).
137 Kretschmer benennt sogenannte „Verständnishilfen", die der „Sagaverfasser" einbaut, um Textin¬

formation für den nordischen Rezipienten verständlich zu machen (Kretschmer 1982:41).
138 îvens saga zitiert aus Kalinke (1999:38). Meine Übersetzung: Der berühmte König Artus herrschte

über England, wie vielen Männern bekannt ist.



52 1 Literaturgeschichtliche Verortung

Der altnordische Text hat in dieser Form einen mehr ^historisierenden' Charakter und
entspricht nur bedingt dem ersten Vers des Originals. Mit dem Hinweis ,sem mörgum
mönnum er kunnigt' setzt der Erzähler ein Vorwissen über die Herrschergestalt des

König Artus von England bei seinem Publikum voraus.139

In der îvens saga wird England genannt anstelle der in den altfranzösischen Texten

genannten Bretagne. Diese Änderung von Textinformation lässt darauf schließen,
dass England dem nordischen Rezipienten als Region bekannter war als die Bretagne,

oder dass die Stoffe über den englischen Raum in den Norden gelangten und Artus

daher dort verortet wird, oder dass die ursprüngliche, altfranzösische Textvorlage

diese Variante bereits enthielt.
Es gibt einige Untersuchungen zu den in der Parcevals saga an exponierter Stelle,

z. B. am Kapitelende, stehenden sentenzhaften, moralischen und reimenden
Sinnsprüchen.140 Im altfranzösischen Text finden sich an dieser Stelle keine Sprichwörter,

so dass diese wahrscheinlich nordischen Ursprungs sind.141 Beispiele in der
Parcevals saga sind: „Sa er ilia fallinn at berjaz, er eigi kann vâpnum verjaz" oder
„Göö nattüra er gott nemandi Jaeim er at gööu eru kunnandi. Gott kemr aldin af
goöum vidi: svâ er ok göör maör med gödum sidi."142 Generell transportieren Sentenz

und Sprichwort die Erzählinhalte an den Rezipienten und sind ein Merkmal der

genuin schriffliterarischen Gattung des höfischen Romans.143 Hierzu Reuvekamp:

Die Mikrotexte [= Sentenz und Sprichwort] werden als heterogen funktionalisierende
Mittel der Rezeptionslenkung verstanden, die in besonderer Weise dazu geeignet
scheinen den Leser (Hörer) am Erzählprozess zu beteiligen, indem dessen eigne
Erfahrung wie das eigne Urteilsvermögen aktiviert werden.144

Diese Funktion des Sprichworts kann in abgeschwächter Form auch für die
Parcevals saga angenommen werden. Diese von Alliteration und Endreim geprägten
Sinnsprüche können auf einen klerikalen und rhetorisch gebildeten nordischen
Übertrager weisen, auch wenn man diesen Sprüchen eine spätere (z. B. isländische)
Bearbeitung zuspricht. Daraus lässt sich folgern, dass der nordische Übertrager oder
Bearbeiter seine Vorlage, bis aufwenige Ausnahmen wie z. B. das Motiv des heiligen
Grals, sehr wohl verstand und neben den Veränderungen auf inhaltlicher Ebene
auch die Übertragung in eine Prosaform vornimmt. Jedoch können die Textunterschiede

gegenüber den altfranzösischen Texten auch Resultat einer Textüberlieferung

im nordischen Raum sein. Auf diese Möglichkeit verweist bereits Kalinke.145

Aufgrund der erhaltenen, altfranzösischen Handschriften kann natürlich nicht mit

l w Kretschmer (1982:221).
140 Zu den Sinnsprüchen Gardiner (1977), Barnes (1984), Kramarz-Bein (2007).
141 Vgl. hierzu die entsprechenden Textabschnitte im Perceval (Olef-Krafft 1991/2003:75, 85).
142 Kalinke 1999:122, 126). Dazu meine Übersetzung: Der ist schlecht vorbereitet zu kämpfen, der kei¬

ne Waffen führen kann. [...] Gute Veranlagung ist eine gute Tugend für den, der Gott kennt. Gutes

kommt immer von gutem Holz so wie auch ein guter Mann mit guten Fähigkeiten [ausgestattet ist].
143 Vgl. Eikelmann (2009). Diese Arbeit bietet eine Textsammlung von Sprichwort und Sentenz in

den mittelhochdeutschen höfischen Romanen.
144 Reuvekamp (2007:53).
145 Kalinke (l985a:347f).



1.4 Merkmale und Gestalt der drei Sagas 53

Sicherheit festgestellt werde, inwiefern diese von den älteren, verlorenen Texten
abweichen und inwiefern die möglichen Textunterschiede somit auf die altfranzösische

Überlieferung zurückzuführen sind.

Die Struktur der îvens saga, Erex saga und Parcevals saga entspricht der Struktur
der meisten Riddarasögur, Märchensagas und Fornaldasögur und dem in der
mittelalterlichen Literatur Europas verbreiteten „pattern of romance",146 worin das

Brautwerbungsschema einen wichtigen Platz einnimmt. Es umfasst folgende Elemente:

„(l) introduction; (2) hero's youth; (3) motivation for departure; (4) adventure

cycle; (5) concluding elements." Das Brautwerbeschema wiederum setzt oftmals bei
Punkt (l) und/oder (3) an und findet seinen Höhepunkt in der Hochzeit oder

Wiedervereinigung des Helden und seiner Frau unter Punkt (5), nachdem der Held

einige Abenteuer und Konflikte siegreich bestehen musste (Punkt (4)). Die
Handlungsstruktur der höfischen Romane wurde auch in Hinblick auf ihren Fiktionali-
tätscharakter von Haug thematisiert.147 Generell sind die drei Sagas über dieses

Schema hinaus von inhaltlichen Gemeinsamkeiten geprägt, welche in der folgenden
vereinfachten Inhaltsübersicht kurz dargestellt werden.

Der Artushof als Ausgangs- oder Zielpunkt der Ritter tritt gleich zu Beginn der

jeweiligen Saga in den Fokus. Darüber hinaus wird der Artushof während der Handlung

gelegentlich eingeblendet und dient schließlich gegen Ende der Saga zum Ab-
schluss der Abenteuerhandlung des jeweiligen Ritters, wobei Parceval darüber hinaus

noch eine spirituelle Erlösung durchlaufen muss. Am Artushof in der höfischen
Gesellschaft finden Jagden, Turniere und Feste statt. Alle drei Ritter müssen Abenteuer

und Herausforderungen durchlaufen um ihren Stand als Artusritter zu
optimieren, zu erhalten oder zu erreichen. Die Abenteuer spielen sich dabei primär in
der sogenannten arthurischen Gegenwelt des Waldes ab. Dort treffen die

Hauptprotagonisten auf fremde und phantastische Wesen wie Riesen, Zwerge, Drachen,
Löwen und sogenannte böse Ritter, die offenbar außerhalb der höfischen Gesellschaft

ihr Unwesen treiben und Burgen berauben, Burgfräulein oder Jungfrauen
usw. entführen oder gefangen halten. Neben der Abenteuerthematik spielt die
Liebesthematik eine entscheidende Rolle. Im Laufe einer Abenteuersuche und
Abenteuerbewältigung treffen die Ritter jeweils auf die schönste aller Frauen und verlieben

sich sofort in sie. Durch die erfolgreiche Meisterung des Abenteuers gewinnen
sie ihre Frau und es kommt entweder sofort oder in der Parcevals saga erst gegen
Ende der Erzählung zur Hochzeit. Iven und Parceval werden nach der Gewinnung
ihrer Frau aufgrund der Notwendigkeit sich als Ritter in weiteren Abenteuern zu
bewähren von dieser getrennt. Mit mentalen Ausnahmezuständen werden aber alle

drei Hauptprotagonisten konfrontiert: Iven wird wahnsinnig und erwägt später den

Schwerttod, da er sein Gelübde gegenüber seiner Frau vergaß, Erex wird bewusstlos

und seine Frau Evida erwägt den Schwerttod, Parceval wird beim Anblick von Blut
im Schnee von einer tiefen Sehnsucht nach seiner Frau gepackt. Neben den inhaltli-

146 Vgl. Kalinke (l985a:327f).
147 Haug (2003). Vgl. dazu Kapitel 3.2.2.



54 1 Literaturgeschichtliche Verortung

chen und strukturellen Gemeinsamkeiten weisen alle drei Sagas auch ein gemeinsames

Personeninventar mit König Artus und einem Ritter Kai auf, darüber hinaus
wird der Artusritter Valven in îvens saga und Parcevals saga genannt.

Übersicht 6: Vergleichende Inhaltsübersicht

îvens saga Erex saga Parcevals saga

Pfingsten am Artushof in
England; Artus ist müde

Ostern am Artushof auf Burg

Kardigan

Parcevals Herkunft aus

Einöde/Wald; Vater
verbannter Ritter

Kalebrants Erzählung von
Ausfahrt in Wald; schwarzer

Mann; Ritter von Quelle;

Kalebrant sieglos

Artus beschließt Hirschjagd
mit Kusspreis; Valven hat

Bedenken

Parceval trifft Ritter im
Wald und beschließt Ritter

am Artushof zu werden

König hört von Schmach,

beschließt Ausfahrt; Kai stichelt

Iven

Hischjagd im Wald; Zwerg

greift Königin und Erex an;

Erex verfolgt dessen Herrn

Parceval aufWeg zu Artus;
beraubt eine Frau

Iven geht heimlich zur Quelle;

besiegt Ritter in dessen Burg;
Iven gefangen; Wunden des

toten Ritters bluten; Dienerin

Luneta hilft ihm mit Zauberring;

Burgfrau erscheint; Liebe

îvens; Hochzeit

Bei Burg trifft Erex alten

Mann und schönes

Mädchen; gegenseitige Liebe;

Erex besiegt Ritter Malpirant

Am Artushof; Artus

sorgenvoll; Bedrohung durch

roten Ritter; Kai lästert;

Parceval tötet roten Ritter;
Ionet hilft ihm

Artus bei Quelle; Iven besiegt

Kai; Versöhnung

Am Artushof Kusspreis Am Hof Gormanz von
Groholls; ritterl. Erziehung

fvens Gelübde gegenüber

Frau; Frist vorbei; Iven

wahnsinnig; bei Eremit; dann von
Burgfrau gesund gepflegt

Pfingsten am Ilaxhof Hochzeit

Erex und Evida;

Ritterturnier

Auf anderer Burg trifft
Parceval Burgfräulein;

Nachtszene; Liebe

Ivens Kampf gegen Aleus Erex vergisst Rittertaten aus¬

zuüben

Parceval besiegt

Gingvarius
Iven befreit Löwen von

Schlange und dieser ist fortan

sein Gefährte

Erex aufAusfahrt mit Evida;

Sieg über acht Räuber

Parceval besiegt Klamadius

Iven erwägt bei Quelle seinen

Schwerttod; weinende Frau ist

Luneta

Erex bei Burg Pulchra Kampf

gegen Guimar; Versöhnung

Am Fluss Einladung
Parcevals in Fischerkönig

Burg; Gralsprozession

Ivens Kampf mit Riesen;

befreit Burgfräulein

weinende Frau; Erex besiegt

zwei Riesen; befreit Ritter

weinendes Mädchen

Iven besiegt drei Ritter; befreit

Luneta

Erex befreit Ritter von
Drachen

Parceval trifft 1. Frau wieder

und besiegt Ritter



1.4 Merkmale und Gestalt der drei Sagas 55

îven besiegt zwei Riesensöhne

und befreit 300 Mädchen

Erex besiegt sieben Ritter,
befreit acht Gefangene; Erex

verwundet und bewusstlos;

Evida erwägt Schwerttod

Artus und Gefolge suchen

Parceval, der mittlerweile
sehr bekannt ist

Am Artushof Ritterturnier;

Versöhnung mit Valven;

befreit Mädchen

Bei Placidus Unterkunft,
aber Kampf und Flucht nötig

Parceval sieht Blut im

Schnee; Sehnsucht nach

Blankiflür

Bei Quelle Versöhnung mit
Frau

Kampfgegen Kai;

Versöhnung

Ritterkampf Parceval

besiegt Kai; am Artushof
verkündet Mädchen Urteil

Erex noch immer krank;

Genesung bei Guimar

Parceval sucht Gral

Bei König Effuen Kampf

gegen Malbanaring;

Versöhnung

Valvens Abenteuer

Am Artushof Krönungsfest

von Erex; Rückkehr zu

Ilaxhof; Nachkommen Erex'

Parceval bei Eremit;
Vergebung, Erkenntnis; Rückkehr

nach Fagraborg;
Hochzeit mit Blankiflür

Aufgrund dieser inhaltlichen Gemeinsamkeiten erfolgte nicht nur die Auswahl dieser

drei Sagas für diese Untersuchung sondern auf dieser Basis erfolgt auch die
Auswahl der zu untersuchenden Textbeispiele in Kapitel 3.

1.4.3 Stil und Sensibilität

Bereits Kretschmer und Glauser verweisen auf die negativen Werturteile in der älteren

Forschung gegenüber den Riddarasögur (sowie Märchensagas und Fornaldar-
sögur).148 Besonders in den Fokus tritt hier der sogenannte „verweichlichte Stil" der
ü. Rs.149 Der Stil der ü. Rs. wird in der älteren Forschung gern mit dem „objektiven"
Stil der Islendingasögur und Konungasögur verglichen, da diese als „ursprüngliche"
nordische Literatur gelten150 und der ausländische Stil in den ü. Rs. zum „Verfall des

148 Kretschmer (1982), Glauser 1983).
149 Kramarz-Bein zufolge spricht Finnur Jönssons herablassende Sichtweise für seinen isländischen

Nationalstolz (2002:108).
ls0 Hierzu Halvorsen: „Den h[oviske] s[til] er svaert forskjellig fra den stiltype vi finner i de fleste isl.

sagaer, og den star vâr tids stilfolelse fjernere enn sagastilen, men den er bade rik og lettflytende og
smidig, og slik som den er brukt i f.eks. Strengleikar (s.d.) bidrar den til à bevare i alle fall noe av
ânden i originalen." (1962:318). Oder Klaus Rossenbeck: „Bisher galt als allgemein akzeptierte
Voraussetzung, dass dem objektiven Stil der Islendingasögur die Priorität vor der Subjektivität der

geistlichen und ritterlichen Literatur einzuräumen sei." (1970:212). Vgl. auch die Untersuchung
von Astâs (1987).



56 1 Literaturgeschichtliche Verortung

alten guten Stils" der Islendingasögur führe.151 Der gegenüber den Islendingasögur
deskriptiv, gefühlsbetont und subjektiv anmutende Stil, der auch ein Merkmal
kontinentaler höfischer Romane ist, kann durch Begriffe wie Innerlichkeit, Emotio-
nalität oder Liebesthematik ergänzt werden. In den ü. Rs. treten neben einem
gefühlsbetonteren Vokabular und der Beschreibung der Emotionen des Helden und
seiner Geliebten, auch formelhafte Beschreibungen, Stilmittel (besonders Alliterationen,

Parallelismen, Antithesen) und der Gebrauch des Partizip Präsens in den

Vordergrund. Beispiele für den Gebrauch des Partizip Präsens sind: „Veriö vel

skiljandi ok eyru til leggiandi, Javiat heyrö orö era jaegar tynd, nema hugr hirö jaat er

eyra viö tekr."152 Beispiele für eine gefühlsbetonte und höfische Sprache in der
wörtlichen Rede sind: „ ,1 Javilikan vilja nauögar mik mitt hjarta,' sagöi hann. ,Fyrir hverjar
sakir?' segir hün. ,f>in hin fysiliga fegrö,' sagöi hann."153 Generell kann auch von einer
kontinental beeinflussten Thematisierung von Liebe in der nordischen Literatur
gesprochen werden. Kramarz-Bein zeigt ein Leidensvokabular auf, das verstärkt in der

sogenannten Tristram-Gruppe vorkommt154 und das auch für die drei Sagas relevant
ist. Beispiele für ein sogenanntes Leidensvokabular in den drei ü. Rs. sind: harmsfullr
(sorgenvoll), hörmuligr (betrübend), angr (Trauer).155 Die literarische Thematisierung

der Liebeskrankheit inklusive des Leidensvokabulars, Feuermetaphorik und
Kusshyperbolik entnehmen die ü. Rs. aus ihren altfranzösischen Vorlagen. Durch
die ü. Rs. erreichen diese Themen eine weitere Aufnahme und Verbreitung in der
nordischen Literatur.156

Innerlichkeit, Emotionalität oder Liebesthematik kann mit dem Begriff der
literarischen Sensibilität noch umfassender bezeichnet werden. Sie zeigt sich nicht nur in
einer subjektiven Erzähltechnik, die sich in wörtlicher Rede und auktorialer Erzählweise

offenbart und darin den seelischen Zustand und die Motivation der Figuren
verdeutlicht, sondern äußert sich auch in einem expliziten emotionalen Wortinventar.

Ein weiteres Beispiel hierfür aus der Ivens saga. „ ,Guö veit,' sagöi hann, ,at Jaat vil
ek gjarna, Javiat Jaat ma eigi angra mik. Hjâ henni vil ek vera hertekin' ,Fylg mér nü,'
segir hün, ,ok hraez ekki ok ihuga eigi at Jaü munir vera hér angraör.' Meö Jaessum
haetti ögnaöi hün honum. Ok Javi naest geröi hün öruggan um Jaat er hann beiddi."157

151 Vgl. hierzu Kramarz-Bein (I999:77f), Rossenbeck (1970:212), Kretschmer (1982), Glauser

(I983:lff), Weber (1986).
152 Kalinke (1999:38). Dazu meine Übersetzung: Hört gut zu und leiht mir eure Ohren, weil gehörte

Worte sodann verloren sind, außer der Verstand behält, was das Ohr gehört hat.
151 Kalinke 1999:60). Dazu meine Übersetzung: „In solches Verlangen nötigt mich mein Herz", sagte er.

„Für welche Sache ?" sagt sie. „Deine begehrenswerte Schönheit", sagte er.
154 Vgl. Kramarz-Bein (2002:187f).
155 Ein weiteres Beispiel aus Kalinke (1999:64): „Nü liggr Kaei svivirör ok heldr harmsfullr, neistr ok

yfirkominn ok makliga leikinn," Meine Übersetzung: Jetzt liegt Kai blamiert und ganz sorgenvoll,
beschämt und bezwungen und vollständig besiegt.

156 Nyborg (2009:23), Bandlien (2001:166f, 172f), GuSrün Kvaran (2005:529).
157 Kalinke 1999:58). Dazu meine Übersetzung: „Gott weiß", sagte er, „dass ich das gern will, weil mich

das nicht traurig macht. Bei ihr will ich gefangen sein." „Folge mir jetzt", sagte sie, „und habe keine Angst
und denke nicht, dass du hier verletzt wirst." Mit diesem Risiko ängstigte sie ihn. Und als nächstes
versicherte sie ihm das, um was er sie bat.



1.4 Merkmale und Gestalt der drei Sagas 57

Die drei ü. Rs. führen eine literarische Sensibilität158 bzw. Kultivierung von Emotionali

tät in den nordischen Raum ein.159 Durch die Rezeption der ü. Rs. wurde die
Sensibilität in die nordische Literatur appropriiert und dann literarisch in anderen

Sagagenres, Balladen und Rimur weiter verarbeitet. In einem kulturanthropologischen

Sinne kann dies umgekehrt betrachtet auch bedeuten, dass die ü. Rs. das

Auftauchen einer neuen Sensibilität in der nordischen Kultur widerspiegeln. Inwiefern
die Literatur wiederum einen Einfluss auf die Lebenswelten der Menschen im
mittelalterlichen Norden hatte oder wie sehr höfische Sitten im Norden bereits bekannt

waren, als diese drei Sagas adaptiert wurden, können eigenständige Untersuchung
nachgehen.

Mit den ü. Rs. wurden neue Wörter in den nordischen Raum eingeführt, die mit
dem höfischen Leben und Rittertum konnotiert waren,160 hier z. B.: „atburör"
(Abenteuer), „heyskr" (höfisch), „kastala" (Burg), „kurteisi" und „riddaraskap"
(Ritterlichkeit), „vapnhest" (Schlachtross), „herklaeddr" (Rüstung). Man vergleiche
hierzu folgende Textbeispiele: „Med honum väru tölf spekingar hans ok raögiafar, er
sätu at hans kringlöttu boräi. Einn af (reim var sonr Ilax köngs, mikill kappi i

riddaraskap, frför synum ok ijaröttamaör mikill," 161 oder „Ok sem Kaei fekk orlof af köngi,
J)â sté hann upp ä sinn vapnhest vel herklaeddr, ok reiö sem âkafast i möti sira Iven ok
hvârr möti öörum."162

Stilmittel und Gebrauch des Partizip Präsens sind nicht auf die ü. Rs.

einzuschränken, sondern generell Merkmale der Übersetzungsliteratur. 1962 sieht
Halvorsen z. B. den Grund für den regeren Gebrauch von Stilmitteln im
Übersetzungsvorgang von Vers zu Prosa.161 Brügger-Budal legt mit ihrer Dissertation zu den

Strengleikar 2009 eine Analyse vor, die aus dem Gebrauch von bestimmtem Vokabular

und dem Partizip Präsens gegenüber den altfranzösischen Vorlagen und einigen
altwestnordischen Texten eine Übersetzerpraxis für die Strengleikar in DG 4-7
herleitet. Dabei wird deutlich, dass der Gebrauch von Partizip Präsens am häufigsten
bei Übersetzungen aus dem Lateinischen vorkommt.164 Pörir Oskarsson bespricht
den Einfluss des lateinischen bzw. europäischen gelehrten Stils auf die isländische

158 Dieser Begriffbasiert aufjaeger 1999).
189 Reynard (2004:12): „Den fransksprâklige litteratur pâvirket det nordlige menneskeideal i retning

av en mer omfattende og rikere persepsjon av personlighet, og av en starre forstâelse av
menneskets indre liv og individualitet."

160 börir Oskarsson (2005:368), Gudrun Kvaran (2005:529).
161 Kalinke (1999:222, 228). Meine Übersetzung: Bei ihm waren seine zwölf Weisen und Ratgeber die

an seinem runden Tisch [=Tafeirunde] saßen. Einer von diesen war der Sohn König Ilax', ein großer
Ritter mit ritterlichen [Tugenden], schönem Aussehen und [ein] sehr in Fertigkeiten [geübter] Mann.

162
Ivenssaga zitiert aus Kalinke (1999:64). Meine Übersetzung: Und als Kai Erlaubnis vom König
bekam, da stieg er aufsein Schlachtross in voller Rüstung und ritt so schnell er konnte gegen Herrn Iven
und sie trafen einander.

163 Halvorsen (1962:318). „Oversetterne etterlikner ikke Stilen i originalene, og det er rimelig â anta
at nâr sagaene gjer sterkere bruk av retoriske virkemidler, sä er det fordi oversetterne har vaert nedt
til â bruke prosa, og de har forsakt â skaffe en viss erstatning for verseformer ved â gjere sin prosa
sâ,poetisk' som mulig."

164 Brügger-Budal (2009:290ff, 304).



58 1 Literaturgeschichtliche Verortung

Literatur und weist nach, dass selbst in der „genuinen" Islendingabök oder den

Konungasögur Spuren der mittelalterlichen Rhetorik nachweisbar sind.165

Die drei ü. Rs. stehen in der nordischen Tradition der Übersetzungsliteratur und
mittelalterlichen Rhetorik. Sie weisen daher verständlicherweise stilistische
Gemeinsamkeiten mit der auf lateinischen Vorlagen basierenden Übersetzungsliteratur auf.

Sie sind aber auch als spezifische Reaktionen im Umgang mit ihren altfranzösischen

Vorlagen und nordischen Rezipienten zu sehen: „medieval rhetoric was a complex
and many-sided discipline that required authors to adjust their style to the circumstances

applying at any given time."166 Durch ihren speziellen Stil sollen die ü. Rs.

einen exklusiven sozialen Kreis ansprechen.167 Dagegen hätte eine wortwörtliche
Übertragung der französischen Vorlage in eine nordische Version vermutlich die

Rezeption durch ein nordisches, wenn auch exklusives Publikum gestört. Es folgte
beim Übertragungsvorgang eine Anpassung der Informationen, die an einen nordischen

Empfänger gehen. Wobei hier zu bedenken ist, dass der nordische Verfasser
bereits selbst ein Rezipient der französischen Vorlage ist168 und es hier nicht nur um
die Weiterleitung, sondern zunächst um eine Rezeption und Bearbeitung dieser
Textinformationen in eine andere Sprache geht. Das Vokabular des Höfischen und
des Gefühlsinventars wurde durch die ü. Rs. dann in die nordische Literatur
eingeführt.169 Dies kann als Anpassung an europäische Trends gesehen werden.

Dennoch verfügen die drei hier untersuchten Riddarasögur über keinen einheitlichen

Stil,170 sie machen von rhetorischen Mittel unterschiedlich Gebrauch und
weisen lexikalische und syntaktische Unterschiede auf. Diese Unterschiede lassen

einerseits auf einen Bearbeiter schließen, der individuell auf seine Vorlagen
eingegangen ist und keinen Einheitsstil gebrauchte. Andererseits könnte man auch von
verschiedenen Bearbeitern zu verschiedenen Zeiten ausgehen und darin die
Stilunterschiede begründen. Gerade der Stil der ü. Rs. dient in der Forschung bekanntlich
als Argument für einen Entstehungskontext des 13. Jahrhunderts, da hier
Gemeinsamkeiten mit anderen Werken postuliert werden.171 Dabei wird die handschriftliche
Überlieferungslage aus den Augen gelassen. Es werden letztlich Texte verglichen, die

in Handschriften aus verschiedenen zeitlichen Kontexten überliefert sind. Über die

ursprünglichen Texte ist nichts bekannt. Es ist daher unklar wie stark sich diese z. B.

in einer Bearbeitung des Stils oder des Vokabulars von den tatsächlich erhaltenen
Texten aus dem 15. Jahrhundert unterscheiden.

165 t>örir Öskarsson (2005:363) sowie: „the sagas of knights evidently resemble the learned religious
works with which they were contemporary, and it can be argued that many translators had received

a clerical education." (2005:368).
166 t>örir Öskarsson (2005:354).
167 hörir Öskarsson (2005:354).
168 Marold (1985:157).
"'9 hörir Öskarsson (2005:368), Guärün Kvaran (2005:529).
I7" Auch Schier beobachtete, dass der Stil der ü. Rs. nicht einheitlich ist und schreibt dies dem Willen

des Übersetzers zu und nicht der Textvorlage (Schier 1970:96).
171 Zuletzt Kramarz-Bein (2007).



1.5 Übersetzte Riddarasögur oder höfische Romantik 59

1.5 Übersetzte Riddarasögur oder höfische Romantik

Der allgemein anerkannte Gattungsbegriff der ü. Rs. ist problematisch und

forschungsgeschichtlich geprägt und definiert sich bekanntlich über drei Haupteigenschaften

der Sagas: der Herkunft der Übersetzungsliteratur aus bestimmten Stoffmaterien,

dem Entstehungskontext am norwegischen Hof im 13. Jahrhundert sowie
bestimmte Inhalte. Das Wort Riddarasögur ist nachweislich erstmals in einer isländischen

Handschrift des 14. Jahrhunderts in Gebrauch und bezeichnet dort mehrere

Sagas, die Ritter zum Thema haben.172 Im Zuge des wissenschaftlichen Interesses an
der Sagaliteratur widmete man sich im 19. Jahrhundert erstmals einigen ü. Rs. und
versuchte sich in einer Klassifizierung.173 Gegen Ende des 19. Jahrhunderts gaben

Cederschjöld und Kolbing die ersten Editionen mit ü. Rs. heraus. 1872 betitelt

Kolbing seine Editionen der Parcevals saga, îvenssaga und Mirmanssaga
„Riddarasögur" aufgrund ihrer Inhalte und nennt sie „romantische Sagas". Den Sammelbegriff

der Riddarasögur behält Bjarni Vilhjälmsson in seiner isländischen Leseausgabe
bei.174 Halvorsen schlägt schließlich 1969 vor, die ü. Rs. in Bearbeitungen aus
altfranzösischen und lateinischen Quellen sowie in isländische Bearbeitungen zu
untergliedern. Dies bildet die Grundlage für die Unterscheidung in übersetzte und originale

Riddarasögur sowie für die weitere Unterscheidung innerhalb der ü. Rs. Neben
der Methode, die Sagagattungen thematisch zu unterscheiden, folgt nun also eine

Bestimmung von Gattungen nach der Stoffherkunft. Eine solche Unterteilung der
ü. Rs. wird in den 70er Jahren von Schier, Hallberg und Barnes fortgeführt.175 In der

Forschung bleibt diese Grundeinteilung bis heute stabil.176 Als Beispiel für die
Problematik des Begriffs der ü. Rs. dient Barnes Anmerkung zu Kalinkes Definition der
ü. Rs. von 1989:

Definitions over a period of four years by Marianne Kalinke, the most prolific recent
publisher in the field, illustrate a continuing uncertainty over the labelling of Norwegian

and Icelandic romance. In 1979 she characterized riddarasögur as,tales of chivalry
translated from French into Norwegian during the reign of King Hâkon Hâkonarson';
the following year they were ,the thirteenth-century Norwegian translations of
predominantly French literatur'; in 1981 they were ,01d Norse-Icelandic prose tales of
chivalry'; and, in 1982, shed all specifically French and chivalric connections to become,

simply, ,01d Norse-Icelandic romances'.177

172 Rossenbeck (I970:38f), Barnes (l974a:ll), Kalinke (1981:11, 1985:316), Glauser (2005:372)
verweisen auf die Mdgus saga jarls. Dort findet sich folgender Textausschnitt in der Handschrift
AM 152 fol: „Frasagnir svo sem Fiöreks saga, Flövenz saga eär aSrar riddarasögur"
(GunnlaugurFöräarson 1858:177).

171 Vgl. Einleitung und Kapitel 1.1.
174 Bjarni Vilhjälmsson (1949-1954).
175 Schier untergliedert die ü. Rs. nach Inhalt und Herkunft in eine französische und eine keltonor-

mannische Gruppe (Schier 1970:94). Siehe auch Hallberg (1971), Barnes (1974).
176 Vgl. dazu Einleitung.
177 Barnes (1989:73).



60 1 Literaturgeschichtliche Verortung

Trotz homogener Tendenzen in der Forschung gibt es offenbar auch eine stetige
Justierung des Gattungsbegriffs bei Kalinke, da nicht alle Sagas innerhalb dieser

Sagagruppe der Definition des Gattungsbegriffs gleichermaßen gerecht werden. So

täuscht der Gattungsbegriff der übersetzten/norwegischen Riddarasögur über wichtige

Unterschiede innerhalb der Gattung und des Textkorpus wenigstens für die drei
hier zu untersuchenden Sagas hinweg. Zwar ist Stoffherkunft und Inhalt der drei
Sagas nicht problematisch, wohl aber der Entstehungs- und Rezeptionskontext. So

ist es treffender statt von Übersetzung von einer Übertragung bzw. Adaption und
Bearbeitung zu sprechen.178 Auch bei der Wahl des Begriffs der Übertragung oder

Adaption wird der Kontrast zum Begriff der sogenannten originalen/isländischen
Riddarasögur weiterhin bewahrt.

Ein weiterer Kritikpunkt bezieht sich auf die Entstehung am norwegischen Hof
des 13. Jahrhunderts. Wie bereits deutlich wurde, sind keine Textzeugen der
Ivens saga, Erex saga oder Parcevals saga aus dem 13. oder frühen 14. Jahrhundert
erhalten oder bekannt. Das heißt, dass bis auf zwei Fragmente die erhaltenen Texte
ausschließlich aus dem 15. bis 19. Jahrhundert stammen und die Textüberlieferung
auch lediglich in dieser Zeitspanne untersuchbar ist. Im Gegensatz zu der traditionellen

Erörterung des Gattungsbegriffs spielt die Handschriftenüberlieferung für die

Zuordnung eines tatsächlichen Entstehungskontexts durchaus eine Rolle, da die
erhaltenen Handschriften die einzigen altisländischen Artefakte dieser Texte sind.
Anhand der Übersicht 4 in Kapitel 1.3.2 ist daher der Zusammenhang von Gattungsbegriff

und handschriftlicher Überlieferungslage verdeutlicht worden. Aufgrund der
tatsächlichen handschriftlichen Überlieferung ist ein tatsächlicher norwegischer
Entstehungskontext einzig für Elis saga, Strengleikar, Alexanders saga und auch Flôvents

saga, Flores saga und Bretasögur erkennbar, aber eben nicht für die drei hier im
Fokus stehenden Sagas. Die Inhalte der Handschriften werden in Bezug auf ein

mögliches Gattungsbewusstsein in Kapitel 2.2 bei den Überlieferungsverbünden der
drei relevanten ü. Rs. noch genauer besprochen. Doch nicht nur der Gattungsbegriff
der ü. Rs. sondern auch die Bezeichnung höfische Literatur und höfische Romane

(courtly romances) ist für die îvens saga, Erex saga und Parcevals saga problematisch.
Von den im ersten Kapitel bereits besprochenen Punkten wie Form, Stil und Inhalten

einmal abgesehen ist ein wesentlicher Kritikpunkt der Umgang mit der Problematik

des Entstehungskontexts der drei Sagas bzw. ihrer erhaltenen Handschriften.
Die erhaltenen Texte können zeitlich (15. Jahrhundert und später) und räumlich
(bis auf zwei Fragmente ist der Entstehungsort Island) nicht in einem tatsächlichen
höfischen Kontext entstanden oder rezipiert worden sein und daher nicht als höfische

Literatur bezeichnet werden. Der Begriff des höfischen Romans ist konkret an
eine Entstehung und Funktion an einem Königs- oder Fürstenhof gebunden und
daher zeitlich limitiert. So konnten die kontinentalen höfischen Romane im
Spätmittelalter nach dem Niedergang des Rittertums und der Lehnsherrschaft nicht
mehr als Ideal einer zeitgenössischen Gesellschaft dienen und direkte Unterhal-

178 Vgl. Kapitel 1.3.



1.6 Zusammenfassung 61

tungs- und Unterweisungsvorlage für Hofdamen und Ritter auf einer Burg sein. Die
höfische Literatur wurde daher in einem veränderten Umfeld weiter überliefert,
möglicherweise bereits parallel zu neuen Gattungen, die diese Stoffe aufgegriffen
hatten. Für die spätmittelalterliche höfische Literatur in Heidelberg wurde dafür der

Begriff „höfische Romantik" vorgeschlagen.179 Eine Parallele kann m. E. bereits zum
mutmaßlichen Entstehungskontext des 13. Jahrhunderts in Norwegen gezogen werden.

Seit Ende des 13. Jahrhunderts gab es in Norwegen aristokratische Titel und
höfische Rituale, wie die Schwertleite,180 jedoch gab es keinen Ritterstand.181 Bei der

Überlieferung im 15.Jahrhundert auf Island spielt wiederum ein tatsächlicher

Königs- oder Fürstenhof keine Rolle,182 wenn man von der fernen norwegischen und

später dänischen Fremdherrschaft einmal absieht. Die ü. Rs. können in Norwegen
und später in Island kaum in eine Realität umgesetzt worden sein, das heißt in einer
direkten Unterhaltungs- und Unterweisungsvorlage für Ritter auf einer Burg,
sondern höchstens in einem fiktiven Sinn. Es wäre daher möglich, den Begriff der
höfischen Romantik für diese drei Sagas anzuwenden und diese dann vom Begriff der
ü. Rs. z. B. in einer Untergruppe abzugrenzen.

1.6 Zusammenfassung

Ivens saga, Erex saga und Parcevals saga sind nicht nur Teil des europäischen Artusstoffs

und Adaptionen der drei populärsten Artusromane, die im Europa des

13. Jahrhunderts verbreitet waren, sondern sie bilden innerhalb der Gattung der
ü. Rs. inhaltlich und ihre Vorlagen betreffend eine Sondergruppe. Sowohl
Forschungsgeschichte, Texteditionen als auch die Handschriften der drei Sagas halten
sich zudem in einem überschaubaren Rahmen.

Wie in der Einleitung183 bereits angesprochen und in Kapitel 1 verdeutlicht wird,
versucht die vorliegende Untersuchung einen Beitrag zu aktuellen theoretischen
Ansätzen innerhalb der Sagaforschung zu leisten. Es geht um eine generelle Verbindung

von kultur- und literaturwissenschaftlichen Methoden mit Ansätzen aus der

Editionsphilologie, der germanistischen Überlieferungsgeschichte und der Material
Philology. Im Mittelpunkt steht eine Text-Kontext Analyse, die den Sagatext in
seiner handschriftlichen Überlieferung und jeweiligen Textaktualisierung beschreibt
und untersucht. Untersuchungen zur Textualität von Sagatexten in ihren jeweiligen
Handschriften liegen zu diesen drei ii. Rs. bisher nicht vor und sind in der Sagaforschung

nach wie vor rar gesät.

179 Müller (1994:21).
1811

Damsgaard-Olsen (1965:97).
181

Damsgaard-Olsen (1965:96).
182 Vgl. hierzu Würth: „Bestanden in Norwegen mit der ansatzweise vorhandenen ständischen Ge¬

sellschaft zumindest die äußeren Voraussetzungen für die Rezeption der in den kontinentalen
höfischen Romanen vertretenen Ideale, so mußten diese Ideen in Island vollkommen auf
Unverständnis stoßen." (1998:255).

183 Vgl. Einleitung.



62 1 Literaturgeschichtliche Verortung

Die Forschungsgeschichte der 1960er und 1970er Jahre prägte den Gattungsbegriff184

der ü. Rs. wesentlich und unterscheidet ihn formal durch das Merkmal der

Übersetzung^ also auch durch die implizierte Stoffherkunft; von den
originalen/isländischen Riddarasögur. Der Gattungsbegriff wird den drei hier im Fokus
stehenden Sagas aber nicht gerecht. Er schreibt den ü. Rs. generell gemeinsame
Eigenschaften wie die ausländische Herkunft, Entstehung am norwegischen Hof im
13. Jahrhundert und spezifische Inhalte zu, vernachlässigt aber die tatsächliche

Quellenlage, das heißt die Handschriftenüberlieferung dieser Sagatexte, die eine

Entstehung am norwegischen Hof nicht nachweist. Zudem wird die Bezeichnung
ü. Rs. dem komplexen Übertragungsvorgang nicht gerecht. Die erhaltenen Texte
sind dabei m. E. besser als Adaption und Bearbeitung zu bezeichnen, und nicht als

Übersetzung.185 Der Gebrauch des Begriffs höfische Romantik,186 wenigstens als

Untergattung für diese drei Sagas, erscheint daher naheliegend.
Die Rezeption und Funktion dieser drei Sagas in der Forschungsgeschichte wird

besonders von Barnes ausführlich besprochen,187 aber die Voraussetzungen für eine

entsprechende Rezeption am norwegischen Hofwerden dabei kaum hinterfragt und
die Handschriftenüberlieferungslage der Texte nicht berücksichtigt. Das heißt im
weiteren Sinne auch, dass höfische Literatur, die ursprünglich für eine Rezeption an
einem Fürsten- oder Königshof konzipiert war, im Fall der drei Sagas anhand der

Handschriftenüberlieferung letztlich in einem nicht-höfischen Kontext vom 15. bis

19. Jahrhundert immer wieder neu rezipiert und aktualisiert wurde. Selbst wenn man
von einer Übertragung am norwegischen Hof im 13. Jahrhundert ausgeht,188 handelte

es sich hier bereits nicht mehr um höfische Literatur im europäischen Verständnis,

sondern bereits um höfische Romantik.189 Die Texte treffen schon in Norwegen
auf keine entsprechende Lebenswelt, da es dort keinen entsprechenden Ritterstand
gab. Auf Island waren diese Bedingungen noch weniger gegeben.

Das Interesse und damit einhergehend die Untersuchungen zu den ü. Rs. waren
bis in die 1980er Jahre generell gering und sind auch gegenüber dem Forschungsinteresse

für die Islendinga- und Konungasögur noch bis heute gering.190 Texteditionen

und Untersuchungen zu den ü. Rs. reichen daher zahlenmäßig nicht an Publikationen

zu den populären Islendinga- und Konungasögur heran. Die Gründe hierfür
können einerseits in ihrer ursprünglich ausländischen und somit nicht genuin nordischen

Stoffherkunft und andererseits an der etablierten Negativbewertung bei einem
direkten Vergleich mit den altfranzösischen höfischen Romanen liegen. Eine

Betrachtungsrichtung dieser drei Sagas war daher der Vergleich mit altfranzösischen
Stoffversionen. Aufgrund der Bedeutung des Vergleichs von einigen ü. Rs. mit alt-

184 Vgl. Einleitung, Kapitel 1.3 sowie ausführliche Diskussion unter 1.5.
185 Kapitel 1.3.
186 Kapitel 1.5.
187 Zum Rezeptionsprozess der drei Sagas in Kapitel 1.5, zu Barnes Forschung in Kapitel 1.1.1.
188

Erörterung des Entstehungskontexts des 13. Jh.s in Kapitel 1.4.
189 Vgl. Kapitel 1.5.
190 Kapitel 1.1.



1.6 Zusammenfassung 63

französischen Textversionen in der bisherigen Forschung und als Einblick in die
Inhalte der Texte wird in Kapitel 1.5 näher auf diese Thematik eingegangen.

Die nordischen Bearbeiter wandeln die ursprünglichen altfranzösischen Verse in
altnordische Prosa um. Ausführliche Beschreibungen und Erörterungen der
Gemütszustände und Emotionen der Protagonisten werden gekürzt, doch stets ist eine

Kontinuität der Handlung gewährleistet. Die höfischen Romane mit ihren expliziten
Beschreibungen von Emotionen, Innerlichkeit und Liebesthematik führen zudem
die Möglichkeit einer literarischen Sensibilität in den nordischen Kulturraum und in
die Sagaliteratur ein.191

Die inhaltlichen Unterschiede gegenüber der französischen Vorlage und die
stilistischen Unterschiede gegenüber den genuin nordischen Stoffen (Islendingasögur,
Konungasögur) werden in der älteren Forschung rege erörtert. Dabei sollte gerade
das Besondere darin liegen, dass die ü. Rs. neue Stoffe, Motive und entsprechendes
Vokabular in den nordischen Raum bringen, die in die isländische Sagaliteratur

aufgenommen werden.192 Zudem werden bei der Erex saga und Parcevals saga die Inhalte

vom nordischen Verfasser um ein Abenteuer bzw. einen Abschluss der Saga

ergänzt. Für die weitere Untersuchung haben die altfranzösischen Texte allerdings nur
marginale Bedeutung, da schließlich die vorhandenen isländischen Texte
miteinander in Bezug gesetzt werden.

Die Stoffe der ü. Rs. werden wiederum im 14. und 15. Jahrhundert in die isländische

Sagaliteratur aufgenommen und in den originalen Riddarasögur appropriiert.193
Dennoch wurden die drei ü. Rs. parallel dazu bis ins 19. Jahrhundert weiter überliefert.

Dies muss als literarische und kulturelle Leistung gesehen werden, die sich in
einer vielfältigen kulturellen Aneignung in anderen Texten, wie originalen
Riddarasögur, Rimur und Balladen, widerspiegelt, und sollte eben nicht als literarisches

Verfallsphänomen beurteilt werden.
Im ersten Kapitel wird deutlich, dass ein direkter Vergleich von Ivens saga, Erex

saga und Parcevals saga mit Texten der altfranzösischen Romane Yvain, Erec et Enide

und Perceval nicht nur aufgrund der Quellenlage problematisch ist. Weder die ersten

Übertragungen ins Nordische noch die konkreten altfranzösischen Textvorlagen
sind erhalten, obwohl die ältesten erhaltenen altfranzösischen Texte aus dem 13.

Jahrhundert datieren; doch altnorwegische Texte mit diesen drei Sagas aus dem

13. Jahrhundert sind nicht erhalten. Selbst wenn man von einem späteren Übertra-

gungsprozess, z. B. Anfang des 14. Jahrhunderts ausgehen würde, sind auch aus dieser

Zeit keine altnorwegischen Texte dieser drei Sagas erhalten. Das heißt, dass jeder
Textvergleich auf altisländischen und altfranzösischen Texten basiert, die tatsächlich

in keinem direkten regionalen oder zeitlichen Zusammenhang zum norwegischen
Hof des 13. Jahrhunderts stehen.

In Kapitel 1.2 und 1.3 wird auch auf die räumliche und zeitliche Überlieferung
des Artusstoffs in Europa und dem Norden aufmerksam gemacht. Diese drei Sagas

191 Kapitel 1.5.3.
192 Vgl. Kapitel 1.5 sowie Stefan Karlsson (2004:33) und Reynard (2004:12).
193 Vgl. Kapitel 1.3.



64 1 Literaturgeschichtliche Verortung

sind Teil des Artusstoffs, der nicht nur in Europa sondern auch Skandinavien
aufgenommen und weiterverarbeitet wurde. Interessanterweise entwickeln sich in Europa
im 13. Jahrhundert aus den höfischen Romanen des Artusstoffkreis Prosaromane.
Die Übertragung der ü. Rs. folgt damit, bewusst oder unbewusst, auch einem
europäischen Trend. Die Prosaform der ü. Rs. orientiert sich wahrscheinlich auch an der

im Norden bekannten Sagaform. Dazu Kretschmer:

[Die Riddarasögur erscheinen] als geglückte Verbindung zweier verschiedener
mittelalterlicher Erzähltraditionen, die einigen der bekanntesten und bedeutendsten Werke
des europäischen Hochmittelalters auch im fernen Norwegen und Island zu großer
Popularität verholfen hat.194

Jedoch muss daraufhingewiesen werden, dass die ü. Rs. generell und insbesondere
die drei hier besprochenen Sagas anhand ihrer Handschriftenvorkommen offenbar
nicht zu der populärsten Literatur des Nordens gehören, wenn man sie mit der Vielzahl

erhaltener Handschriften mit originalen Riddarasögur oder Märchensagas
vergleicht und die Menge der erhaltenen Handschriften als Indiz für deren quantitatives

Vorkommen im Sinne einer Popularität nutzt. Obwohl die ü. Rs. quantitativ eher

unpopulär sind, so sind ihre Motive hingegen sehr populär, da sie in den originalen
Riddarasögur bzw. Märchensagas rege Weiterverarbeitung finden (vgl. Kapitel
1.3.1). Trotz inhaltlicher, struktureller und stilistischer Gemeinsamkeiten, die
bereits in Kapitel 1.5 angesprochen werden, bilden die drei ü. Rs. aber keinen einheitlichen

Text. Dies lässt sich vermutlich einerseits aus der altfranzösischen Vorlage
selbst ableiten und andererseits aus der individuellen Bearbeitungspraxis der
Übertrager oder Bearbeiter zu einem früheren oder späteren Zeitpunkt.

Generell dient das erste Kapitel der Erörterung der Forschungsgeschichte,
Stoffüberlieferungsgeschichte sowie dem Übertragungs- und Überlieferungsprozess der
drei Sagas als Teil des Artusstoffs im europäischen und nordischen Zusammenhang.
Dadurch wird die Grundlage für die folgenden Kapitel geschaffen, die sich der
handschriftlichen Überlieferung und Textanalyse widmen.

194 Kretschmer (1982:232). Glauser spricht in diesem Zusammenhang von Innovation und Kon¬
struktion (2005:380).


	Literaturgeschichtliche Verortung

