Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 53 (2014)

Artikel: Die Saga von der Njalsbrenna und die Frage nach dem Epos im
europaischen Mittelalter

Autor: Wolf, Alois

Kapitel: Teil | : das Epos auf dem Kontinent und in England

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858135

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Teil |
Das Epos auf dem Kontinent und in England

Die frankisch-burgundisch-gotische Einwanderung in der Volkerwanderungszeit
hatte keine tabula rasa hinterlassen. Romische Verwaltung, Bildung — an die Stelle
der heidnischen Prifekten traten die Bischéfe — waren in reduzierter Form immer
noch prisent. So konnte um 500 Chlodwig in Reims vom dortigen Erzbischof ge-
tauft werden. Anders im ostgotischen Italien, wo zur gleichen Zeit der Arianer Theo-
derich die Macht iibernahm, Altromisches bewusst pflegte, doch der Assimilation
reserviert gegeniiberstand. In Gallien diirfte die Verschmelzung der Einwanderer
mit der einheimischen Bevolkerung relativ problemlos verlaufen sein. Dieser Raum
sollte dann auch zum geistig regsamsten des Mittelalters werden.

In Britannien, seit 197 n. Chr. romische Provinz, war die Lage seit Abzug der r6-
mischen Truppen sicherlich prekirer fir das romische Erbe und das Christentum,
was nach Abhilfe verlangte, wozu es auch kam.

Gregor der Grofle (+ 604) sandte um 596 Augustin, den Prior des Andreasklos-
ters in Rom mit 40 Begleitern nach England zur Festigung des Glaubens und zur
Bekehrung der eingewanderten Barbaren. Der rechtsrheinische Raum lag offenbar
auflerhalb des romischen Interesses. Das diirfte auch damit zusammenhingen, dass
Papst Gregor, ein Stadtromer, altromischem Denken verbunden gewesen sein diirfte
und somit grofles Interesse daran hatte, Britannien als alten rémischen Siedlungs-
boden in seine Bestrebungen einzubeziehen. Die rechtsrheinischen Gebiete verfiig-
ten nicht iiber eine vergleichbare noble Vergangenheit.” Jahrzehnte nach Augustin
wurde der hochgebildete Theodor von Tarsus (+ 690) mit dem neapolitanischen
Monchen Hadrian ebenfalls von Papst nach Britannien entsandt und 668 zum Erz-
bischof von Canterbury ernannt. Das Wirken dieses Mannes wird sicherlich dazu
beigetragen haben, die Literarisierung zu fordern. Das grofle spitantike Bibelepos
des Juvencus war ihm natirlich vertraut, was nicht ohne Einfluss auf die angelsichsi-
sche epische Aneignung der Bibel auf der Grundlage der stabenden Langzeile gewe-
sen sein diirfte.

In seiner Historia ecclesiastica gentis Anglorum weist Beda mehrfach auf die litera-
rische Bildung Theodors und Hadrians hin, betont deren Vertrautheit mit der welt-
lichen Literatur und berichtet vom grofien Zulauf, dessen sich die Schule in Canter-
bury erfreute. Man kann also davon ausgehen, dass dies einen nachhaltigen Bil-
dungsschub ausgeldst haben wird, was nicht ohne Folgen fiir die Literarisierung der

Alois Wolf, ,Solaz nos faz antiquitas. Erwagungen zum Prolog des Alexanderliedes und zur Ent-
wicklung volkssprachlicher Erzihlweise”, in: German Narrative literature of the Twelfth and Thir-
teenth Centuries. Studies presented to Roy Wisbey on his Sixty-fifth Birthday, hg. von Volker Hone-
mann et al. Tibingen 1994, S. 123-137.



4 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

angelsichsischen Volkssprache geblieben sein diirfte. Die ungewdhnlich reiche bi-
belepische Dichtung, die im Angelsichsischen entstand, mit der stabenden Lang-
zeile als Entsprechung zum Hexameter der lateinischen biblischen und weltlichen
Epen zeigt, dass infolge des erwihnten Bildungsschubs das Angelsichsische insge-
samt als eposwiirdig erachtet wurde, was wohl auch die altgermanischen Uberliefe-
rungen einschloss. Das wiirde erkliren, dass es zur Entstehung des Groflepos Beo-
wulf kommen konnte, das man als weltliches Gegenstiick zur Historia ecclesiastica der
gens Anglorum betrachten konnte.

Bibelepik

Im Gegensatz zur Entwicklung auf dem Kontinent, wovon gleich die Rede sein wird
und wo die Germanenstimme um ihre ,mythische’ Vor- und Friithgeschichte ampu-
tiert wurden, erhielt das Angelsachsische im Beowulf eine grolepische Vorgeschichte
wie die Griechen und Romer, die iiberdies mittels beachtlicher biblischer Signale
erhellt erscheinen sollte. So heifit es schon V. 11-14 von Scyld: Pet waes god cyning!
[... ] Pone God sende/ folce to frofre. In V. 17 wird der wuldres Wealdend erwihnt und
in V.72 erfihrt man, dass Hrodgar an alt und jung verteilt swylc him God sealde.?
Damit hat es nicht sein Bewenden. Es geht um den Versuch, die heroische Vorzeit
ansatzweise fiir das Christliche zu vereinnahmen. Ganz anders verlief die Entwick-
lung auf dem Kontinent. Im rechtsrheinischen Gebiet setzte zunichst die irische
Mission ein, nur lose mit Rom verbunden, weil mehr dem typisch irischen M6nchs-
ideal der peregrinatio verpflichtet. Das dnderte sich mit dem steigenden Einfluss der
angelsiachsischen Kirche auf den nachmaligen deutschen Raum, wofiir vor allem der
Monch und Abt Bonifatius (+ 754) steht, der schon friih versuchte, an der deut-
schen Nordseekiiste zu missionieren. Er brach nicht im Auftrag des Papstes zu
diesem Wirken auf wie Augustin und Theodor, sondern holte sich von sich aus den
Auftrag vom Papst; dreimal war er in Rom! Dieser starke angelsichsische Einfluss
blieb nicht ohne Wirkung auf die volkssprachliche und grofiepische Aneignung der
Bibel im Altsichsischen. Die enge Verflechtung des sichsischen Raums zeigt sich
auch darin, dass mit der sogenannten Genesis B ein altsichsischer Text ins Angel-
siachsische interpoliert werden konnte. Wie immer man zur lateinischen prefatio
zum Heliand und zu den Versus de poeta steht, so unterstreicht die Ubernahme der
Caedmonlegende aus Bedas Kirchengeschichte diese engen Kontakte.

Die prefatio zum Heliand weifl bekanntlich zu berichten, dass kein Geringerer als
Ludovicus piissimus Augustus selbst die Abfassung einer volkssprachlichen Bearbei-
tung der Bibel betrieb und einen vir de gente Saxonum qui apud suos non ignobilis
vates habebatur damit beauftragte, damit der populus theodica loquens lingua davon
Kenntnis nehmen konne. Nicht zuletzt auch iiber Zentren wie Fulda, 744 von Boni-
faz gegriindet, riicken die Bibelwerke, Heliand, Genesis und Otfrids Evangelienbuch,

* Beowulf. With the Finnesburg Fragment, hg. von C.L. Wrenn, London 1953.



Bibelepik 5

ndher aneinander, wobei die Frage der zeitlichen Prioritit umstritten ist. Die Litera-
turgeschichten pflegen beide Bestrebungen, die altsichsische und die althochdeut-
sche, nebeneinander abzuhandeln. Damit sollte man sich, vor allem mit Blick auf
Otfrid, nicht begniigen. Bedenkt man die einmalige Anlage von Otfrids Werk, so
springt der geradezu mafllose Anspruch, womit er seine Bibeldichtung prisentiert,
ins Auge. Man kann sich schwer vorstellen, dass Otfrids Absicherung nach allen
Seiten ins Leere hinein gesprochen sein konnte. So nehme ich an, dass er lingua ger-
manica und theodisca auf penetrante Weise als frankisch verstanden wissen wollte
und dies mit der Ruhmung des Frankischen — Menschen und Land — verband. Seine
frainkische Bibel sollte nicht nur den heiligen Text in der Volkssprache verfiigbar
machen; er wollte dariiber hinaus seine frankische Bibel zum frinkischen National-
epos erheben. Dass dies ohne Seitenblick auf das Altsichsische gemeint war, wage
ich bei der komplexen Anlage des Werkes zu bezweifeln. Das brichte auch etwas
Dynamik in unsere Literaturgeschichten! Diese Verabsolutierung des Frankischen
unterschied sich grundsitzlich von der angelsichsisch-altsichsischen Linie der grof3-
epischen Aneignung der Bibel. Das gilt nicht nur fiir die intensive theologische
Durchdringung des Erzahlstoffes, was Haubrichs iiberzeugend herausgearbeitet hat,
sondern auch fiir die sprachliche Gestaltung, die mit dem Endreim die epische Spra-
che von Grund auf verinderte.* Gegeniiber der im Altenglischen und Sichsischen
dominierenden stabenden Langzeile bahnte sich im galloromanisch-frinkischen
Raum eine andere Entwicklung an. Das frankische Idiom und das aus dem Vulgir-
latein hervorgehende Altfranzdsisch wurden in ihrer dichterischen Auflerungen von
der christlichen Hymnentradition erfasst, wobei der Endreim immer mehr an Be-
deutung gewann. Die von Otfrid ausfiihrlich dargelegte Ausrichtung auf den End-
reim bedeutete nicht nur die Abkehr vom germanischen Stabreimvers, sondern zu-
gleich das Ersetzen der lateinischen sechs ziti des Hexameterverses durch die sechs
ziti der Heilsgeschichte; eine zweifache Uberbietung. Gelegentlich spiirt man in
Otfrids Versen auch noch den lingeren epischen Atem der Langverszeile wie z.B. in
der Verkiindigungsszene im Evangelienbuch, wenn es vom Engel heif}t: Floug er
sunnun pad, sterrono straza,/ wega wolkono zi theru itis frono;/ Zi ediles frouun, selbun
sancta Mariun. Das war aber nicht das Hauptanliegen Otfrids.

Gemessen an der Situation im Insularen und Altsichsischen bedeutet Otfrids
Vorgehen einen radikalen Einschnitt, sowohl was die Form betrifft, den Endreim, als
auch die Haltung gegeniiber epischen Inhalten. Der Absolutheitsanspruch des Bib-
lisch-Religiosen sollte die weitere Entwicklung im Galloromanisch-Frinkischen
nachhaltig prigen. Dass es dann im Frithmittelhochdeutschen zu einer so reichen
Entfaltung von Bibelepik kommen konnte — von der Wiener Genesis und den fol-
genden Bearbeitungen alttestamentlicher Stoffe hin zu Avas Leben Jesu und der
Kunstprosa des St. Trudperter Hohenliedes — diirfte doch auch auf den massiven Ein-
satz Otfrids zuriickzufithren sein. Im Galloromanischen steht dem nur die
Clermonter Passion gegentiber.

*  Wolfgang Haubrichs, Geschichte der deutschen Literatur, Bd I, Teil 1: Die Anfinge, Frankfurt 1988.



6 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Hildebrandslied

Geht man einige Jahrzehnte hinter Otfrid zuriick, zeigen sich auf dem Kontinent
auch andere Optionen in der Auseinandersetzung mit dem Phinomen des Epischen.
Fiihrende Geister der damaligen Zeit scheint das umgetrieben zu haben, was von
beachtlicher geistesgeschichtlicher Relevanz ist. So wurde in der ersten Hilfte des
9.Jahrhunderts das Hildebrandslied schriftlich festgehalten, wenn auch fragmenta-
risch. In den 68 erhaltenen Versen, die vom tragischen Vater-Sohn-Kampf handeln,
fallt dreimal der Name des groflen Gotenkonigs neben dem Odoakers, dazu noch
der Hinweis auf den Hunnenkénig. Das ist nicht fabulose Vergangenheit. Bedenkt
man, dass Karl der Grofle das Reiterstandbild Theoderichs — oder was man dafiir
hielt — nach Aachen transportieren lief3, so wird diese translatio auch der kollektiven
Dietrich-memoria zugute gekommen sein. Nebenbei sei erwdhnt, dass der Codex
argenteus, die in Norditalien im Reich Theoderichs verfasste Version von Wulfilas
Bibeliibersetzung, vom HI. Luitger um 795 ins Kloster Werden gebracht wurde. Am
Hof war freilich die Rolle des Ketzers Theoderich nicht unumstritten. So ging kein
Geringerer als Walahfrid Strabo in seiner Dichtung De imagine Detrice mit Theo-
derich ins Gericht. Man kann daraus ersehen, dass Sagen um diesen Herrscher so-
wohl in Literatenkreisen als auch in den volkssprachlichen Uberlieferungen prisent
waren. Auf dieses Nebeneinander ist zu achten bis hin zum Nibelungenepos.

Das Hildebrandslied gehort zu den vielinterpretierten Texten des Mittelalters. Da
es sich dabei um ein einmaliges Zeugnis aus der Friihzeit des deutschen Schrifttums
handelt, neigte man dazu, in diesen Versen die unverfilschte Stimme des germani-
schen heroischen Ereignisliedes herauszuhoren. Wie der Erzahler sich in Position
setzt und Altverbiirgtes verspricht — ik gihorta dat seggen — hort sich auch ganz au-
thentisch an, doch was und wie er erzihlt, erschopft sich nicht in heroischer Typik.
Wir wissen auch nicht genau, wie das germanische Heldenlied aussah; das Zeugnis
der eddischen Lieder wird man nicht verallgemeinern diirfen. Dariiber hinaus ver-
nimmt man im Hildebrandslied neue Tone. So ist die Art, wie der Erzihler an das
tragische Ereignis heranfithrt, eher die eines detailliert chronikalischen Berichts mit
tiberraschenden Einblicken in menschliches Verhalten und Empfinden. Das ist nicht
heroische Typik eines Ereignisliedes, sondern fast schon epische Breite. Der Text ist
von Anfang an auf das Vater-Thema angelegt (vgl. V.9 und 17), was kaum ein be-
vorzugtes Problem heroischer Dichtung gewesen sein dirfte. Stimuliert durch Hil-
debrands Frage, legt Hadubrand los und skizziert die Situation Dietrichs. Man er-
fahrt auch, dass dieser Dietrich uuas so friuntlaos man (V. 24),> was man auf Dietrich
und nicht auf Hildebrand beziehen muss. Wenn es dann von Dietrich heif3t, dass
ihm darba gistuontun fatereres mines (V. 23-24), so fithrt dieser Hinweis auf das ,Va-
terland’ und damit auf die Vorstellung von Dietrichs Exil — wenn kein Schreibfehler
vorliegt und frateres zu lesen wire — iiber Heldenliedtypik hinaus. Man méchte dabei

S Hildebrandslied, in: Althochdeutsches Lesebuch. Zusammengestellt und mit Wérterbuch versehen
von Wilhelm Braune, fortgefithrt von Karl Helm. 14. Aufl., Ttibingen 1962, S. 84-85.



Hildebrandslied und Waltharius 7

an romisches patria-Denken erinnern, wie ja auch der Mythos von einer Riickkehr
nach Italien ein Echo aus der Aeneis sein diirfte. Sogar die schlimme Lage der verlas-
senen Familie erweist sich als erwihnenswert (V.20). Das Ganze entbehrt jeder
Formelhaftigkeit, sogar im Hinweis auf die Kampfeslust des Vaters (V.27). Von
besonderer Bedeutung sind die Gottesanrufungen, die mit einem alten Heldenlied
nichts zu tun haben und eher auf Riidigers Auflerungen im Nibelungenepos voraus-
weisen. Uberraschend viel Raum widmet das Lied dem Requisit Riistung. Schon die
Einleitung lenkt darauf hin und im zweiten Teil verstirkt sich das bis hin zur Frage,
wer am Ende desero brunnono bedero uualtan wird (V. 62). Man fragt sich, ob es sich
bei diesem Text um eine getreue Wiedergabe eines alten Heldenliedes handelt oder
nicht eher um eine Auseinandersetzung mit alten Traditionen aus dem Geist der
karolingischen Zeit.

Waltharius

Diesem Geist ist auch im lateinischen Walthariusepos eine nun anders geartete breit
angelegte Auseinandersetzung mit alten Uberlieferungen zu verdanken. Wenn man
das Hildebrandslied eher als Randerscheinung betrachten muss, so geht es im
Waltharius um mehr - wie schon die Verwendung der lateinischen Hochsprache
zeigt —, wobei auch der Unterschied zur angelsichsischen Kultur und deren Umgang
mit heroischer Vergangenheit — so auch in den seriosen Waldere-Fragmenten - fass-
bar wird. Der Verfasser des Waltharius, ein Monch, wendet sich an seine fratres mit
einem Werk, das von germanischen Sagengestalten handelt.® Jahrzehnte friiher hatte
sich der Monch Alkuin an die Mitbriider des Klosters Lindisfarne gewandt und sie
getadelt, weil sie dem Vortrag eines Heldenliedes tiber einen gewissen Ingeld zu
lauschen pflegten. Der Walthariusdichter hatte seinen fratres etwas Anderes zu bie-
ten. Als gebildeter Literat griff er mittels konsequent eingesetzter Cento-Technik
und gravierenden Umdeutungen in die alten Sagen ein und entzog ihnen die serise
Grundlage. Im kollektiven Bewusstsein konnten sie dadurch nicht ausgelscht wer-
den, erhielten aber einen anderen Stellenwert, was ihnen offenbar den Weg ins
Hochliterarische erschwert haben diirfte, was sich erst im 12. Jahrhundert dndern
sollte.

Die altromische und die frithchristliche Literatur bot sich dem belesenen Autor
gleichsam als poetisches Ersatzteillager dar, aus dem man beliebig passende Verse
entnehmen konnte. Mit diesem blof8 dichtungstechnischen Aspekt musste es aber
nicht sein Bewenden haben. Geschickt plazierte Zitate konnten neue Perspektiven
eroffnen. Der Walthariusdichter machte reichlich Gebrauch davon und lie konse-
quent die alten Sagen in neuem Licht erscheinen. Dass der Autor sich die Miihe

¢ Karl Langosch, Waltharius, Ruodlieb, Mdrchenepen. Lateinische Epik des Mittelalters mit deutschen
Versen, Darmstadt 1956. Sowie Alois Wolf, ,Waltharius®, in: Killy Literaturlexikon, 2. Auflage, Ber-
lin 2011, Sp. 118-122.



8 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

machte, fast 1500 wohlstilisierte Hexameter auf diesen Erzihlstoff zu verwenden,
bezeugt dessen Beliebtheit. Wie auch die beiden altenglischen Waldere-Fragmente
belegen, muss es eine Walthersage gegeben haben. Die Waldere-Fragmente beziehen
auch noch die Dietrichsage ein, was bei unserem Dichter fehlt.

Im Gegensatz zu den Einsdtzen heldenepischer Dichtungen wie ik gihorta dat
seggen oder vergleichbaren Eingingen im Beowulf oder den eddischen Liedern setzt
der Waltharius einen prizisen geographischen, historischen und voélkerkundlichen
Akzent und distanziert sich damit von der Unbestimmtheit der alten Sagen. Im
Nibelungenlied wird dann der ungleich prizisere Raumbezug einen wesentlichen
Beitrag dazu leisten, dass aus den alten Sagen das grofle Epos werden konnte. Was
im Waltharius dagegen auf diese prazise Fixierung folgt, macht die alten Sagen zum
literarischen Spielmaterial und greift somit radikal in deren Substanz ein. Dass dies
in einem umfassenderen epischen Rahmen geschah, lisst darauf schliefen, dass der
Dichter ahnte, es mit einem Erzahlmaterial zu tun zu haben, dem seriose epische
Potenz innewohnte. Dem setzte er seine Version entgegen und legte die Messlatte
sogleich hoch an mittels eines variierten Zitats aus dem 6. Buch von Vergils Aeneis,
dem Epos schlechthin, stellte damit die alten Uberlieferungen auf den Kopf und
weckte Erwartungen. So erscheinen die Hunnen, angefiihrt von Attila, als non plus
ultra an Macht, was der Dichter auch noch durch ein besonderes Zitat aus der Aeneis
unterstreicht: Es heiflt im Waltharius von ihnen Foedera supplicibus donans
sternensque rebelles (V. 9), und er teilt ihnen eine iiber 1000-jihrige Herrschaft zu.”
Wie schon lange bemerkt, geht es um nicht mehr und nicht weniger als um die Inan-
spruchnahme der verheiflungsvollen Aufforderung des Anchises an seinen Sohn im
6. Buch der Aeneis: tu regere imperio populos, Romane, memento [ ... | parcere subiectis
et debellare superbos (V. 851-853).* Was werden sich die fratres wohl gedacht haben
bei dieser Deutung der Gottesgeissel, wo tiberdies Stiddeutschland unter den Ein-
fillen der Magyaren zu leiden hatte? Wenig spiter erfihrt man, dass die Macht die-
ses ubrigens gutmiitigen Attila an der Kampfkraft Walthers hangt; und schliellich
halt sich dieser als ohnmaichtig geschilderte Attila nach dem Riesenbesiufnis mit
beiden Hinden den brummenden Schidel und das Getiimmel in seinen Eingewei-
den kontrastiert mit der amica silentia des fliichtigen Walther und seiner Begleiterin.

Einen weiteren Eingriff in die Sagentradition leistete sich der Autor mit seiner
penetranten Herabsetzung der Franken bis hin zu beutegierigen Wegelagerern.
Festgemacht vor allem an Koénig Gunther selbst. Nun ist es eine Konstante in der
Sagenentwicklung, dass Gunther als Burgunder figuriert, angefangen bei Prosper
Aquitanus im 5. Jahrhundert; die nordischen Quellen folgen, bis hin zum Nibelun-
genlied, wo er zwar Schwichen zeigt, im Schlusskampf aber seinen Mann stellt. Im
Waltharius dagegen erscheint er, wie schon angedeutet bei seinem Vater als rex
pavidus, infelix, demens, superbus, miser und caecus, und nicht nur das. Wahrend er im
nordischen Atlilied, das hier als treuer Zeuge der Uberlieferung gelten kann, die

7 Waltharius (wie Anm. 6), S. 6f.
Zitiert nach der Ausgabe: Publius Vergilius Maro, Aeneis, hg. von Gian Biagio Conte, Berlin/New
York 2009 (Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana 2005).



Hildebrandslied und Waltharius 9

heroische Hortverweigerung mit dem Leben bezahlt, ist er im Waltherepos der
Goldgierige, der dann als Beinamputierter den Kampfplatz verlassen muss. Wie ver-
hilt sich das zum Karls- und Frankenbild des Aachener Karlsepos, den Versen des
Ermoldus Nigellus, zu Otfrids Evangelienbuch, zum Ludwigslied und zu den sich
konstituierenden Chansons de geste, und der trojanischen Herkunft der Franken, die
im Waltharius fiir Hagen beansprucht wird (V. 28)?

In der Schilderung der zwolf Einzelkimpfe entfaltet sich dann die Variations-
kunst des Dichters. Ausgangspunkt ist die alte und entscheidende Hortfrage mit der
heroischen Hortverweigerung, Glanzstiick des Alten Atliliedes und noch im Nibe-
lungenepos markanter Doppelpunkt am Schluss, worin aber der Hort dem Schwert
Sigfrids Platz machen muss. Im Waltharius steht die Hortfrage unter dem mora-
lischen Zeichen des Lasters der avaritia, V. 858, und die Kampfschilderung offnet
sich hin zur ,Psychomachia“ des Prudentius. Der Dichter meidet jedoch ein schema-
tisches Abhandeln der Laster, vielmehr unterscheidet sich jeder Kampf vom andern.
Besonders variationsreich ist die Schilderung der Wunden, die Walther seinen Geg-
nern zufiigt. Der Dichter kann dabei ausgiebig auf die romische Epik zurtickgreifen.
Die germanische Uberlieferung kennt dieses detaillierte Beschreiben der Wunden
nicht, was auch noch fiir das Nibelungenlied gilt, anders die Chansons de geste, die da
in der altromischen Tradition stehen. Eine wichtige Rolle spielt am Schluss der
Dichtung die Vasallenthematik — nicht Teil der alten Sagen, wohl aber in Verbin-
dung mit den sich konstituierenden Chansons de geste und dominant im Nibelungen-
lied. Der Autor scheute sich auch nicht, groteske Akzente in seinen Kampfschilde-
rungen zu setzen, so im Versuch der Angreifer, mittels eines an einem Seil befestig-
ten Dreizacks, der im Schild Walthers steckenbleibt, ihn niederzuwerfen. Selbst Ko-
nig Gunther beteiligt sich an diesem seltsamen Spektakel, das die Angreifer aber nur
mafllos ins Schwitzen bringt. Dass Walther durch einen feindlichen Schwertstreich
einige Haarlocken einbiifit, bringt das komische Thema der Kahlkopfigkeit ins Spiel.
Das weist voraus auf das burleske Ende, wo dann die Gliedmafien herumliegen und
Hagens Auge in spitantiker epischer Manier noch im Sande blinzelt, und die ehe-
maligen Kampfer ihre Witze reissen. Die Abwertung des Frankenkonigs setzt sich
fort. Mit dieser abschlieBenden Sicht auf die Wunden der Beteiligten spielt der Ver-
fasser das spatromisch-manieristische Wiihlen in grésslichen Details — man denke an
Lukan - ins Heitere hiniiber und erhirtet damit seine literarische Selbstandigkeit.

Dass sich ein begabter Autor wie der Dichter des Waltharius die Mithe machte,
diesen volkssprachlich iiberlieferten Sagen soviel Sorgfalt angedeihen zu lassen, ldsst
den Schluss zu, dass es sich dabei um einen Erzihlstoff von Prestige und Beliebtheit
gehandelt haben muss - auch in gehobenen Kreisen. Wenn, wie oben angemerkt,
Alkuin einst seine fratres in Lindisfarne blof} tadelte ob ihres Interesses an religios
irrelevanten germanischen Sagen iiber einen gewissen Ingeld, so hitte der Waltha-
riusdichter mit seinem opus die direkte Konfrontation mit diesem Sagenerbe auf
hohem Niveau und mit dem wirkungsvollen Mittel der Parodie gesucht. Indem er
diese Sagen formal als Epos, als komisches Epos, darbot, nahm er ihnen die Mog-
lichkeit epische Wiirde zu entfalten. Er wollte damit auch dem Publikum die



10 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Grundlage dafiir entziehen, sich auf diese Sagengestalten, ihren Lebensraum und
ihre Schicksale einzulassen und ein Gefiihl des Verbundenseins zu entwickeln, wie
es sich fiir ein Epos gehort.

Der Walthariusdichter hatte, fest etabliert in seiner lateinischen Buchtradition,
mit seiner Behandlung alter Sagenstoffe diesen praktisch die Eposwiirdigkeit abge-
sprochen. Demgegeniiber sollte aber la France aus den historischen karolingischen
und nachkarolingischen Gegebenheiten heraus Neues bieten. Karlsmythos und Sa-
razenenkdmpfe boten die stoffliche Grundlage. Wir gehen dann auf einen Vergleich
zwischen dem sogenannten Aachener Karlsepos — noch zu seinen Lebzeiten ent-
standen — und der spiteren Chanson de Roland — nicht minder ein Karlsepos - ein.
Als Vollepos wird man die 5§76 Hexameter der lateinischen Dichtung nicht bezeich-
nen konnen; dazu reicht der Stoff nicht, doch enthilt er ausreichende sprachlich
epische Substanz.” Es geht um die Huldigung Karls des Groflen, beginnend mit ei-
nem iiberschiumend panegyrischen Abschnitt, in dem die einmaligen Qualititen
Karls gerithmt werden und der nicht zufillig 100 Verse umfasst, die Vollkommen-
heit signalisierend: Karl als pharus Europae, als David, als victor, rex qui superat reges,
rex justus, grammaticae doctor etc. Das kostbare Adjektiv pius (V.27 und 97) macht
ihn zum neuen Aeneas, wozu sich fiigt, dass die auf diese Einleitung folgende Schil-
derung der Bautitigkeit Karls, die dem groflartigen Ausbau Aachens zu einer roma
seconda dient, an der Bautitigkeit des Aeneas in Karthago erinnert. Es folgt die aus-
ladende Jagdszene, worin auch die Familie Karls entsprechend gewiirdigt wird. In
einer nichtlichen Vision erfihrt Karl vom grausamen Schicksal des Papstes Leo in
Rom, was ihn veranlasst, eine Delegation nach Italien zu schicken. Nebenbei wird
auf den Sachsenkrieg angespielt (V.336f); zu einer epischen Ausgestaltung des
Kriegerischen kommt es aber nicht. Stattdessen wird der adventus des wunderbar
geheilten Papstes in Paderborn mit allem Pomp erzihlt. Mit dem grofien Festmahl
klingt die Dichtung aus. Der Verfasser lehnt es in der Einleitung ausdriicklich ab,
sermone rudi (V. 89) diesem einmaligen Herrscher wiirdigen zu wollen. Gerade dazu
wird es aber dann in der volkssprachlichen — also sermone rudi — Version der Chan-
son de Roland kommen, worin der Stoff um Karl zu einem mittelalterlichen Epos
wurde.

Mit Otfrids Evangelienepos war der sermo rudis literaturfahig und gleichsam in
den Chor der heiligen Sprachen aufgenommen. Otfrid stand nicht allein mit seinem
Bemiihen. Das Westfrankische zog nach, zunichst noch im germanischen Idiom, im
Ludwigslied, und dann im romanischen Sprachkleid in den entstehenden Chansons
de geste.'” In beiden Fillen ging es nicht mehr um die Vermittlung der Evangelien,
sondern - in unterschiedlicher Dosierung — um Biblisierung profan kriegerischen
Geschehens auf nationalfrinkischem Hintergrund. Das Ludwigslied steht in einer aus
dem nordfranzoésischen Kloster St. Amand stammenden Handschrift und folgt, von
derselben Hand geschrieben, als Ritmus teutonicus auf das franzosische Eulalialied,

*  Karolus magnus et Leo papa, in: Poetae latini aevi carolini, hg. von E. Diimmler, Berlin 1881 (Monu-

menta Germaniae Historica V: Poetarum latinorum medii aevi; Bd. 1), S. 366-379.
' Das Ludwigslied, in: Althochdeutsches Lesebuch (wie Anm. 5), S. 136-138.



Hildebrandslied und Waltharius 11

ebenfalls im Endreim abgefasst. Dieses Nebeneinander des dltesten franzdsischen
Denkmals mit dem althochdeutschen Text ist kein Zufall, sondern bezeugt die enge
Verflechtung des Frinkischen mit dem Galloromanischen. In dem gut 100 Jahre
nach dem Eulalialied entstandenen Lied auf die Heilige Fides, das in durchgereimten
Laissen verfasst ist, heiflt es, es sei a lei Francesca gedichtet.

Ludwigslied

Im Jahre 881 besiegte der westfrankische Konig Ludwig III. bei Saucourt die Nor-
mannen. Im darauffolgenden Jahr starb er unter wenig erbaulichen Umstinden. Das
Lied zahlt ihn noch unter die Lebenden, muss also unmittelbar nach dem Sieg ent-
standen sein. Es bestand also keine Mdéglichkeit zur Bildung einer heldenepischen
Uberlieferung auf miindlicher Basis; ein wichtiger Unterschied zu moglichen ande-
ren dichterischen Reaktionen auf kriegerische Ereignisse dhnlicher Art. Das Lud-
wigslied entwirft ein besonderes Bild vom Kidmpfen. Die 118 paarweise gereimten
bzw. assonierenden Kurzverse treten an die Stelle der alten Stabreimtechnik. Schon
vom Umfang her noch kein Epos, doch, wenn man an die spiteren Chansons de geste
denkt, ein moglicher Beitrag zur Entwicklung dieses grof3en literarischen genus. Der
Ubergang vom germanischen Idiom ins werdende Franzésisch war dabei nur eine
Frage der Zeit.

Im Ludwigslied geht es um die zukunftsweisende Integration eines kriegerischen
Ereignisses aus realem frinkischem Erleben ins Religiose. Das Politische, nun nicht
auf Vorreden beschrinkt wie bei Otfrid, sondern die Substanz der Dichtung betref-
fend, den Sieg des westfrankischen Konigs Ludwigs III., verbindet sich mit dem Re-
ligiosen. Dieses uiberlagert, was an heldenepischer Erzahlweise von der Sache her
darstellbar und zu erwarten gewesen wire. So gibt es keine Aufzihlung der Krieger,
keine martialischen Aulerungen vor dem Kampf, keine Riistungsschilderung, wenn
man von der Schwundstufe in V. 42 nam her skild indi sper absieht. Desgleichen fehlt
eine richtiggehende Kampfschilderung; in V.52 liegt nur ein magerer Rest vor:
Suman thuruhsluog her, / Suman thuruhstah her. Dem Dichter kam es dagegen auf die
religiose Inszenierung des Kampfes an, wodurch jede mogliche profane Deutung
von vornherein ausgeschaltet wurde. Das Umfeld des wohlkomponierten Textes ist
in den politisch maigebenden Kreisen zu suchen. Die Intention liegt darin, das K&-
nigtum Ludwigs unmittelbar aus der Gnade Gottes abzuleiten. Schon in den Einlei-
tungsversen wird der Held des Liedes vom Dichter-Ich als kuning vorgestellt, der in
einem besonderen Verhiltnis zu Gott steht, die Wiederholung der Aussage — uueiz
ih ... Ih uueiz (V. 1-2) — unterstreicht das mittels des Chiasmus. Dem entspricht am
Schluss die die Horer vereinnahmende pluralische Aussage: Kuning unsér salig
(V.57). In diesem prizise vereinnahmenden unsér kann man das religiés-mittel-
alterliche Gegenstiick zu dem allgemein gehaltenen ,Identifizierungsangebot’ grof3er
weltlicher Epen sehen, worin man sich in einer bestimmten Vergangenheit irgend-



12 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

wie beheimatet wissen kann. Weiter heifit es zu Beginn, Gott selber habe sich als
Ziehvater des kiinftigen Konigs angenommen, ihn mit den entsprechenden virtutes
ausgestattet und ihm den Thron hier in Vrankon (V. 6) gegeben. Der Herrschaftsan-
spruch ist damit unangreifbar. Hinter den einfach formulierten Aussagen steht aber
mehr; das Ludwigslied ist auch ein frither Beleg fiir diaphanes Schreiben. Im vorlie-
genden Fall liefert die Bibel das Bezugssystem, in dem Sein und Tun dieses franki-
schen Konigs ihre Wiirde erhalten. Daraus sind natiirlich auch Riickschliisse auf das
anvisierte Publikum zu ziehen. Das Medium der Volkssprache deutet auf weltliche
Adelskreise, wobei die starke und direkte religiose Orientierung klarmacht, dass kein
traditionelles Ereignis- oder Preislied zu erwarten sei. Die dahinterliegende zweite
Aussageebene, das Biblische betreffend, appelliert vor allem an die Geistlichkeit,
wobei man sich die beiden Bereiche als durchlissig vorstellen muss. Die Bibel, die
die zweite Ebene bildet, spannt das Geschehen in einen heilsgeschichtlichen Rah-
men ein, der vom Alten Testament bis zur Apokalypse reicht. Es beginnt mit der An-
spielung auf das Buch der Konige: Gott verspricht David, sich seines Sohnes Salo-
mon als Vater anzunehmen. David/Salomon-Assoziationen waren fiir die Herr-
schaftsauffassung im Mittelalter fundamental, wie man auch aus Otfrid weifl. Hinter
V.9 des Ludwigsliedes steht die Vorstellung des Auf-die-Probe-Stellens, dem Alten
Testament vertraut. Uber die Franken kommt Unheil ob ihrer Siinden; die Analogie
mit dem widerspenstigen Volk Israel stellt sich ein und wird durch den Hinweis auf
Gottes Zorn und Erbarmen bekriftigt. Wie im Alten Testament redet Gott mit Lud-
wig, und dieser antwortet (V. 23ff). Mit dem Namen Christi (V. 20) wird das Neue
Testament einbezogen. Genau in der Mitte des Liedes diirfte sich das bis zur Chris-
tusanalogie steigern. Die ersehnte und befreiende Ankunft Ludwigs erinnert an
Christi descensus ad inferos, wo die Gerechten schon seit 5000 Jahren — dem ent-
spricht im Lied So lango beidon uuir thin (V. 30) - des Erlésers harren und bei dessen
Ankunft das canticum triumphale anstimmen: venisti desiderabilis quem expectabamus
in tenebris. Die Anrede im Singular bei pluralischem Subjekt — fré min (V. 30)- zeigt
das Formelhafte der Anrufung. Das Erheben der Fahne (V.27) ldsst an bildliche
Darstellungen denken: Christus der Sieger entsteigt dem Grab und der Vorhélle mit
erhobenem Banner. Man mochte vorausdenken an die grofle Bedeutung des Ban-
ners Oriflamme fiir die franzosische Nationalmystik ab dem Rolandslied. Das ,Kyrie
eleison” wird zum Schlachtruf. Wenn Ludwig hier ther guoto (V.31) genannt wird,
hat das ebenfalls hohe religiose Qualitit. Der Siegeskampf gegen die Heiden erhalt
dann einen eschatologischen Akzent (vgl. Apokal. 19,15), wenn es heift, dass Lud-
wig den Feinden skancta [ ... ] / Bitteres lides (V. 54).

Die vergleichbaren Avaren-, Magyaren- und Slawenkimpfe haben im Ostreich
keine Spuren in der volkssprachlichen Dichtung hinterlassen. Pippins Sieg iiber die
heidnischen Avaren im Jahr 796 wurde von einem Dichter in 45 lateinischen Versen
besungen, die keinerlei heldenepische Ansitze oder Reste aufweisen. Die Untaten
der Avaren werden angedeutet — fana Dei destruxerunt [ ... | —, dann heiflt es, dass
Pippin unter dem Schutz der Apostel steht, an der Donau ein Lager errichtet und
den Avarenschatz in Besitz nimmt. Mit einem Lob Pippins endet das Gedicht: vivat



Ludwigslied 13

rex Pippinus! Auch im Westreich wurden entsprechende Kimpfe gegen die Nor-
mannen und Sarazenen in lateinischer Sprache festgehalten, z.B. im Werk Abbos
von St. Germain de Prés Bella Parisiace urbis aus der Zeit um 897. Wie das Ludwigs-
lied, das in den Chansons de geste eine michtige Fortsetzung finden sollte, zeigt, blieb
es im Westen nicht beim Latein. Im Osten, wo die imperiale Idee das Nationale tran-
zendierte, scheint ein entsprechender volkssprachlicher politischer Resonanzboden
gefehlt zu haben.

Wo Otfrids Epos ausschliefSlich auf die Bibel setzt, 6ffnet sich also das Ludwigs-
lied bereits den Taten eines zeitgendssischen nationalen Herrschers und nimmt
diesen fiir die religiose Sinngebung in Beschlag. Das Kriegerische im Sinn helden-
epischer Heroik konnte sich in diesem Text noch nicht entfalten, bildete aber ein
latentes Potential, dem sich die religiose Orientierung dann nicht zu entziehen ver-
mochte. Zwei patriotische epische Texte aus dem Englischen, die auf kriegerische
Ereignisse der Jahre 937 und 991 aufbauen, Battle of Brunanburh (BofBr) und Battle
of Maldon (BofM) zeugen davon.'* Geht es im Ludwigslied um den religi6s verklir-
ten Sieg des christlichen Herrschers, so zeigt die Battle of Maldon den heroischen
Untergang des christlichen Heerfiihrers Byrhtnod, was einen wichtigen Schritt in
der erzihlerischen Einverleibung bedeutete. Wie problematisch dem christlichen
Mittelalter die religiose Verarbeitung dieses schweren Brockens noch werden sollte,
wird sich, siehe weiter unten, ansatzweise am Nibelungenepos zeigen und besonders
klar und schmerzlich im Willehalm Wolframs bewusst werden.

Im deutschsprachigen Osten des Reiches kam es zu keiner Weiterentwicklung
des im Ludwigslied vorliegenden Ansatzes, wohl aber im romanischen Westen. Das
leider nur kiimmerlich uberlieferte Fragment der Chanson Gormon et Isembart, das
sich wie das Ludwigslied auf die Schlacht bei Saucourt bezieht, scheint bereits neben
dem Religiésen auch dem Heroischen Raum gegeben zu haben, was sich rasch wei-
ter entwickelte und verselbstindigen konnte, wovon die frithe Wilhelmsepik und das
Rolandslied zeugen. Das im Ludwigslied ausschlieflich religios gedeutete heroisch-
kriegerische Geschehen reicherte sich um das Menschliche und ,Nationale’ an, wozu
noch typisch mittelalterliche gesellschaftliche Probleme treten wie Vasallitit, vor
allem in den sogenannten Emporerepen; eine Entwicklung, die sich schon im Ro-
landslied andeutet. Als Kraftzentrum dieser neuen Entwicklung kristallisierte sich la
France heraus. Das Besondere daran ist die Tatsache, dass dieser Sachverhalt nicht
erst das Ergebnis neuzeitlicher historischer Deutung ist, sondern dem Selbstbe-
wusstsein mafigebender Kreise der Westhailfte des alten karolingischen Reiches ent-
stammt; der Osten hatte kein vergleichbares Selbstbewusstsein entwickelt. Im Deut-
schen, wo Otfrid seinen starken bibelepischen Akzent gesetzt hatte, kam es, wie wei-
ter oben erwihnt, zu einer reichen erzihlerischen Entfaltung biblischer Stoffe, was
praktisch die sogenannte frithmittelhochdeutsche Literatur ausmacht. Von einem
frithmittelhochdeutschen Epos kann man dabei aber nicht sprechen und die Auto-

11

Alois Wolf, Heldensage und Epos: zur Konstituierung einer mittelalterlichen volkssprachlichen Gattung
im Spannungsfeld von Miindlichkeit und Schriftlichkeit, Tiibingen 1995 (ScriptOralia 68).



14 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

ren verbanden damit auch keine derartigen Anspriiche; es ist erzihlerische religiose
Unterweisung. Dieser Periode entspricht im Franzésischen die Inkubationszeit der
Chansons de geste. Wie stark diese einseitige religiose Orientierung der deutschen
Literatur gegeniiber der Entwicklung im Franzésischen war, kann man noch an der
Bearbeitung der Chanson de Roland durch den Pfaffen Konrad erkennen, worin das
Heroische weitgehend vom Religiosen iiberspiilt wird. Auch die vieldiskutierte
Passage, wonach Konrad zunichst eine lateinische Version vorgelegt habe, erklirt
sich vielleicht einfach dadurch, dass dies fiir den deutschen Geistlichen am niachsten
lag.

Kaum minder bedeutend als die religiose Ausrichtung der entstehenden Litera-
tur war der Einfluss der Antike. Die starke Bindung des galloromanischen Westens
an die lateinische Bildungstradition, die durch die Wirren der Vélkerungszeit erheb-
lich geschwicht, aber nicht zerstért war, — man denke an den Dichterkreis an der
Loire!"” - bot eine gute Grundlage fiir einen literarischen Aufschwung im Westen,
der sich zusehends in dem sich etablierenden altfranzosischen Idiom verwirklichte.
Dabei spielte die Aneignung antiker Stoffe eine nicht geringe Rolle. Die deutsche
Literatur folgte selektiv und mit zeitlichem Abstand.

Von dieser Bindung an das westliche literarische Kraftfeld hat eine mediévisti-
sche Betrachtung der deutschen Literatur des Mittelalters auszugehen.

Zu Beginn des 12.Jahrhunderts setzt mit Alberichs Alexanderdichtung die rasch
anschwellende Rezeption mafigebender antiker Stoffe ein, und um die Jahrhun-
dertmitte liegen bereits die groflen antiken Romane vor — Theben, Eneas, Troja.
Neben dieser extensiven volkssprachlichen Aneignung antiker Epen ist die latinisie-
rende Beschiftigung mit der Antike nicht zu vergessen. So verfasste am Ende des
Jahrhunderts Walter von Chatillon, der sich als neuer Vergil fithlt — wie man seiner
an Vergil angendherten Grabschrift entnehmen kann: Insula me genuit, rapuit
Castellio nomen./ Perstrepuit modulis Gallia tota meis [... ] - das Epos Alexandreis,
sozusagen als authentische Entsprechung zu Alberichs volkssprachlichen Versversu-
chen.

'* Reto R. Bezzola, Les origines et la formation de la littérature courtoise en occident, Paris 1958-1963.

Walter von Chatillon: Alexandreis: Das Lied von Alexander dem Groflen. Ubersetzt, kommentiert
und mit einem Nachwort versehen von Gerhard Streckenbach. Heidelberg 1990. Zur Grab-
inschrift Walters s. ebda., S. 21.



Chansons de geste 1§

Chansons de geste

Etwa gleichzeitig mit Alberichs Alexander beginnen sich reprasentative Chansons de
geste zu konstituieren und zur epischen Grofiform zu entfalten. Die Literaturge-
schichten pflegen das in zwei getrennten Ordnern abzuheften und fragen kaum nach
moglichen literarischen Beziehungen, Interferenzen, mehr oder weniger bewusstem
Anlehnen oder Distanzieren. Ich kann mir schwer vorstellen, dass bei der literari-
schen Situation im Westen die neue volkssprachliche epische Grofform, die auf
keine einheimischen Vorbilder aufbauen konnte — wir gingen vom Ludwigslied aus —
nichts mit dieser starken antisierenden Tendenz zu tun haben sollte. Von westgoti-
schen Vorstufen, iiber die wir nichts wissen, ist nicht viel zu halten. Wie man auch
beim Nibelungenepos sehen kann, helfen irgendwelche Liedtraditionen auch nicht
weiter, wenn es um das Epos geht.

Da ist im Epos die Hinordnung auf die grofle Schlacht, sei es um Troja, in La-
tium, in Roncesvalles und Aliscanz — oder in Etzels Halle und — wir fiigen keck hinzu
— die grole brenna als Hohepunkt der Njdls saga. So setzte das Alte Wilhelmlied (La
Chanson de Guillaume) zu Beginn nachdriicklich mit diesem Thema ein, die orible
bataille en Aliscans! Dazu fragt der Dichter: Plaist vus oir de granz batailles e de forz
esturs (V. 1)."* Die sieben Jahre Krieg, die Karl durchstehen muss, lassen an die 10
Jahre trojanischen Kriegs denken - es geht auch da in erster Linie um die Schlacht!
Ich verstehe das nicht als unverbindliche Nebenbemerkung. Die Trojapriasenz sollte
man nicht unterschitzen, von der trojanischen Herkunft der Franken zu schweigen!
Das Kurzepos Le charroi de Nimes ist ohne die Kenntnis vom trojanischen Pferd
nicht zu denken; dass dieses Vehikel durch die typischen franzdsischen leeren
Weinfisser ersetzt wird, passt ins Bild. Und Friedrich Ohlys Vermutung, die Wil-
helm-Arabele-Thematik sei am trojanischen Krieg orientiert und greife die Helena-
Paris-Menelaus-Thematik tiberbietend auf, sollte man nicht leichtfertig von der
Hand weisen. Neben der Bibel war schliefllich die Antike die Bildungsmacht
schlechthin. Wie stark der Einfluss antiker Epen im einzelnen z.B. auf die Kampf-
schilderungen der Chansons de geste gewesen sein diirfte, wird uns noch beschifti-
gen. Konnten sich die im Westen einsetzenden einheimischen heroisch-christlichen
Uberlieferungen ungehindert entfalten und sogar in Konkurrenz treten zu den be-
rithmten Epen der Antike, so war im Osten das literarische Umfeld fiir die alten he-
roischen Traditionen ungleich weniger giinstig, wie man am Beispiel des Waltharius,
siehe oben, sehen kann; umso bemerkenswerter dann der grofiepische Anspruch des
Nibelungendichters! Wenn es im Rechtsrheinischen auch keine dem Galloromani-
schen vergleichbare romisch-lateinische Bildungstradition gab, so war die Dominanz
der lateinischen Kultur kaum weniger stark. Das Annolied und die gut 100 Jahre jin-
gere Tristandichtung Gottfrieds sind reprisentative Zeugen hierfiir, was vor allem
fiir die Epik von Bedeutung ist.

" La Chanson de Guillaume, hg. von Duncan McMillan, Bd. I, Paris 1949.



16 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England
Annolied

Das Annolied ist ein einmaliges Elaborat, das die Erwartungen, die man an eine Hei-
ligenvita stellt, weit hinter sich ldsst." In einem doppelten weitausholenden Anlauf -
zuerst biblisch und dann als gewaltiges Aufgebot an Antike mit Blick auf die Abfolge
der Weltreiche — lenkt der Autor hin auf Kéln und Bischof Anno, der im 33. Ab-
schnitt, in Analogie zu Christi Lebenszeit, ins Geschehen eintritt. Der umfangreiche
Prolog fiihrt darauf hin. Uns betrifft der erste Teil (V. 1-8):

Wir horten ie dikke singen

Von alten dingen,

Wi snelle helide vuhten,

Wi si veste burge brechen,

Wi sich liebin vuiniscefte schieden,
Wi riche Kiinige al zegiengen.

Nu ist ciht daz wir dencken

Wi wir selve siilin enden.

Verfuhrt durch den scheinbaren Anklang an die iiber 100 Jahre jiingere Einleitungs-
strophe des Nibelungenliedes glaubt man, darin eine Anspielung auf germanische
Sagen sehen zu diirfen. Dass diese in Umlauf und beliebt waren, ist unbestritten, wie
schon das frithe Zeugnis des Waltharius beweist, doch, beziehen sich die Prologverse
des Annoliedes darauf? Viel eher als um germanische Sagen geht es bei diesen alten
dingen um Antikes. In den germanischen Sagen ist nirgends vom spektakuliren Zer-
storen fester Burgen die Rede. Das kann sich doch nur auf die Zerstérung Trojas
beziehen. Und was die Trennung von vuiniscefte betrifft, bieten die germanischen
Sagen kaum Nennenswertes; ganz anders die Aeneis mit der tragischen Geschichte
von Dido und Aeneas. Und die riche Kiinige, die al zegiengen weisen auf die Idee von
der Abfolge der groflen Weltreiche hin. Dazu sind diese Angaben eingespannt in
eine typisch christliche Denkfigur. Diese Denkfigur beruht bekanntlich auf dem
spannungsvollen Verhiltnis, das zwischen alt und neu gesehen wird, wie es in der
Beziehung zwischen dem Alten und dem Neuen Testament gegeben ist. Dabei kommt
es auf das n# an. Es sollen einem jih die Augen aufgehen fiir das Eigentliche und fiir
die Einsicht, dass das Bisherige sich als unzulinglich erweist. So sehen es Walther
von der Vogelweide in seiner Elegie — n#i bin ich erwachet [ ... | - und Hartmann im
Prolog zu seinem Gregorius. Das ungewohnlich ausfiihrliche Eingehen auf die Antike
im Annolied illustriert dann diese Denkform, wenn es heiflt, dass die romische Ge-
schichte in die Christianisierung Ko6lns einmiindet und die in Senti Petris gibote agie-
renden Glaubensboten mit beizzirem (wichtig der Komparativ!) wige handelten als
einst Caesar. Das Ganze gipfelt in Annos Wirken als Bischof von Kéln.

LS

Das Annolied, hg. von Martin Opitz MDCXXXIX, diplomatischer Abdruck besorgt von Walther
Bulst, Heidelberg 1961.



Annolied 17

Ein Zeugnis anderer Art, dessen Aussagekraft man in diesem Zusammenhang
kaum beachtet hat, bietet Gottfrieds Tristan.'® In seiner Dichterschau sagt er, als
Sprachrohr derer, die von Literatur etwas verstehen, tiber Heinrich von Veldeke: er
inpfete daz erste ris/in tiut[iJscher zungen (V.4738f). Davon kann natiirlich keine
Rede sein. Diese iiberraschende Aussage kann sich nicht auf Heinrichs Servatius
beziehen, sondern nur auf den antiken Roman Eneit. Gottfried ignoriert dabei sou-
verdn alles, was es bereits an deutscher Literatur gab. Erst mit der Aneignung der
Antike beginnt, so Gottfried, die seriose deutsche Literatur. In seinem eigenen Werk
lasst er dann die Antike auch entsprechend zur Geltung kommen - freilich, um sich
tiber sie zu erheben, iiber Heinrich von Veldeke hinausgehend. So findet sich bei
ihm ein besonderer Musenanruf — hin zum wahren (!) Helikon, Reinmar erscheint
als neuer Orpheus, Walther als Singer der Venus, Isolde iiberbietet Helena als neue
Sonne und lisst die selbstmorderische Dido hinter sich. In der Minneklause ereignet
sich das Mittelalterliche, Neue als Uberbieten und Vollendung dessen, was die An-
tike nur schattenhaft zu leisten vermochte. Dabei kommt in konzentrierter Form die
oben erwihnte Denkform zur Geltung, wenn es iiber die Minnegrotte heif3t:

swaz aber von der fossiure/von alter aventiure/vor hin ie was bemaret,/daz wart an in
beweret./diu ware wirtinne/diu hate sich dar inne/alrerste an ir spil verlan:
(V.17225-31)

Alt und blof3 bemeret muss dem beweret und ware weichen!

Bei aller Ubermacht der antiken Bildungstradition sollte aber das volkssprach-
liche Mittelalter seine eigene groflepische Stimme zu Gehor bringen. Dasselbe
Frankreich, das mit Alberichs Alexanderroman die volkssprachliche Literatur den
epischen Stoffen der Antike auf breiter Basis 6ffnete, begann auch mit der Episie-
rung der eigenen Vergangenheit in den sich konstituierenden Chansons de geste und
gab damit den Horern und Lesern potentiell die Moglichkeit, sich mit dem Erzihl-
ten irgendwie zu identifizieren, was bei den antiken Stoffen unméglich war. Schon
die Eingangsverse des Rolandslieds kiinden von diesem Inbeschlagnehmen der Ver-
gangenheit, wenn es da heif}t: Carles li reis, nostre emperere magnes (V. 1)."” Das Alte
Wilhelmslied steht dem nicht nach: Plaist vus oir de granz batailles e de forz esturs,/ De
Deramed, uns reis sarazinurs,/ Cun il prist guere vers Lowis nostre empereur? (V. 1-3)'®
Das Nebeneinander - stofflich wie zeitlich — zweier unterschiedlicher Werke wie
Chanson de Roland und Wilhelmslied ist aufschlussreich hinsichtlich der Méglichkei-
ten der Entstehung spezifisch mittelalterlicher Groflepik. So ist das Rolandslied mit
seinen 4000 Langversen literarischer”als das grober gestrickte Wilhelmslied, was sich
schon in der Tmesis des Eingangsverses Carles [ ... | magnes und in der Gliederung in
vier konsequent aufeinander bezogene Groflabschnitte zeigt, wie Martin de Riquer
herausgearbeitet hat. So entspricht dem ersten Teil, dem Verrat Geneluns, der

' Gottfried von Strassburg, Tristan und Isold, hg. von Friedrich Ranke, Berlin und Frankfurt/Main
1949,

7 La Chanson de Roland, iibersetzt von Hans-Wilhelm Klein, Miinchen 1963 (Klassische Texte des
romanischen Mittelalters 3), Hervorhebung des Autors (A.W.).

" La Chanson de Guillaume (wie Anm. 14), Hervorhebung des Autors (A.W.).



18 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Schlussteil mit der Verurteilung des Verriters und in der Mitte dem Untergang der
frankischen Nachhut der Sieg Karls iiber den Heidenherrscher.

Blicken wir zuriick auf das frinkische Ludwigslied. Der konkrete raumliche Hin-
weis hier in Vrankon und auf Ludwig als ,unserem Konig"” legte ansatzweise ein Ge-
fihl der Identifizierung nahe, doch das triagt noch nicht. Das Kdmpferische, We-
senselement des Heldenepischen, ist zugunsten der iiberméchtigen und dem Stoff
aufgedrangten biblischen Grundierung in seiner Eigenstindigkeit praktisch elimi-
niert. Dieser Weg sollte keine Zukunft haben, wie gerade die Chansons de geste zei-
gen, die auf derselben stofflichen Grundlage beruhen wie das Ludwigslied.

Rolandslied und Wilhelmslied

Die tiber 200 Jahre jiingere Chanson de Roland, nicht minder religios gepragt, zeigt
ein anderes Bild. Die heldenepische Substanz kann sich darin voll entfalten und iiber
die konsequent durchgezogene Bindung an la douce France sind gute Ansitze fiir die
Herausbildung einer Art Nationalepos gegeben. Es fehlt zwar noch an gesellschaft-
licher und menschlicher Fiille, doch gibt es dazu bereits wichtige Ansitze, so in der
Einbeziehung des typisch mittelalterlichen Themas der Vasallitit, was weder die
antiken Epen noch die germanischen Uberlieferungen kennen. Dass dann im Nibe-
lungenepos die Problematik herre/man eine so dominierende Rolle spielen konnte,
hat doch wohl auch mit dem Geist zu tun, der in den Chansons de geste wirkt.

Der Versuch, authentisch Heldenepisches ins Religiése zu integrieren — bzw.
umgekehrt — muss Dichter und Publikum umgetrieben haben. Ein wesentliches
Element des Heroischen sind bekanntlich Vermessenheit, Hybris, Selbstiiberschit-
zung. Der Dichter der Chanson de Roland hat sich bei seiner Darstellung Rolands
erstaunlich weit darauf eingelassen, gipfelnd in der Szene, in der Roland und Olivier
einander gegeniibergestellt werden und Roland sich weigert, das Hornsignal zu ge-
ben. Roland reagiert rein weltlich:

Que ¢o seit dit de nul hume vivant/Ne pur paien que ja seie cornant./Ja n’en avrunt
reproece mi parent./Quant jo serai en la bataille grant/E jo ferrai e mil colps e set
cenz/De Durendal verrez I'acer sanglent. (V. 1074-79)"

Ehre der Sippe und prahlerische Verkiindigung. Kontrastierend dazu die realistische
Feststellung Oliviers (V. 1082-87). Die Parallelszene in der anglischen Dichtung
Battle of Maldon zeigt, dass breiteres Einverstindnis in der westlichen Kultur ge-
herrscht haben muss (s. dazu Fuinote 11).

Das Alte Wilhelmslied, zeitlich nicht weit abliegend von der Chanson de Roland, ist
ungleich weniger pointiert auf das Thema Vermessenheit ausgerichtet; es 6ffnet sich
auch stdrker der rauhen kriegerischen Realitit und vertieft dadurch auch die religi-
ose Thematik. Die Situation ist die gleiche. Den Christen droht ein Angriff einer

' La Chanson de Roland (wie Anm. 17).



Rolandslied und Wilhelmslied 19

gewaltigen heidnischen Ubermacht. Vivien, Wilhelms junger Neffe, wie Roland
Karls Nefte ist — immer diese Neffen! — nimmt die Rolle Oliviers und - abgewandelt
— auch die Rolands ein. Er erkennt die Gefahr und rit dringend, Verstirkung anzu-
fordern mit Wilhelm an der Spitze, mit dem allein die Heiden zu besiegen wiren.
Nun verldsst man die hochgestochen aristokratische Szene, wo Roland sich in stol-
zer Ich-bezogener Heroik tiber Oliviers Rat erhebt. Die beiden Anfiihrer der Chris-
ten, Tedbald und Esturmi, die sich dann dem Suff hingeben, lehnen Viviens Rat ab
aus Eifersucht gegeniiber Wilhelm, dem sie einen Sieg tiber die Araber nicht génnen.
Sie wollen also kimpfen. Angesichts der feindlichen Ubermacht packt sie aber die
Angst und sie fliehen schmahlich, was der Dichter zum Anlass nimmt, eine derb-
burleske Episode einzufiigen. (Das Heldenepos ist grundsitzlich offen fiir derartige
Lockerungsiibungen; man denke an Sigfrids Rauferei mit Alberich oder an Gunthers
Hochzeitsnacht oder an Thersites bei Homer.) Der Dichter greift dabei auf die Pa-
rallelszene im Rolandslied zuriick. Dort heifit es, dass Olivier vom Hiigel steigt und
angesichts der Heidenmacht seinen Rat gibt, den Roland heroisch in den Wind
schligt. Im Wilhelmslied steigt Tedbald vom Hiigel und ruft die Franceis (!) zur
Flucht auf (V. 192-95): ,[... | Alum nus ent pur noz vies garir!”

Man befindet sich in den Niederungen kriegerischer Wirklichkeit, wobei es beim
einen der Saufbriider sogar in die Hosen geht; bei dem iibereilten Fliehen wird auch
noch mit den Sporen ein Schaf mitgerissen, dessen Schidel dann am Sattel hingen
bleibt (V. 245ff, V. 398ff). Diesem Ausflug ins Vulgir-Derbe steht das entgegen, was
mit Vivien geschieht und in ihm vorgeht. Er fordert die Krieger, die nach der Flucht
der beiden Feiglinge ohne Fithrer und Feldzeichen seien, auf, sich zuriickzuziehen,
da ihr unausweichlicher Tod nicht zu verantworten sei (V. 200f). Er selbst wolle
bleiben, car a Deu I'ai pramis (V. 292) nicht zu fliehen. Statt Rolands hinausposaun-
ter heroischer Ehre kommt sogleich Gott ins Spiel. Diese ungleichen Reaktionen,
die aufeinander bezogen sind, erweisen sich als besonders aufschlussreich, denn sie
betreffen den Kern dieser frithen Epik, die dabei ist, ihre Moglichkeiten auszuloten.
So sieht man einerseits, dass es moglich war, Rolands profan heroische Reaktion zu
artikulieren, unbeschadet des christlichen Kontexts und dazu Rolands Revokatio in
der zweiten Hornsignalszene. Bei Vivien dagegen ist es der fast verzweifelte Versuch
eines Autors, das Heroische aus dem blof8 profanen Triumphalismus herauszulosen
und von vorneherein und nicht erst in einer zweiten korrespondierenden Szene im
Religiosen aufzuheben, wie unbefriedigend es auch anmuten mag, den Helden nun
allein gegen Tausende von Feinden angehen zu lassen; eine forcierte Variante zum
Mirtyrertum, was wiederum dafiir spricht, dass man auf dieser Entwicklungsstufe
des einheimischen Epos um Losungen bemiiht war. Im Deutschen fehlen vergleich-
bare Zeugnisse fiir ein Ringen um das Heroische.

Das Epos Aliscanz setzt ebenfalls mit der Episode vom bevorstehenden Unter-
gang der christlichen Krieger und des jungen Helden ein.”® Die Thematik heroi-
schen Verhaltens hatte also hohe Aktualitit. Wilhelm, heif3t es, sucht das Schlacht-

% Aliscans. Kritischer Text von E. Wienbeck, W. Hartnacke, P. Rasch, Genf 1974. Zitate aus dem
Aliscanzepos im Folgenden beziehen sich auf diese Ausgabe.



20 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

feld ab, um Vivien zu finden. Dieser, schwerverwundet, treibt dennoch die Gegner
vor sich her (V. 67ff). Doch da taucht der heidnische Krieger Gorhant mit seinen
Leuten auf; es sind eher Ungeheuer als Menschen, die unter furchtbarem Getose
herankommen (V. 82ff). — das typische Merkmal der Heiden. Fiir einen Augenblick
weicht Vivien eine Lanzenlinge zuriick (V. 85). Sogleich ist ihm bewusst, dass er
damit seinen covenant gebrochen habe und bekennt Gott seine Schuld. Seine Heroik
ist nicht profan-autonom wie die Rolands, sondern grundsitzlich nicht Ich-, sondern
Gott-bezogen. Der Abstand zum Ludwigslied andererseits verdeutlicht, wie gleich-
sam unaufhaltsam diese entstehende Literatur an epischem Profil gewinnt.

Vivien stiirzt sich auf die Feinde und muss fiirchterliche Hiebe einstecken, doch
Gott ldsst ihn am Leben, bis Willehalm den Sterbenden findet. Die Schilderung des
Sterbens des jungen Helden wird zum Kernstiick der Darstellung; es geht auch um
ein urepisches Phinomen. Die Chanson de Roland zeigt sich dabei von der trium-
phalistisch hochgestochenen Seite. Roland stirbt nicht an Wunden, die ihm die
Feinde zugefiigt hitten, sondern an den Folgen seines Hornstofles. Er bittet Gott
um Rettung seiner Seele (V.2389) und reicht ihm seinen Handschuh, den Seint
Gabriél entgegennimmt; Seint Michel del Peril geleitet seine Seele ins Paradies.

Der erste Teil des Alten Wilhelmlieds dagegen bietet einen in seiner rauhen Rea-
listik erschiitternden Bericht iiber Viviens Tod. Der Todwunde, dem die Eingeweide
heraushingen, torkelt dahin, gestiitzt auf sein Schwert (V. 890f); man stelle sich vor,
Durendal als Kriickstock — undenkbar. Bei der Hinfithrung auf Viviens Tod evoziert
der Dichter die Marter des Gekreuzigten und deren heilbringende Funktion. Zu-
nichst betet Vivien zu Maria, sie mége bewirken, dass die Heiden ihn nicht toten
(V.813-16), bereut aber sofort diese Bitte als Torheit, denn Dampnedeu meimes nel
fist (V.820) und pur nus mort en sainte croiz soffri,/ Pur nus raindre de noz mortels
enemis (V. 821f). Er weist es nun von sich, nicht den Tod erleiden zu wollen. Die
Anniherung an Christi Marter setzt sich fort, wobei es zu direkten Christusanalo-
gien kommt, wie Frappier schon vor Jahren bemerkt hat.”! Vivien leidet furchtbar
unter Durst, weit und breit keine Quelle, dazu hat er eine Wunde in der linken Seite,
auf die zweimal verwiesen wird (V. 777 und V. 843). Mit eve salee (V. 852) will er
den Durst loschen. Das bezieht sich auf den Stich in Christi Seite und auf den
Schwamm mit Essig. Hierauf taucht ein barbarins (Berber) auf, versetzt ihm einen
furchtbaren Hieb und die Heiden metzeln ihn nieder. Den Leichnam werfen sie
neben einem Pfad unter einen Strauch, damit die Christen ihn nicht finden.

Der zweite Teil des Alten Wilhelmslieds wie auch das Aliscanzepos zeigen dann
diese Sterbeszene in anderem Licht, was fiir die Entwicklung des Epos im Bereich
der Chansons de geste aufschlussreich ist. Es geht dabei um das Herzstiick heldenepi-
scher Uberlieferung — man denke an Gunnarr im Atlilied oder an den Tod Hagens
im Nibelungenepos! Roland, der wie oben bemerkt, nicht von seinen Feinden geto-
tet wird, stellt mit seinem Tod einen Hohepunkt heroischen Untergehens dar. Es
zeugt von einer inneren Konsequenz in der mittelalterlichen Entwicklung dieser

21

Jean Frappier, Les chansons de geste du cycle de Guillaume d’Orange, Paris 1955, S. 196f.



Rolandslied und Wilhelmslied 21

Epik, dass man sich mit dieser Deutung des Sterbens des Helden nicht zufrieden
gab. Der erste Teil des Alten Wilhelmsliedes ging mit seinen Analogien zum Kreuzes-
tod bereits einen entscheidenden Schritt weiter in der religiosen Durchdringung des
blof Heroischen, blieb aber gleichsam noch auf halbem Weg stehen, indem die
Schilderung des Sterbens selbst noch in der bloflen Feststellung der Tatsache ver-
bleibt. Anders im zweiten Teil des Wilhelmliedes und im Aliscanzepos. Man erfihrt,
dass Wilhelm das Schlachtfeld nach Vivien absucht und wie er an den Ort kommt,
wo der Sterbende liegt. Und da tut sich ein Bild religiéser Verklirung auf. Statt der
ausgedorrten Landschaft, in der es keine funteine (V.845) gibt, sondern nur ver-
schmutztes Salzwasser, womit Vivien seinen Durst zu stillen versucht und sich dann
auf schmerzliche Weise iibergeben muss — man achte auf den Realismus - liegt nun
der Sterbende an einem Teich bei einem Brunnen unter dem Laub eines groflen
Olivenbaumes. Er hat die weiflen (!) Hinde gekreuzt iiber der Brust und es umgibt
ihn ein sifler Duft, der Duft der Heiligkeit. Und wo es im ersten Teil des Liedes
heiflt, dass er aus mehr als zwanzig Wunden blutete (V. 859), wird nun exakt festge-
stellt, dass es fiinfzehn sind (V. 1993, V. 2014), was an die Zahl 15 im Psalter denken
lisst. Im Aliscanzepos (V. 10) ist von sieben Wunden die Rede. Da im zweiten Teil
des Alten Wilhelmsliedes unmittelbar vor dem Tod Viviens auf die Marter des Ge-
kreuzigten hingewiesen wird und auf den Lanzenstich des Longinus Que sanc e eve
corut de sun 1é (V.2038-40), ist die Annidherung an die Wunden Christi — da sind es
die heiligen fiinf Wunden! - kaum zu leugnen. Wilhelm spendet dem Sterbenden
noch die heilige Kommunion, worauf L’alme s’en vait, le cors i est remés (V. 2052). Bei
aller Intensitit des Religiosen erscheinen hier keine Engel, was, wie in der Chanson
de Roland, das Sterben gleichsam theatralisch tiberhéhen kénnte. Wilhelm, der den
Leichnam mitnehmen méchte, muss wegen der Bedrohung durch die Heiden darauf
verzichten und den Toten liegen lassen.

Der zweite Teil des Wilhelmsliedes und das Aliscanzepos markieren auch einen
Fortschritt im Erfassen bestimmter Bereiche des Menschlichen. Im Ludwigslied trat
das Humanum zugunsten der total religiosen Deutung des Kampfgeschehens aus
biblischer Sicht iiberhaupt nicht in den Gesichtskreis des Dichters. In der Chanson
de Roland wird es weitgehend iiberlagert von der sieghaften Pose des Haupthelden.
Die andeutungsweise am Kreuzestod orientierte Darstellung des Geschehens im
Wilhelmslied offnete iiber einen selektiven Blick fiir das Humanum in dessen Lei-
densfihigkeit, was zum Wesen des Epos gehort. Die Ilias latina, dem Mittelalter als
Schullektiire vertraut und in vielen Handschriften iiberliefert, setzt mit dem Wort ira
ein — dem Groll des Achilles. Vergil fragt in seiner Einleitung zur Aeneis nach der ira
der Gotter. Wilhelmslied und Aliscanz wollen vom groflen Schmerz und der grofien
Schlacht kiinden: A icel jor, ke la dolor fu grans/ Et la bataille orible en Aliscans (V. 1f).
Das Wilhelmslied erwihnt dann sogleich die schrecklichen Verluste, die Wilhelm
dabei erlitt, vor allem mit Vivien le preuz,/ Pur qui il out tut tens al quor grant dolur
(V. 8f). Die Fiigung al quor grant dolur lasst vorausdenken an den herzenjamer, der
das Nibelungenepos erfiillen wird. Sollte da kein Zusammenhang bestehen?



22 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Ansitze zur Humanisierung, nicht zufillig in Verbindung mit der Sterbeszene,
weist bereits die Chanson de Roland auf, wenn es dort auf geradezu rithrende Weise
um die Beziehung zwischen Roland, Olivier und Turpin geht. So, wenn der total
erschopfte Turpin mit dem Helm Wasser holen will und dabei zusammenbricht.

Wird in der Vergegenwirtigung des qualvollen Sterbens Viviens das Epos auch
zu einem Vermittler menschlichen Mitleidens, so darf man die grausamen Aspekte,
die derselbe Themenkreis aufweist, nicht unterschlagen. So berichtet ein weiterer
Text aus diesem Bereich, La chevalerie Vivien, dass Vivien von Wilhelm das Schwert
empfingt und schwort, nie vor den Heiden zuriickzuweichen. Dann bricht er auf,
um la loi Deu essaucier (V. 49).”* Das stellt sich dann so dar: sie [g]astent les terres as
Turs et as Persans,/ Tuent le meres, s’ocient les enfens (V. 62f). Das liest sich wie eine
Entsprechung zu einer Stelle aus dem Alten Testament. So spricht Jahwe Zebaot:
[ ... ] nun ziehe hin und schlage Amalek [ ... ] schone seiner nicht, sondern tote Mann und
Weib, Kind und Siugling.*> An anderer Stelle erfihrt man tiber Vivien, dass er sich der
Besatzung eines Sarazenenschiffs bemaichtigt, diese auf grausame Weise verstiim-
meln lisst und dem Heidenkdnig zuriickschickt: [...] Tous . et L les a fait
mahaignier:/ L'un fist colper le brach et a I'autre le pié,/ L'autre a les iels crevés, I'autre a
les nés trenchié,/ Le langue ou les orelles ont li auquant trenchié (V.198-201, Manu-
script de Boulogne).** Wie anders bekanntlich die Stimme Wolframs von Eschen-
bach in seiner Bearbeitung der Wilhelmsepik, wenn er die bekehrte Sarazenin und
Gemahlin Willehalms sagen ldsst, man diirfe doch die Heiden nicht wie Vieh ab-
schlachten; sie sind schliellich Gottes Geschopfe!

Der epische Raum, in dem diese religios durchtriankte Heroik spielt, ist tiber die
realen und nahen Ortlichkeiten und die nicht minder realen Sarazenenkimpfe Teil
der Welt von Dichter und Publikum. Das Thema Vasallitat, das schon in der Chan-
son de Roland Feudalrealitit der damaligen Zeit widerspiegelt, fithrt in der Wil-
helmsepik noch tiefer in die Spannungen dieser mittelalterlichen Wirklichkeit hi-
nein. Beides, der nahe reale Raum und die bei aller Stilisierung reale Feudalwelt
werden dann im Nibelungenlied die Plattform des Geschehens bilden und die alten
germanischen Uberlieferungen ins grofe hochmittelalterliche Epos iiberfithren. Das
ist mehr als leicht hofische Ubermalung, es rithrt an die Substanz.

22

La chevalerie Vivien. Chanson de geste, hg. von A.-L. Terracher, Paris 1909.
» Buch Samuel I, 15,1ff.
*  La chevalerie Vivien (wie Anm. 22).



Artusroman 23

Artusroman

Doch bevor wir darauf eingehen, ein Blick auf die nach Chansons des geste und anti-
kem Roman dritte Saule der erzihlerischen Grofiform im Franzosischen, den Artus-
ritterroman und sein Verhiltnis zum Epos.

Mit den Chansons de geste hatte sich ein mittelalterliches Eposbewusstsein he-
rausbilden kénnen, da bei diesen Stoffen potentiell die nétige Identifizierungsmog-
lichkeit gegeben war, die bei den antiken Romanen fehlen musste. Doch wie verhielt
es sich mit dem erzihlerischen Potential der matiére de Bretagne? Im arturischen
Ritterroman, dieser Schopfung Chrétiens, konnte sich ein zusehends mafigebender
Teil der hofischen Elegie, die Klasse der chevaliers, wiederfinden. Man konnte darin
einen weiteren Schritt im literarischen Selbstfindungsprozess des volkssprachlichen
Mittelalters sehen. Ahnliches lasst sich zur gleichen Zeit in der Lyrik beobachten.
Unbeeindruckt von der Bildungsmacht der Antike befreit sich die Troubadourdich-
tung mit ihrer Exaltation der fin’amors von Ovid, dem tenerorum lusor amorum und
zugleich vom moralischen Verdikt der luxuria, und der Eros wird, weiter gestiitzt
durch die Tristanminne, sich als wirksames Ferment in der Erzihlliteratur erweisen.

Die Offnung gegeniiber der seltsamen matiére de Bretagne hitte sich darin er-
schopfen kénnen, ein spektakulires Stoffgebiet zuginglich zu machen und weidlich
auszuschlachten, wofiir es auch Beispiele gibt. Diese materia gab aber vor allem den
Anstof8 dazu, der volkssprachlichen Literatur um 1200 neuen Sinn und Tiefgang zu
verleihen. Wie man weif3, ist das das Verdienst Chrétiens de Troyes. Dieses ,Wissen’
gilt es aber immer wieder zu iiberdenken. Nun gibt es auch bei Chrétien Monster,
groteske Abenteuer etc. Hinter dieser blofen Kulisse geht es aber um mehr, um ein
neues Bild von chevalierie, von chevalier, vom meilleur chevalier. Eine reale soziale
Schicht von hoher gesellschaftlicher Relevanz riickt ins Zentrum anspruchsvoller
literarischer Bestrebungen von tiberraschender ,Nachhaltigkeit’ und ausschliefSlich
in der Volkssprache. Das Mittelalter kommt damit zu sich, emanzipiert sich litera-
risch mit neuen Mitteln und auf neuer Grundlage iiber das hinaus, was die Chansons
de geste ihrerseits schon geleistet hatten. Chrétiens selbstbewusst kithne These von
der dritten translatio als Erganzung der translatio imperii und studii war dafiir die
feste Grundlage, indem sie ein konkret existierendes Phinomen - chevalerie und
clergie — aufgriff und einen nicht minder realen Raum, la France, damit verband. Mo-
disch gesagt, ein tiberzeugendes Identifizierungsangebot.”® Stellt sich Chrétien da-
mit auf eine Stufe mit den Chansons de geste aus Karls- und Wilhelmsepik? Auch da
geht es um chevaliers, in der religiosen Durchdringung kann man das Wirken der
clergie erkennen und la France ist geradezu massiv prisent, gestiitzt auf die realen
Ortsangaben.

In Chrétiens Werken liest sich das anders. Sein chevalier ist kein Krieger in einer
Massenschlacht im realen Kampf gegen die Sarazenen, sein Lebensraum ist la forét

25

Alois Wolf, ,La douce France — Grundlage und Entfaltungsraum neuer literarischer ,Wirklichkeit’
im Mittelalter”, in: Volker Kapp und Werner Theobald (Hg.), Das Geheimnis der Wirklichkeit. Kurt
Hiibner zum 90. Geburtstag, Freiburg 2011, S. 253-291.



24 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

avantureuse, er ist als einzelner auf der ,Suche’, und die Religion gewinnt erst im Lauf
der Entwicklung hin zu den Prosaromanen an Bedeutung. Die hofische Welt hin-
terldsst nur in stilisierten Hinweisen auf das Fest und das Turnier Spuren. Man hat
es also mit fundamentalen Neuerungen zu tun. Es ergeben sich aber keine Uber-
stimmungen mit der Erscheinung, die wir Epos zu nennen pflegen. Abgehoben von
Antike und national-kriegerisch religioser Verherrlichung entstand mit diesem Typ
des chevalier eine neue erzihlerische Wirklichkeit. Der moderne Begriff Fiktion
greift dafiir zu kurz, da er nicht unterscheidet zwischen ,erfundenen’ simplen Aben-
teuergeschichten und dem, wofiir jene Erzihltradition steht, die Chrétien mit seinen
,Erfindungen” initiierte. Halten wir uns an seine Terminologie. Im Prolog des Erec
bezeichnet er sein neues Erzahlwerk bekanntlich als molt bel conjointure. Im Prolog
zum Karrenritterroman prizisiert er und spricht von matiére und san und der Miihe
des Dichters — painne et antancion. Auf diesen Dreiklang kommt es an, Fiktion oder
Nichtfiktion verliert dabei an Bedeutung. Chrétiens Karrenritterroman ist ein iiber-
zeugendes Beispiel fiir dieses neue Literaturverstindnis. Etwas frivol formuliert lie3e
sich sagen, dass die materia dadurch zum Spielball wird und erst zwischen san und
kiinstlerischem Bemiihen ihre wahre Gestalt und Aussagekraft gewinnt. Wie stark
dieser Impuls war, ldsst sich an den unterschiedlichen Rollen dieses neuen chevalier-
Typs — nehmen wir Lancelot und Perceval — von Roman zu Roman bis hin zu den
groflen Prosawerken ablesen.

Chrétien postuliert in seiner Translationsthese eine offenbar wesenhafte Verbin-
dung von chevalerie und clergie. So selbstverstindlich war das aber nicht. Man denke
an satirische Dichtungen wie Phyllis und Flora und die darin sich duflernde Span-
nung zwischen miles und clericus, und die nova militia Bernhards von Clairvaux hat
mit Chrétiens Rittertyp nichts gemein. Der betont als cavalier auftretende Trouba-
dor Wilhelm IX. von Aquitanien distanzierte sich noch schart vom clericus und
monachus. Jahrzehnte spiter sollte dann Chrétien am Hof der Marie de Champagne,
der Urenkelin desselben Wilhelm die Verbindung von clergie und chevalerie zelebrie-
ren und mit dieser ,Verséhnung’ die Literatur auf eine neue Grundlage stellen. Es
wire zu erwdgen, ob nicht diese Literatur jene Funktion erfiillte, die bei Griechen
und Rémern dem groflen Epos zukam. Der arturische Roman im weiteren Sinn,
natiirlich auch den Tristan einbeziehend, wiirde damit in Konkurrenz treten zu den
Chansons de geste. Zunichst scheint es zwar, als bote der Roman mit seiner Hauptge-
stalt, dem individuellen chevalier auf seiner queste, in einer nicht realen Welt keinerlei
Anbindungsméglichkeiten an die eigene mittelalterliche Wirklichkeit. In Chrétiens
erstem Artusritterroman Erec wird aber am Schluss in Verbindung mit Erecs Kro-
nung mit einigem Nachdruck - fiinfmalige Nennung — auf die Stadt Nantes verwie-
sen, gleichsam ein Nachhall der vielen realen Ortsangaben in den Chansons de geste;
man denke nur an die vielen Belege fir Aachen — Ais — in der Chanson de Roland.
Der durchschlagende Erfolg dieses Romantyps in seinen anspruchsvollen Erschei-
nungsformen muss darauf zuriickzufiihren sein, dass darin etwas angesprochen
wurde, was in den grobergestrickten Chansons de geste nicht zur Geltung kam. Es war
dies wohl das sich nun literarisch artikulierende Bewusstsein, dass das Humanum



Artusroman : 25

sich nicht allein im Heroisch-Martialischen und in der Hinfithrung auf Heiligkeit
erschopfe.

In der Troubadourlyrik zeigte sich bereits das latent vorhandene Humanisie-
rungspotential. Wenige Jahrzehnte spiter setzt dann in der groflen Erzahlliteratur
ein ebenfalls vom Eros getragener Emanzipierungsprozess ein. So prisentieren die
Lais der Marie de France — immerhin dem englischen Konig gewidmet — unter-
schiedliche Typen von Liebenden, von den deux amants bis hin zu Lanval, wobei
Religion und Moral keine Rolle spielen und der Schwank nicht mehr der bevorzugte
literarische Lebensraum des Erotischen zu sein brauchte. Fiir das literarisch mafige-
bende Publikum kdnnte es wie eine Befreiung gewirkt haben, sich mit dem neuen
Typ von chevalier, Lanval, Lancelot, Tristan ... in eine neuerschlossene menschliche
Innenwelt entfithren zu lassen. Wenn die Troubadours in ihren Liedern fin’amors als
Quelle alles Guten verherrlichen, so feiert die matiére de Bretagne die Erfiillung der
Liebe in ihrer Totalitat. In immer neuen Variationen wird das von Roman zu Roman
durchgespielt, vom Erec iiber Yvain, Lancelot hin zum Percevalroman, worin sich ein
breiter Minneficher auftut, konzentriert in der Blutstropfenepisode. Auch das, was
den chevalier in besonderer Weise auszeichnet, das Kampferische, priagt auch den
Artusritterroman, doch wo das Kimpfen im Epos ein nicht zu hinterfragender We-
sensbestandteil ist, wird es im Roman zum individuellen Problem des jeweiligen
Ritters, von Kalogreant zu Parzifal/Feirefiz oder bei Lancelot und Meleagant bis hin
zu Dinadan, dem Freund Tristans, der sich iiber die Zweikampfideologie lustig
macht; man braucht nicht bis zu Don Quijote zu gehen!*

Mit dem arturischen chevalier als turnierhaftem Einzelkimpfer verinderten sich
auch die Kampfschilderungen, die sich nun von denen in den antiken Epen und in
Chansons de geste unterscheiden. Das bedeutet ein Zuriickdringen des Grisslichen
beim Aufzihlen der Einzelheiten der Verletzungen. Vom detaillierten Zufiigen
furchterlicher Wunden bleibt nur der Schlagabtausch im Allgemeinen tbrig, hochs-
tens erfihrt man von einem Lanzenstich in den Leib oder vom Kopfabschlagen und
von grofler Erschopfung. Man halte Vivien dagegen mit seinen 15 Wunden, der sich
mit heraushingenden Eingeweiden iiber das Schlachtfeld schleppt. In diesem Pers-
pektivenwechsel bei den Kampfschilderungen sehe ich eine Folge der Humanisie-
rungstendenz, die im 12. Jahrhundert immer mehr um sich greifen konnte. Fiir die
Antike und die Chansons de geste bildeten Epos, grofle Schlacht und detailliertes
Aufzdhlen der Verwundungen eine Einheit. Es wire zu tiberlegen, ob nicht mit dem
Erscheinen und Erfolg des Artusritterromans, der diese feste Bindung aufloste und
andere Akzente setzte, eine neue erzihlerische Grofiform zur Verfiigung stand, die
auf ihre Weise die Rolle des Epos ausfiillte. Was Homer und Vergil fiir die Antike,
wire dann Chrétien fir das Hochmittelalter?

Die hochmittelalterliche volkssprachliche Literatur ist ein Experimentierfeld. Der
Ritterroman ist darin ein Produkt sui generis wie die Minnekanzone. Literaturtheo-

26

Eugene Vinaver, A la recherche d'une poetique médiévale, Paris 1970, S. 166f.



26 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

rien dazu gab es nicht und es ist legitim, derartige Spekulationen anzustellen. Wir
wollen uns aber mit der Fragestellung begniigen.

Nibelungenlied

Da ist ja noch das Nibelungenlied, das bei aller Durchschlagskraft des Ritterromans
von der Vitalitit des Epos im herkémmlichen Sinn zeugt.”’” Dass aus den histori-
schen und religiosen Bedingungen der Zeit ein Epos wie das Rolandslied entstehen
konnte, figt sich ins Bild. Nicht so das Nibelungenlied. Was konnte einen Autor dazu
bewegen, dem héfischen Publikum ein Werk wie dieses anzubieten? Scherers These
von der antiwestlichen heroischen Alpenfestung Osterreich, die immer noch in den
Literaturgeschichten herumspukt, sollte man endlich ad acta legen. Von einer mehr
oder weniger naiven Wiedergabe alter meren kann ebenfalls keine Rede sein. Es ist,
wie ich andernorts schon mehrfach betont habe, auf das Paar alt und nu in der ersten
Strophe zu achten, womit angedeutet ist, dass der Dichter sich im Folgenden iiber
das bisher Bekannte, die alten meren, erhebt: muget ir nu wunder heeren sagen! Wie
weiter oben dargelegt, liegt derselbe sprachliche Ductus vor wie im Prolog zum An-
nolied und in anderen vergleichbaren Aussagen.

Das Annolied spricht von alten dingen und bezieht sich damit, wie erwihnt, auf
Troja und die Antike. Nun wire zu fragen, ob es sich bei den alten meren, auf die der
Nibelungendichter anspielt, ausschliefllich um Nibelungisches handeln muss, das
tiberboten werden soll, wie die zweite Halbstrophe nahelegt. Muss sich da der Be-
griff alt im blofl Chronologischen erschépfen oder wire er nicht zusitzlich aus dem
typologischen Verhiltnis zu verstehen. Gottfrieds Deutung der Minneklause bote
einen guten Beleg hierfiir, wenn es da heifit: [ ... | swaz aber von der fossiure/ von alter
aventiure/ vor hin ie was bemaret,/ daz wart an in (i.e. Tristan und Isolde) beweret
(V.17225-28). (Wenn die spite Dietrichsepik von alten meren spricht, so ist das
nicht belastbar, da blof8es Zitat aus dem Nibelungenlied vorliegt.) Zu den im Folgen-
den zu erwihnenden Anleihen bei antiken Epen sei von der Einleitungsstrophe des
Nibelungenliedes her an den Eingang der Aeneis erinnert. Die Rede von helden
lobebren und grozer arebeit trifft auch auf Aeneas zu: arma virumque cano [ ... | dazu
der Hinweis auf die labores des Helden. Im deutschen Eneasroman ist, besonders
aus dem Mund des Vaters Anchises, von grozer arebeit — labores — die Rede. Die alten
Nibelungensagen wissen kaum etwas iiber labores ihrer Helden!

Auszugehen ist von der ungewdhnlich prazisen Einleitung, von der ersten und
zweiten dventiure. So wird das burgundische Herrscherhaus mit seinen michtigen
Vasallen in seiner Wirklichkeit vorgestellt, wenn es heifst Ze Wormez bi dem Rine si

27

Das Nibelungenlied, hg. von Helmut de Boor, Wiesbaden 1957. Ich beziehe mich auf meine ein-
schligigen Arbeiten, z.B. auf den Beitrag im Ausstellungskatalog, vgl. Alois Wolf, ,Literarische
Verflechtungen und literarische Anspriiche des Nibelungenliedes”, in: Joachim Heinzle et al. (Hg.),
Die Nibelungen. Sage — Epos — Mythos, Wiesbaden 2003, S. 135-159.



Nibelungenlied 27

wonten mit ir kraft. Das sitzt. Zur selben Zeit beherrschte seit Galfreds Historia regum
Britannie ein berithmter Hof die neue Erzihlliteratur, der Hof des Konigs Artus. Es
ist fiir mich schwer vorstellbar, dass dem Nibelungendichter dies entgangen sein
konnte. Bedenkt man die ungewohnliche Wucht seiner Einfithrung dieser Fiirsten bi
dem Rine, so liegt es doch nahe — bei der Uberschaubarkeit des damaligen Literatur-
betriebes — darin einen agonalen Bezug zum Hof des Konigs Artus in den marktbe-
herrschenden Artusritterromanen zu sehen, wo aber dieser Hof, wie F.P. Knapp
treffend formuliert hat, nur eine beliebig verschiebbare Kulisse darstellt.”® Dem
wiirde der Nibelungenepiker seinen Burgunderhof entgegensetzen als feste Grofie.
Damit verband er auch den Versuch, die alten Uberlieferungen, iiber die er verfiigte,
durch eine Neudeutung als ebenbiirtigen Beitrag in die neue zeitgendssische Litera-
tur einzubringen. Gunthers frinkische (!) Herrschaft wurde im Waltharius der Li-
cherlichkeit preisgegeben, nun ersteht sie in ihrer burgundischen Machtfiille und
diese ist im entscheidenden zweiten Teil des Epos gegenwirtig bis hin zum Tod des
exemplarischen Vasallen Hagen. Das, was der Dichter zu erzahlen sich anschickt, ist
also solide in der gesellschaftlichen Wirklichkeit des Hochmittelalters verankert und
im realen Raum. Die Eddalieder, auch wenn man deren Sicht der Dinge nicht verab-
solutieren darf, die Pidreks saga und der Waltharius sehen das anders. Diese Prasen-
tation burgundischer Macht rechtfertigt den Anspruch eines grofien Epos.

Die Besonderheit der Anlage des Werkes springt ins Auge. Es liegt eine markante
Zweiteilung vor, dventiure 1-19 und 20-39. Sollte es Zufall sein, dass diese weitge-
spannte Doppelanlage des Werkes, wofiir es in der damaligen Literatur keine Ent-
sprechung gibt, an die Struktur jenes Epos erinnert, das dem Mittelalter aus der
Schulliteratur vertraut war, Vergils Aeneis, worin im Aufbau auf Odyssee und Ilias
angespielt wird. Die erste Halfte, bunter und abenteuerlicher, der zweite Teil kom-
pakt auf die grofle Schlacht bezogen - Kampf um Latium, grofie Saalschlacht. Be-
denkt man dann noch, dass der Schluss beider Werke eine hochst bedeutsame Ge-
meinsamkeit aufweist, auf die vor Jahrzehnten Werner Fechter aufmerksam gemacht
hat, was von der Nibelungenforschung beharrlich ignoriert wird, so konnte das die
vorliegenden Uberlegungen stiitzen.”” Beim abschlieBenden Kampf mit dem bereits
wehrlosen Gegner erblickt Aeneas das Wehrgehenk des von Turnus erschlagenen
Pallas und totet ihn. Kriemhilt erblickt das Schwert Sigfrids an Hagens Seite — wie
konnte es dahinkommen? - und enthauptet den Wehrlosen. Damit nicht genug.
Schon zu Beginn klingt das Helena-Thema von der Gefihrlichkeit der Schonheit an,
das im Schlussteil seine furchtbare Verwirklichung erfihrt. Die alten maren wussten
nichts davon.*® Dazu kommt noch das Minnegesprich zwischen Kriemhilt und Mut-

*  Fritz Peter Knapp, ,Der Artushof als Raumkulisse bei Wace, Chrétien des Troyes und dessen
deutschen Nachfolgern”, in: Matthias Diumer et al. (Hg.), Artushof und Artusliteratur, Berlin
2010, S. 21-41 (Schriften der internationalen Artusgesellschaft 7).

*  Werner Fechter, Lateinische Dichtkunst und deutsches Mittelalter, Berlin 1964 (Philologische Sta-

dien und Quellen 23).

Joachim Heinzle, ,Gnade fiir Hagen? Die epische Struktur des Nibelungenliedes und das Dilemma

der Interpreten®, in: Fritz Peter Knapp (Hg.), Nibelungenlied und Klage: Sage und Geschichte, Struk-

30



28 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

ter Ute, in dem sich, wie man seit langem weif3, die entsprechende Szene zwischen
Lavinia und Amata aus der Aeneis/Eneit widerspiegelt. De facto eine geballte La-
dung groflepischer Signale, was eine Nobilitierung der alten maren bedeutet und
einen entsprechenden Anspruch. Denkt man noch an Sigfrids teilweise Unverwund-
barkeit und seine Qualitat als Schnelllaufer, wovon nordische Quellen nur siidliche
Reflexe aufweisen, so erginzt dies das Bild. Nimmt man die erste dventiure in dieser
Weise zur Kenntnis — und was anders sollte man tun? — so kime man nicht auf die
Idee, dass es im weiteren Verlauf, wie in den eddischen Liedern, um die Abenteuer
eines Drachentoters gehen konnte. Und im Nibelungenlied spielt Sigfrid dann auch
als Drachentéter keine Rolle. Seine Rolle ist die des geliebten Gemahls der
Kriemhilt.

Die zweite dventiure, die den mannlichen Protagonisten in seinem hofisch-nie-
derlindischen Umfeld, das weit weniger beeindruckend vorgefiihrt wird, vorstellt, ist
ein weiteres wichtiges Indiz. Die weibliche Gestalt hat also eindeutig den Vorrang.
Erst in Hagens Fensterschau, aus zweiter Hand, erfihrt man etwas iber den Dra-
chentdter, was in den alten meren Grundbestand war. Die Strophen 21ff. klammern
das aus. Der Widerspruch mit dem, was Hagen zu berichten weif3, braucht nicht zu
beunruhigen; mittelalterliches Erzahlen muss nicht moderner Logik gehorchen.

Die Handlungsfiihrung selbst weist dann ebenfalls Merkmale auf, die man kaum
in den alten Uberlieferungen finden wiirde und worin sich der Dichter in erster Linie
an grofle Epen anlehnt und nicht an den zeitgendssischen Ritterroman. Da ist die
spannungsvolle Anlage des entscheidenden zweiten Teils. Gegen Ende des ersten
Teils erfahrt man, dass Kriemhilt sich mit ihren Briidern auss6hnt, Hagen aber von
der Verschnung betont ausgeschlossen bleibt, womit Erwartungsdruck aufgebaut
ist, den es einzulosen gilt, denn man wartet gespannt darauf, wann endlich es zur ab-
schlieBenden Konfrontation kommen wird. Der Bogen reicht von Str. 1115 bis zum
Schluss (Str.2367ff). Ein vergleichbarer Spannungsbogen trigt die Handlung im
zweiten Teil der Aeneis, wo man sich fragt, wann denn endlich nach dem Eintreffen
des Eneas in Latium es zum abschliefenden Kampf mit Turnus kommt. Ein weiteres
strukturierendes Element aus epischer Tradition verbindet das Nibelungenepos mit
dem Rolandslied, wenn es darum geht, deutlich markiert, die schrittweise Dezimie-
rung der Krieger, hier der Franken, dort der Nibelungen, vorzufiihren und zu zeigen,
dass einer im Tod triumphierend iibrigbleibt. Weitere Parallelen mit Chansons de
geste sollte man nicht einfach auf Polygenese abschieben. Die ablehnende Haltung
Hermann Schneiders gegeniiber den Forschungen Friedrich Panzers hat da Vieles
blockiert!

Uber das Bemiihen, mittels struktureller Parallelen die alten Sagen einzubinden
in grofiere literarische Zusammenhinge und sie damit aufzuwerten und vom Stigma
blofler Miindlichkeit zu befreien, hinaus holte der Dichter sich auch Anregungen zur
Gestaltung einzelner Szenen und Episoden. Schon im relativ bunten ersten Teil
setzte er in diesem Sinn neue Akzente, einmal im Streit der K6niginnen und dann

tur und Gattung, Heidelberg 1987 (Passauer Nibelungengespriche 1985), S.257-276, hier
S. 267ft.



Nibelungenlied 29

beim Tod Sigfrids. Dem geht voraus die Schilderung der Vermahlung Siegfrids und
Gunthers. Erstere vollzieht sich im héfischen Rahmen, wenn man vom anfinglichen
polternden Auftritt Sigfrids in Worms absieht und ist nur getriibt durch die unheil-
vollen Trinen der Prinhilt iiber die vermeintlich unstandesgemifle Ehe Kriembhilts.
Bei der Schilderung der Werbung Gunthers zollte der Autor dem schwankhaften
Brautwerbungsschema seinen Tribut und verband damit wohl auch eine Abwertung.
Es geht da um das Spektakel auf Island, um Sigfrids Rauferei mit Alberich und Gun-
thers schmihliche Hochzeitsnacht. Damit ist aber das Spektakulire gleichsam ,ab-
gehakt’, und mit der 14. dventiure betritt man das seriose groflepische Terrain, um
dieses auch nicht mehr zu verlassen. Da ist der Streit der Kéniginnen vor der Kulisse
des realen Doms zu Worms, womit der rheinische Schauplatz nachdriicklich verge-
genwirtigt wird. (Man vergleiche damit den Zank der beiden Frauen beim Haare-
waschen im Rhein, wovon die Vplsunga saga berichtet.) Was folgt, ist die grofange-
legte Darstellung der Ermordung Sigfrids, die die restlichen dventiuren des ersten
Teils mit den Vorbereitungen und Folgen fillt, was die Bedeutung der abenteuer-
lichen Elemente dieses Teils zusatzlich schmilert und erkennen lasst, worum es dem
Dichter geht. Die nordischen Texte, die altes Uberlieferungsgut wiedergeben, ma-
chen dagegen kurzen Prozess.” Der Prosaeinschub im Brot af Sigurdarkvido in der
Lieder-Edda erwihnt nur: En sumir segia svd, at peir drepi hann inni i rekkio sinni,
sofanda. En pydverskir menn segia svd, at peir drepi hann iiti { skégi. (Aber einige er-
zihlen es so, daf3 sie ihn drinnen in seinem Bett erschlagen hitten, schlafend. Aber
deutsche Minner erzihlen es so, daf sie ihn draulen im Wald erschlagen hitten.)*
Von der Fastunverwundbarkeit wissen diese Quellen nicht; im Nibelungenlied be-
richtet auch Hagen nichts dariiber. Erst aus Kriemhilts Mund ist auf beklemmende
Weise davon die Rede. Nur die Pidreks saga hat ein verworrenes Echo davon, wenn
es dort heiflt, dass Hogni seinen Speer mit beiden Handen fasst und mille herda
Sigurdi svein leggr (zwischen die Schultern von Sigurd dem Jungen sticht). Im Brot af
Sigurdarkvido antwortet Hogni auf die Frage der Gudrin nach ihrem Gemahl:
»Sundr hofom Sigurd sverdi hogginn [... ].” (,In Stiicke haben wir Sigurd mit dem
Schwert gehauen [ ... ].)*® Dieses Entzweischlagen passt aber gar nicht zum Tod auf
der Jagd; es liegt da die Kontamination mit einer anderen Version vom Tod Sigurds
vor, woriiber die spite Volsunga saga und Snorri berichten und wonach Gutormr
Sigurd im Bett totete, worauf der Sterbende ihn mit dem Schwert entzweischlug, so
dass die eine Korperhilfte innerhalb der Tiirschwelle, die andere auflerhalb zu Bo-
den fiel. (Sehr ,alt” hért sich das nicht an und die Forschung sollte den obligaten
Ehrentitel ,altes” Sigurdlied aufgeben!)

Es war ein genialer Einfall des Nibelungendichters, das in der Uberlieferung
schwer fassbare Motiv von der kleinen verwundbaren Stelle im Riicken Sigfrids zu

* Vgl. Edda. Die Lieder des Codex Regius nebst verwandten Denkmdlern, hg. von Gustav Neckel. I.
Text. 5., verbesserte Auflage von Hans Kuhn, Heidelberg 1983, S. 201.

* Brot af Sigurdarkvido, in: Klaus von See et al. (Hg.): Kommentar zu den Liedern der Edda. Bd. 6:
Heldenlieder. Heidelberg 2009, S. 190.

¥ Brot af Sigurdarkvido (wie Anm. 32), S. 164.



30 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

einer ergreifenden Schliisselszene seiner Neufassung des alten Stoffes zu machen.
Die Mordintrige, die er hierzu aufbaut, verstrickte ihn zwar, nach modernen Maf3-
stiben, in darstellerische Schwierigkeiten; fiir den Interpreten aber auch ein Finger-
zeig dafiir, was ein mittelalterlicher Autor sich und seinem Publikum ,zumuten’
konnte. Diese Holprigkeiten sind einfach hinzunehmen. Dem steht ungleich Wich-
tigeres gegeniiber. Der Verfasser vermag eine unheilsschwangere Atmosphire zu
schaffen. Kriemhilt hat Sorge, dass von der beleidigten Priinhilt Unheil ausgehen
konnte. Sie hat bereut, Sigfrid hat sie auch bestraft. Statt der arroganten Burgunder-
prinzessin vom Streit vor dem Wormser Dom steht nun eine von Sorge und Reue
gepragte Frau vor uns. Sie beschwort Hagen, der ja ihr mdg sei, Sigfrid in seine Ob-
hut zu nehmen, gibt das Geheimnis preis und besiegelt damit seinen Tod. Diese
zutiefst tragische Komponente in die alte Sage hineingetragen zu haben, ist nicht
hoch genug einzuschitzen. Der das Epos konstituierende Spannungsbogen, die
Konfrontation Kriemhilts mit Hagen, der die Grundlage des zweiten Teils des Epos
bildet, ist damit grundgelegt, und seine Elemente sind Minne und Vasallitit. Wie in
den tibrigen verfiigbaren Quellen ist das gestorte Verhiltnis zu Priinhilt Grund fiir
die Ermordung Sigfrids. Machtprobleme treten demgegeniiber zuriick. In den nor-
dischen Quellen ist Brynhildr die treibende Kraft. Noch bei Snorri heifit es in den
Skdldskaparmdl zum Tod Sigurds: Eftir pat eggjadi hon Gunnar ok Hégna at drepa
Sigurd (Danach stachelte sie [Brynhildr] Gunnarr und Hégni auf, Sigurd zu téten.)*
Im Nibelungenlied steht nur die weinende Priinhilt vor uns, Sigfrid kann sich recht-
fertigen, doch Prunhilts Tranen flielen weiter. Es ist Hagen, der sich der Sache an-
nimmt und gelobt, Rache zu nehmen (Str. 863f), Priinhilt wird zur Nebenfigur; eine
Gewichtsverlagerung von der tatsichlich Betroffenen hin zum exemplarischen Va-
sallen Hagen. Mit dem Zuriickdrangen Priinhilts verliert im Nibelungenlied das Mo-
tiv der Vergeltung fiir die erfahrene Beleidigung an Bedeutung, das Thema Verrat
tritt immer mehr an dessen Stelle und verindert damit das gesamte Gefiige des
Epos. Nun kennen die alten Sagen mit Bezug auf Gunnarr und das Gold das Motiv
der verraterischen Einladung, was der Nibelungendichter dann im zweiten Teil auch
beanspruchen wird. Dem steht im ersten Teil der Verrat der Burgunder an Sigfrid
gegeniiber, in dessen Zentrum der Vasall Hagen steht. Fiir Vasallitit und Verrat
bietet auch das Rolandslied ein beriihmtes Beispiel, wodurch der blofle Kampf der
Christen gegen die Sarazenen eine feste Verankerung in der Feudalrealitit der Zeit
erfuhr. Die Grenzen sind klar gezogen und Genelun wird von Pferden in Stiicke
gerissen als addquate Strafe fiir Verrat. Im Nibelungenepos stellt sich das Problem
ungleich komplexer dar. Hagen iibt nicht Verrat gegeniiber seinem Feudalherrn, er
verrit Sigfrid (Str. 905), und am Schluss wird nicht er in Stiicke gehauen, sondern
Kriemhilt. Aufgrund meiner komparatistischen Sicht auf die hochmittelalterliche
Literatur mochte ich einen direkten Zusammenhang zwischen den beiden Texten
nicht ausschlieffen, wichtiger aber ist die Tatsache, dass der Nibelungenepiker mit

*  Edda Snorra Sturlusonar, hg. von Gudni Jénsson, Reykjavik 1949, S. 161. Deutsche Ubersetzung
aus: Die Edda des Snorri Sturluson, ausgewahlt, uibersetzt und kommentiert von Arnulf Krause,
Stuttgart 1997, S. 150.



Nibelungenlied 31

dieser gravierenden Gewichtverlagerung die alten Sagen auf bedringende Art zu
aktualisieren verstand.

Statt des angeblich drohenden Kampfes kommt es zur Jagd in den Vogesen; wie-
derum das Bemiithen um die solide Verankerung im realen rheinischen Raum. Dass
dabei nicht alles stimmt, hat nicht viel zu bedeuten; ebensowenig, dass auf Sigfrids
Jagdkleid sich offenbar keine Bezeichnung der verwundbaren Stelle befindet. Wich-
tiger ist, dass der Dichter acht Strophen auf die Abschiedsszene verwendet
(Str. 918ff), um die von bésen Ahnungen gequilte Kriemhilt zu zeigen. In bewuss-
tem Kontrast zum folgenden unheilvollen Geschehen bietet dann der Dichter zu-
ndchst die heitere Jagdszene mit burlesk-spielmannischem Einschlag, um dann Sig-
frids Ermordung als umso brutaleres Ereignis erscheinen zu lassen. Dass Hagens
Intrige — das Umdirigieren der Weinfisser und die Geschichte mit dem Wettlauf
zum Brunnen - alles hoffnungslos durcheinanderbringt, ist ein sicheres Indiz fiir
spites Neukonzipieren. Wichtiger ist das Dekor, worin Sigfrids Tod eingebettet
wird. Die alten Sagen kiimmern sich darum nicht, doch bei unserem Dichter wird
daraus die Darstellung eines locus amoenus: Brunnen, Linde, Blumen. Der Brunnen
hat es dem Dichter besonders angetan. Schon Str. 917 weist er darauf hin: z’einem
kalten brunnen verlds er sit den lip. Bei der Schilderung von Sigfrids Sterben kommt er
achtmal darauf zuriick (Str. 969ff). Beim Faktum der Ermordung bleibt es also nicht,
es wird eingebettet in die minnigliche locus-amoenus-Szenerie. Als ,Verhofischung'
sollte man das nicht abtun; dieser blofy kosmetische Begrift ist ohnehin zu meiden!
Eine Parallele zu dieser Schilderung von Sigfrids Tod sehe ich in der oben erwihn-
ten Entwicklung der Darstellung des Sterbens des jungen Vivien in der Wil-
helmsepik. Dort geht es um Religion und Heiligkeit wie hier um die Minne. Der
erste Teil des Alten Wilhelmliedes wiirde dem kargen Brot af Sigurdarkvido entspre-
chen. Die Sarazenen toten Vivien und werfen den Leichnam beiseite. Im zweiten
Teil des Alten Wilhelmsliedes, wie oben erwihnt, und im Aliscanzepos dagegen das
vollig andere Bild: In der Chanson de Guillaume findet Wilhelm Vivien sur un
estanc,/ A la funteine dunt li duit sunt bruiant,/ Desuz la foille d’'un oliver mult grant./
Ses blanches mains croisies sur le flanc (V. 1988-1991). Vivien stirbt im Geruch der
Heiligkeit. Sigfrids letzte Worte gelten seiner holden triutinne (Str. 996). Friedrich
Panzer hatte bemerkt, dass zwischen Sigfrids Tod und dem Rolands ebenfalls eine
Beziehung bestehen diirfte. Beide gehen mittels eines nicht adiquaten Gegenstands
auf den Gegner los, Roland mit seinem Horn, Sigfrid mit dem Schild und beide Male
fallen dabei die Edelsteine zur Erde (Str. 985).% Ist das Zufall?

Mit den beiden Schwerpunkten Minne und Vasallitit — Letztere hier nicht un-
problematisch - endet der erste Teil des Epos. Der Schluss des zweiten Teils und
damit des Epos im Ganzen, weist dieselbe Doppelspitze auf, doch nun mit der
Problematisierung der exzessiven Minne, zusitzlich belastet durch die vom Stoff
erzwungene Einbeziehung des Hortthemas.

¥ Friedrich Panzer, Das Nibelungenlied, Stuttgart 195S.



32 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Schon im ersten Teil verbindet sich die Aufwertung der alten Sagen zum grofien
Epos mit einer durchgehenden Humanisierungstendenz, gestiitzt auf die Identitit
stiftende feste Verankerung des Geschehens im vertrauten realen Raum. Im zweiten
Teil, dem Hauptteil, erfasst diese Tendenz das zentrale Sujet grofler traditioneller
Epik, die Kampfschilderung. Von der bewussten Auseinandersetzung mit diesem
Kernbereich der Epik ist auszugehen. Wenn Chrétien in seinem ersten Artusritter-
roman stolz ankiindigt, aus diffusen Erzahlungen eine molt bel conjointure zu traire,
so gilt das nicht minder fiir den Nibelungenepiker im Verhdltnis zu seinen Quellen.
Das literarhistorische Ghetto alter meren, in das man ihn einzuschliefSen pflegt, ist zu
sprengen.

Humanisierung bedeutet im Nibelungenlied nicht nur, dass im grausamen Kampf-
geschehen {iber das blole Heroisieren hinaus vereinzelt Zeichen tiefer
Menschlichkeit sichtbar werden wie etwa bei Rolands Tod. Im Nibelungenlied zieht
sie sich wie ein roter Faden durch die Schilderung der Kimpfe.

Setzen wir beim Scharmiitzel mit Gelfrat ein. Der bayrische Markgraf Gelfrat und
Hagen, der dessen Fahrmann erschlagen hat, stehen einander gegeniiber. Keine
Reizrede vor dem Kampf, sondern ein sachlicher Bericht Hagens iiber den Vorfall
(Str. 1603ff). Es folgt der typisch ritterliche Zweikampf, Hagen fliegt sogar aus dem
Sattel und ruft seinen Bruder Dankwart um Hilfe. Die Bayern miissen schlie8lich
fliehen, von einer Verfolgung sieht man ab. Vier tote Burgunder und etwa 100 er-
schlagene Bayern sind die Bilanz. Weniger blutriinstig geht es kaum!

Mit dem Eintreffen der Wormser in Passau und der Weiterfahrt setzt sich die
Humanisierung in groflem Stil fort, gestiitzt auf die fast aufdringliche Verankerung
im realen donaulidndischen Raum, der ein iiberzeugendes episches ,Identifizierungs-
angebot” dargestellt haben muss — ungleich intensiver als die isolierten Ortsnamen
in Chansons de geste. Riidigers Bechelaren wird zur Schliisselstelle, von der aus die
alten Sagen neuen Sinn und Wiirde erhalten. Die iibliche Formel vom ,Idyll von Be-
chelaren” wird diesem Zusammenhang nicht gerecht. Die Zwischenstation in Passau
figt sich ins Bild, worauf der Empfang der Burgunder/Nibelungen in Bechelaren
erfolgt. Davor liegt die seltsame Eckewart-Episode, deren mythische bzw. histori-
sche Hintergriinde Friedrich Panzer griindlich durchleuchtet hat. Seine Beobach-
tungen seien mit Blick auf die Epos-Thematik erginzt. Altnibelungischer Bestand ist
diese Episode nicht. Der Dichter, im Bemiihen ein Epos zu schaffen, war wohl auch
bemiiht, bei aller Einbettung des Geschehens in die donaulindische Wirklichkeit
von der Schilderung des gewaltigen Untergangsszenarios einen leicht verfremden-
den halbmythischen Akzent zu setzen, um eine gewisse epische Distanz gegeniiber
dem Stoff herzustellen. Eckewart ist iiberdies in unverbriichlicher Treue Kriemhilt
verbunden, was das Mythische wiederum relativiert.

In der Bechelarenepisode werden die Weichen gestellt fiir die Neuorientierung
hin auf die Schlacht, worauf es in der groflen Epik ankommt, von der Zerstérung
Trojas iiber die Saalschlacht (!) am Schluss der Odyssee bis hin zum Rolandslied. Die
karge Kernepisode von der heroischen Hortverweigerung mit anschliefendem Saal-
brand und Totung Atlis ist alles, was die alte Uberlieferung zu bieten hatte. Wie es



Nibelungenlied 33

um erweiternde Zwischenglieder in der Sagenentwicklung bestellt ist, wissen wir
nicht.

In der Bewahrung des alten Motivbestands — Hortverweigerung und verriteri-
sche Einladung - ist zwar Altes prasent, doch vor allem als Rohstoff fiir das Neue. So
wird die traditionelle Freund/Feind-Front aufgebrochen in einer tragischen Huma-
nisierung der alten Fabel, wenn nun Freunde und engste Verwandte einander ge-
geniiberstehen. Mit den feindlichen Briiddern im Thebenroman ist das nicht zu ver-
gleichen! Auszugehen ist von der Tatsache, wie der Epiker auf den abschlieflenden
Vernichtungskampf hinfilhrt und diesen gestaltet, wobei den Proportionen unsere
Aufmerksamkeit zu gelten hat: wieviel Raum gewihrt er dem martialischen Schlag-
abtausch und wieviel dem Humanum!

Auf die Bechelarenepisode folgt als weiteres Glied in der Hinfithrung auf den
Endkampf der Empfang am Hof Etzels. Die Schilderung des Abschieds von Bechela-
ren unterstreicht das Anliegen des Dichters, die Hinordnung des Geschehens auf die
menschlichen Bindungen und die Festlegung auf den Raum - Osterriche und Worms
bi dem Rine, womit sich der Kreis schlie3t — siehe erste dventiure — und das Donau-
land seinen Platz neben dem Rheinland erhilt und die Identifizierungsmoglichkeit
verstarkt.

Die Ankunft am Etzelhof fithrt zu einer Verdichtung wesentlicher Erzahlstringe.
Zwei volle dventiuren verwendet der Dichter darauf, etwa 100 Strophen. Die Kampf-
schilderung lasst auf sich warten. Das geht weit tiber das hinaus, was z.B. die
Thidrekssaga zu bieten hat, von den tibrigen nordischen Quellen zu schweigen. Zu
Ridiger, der schon in der den zweiten Teil einleitenden dventiure einen grofien Auf-
tritt hatte, treten nun mit schwiacherem Profil Hildebrand und Dietrich hinzu. Der
Dichter vereinnahmt damit die im Siidosten vorherrschende Amelungensage. Geht
man vom Nibelungenlied aus, so wiirde man annehmen, dass die burgundischen Sa-
gen im Siidosten bestens bekannt waren. Es iiberrascht nun, dass einschligige
Quellen zwar die Beliebtheit von Carmina iiber Ridiger und die Amelungen im Do-
nauraum bezeugen, nichts aber tiber einen gewaltigen Auftritt der Nibelungen ver-
lauten lassen. So z.B. bei Metellus von Tegernsee in seinen Quirinalien aus der zwei-
ten Halfte des 12.Jahrhunderts, oder 100 Jahre frither im Bericht tber die Frei-
zeitbeschiftigung des Bischofs Gunther vom Bamberg auf seinen Giitern in Karnten.
Ein Schluss e silentio, aber immerhin!*® Ein seltsamer Befund, was dadurch erhirtet
wird, dass Heinrich von Veldeke bei seiner Schilderung der Riistung des Eneas ver-
gleichsweise die Schwerter Haltecleir und Durendart aus dem Rolandslied und drei
aus der Dietrichssage erwihnt: Eckesas, Mimink und Nagelrink (V. 5692ff) und kein
Wort iiber Siegfrids Schwert verliert. Und selbst die 6sterreichische Dichtung Helm-

36

Wilhelm Grimm, Die deutsche Heldensage. 4. Auflage. Unter Hinzufiigung der Nachtrige von Karl
Miillenhoff und Oskar Jahnicke aus der Zeitschrift fiir Deutsches Altertum, Darmstadt 1957, S. 49
(im Abschnitt Nr. 31 iiber Metellus von Tegernsee): quos orientis habet regio,/ flumine nobilis
Erlafia,/ carmine Teutonibus celebri,/ inclita Rogerii comitis/ robore seu Tetrici veteris. Dem Bischof
von Bamberg wirft sein Scholasticus vor, sich auf seinen 6sterreichischen Giitern zu sehr mit der
Dietrichsage zu beschiftigen, anstatt die Kirchenviter zu studieren.



34 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

brecht von Wernher dem Gartner, die penibel aufzihlt, was an der aufwendig gestick-
ten Haube an Anspielungen zu sehen ist, nennt Troja, Eneas, Roland, Helche, Diet-
rich, Witich (V. 42ff). Kein Wort iiber die Nibelungen. Man fragt sich, war die
Hereinholung der rheinischen Nibelungen ins Donauland etwa der Versuch, diesen
prestigiésen Sagenstoff dort jheimisch’ zu machen? Die auffallende Intensitit, mit
der der Autor dabei verfihrt, kdnnte das vermuten lassen; mit Konsequenzen fiir die
Literaturgeschichte! Die frithen altnordischen Quellen ignorieren andererseits die
Amelungensage. Neben Hildebrand und Dietrich wird vorsorglich auch der Heif3-
sporn Wolfhart eingefiihrt (Str. 1719), desgleichen kommt aber auch der burgundi-
sche Volker zu Wort, was vorausdeutet und das Ubergewicht der Wormser unter-
streicht.

Der Empfang ist auf drei Stufen angelegt: Begriilung durch Dietrich von Bern,
durch Kriemhilt und schliefllich Empfang bei Konig Etzel. Der Schwerpunkt liegt
bei Kriemhilt und Hagen, wobei es zu einer zunehmenden Verdichtung kommt, aus-
gelost vom Hinweis auf die Gefahr, die von der untréstlichen Kriemhilt ausgeht. Die
klare Entsprechung zum ersten Teil des Epos liegt auf der Hand. Dort ging die Ge-
fahr von den Trinen der beleidigten Priinhilt aus und fithrte zur Ermordung Sigfrids,
nun sind es die Tranen der untrostlichen Kriembhilt, und die fithren zur Vernichtung
der Burgunder. Hier wie dort ist Hagen, der Vasall, die Schlusselfigur. Er gewinnt
immer mehr Profil, sein Auftritt erfiillt die Hunnen mit Staunen und Schrecken. Das
Mittelstiick, Kriemhilt und Hagen gewidmet, gleicht einem Diptychon und stellt ein
Paradebeispiel mittelalterlicher Kompositionsweise dar, die von neuzeitlicher Asthe-
tik, die aufs Organische abzielt, nicht erfasst wird. Zwei grundverschiedene Bilder
von Kriemhilt, wobei der Dichter die erwihnte Dreistufigkeit der Empfangsszene
durchbricht, stehen da nebeneinander, was an die Erzdhltechnik der franzosischen
Laisses similaires denken lasst, wobei dieses zweite Kriemhiltbild, das nun die 29.
dventiure fillt, die gesamte Empfangsszene beherrscht. Zuerst ist von ihrem Hass
und valschem muot die Rede. Ihre diskriminierende Begriiffung veranlasste Hagen,
sich den Helm fester zu binden (Str. 1737). Die Bevorzugung Giselhers wird dann
im Kampfgeschehen auf ergreifende Weise wirksam werden, was zeigt, wie durch-
dacht Vieles ist. Neben dem Hauptthema, Kriemhilts Liebe, das hinter ihrem leit
steht, war da noch das unbequeme alte Motiv vom Goldhort zu ,bewiltigen’. Die
eine Seite des Diptychons zeigt nun eine Kriemhilt, die abrupt Hagen nach dem
Goldhort fragt, was Hagens Selbstheroisierung provoziert und Kriemhilt in einem
schlechten Licht zeigt, was dazu fithrt, dass Dietrich sie als vdlandinne bezeichnen
kann (Str.1748). Fiir mittelalterliche Kompositionstechnik keineswegs so depla-
ziert, wie es uns erscheinen mag. Am Schluss des Epos, bei der entscheidenden
Konfrontation mit Hagen, wird Kriemhilt ebenfalls, wie wir sehen werden, die
Hortfrage stellen und wiederum als vdlandinne bezeichnet werden, doch das letzte
Wort liegt da bei ihrer Liebe zu Sigfrid, der im Schwert an Hagens Seite prasent ist.

Bei der ersten Begriiflung am Hof kann Kriemhilt nur, swinde blicke (Str. 1749)
auf ihre Feinde werfend, den Platz verlassen. Wie anders die zweite Tafel des Dipty-
chons. In der Einleitungsstrophe dieser 29. dventiure schiebt nun der Epiker das alles



Nibelungenlied 35

resolut beiseite, was die folgende Szene - auf die alles angelegt ist — stéren konnte;
Konig Etzel muss noch warten! Diese dventiure, die also den Kern der neugestalteten
Ankunftsszene am Hofe Etzels bildet, enthilt in konzentrierter Form das, worauf es
dem Epiker bei seiner Neugestaltung der alten maeren ankommt. Es ist das Huma-
num in einer ganz besonderen Ausprigung als Minne und Kriegertum. Dabei zeich-
net sich aber bereits eine bedeutsame Verschiebung des Schwerpunkts zu Letzterem
ab, denn Volker tritt an Hagens Seite und das Thema Kriegerfreundschaft — gipfelnd
dann in der Riidigerszene — wird sich auf Kosten der problematisierten Minne ent-
falten kénnen.

Die Einleitungsstrophe der 29. dventiure liest sich wie ein Neueinsatz innerhalb
der Schilderung der Ankunftsszene. Sie zeigt iberraschenderweise die beiden, Ha-
gen und Volker, wie sie auf einer Bank im Hof Platz nehmen; eine mehr als unge-
wohnliche Position, von der die alten meren nichts wussten.>” Dazu bedurfte es eines
Anstofles von auflen. Nun hat schon vor Jahrzehnten Marianne Wynn auf die frap-
pierende Ahnlichkeit dieser Szene mit einer nicht minder zentralen Episode der
Wilhelmsepik aufmerksam gemacht, was die Nibelungistik beharrlich ignoriert. In
der Wilhelmsepik postiert sich Wilhelm auf einer Bank im koniglichen Palais in Pa-
ris, das Schwert tibers Knie und fordert mit diesem Rechtsgestus vom pflichtverges-
senen Konig und der Konigin, der Schwester Wilhelms — auch da die verwandt-
schaftlichen Bindungen! - Rechenschaft und Unterstiitzung im Kampf gegen die
Sarazenen. Es ist eine rauhe gewaltsam einseitige Szene. Der Nibelungenepiker
tibernimmt nur den beeindruckenden Rahmen. Es entsteht Neues im Einklang mit
der Humanisierungstendenz unsres Epikers. Von feudalrechtlicher Pflicht kann
keine Rede sein. Dem imponierenden Vasallen Hagen steht nun Kriembhilt nicht, wie
kurz zuvor, als bos keifende Vettel gegeniiber, sondern als hohe schmerzerfillte Frau
und Kénigin. Gegentiber der Wilhelmsepik sind die Rollen vertauscht.

Das zentrale Motiv, der Schwertgestus, erhilt eine neue Funktion. Nun fordert
da die Kénigin Rechenschaft vom Mérder ihres Gatten (Str. 1789), mit der Macht
ihres hunnischen Aufgebots, doch daraus wird ein Kompliment gegeniiber der
Kampfkraft der Burgunder, denn Kriemhilt verlangt erhebliche Verstirkung, dazu
unterbricht sie ihren Auftritt, um als Konigin, under krone (Str. 1770), die Stiege
herabzuschreiten. Dabei kein Wort tiber den Goldhort! Der Hinweis darauf, dass
der galante Spielmann Volker der Kénigin die schuldige Reverenz erweisen will, was
Hagens heroische Reaktion provoziert, zeigt, wie durchdacht das Ganze ist. Hagens
Verachtung gegeniiber den Hunnen, vorbereitet durch Kriemhilt (Str. 1767ff), lasst
erkennen, wie sehr dem Dichter an der Heroisierung der Burgunder gelegen war.
Uber die Heroisierung hinaus ist diese Szene mit ihrer unvergesslichen Emotiona-
litat auch eine der groflen Errungenschaften der hochmittelalterlichen Dichtung.
Man muss sich fragen, ob die Germanistik, die sich 1968 die dsthetische Sensibilitat
hat austreiben lassen, dafiir noch ein Organ besitzt. Mit sicherem Blick hat der Epi-

¥ Marianne Wynn, ,Hagen’s Defiance of Kriemhilt”, in: Medieval German Studies Presented to

Frederick Norman by his Students, Colleagues and Friends on the occasion of his retirement, London
1965, S. 104-114.



36 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

ker das emotionale Potential erkannt, das in Hagens Schwertgestus lag. Dieses
Schwert, in der Wilhelmsepik ein blof} rechtliches Requisit, wird nun, wie dann am
Schluss des Epos, zu einem machtvollen Dingsymbol, in dem der tote Geliebte pri-
sent ist. Von dieser Waffe lasst der Dichter eine Faszination ausgehen, der er sich
gleichsam selbst nicht entziehen kann (Str. 1783f):

Der iibermiiete Hagene leit’ iiber siniu bein/ ein vil liehtez wéfen, Gz des knopfe
schein/ ein vil liehter jaspes, griiener danne ein gras./ wol erkandez Kriemhilt, daz es
Sifrides was.

D6 si daz swert erkande, d6 gie ir trirens nét./ sin gehilze daz was guldin, diu scheide
ein porte rot./ ez mante si ir leide: weinen si began./ ich wane, ez hete darumbe der
kiiene Hagene getan.

In zwei Strophen kann sich dieses liehte wdfen verselbstindigen und zu visueller Un-
widerstehlichkeit verdichten, was den Dichter selbst noch einholt, wenn er am Be-
ginn der zweiten Strophe schon mit dem temporalen dé auf die Wiedergabe des
weiteren Geschehens einschwenken will; doch da sind das guldine gehilze und die
scheide ein porte rét, die ihn nicht loslassen. Angesichts dieser machtvollen dinghaf-
ten Prasenz des ermordeten Geliebten versteht man Kriemhilts Handeln bis hin zum
verzweifelten Ende. Der Dichter versiumt es aber nicht, diesem leit der Kriemhilt
Hagen als den kiienen gegeniiberzustellen, den er eingangs noch als iibermiiete be-
zeichnet hatte. Es zeigt sich darin die unauflésbare Ambivalenz, die der Dichter in
dieser Gestalt zu verkorpern verstand. Hagens ergreifendes Schuldbekenntnis
(Str. 1790f): ich binz aber Hagene, der Sifriden sluoc [ ... ] ich han es alles schulde [ ... ]
ich han iu leides vil getdn fiigt sich in diesen Zusammenhang.

Dem in diesen zwei Schwertstrophen vergegenwirtigten toten Geliebten folgen
zwei Strophen, die die Gegenseite in Szene setzen, nun nicht mehr Hagen allein,
sondern Volker an dessen Seite. Der Fiedelbogen des Spielmanns — wie immer man
zu der Metapher stehen mag — wird zum Schwert, nun als Symbol der Kampfkraft
der Kriegerfreunde. Die Mannen Kriemhilts ziehen ab, es bleibt das hochgemute
Kriegerfreundespaar, was sich schon am Schluss der Str. 1785 angekiindigt hat. Die
Waagschale neigt sich immer mehr der Kriegerfreundschaft und damit auch dem
vorbildlichen Vasallentum zu auf Kosten von Kriemhilts minne und herzenjamer
(Str. 1799ff). Nach dieser autoritativen Feststellung durch den Autor riickt nun
endlich der konigliche Hof in den Blick, was eben zugunsten der beiden Krieger
ausgeblendet worden war. Die BegriSung durch Etzel schlieft ab, von Kriembhilt,
immerhin Konigin und Etzels Gemahlin, keine Rede mehr. Das Kernpersonal erwei-
tert sich mit der Erwdhnung Irnfrits, Hawarts und Irings. Von Riidiger heif3t es, dass
er Giselher zum Konig geleitet (Str. 1804). Giselher gewinnt an Bedeutung, indem
es, nun in Verbindung mit Hagen, durch Giselhers Auerung iiber Kriemhilt und
seine bosen Ahnungen zu einem kurzen vorausdeutenden Intermezzo sentimentaler
Menschlichkeit kommt (Str. 1827f). Dabei wird es nicht bleiben; es ist dies keine
isolierte Randbemerkung, wenn wir etwas vorausblicken. Nach Ausbruch der
Kiampfe und unmittelbar, bevor Kriemhilt die Halle in Brand stecken lisst, stellt der
Dichter die beiden Geschwister einander direkt gegeniiber (Str. 2101ff). Es geht



Nibelungenlied 37

ihm also vorrangig darum, das grausame Kampfgeschehen mit Menschlichkeit zu
durchdringen. Mit diesem Einschub offenbart der Dichter, dass er eine besondere
Vorstellung vom heroischen Epos hatte.

Es folgt der zweite Versuch der Mannen Kriemhilts, die Feindseligkeiten zu er-
offnen, doch da ist erneut die epische Retardierungstechnik am Werk und ermog-
licht die Schilderung einer besonders packenden Episode. Es geht um die Nachtwa-
che Hagens und Volkers. Die Einbettung in die nichtliche Szenerie tut ein Ubriges.
Das Zeitsignal, das diese dventiure einleitet, ist wortwortlich aus Chansons de geste
ibernommen: Der tac der hete nu ende und ndhet’ in diu naht (Str. 1818) - li jor va a
declin si aprocha la nuit! Hinter diesen und dhnlichen ausladenden Hinweisen auf
Abend oder Morgen steht letztlich die Epik der Antike.

Die dritte und letzte Stufe im Geschehensablauf bis zum Ausbruch der Kimpfe
ist besonders aspektreich orchestriert. Die einleitenden Strophen (1849f) sind, in
Entsprechung zum Beginn der 30. dventiure, dem Tagwerden gewidmet, worauf der
Hinweis auf den Kirchgang folgt. Dabei wird die dafiir angemessene Kleidung zum
Anlass auf Kampf einzustimmen, denn Hagen sorgt fiir das Anlegen der Riistung
(Str. 1852ff), was er mit der Aufforderung zu gottesfiirchtigem Verhalten verbindet
und zugleich vor Kriemhilts Heimtiicke warnt. Kriemhilt versinkt immer mehr ins
Negative, je ndher man dem Ende kommt. Nun fiihrt der Dichter mit Hagens religi-
osen Hinweisen die Religion als Kraft vor dem Untergang ein. Was bisher an Religi-
osem zur Sprache kam, bewegte sich im konventionellen Bereich, wenn wir von
Kriemhilts Reaktion auf Sigfrids Tod absehen. Die Forschung hat immer wieder
versucht, mit Hagens Intervention ins Reine zu kommen, fiir neuzeitliches Empfin-
den eine Monstrositit, doch das hat wenig zu besagen, vielmehr ist dies eine Auffor-
derung, das Mittelaltergemifie darin zu sehen und zu akzeptieren, dass ein derartiges
Nebeneinander von echter Religiositit und extremer Heroik, ja Brutalitit, komposi-
torisch kein Problem war. Die Aufwertung der kriegerischen Burgundervasallen war,
vor allem gegen Schluss hin, das Hauptanliegen des Dichters. Ihm gelingt es dann
auch, was eine wesentliche erzihlerische Errungenschaft darstellt, eine Stimmung
elektrisierender Gereiztheit zu schaffen, die zur Entladung drangt.

Vor Ausbruch der Feindseligkeiten baut der Dichter ein urepisches Element ein,
wonach der Held selbst durch sein Verhalten an seinem eigenen Untergang mitwirkt
— so Gunnarr in der Atlakvida oder Byrhtnod in der Battle of Maldon. Wie wir sehen
werden, weifl auch die Njdls saga um diesen Aspekt des Heroischen, wenn sie dar-
stellt, wie Gunnarr das Abkommen bricht und heimkehrt. Die entgeisterte Reaktion
seines Bruders zeigt, dass da etwas Ungewdhnliches geschieht. Im Nibelungenlied
zeichnet sich das schon bei der Ankunft der Burgunder am Etzelhof ab, in der Epi-
sode von der heroischen Nachtwache setzte sich das fort, intensiviert durch direkte
Hinweise auf den vil starken iibermuot (Str. 1865). So lassen die Burgunder, wie der
Dichter eigens anmerkt, den Hunnenkoénig bewusst im Unklaren tiber den wahren
Sachverhalt, so dass die Katastrophe ihren Lauf nehmen wird. Ihr Untergang ist also
auch irgendwie ihr Werk. Zum Eklat kommt es dann, wenn Volker ohne jeden
Grund beim Turnier nach dem Kirchgang ostentativ den hunnischen Galaritter



38 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

niedersticht (Str. 1886ff). Etzel als vorbildlicher Gastgeber kann gerade noch das
Argste verhindern (Str. 1897f), doch nun schaltet sich Kriemhilt ein und das Unheil
nimmt seinen Lauf. Hildebrand und Dietrich weigern sich, ihr zu Diensten zu sein,
bei Bloedelin hat sie aber Erfolg (Str. 1903). Damit tritt man in die Schlussphase ein.
Vier dventiuren, tiber 200 Strophen, hat der Dichter auf das Ausgestalten des Retar-
dierens verwendet und dadurch den zweiten Teil des Epos wieder in zwei etwa
gleichlange Teile gegliedert, einmal vom Aufbruch in den Osten bis zum Ausbruch
der Feindseligkeiten, dventiure 20 bis 31, und dann die Kimpfe bis zum Schluss,
dventiure 32 bis 39. Man achte auf die Proportionen! Der Dichter nutzt diese Struk-
turierung, um das betroffene Personal, das sich zusehends erweitert, auf differen-
zierte Weise in Szene zu setzen, wie das in dieser Bewusstheit und Breite in ver-
gleichbaren grof3epischen Texten nicht angestrebt oder gar verwirklicht ist.

Nun zur Schilderung der Kdampfe, der Hauptattraktion eines Groflepos. Auch da
fallt die Tendenz zur Gliederung auf. Das Hauptaugenmerk des Dichters liegt weni-
ger beim groflen Massaker als bei der eindringlichen Schilderung der Einzelkimpfe
und vor allem der Redeszenen. Unser Dichter verteilt das Geschehen auf zwei ge-
trennte Schauplitze; Kriemhilt hatte ja veranlasst, die knehte separat unterzubringen.
Das verschaffte dem Dichter die notige Atemluft fir die Konzentration auf den
Hauptkampf in der Konigshalle. Man erkennt das Bemiihen des Dichters zu glie-
dern, zu gewichten und auch den Raum - denken wir an die ,schreckliche Stiege’ -
wirkungsvoll einzusetzen. Auf eine detaillierte Kampfschilderung auf dem ersten
Schauplatz lisst er sich nicht ein, sondern beschrinkt sich auf das Notigste. Dank-
wart enthauptet Bloedelin, die knehte der Burgunder wehren sich auch mit Banken
und Schemeln. Bei der groflen Kampfschilderung unterscheidet er sich gegeniiber
Vergil, Lukan, Walter von Chiétillon und den Chansons de geste. Die erwihnten gro-
3en Epen schwelgen darin, Lesern und Horern ein geriitteltes Mafl an Grasslichkei-
ten zuzumuten - Schidelspalten im Detail, Hervorquellen der Eingeweide, Versprit-
zen des Gehirns, Herausspringen der Augen nach einem Hieb auf den Schidel, An-
schwellen der Fliisse wegen des Blutbades, und dass abgeschlagene Organe ihre
angeborene Funktion noch eine Weile ausiiben kénnen etc. In der Saalschlacht am
Schluss der Odyssee muss man sogar hinnehmen, dass dem unsympathischen, aber
harmlosen Ziegenhirten die Geschlechtsorgane abgerissen werden und man sie den
Hunden zum Fraf8 vorwirft! Auch der Verfasser des lateinischen Pseudo-Turpin im
Codex Calixtinus steht dem nicht nach und kann nicht genug daran kriegen, das
Hinmetzeln von Tausenden von Sarazenen hervorzuheben und stellt z.B. beim
Kampf Karls mit Aigolandus fest: Tanta sanguinum effusio die illa agitur, quod victores
usque ad bases in sanguine natabant.*®

Der Nibelungenepiker erzihlt dagegen, wie sich bestimmte Menschen in dieser
firchterlichen Tragodie verhalten. Was er dabei an unterschiedlichen Reaktionen
der Betroffenen herauszuarbeiten vermag, stellt eine unvorhersehbare Bereicherung
der epischen Kampfschilderungen dar. Fiir eine rasende vertierte Meute, wie man

38

Historia Karoli Magni et Rotholandi ou Chronique du Pseudo-Turpin, hg. von C. Meredith-Jones,
Genf 1972, S. 143.



Nibelungenlied 39

formuliert hat, war da kein Bedarf. Wenn ein Kimpfer mit einem Eber verglichen
wird, so ist das bekanntlich eine gingige epische Metapher fiir Mut und Kampfkraft
und wenn es heiflt, dass Etzel aufatmet, weil er dem tiuvél — Volker — entrann, so
wird deshalb auch Volker nicht zum Leibhaftigen (Str.2001); iibrigens verwendet
Dietrich dasselbe Bild, um Wolfhart zurechtzuweisen (vgl. Str. 1993). Und was das
Bluttrinken betrifft, so erklart der Dichter, dass der, der Blut getrunken hat, dd von
gewan vil krefte (Str.2117). Das deckt sich mit dem entsprechenden Hinweis im
Handbuch des deutschen Aberglaubens.

Mit dem blutiiberstromten Dankwart, Hagens Bruder, der dem ersten rasch er-
zahlten Massenkampf entkommen konnte und die Stiege zur Konigshalle hinauf-
stiirmt, ist man beim Hauptschauplatz und damit beim groflen Schlusskampf ange-
langt. Dieser gliedert sich, wie gesagt, in zwei Teile von ungleichem Gewicht. Da ist
das wiiste Getiimmel in der Halle, vergleichbar dem Kampf Blcedelins mit Dank-
warts Mannen. Es geht nun darum, die anonyme Masse der Hunnenkrieger auszu-
schalten, um Raum zu gewinnen fiir den Hauptteil, die groflen Einzelkimpfe und
deren Umfeld. Schon im ersten Abschnitt, mit dem Erscheinen Dankwarts, tritt das
Massaker als solches zuriick hinter eindrucksstarken Einzelszenen. Da ist die Tétung
Ortliebs (Str. 1961), ein blutiges Detail, gewiss, doch darin erschépft sich das nicht,
denn es geht ja um die Einbeziehung Kriembhilts, der damit neues Leid zugefugt
wird. Dann werden die einzelnen Burgunderkrieger vorgestellt, neben Hagen,
Dankwart und Volker und vorsorglich vorausweisend auch Giselher, Kriemhilts
Lieblingsbruder! Von Hagen heifit es, dass er wiieten begann und so manegen helm
brach (Str. 1980f). Das wird aber nur behauptet und nicht im Einzelnen vorgefiihrt,
also eine grundsitzliche Abkehr von epischer Praxis!®® Der Dichter sah seine Auf-
gabe woanders. Immer wieder wird der realriumliche Hintergrund betont. So wird
mehrfach auf Burgonden hingewiesen, Gunther ist der vogt von Rine (Str. 1968) und
es ist von den recken von dem Rine die Rede (Str. 1976). Dem steht der vogt von Berne
gegeniiber, der kiinec der Amelunge (Str. 1981), der ritter [... ] iz Amelunge lant
(Str. 1983). Dieser Dietrich wird in ein zweifelhaftes Licht geriickt (Str. 1983ff). So
bittet Kriemhilt ihn um Hilfe, doch was antwortet der kiinec der Amelunge: , Wie sol
ich iu gehelfen [ ... | nu sorge ich umbe mich.” (Str. 1984). Schlie8lich dann doch ein
sachter Versuch: ,Daz will ich versuochen, ob ich iu gehelfen kann” (Str. 1986)! Drei-
mal fillt das wichtige Wort helfe, was die Ohnmacht des Amelungenfiirsten unter-
streicht. Das lisst vorausdenken an den Schluss des Epos. Dietrich hat alle Miihe die
abgekimpften Burgunder, Gunther und Hagen, zu bezwingen, ubergibt sie
Kriemhilt und verlasst weinend die Szene!

?  Statt im Nibelungendichter einen Mann am Werk zu sehen, der nichts anderes im Sinne hatte, als

eine rauschhafte Blutorgie voller Grisslichkeiten vorzufiihren - wie das die marktbeherrschende
Deutung zu werden scheint — sollte man auf die anderen epischen Werke blicken, wo es diese
Grisslichkeiten en masse gibt und keine Riidigerszene und kein Gesprich Giselhers mit seiner
Schwester. Wenn es dann heiflt - Hagen und Volker halten sich vom Kampf fern aus anderen
Griinden als Achilles -, dass Riidiger des muotes ertobete (Str.2206), wie er die Stiege hinauf-
stiirmt, so wird damit einfach seine Kampfkraft betont.



40 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Die Einbeziehung Dietrichs ins Geschehen bewirkt eine Unterbrechung des
Hallenkampfes. Gunther bietet buoze und suone an. Die Freundschaft mit Dietrich
wird besiegelt und sogleich der edel Riiedegér einbezogen (Str. 1996). Ein deutlicher
Fingerzeig auf das Kommende, das dann umso tragischer erscheint, wenn die beiden
in den Kampf eingreifen miissen. Hagen und Volker, die seit der 29. dventiure im
Vordergrund stehen, beherrschen auch den Rest dieser dventiure (Str. 1999ff), was
ebenfalls auf den Schluss des Epos vorausverweist wie die Erwihnung des Heif3-
sporns Wolfhart auf Seiten der Amelungen. Der Epiker bereitet tiber den Einsatz der
wichtigsten Personen das Ende vor.

Die groflen Epen der Antike und die Chansons de geste sehen in der aufwendigen
Schilderung der groflen Schlacht ihr Hauptanliegen. Beim Nibelungenepiker ge-
winnt man den Eindruck, dass er sich diesem gattungsbedingten ,Zwang’ nur halb-
herzig unterwarf und seine Energie auf die Herausarbeitung dessen verwandte, was
auflerhalb des Massengeschehens vor sich ging. In der Odyssee ist nach Beendigung
des Gemetzels im Saal das Epos zu Ende, im Nibelungenepos ist mit der hemdsar-
meligen Beseitigung der Leichen die grof3e Saalschlacht zu Ende, doch nun folgt erst
das Eigentliche, die Einzelkimpfe an der Stiege, und es setzt sich die griindliche
Neuorientierung der epischen Kampfschilderung durch, wobei mehr geredet als
gekampft wird, vom Beschreiben furchtbarer Wunden ohnehin keine Rede. Man
blicke nur auf die grofle Szene in der 36. dventiure, worin die Burgunder dem hunni-
schen Herrscherpaar gegeniibergestellt werden und es zu dem ergreifenden Wort-
wechsel mit Kriemhilt kommt, in dessen Zentrum der unschuldige Giselher steht.
Das fillt auch quantitativ ins Gewicht. Neben dem /eit der Kriemhilt wird aber nun
die bedingungslose Treue der Konige gegeniiber ihrem man, Hagen, zum entschei-
denden Movens des Geschehens. Vorbildliches Vasallentum gegen Kriembhilts
Minne. Die folgende dventiure stellt dann Riidiger ins Zentrum. Was Ridiger be-
trifft, erlaube ich mir auf meine ilteren Arbeiten zu verweisen, besonders auf meinen
Beitrag zum grofen Ausstellungskatalog.*’

Der Riidiger-Erzihlstrang verdichtet sich zum Hoéhepunkt der neuen nibelungi-
schen Darstellung grofler Kampfe, was dazu beitragt, die alten maeren zum hochmit-
telalterlichen Epos zu nobilitieren. Riidigers Verhalten erméglicht die ganz und gar
unvorhersehbare ritterliche Reaktion Hagens, die Waffen schweigen zu lassen, dem
sich Volker anschliefit - und bereitet so den packenden Schluss des Epos vor, der
nicht zuletzt in der Apotheose Hagens liegt. Aber da war noch das Glanzstiick der
alten Sageniiberlieferung, die heroische Hortverweigerung, wovon die Atlakvida
zeugt. Den Drachenkampf, ebenfalls eine Hauptattraktion der alten Sagen, konnte
der hochmittelalterliche Epiker weitgehend ignorieren. An der heroischen Verwei-
gerung der Herausgabe des Goldhorts fithrte kein Weg vorbei. Die kompositori-
schen Schwierigkeiten, die sich der Dichter damit auflud, konnte er als mittelalter-
licher Epiker offenbar in Kauf nehmen; ein Lehrstiick fiir mittelalterliche Komposi-
tionsweise!

“ Vgl. oben, Anm. 27.



Nibelungenlied 41

Im Verlauf des Epos zog der Goldhort nur punktuell das Interesse auf sich. Mit
der Ankunft der Burgunder am Hof Etzels dndert sich das, eher gewaltsam nach
modernem Empfinden. So kommt es zu der iiberraschenden Frage Kriembhilts nach
dem Goldhort, die von Hagen abgeschmettert wird, wie oben dargelegt. In Entspre-
chung dazu geht es in der anschlieenden dventiure um ein anderes wesentliches
Requisit — das in den alten Sagen fehlte — um Sigfrids Schwert und damit um den
Geliebten selbst. Am Schluss des Epos wird nun das, was vorher auf die dventiuren 28
und 29 auseinandergelegt war, in zwei Strophen zusammengefasst, ein klares Indiz
fiir bewusste Komposition (Str.2371f): Hagens Bekenntnis und Kriemhilts ver-
zweifeltes und zugleich iiberwiltigendes Sichklammern an Sigfrieds Schwert und die
anschliefende T6tung Hagens mit diesem Schwert. Doch damit lie8 es der Epiker
nicht bewenden. Seine neue Nibelungenbotschaft, Konig Etzel in den Mund gelegt
und Hildebrands Schwert anvertraut, war Rihmung Hagens und Verurteilung
Kriemhilts, was er in der Schlussstrophe besiegelt und als giiltige Fassung der Nibe-
lungensage beansprucht: daz ist der Nibelunge nét (Str.2379)! Wenn Etzel, dem
durch Hagen furchtbares Leid zugefiigt wurde, diesem Krieger, der im Dienst seiner
Herren zu allem bereit ist, als den allerbesten degen riithmt, muss die Uberlegung er-
laubt sein, ob in dieser Situation diese Fiigung nur aus sich heraus zu verstehen sei
oder ob nicht viel eher eine iiberbietende Anspielung vorliegen konnte. Zur gleichen
Zeit nimlich hat sich im arturischen Roman die Vorstellung vom meilleur chevalier
durchgesetzt. Solche und dhnliche Einzelbeobachtungen, die die amtliche Nibe-
lungenphilologie ignoriert, konnten wesentlich dazu beitragen, unser Bild von der
damaligen Literatur zu beleben. Mit der konsequenten Ausrichtung des Geschehens
auf das vorbildliche Vasallentum — herre/man — hin 16st sich der Dichter vom Ritter-
typ der Artusromane los, was ihn nicht hindert, gelegentlich die Begriffe rit-
ter/ritterschaft zu verwenden. Grundsitzlich geht es um den man, unterstrichen
durch kostbare Begriffe wie recke und degen. Dieser Konzentration auf das Vasallen-
tum verdanken wir, als besondere Uberraschung, die Riidigerepisode, womit der
Dichter, wie ich meine, auch eine ,politische’ Botschaft verbunden haben diirfte.
Riidiger kommt schliefSlich als gebrochener Mann seiner Vasallenpflicht nach, doch
nun verstofit ausgerechnet Hagen, der man schlechthin, dagegen; mit verheerenden
Folgen fiir seine herren — Riidiger totet Gernot! Der rheinische Hagen, der durch
diese noble Geste iiber sich hinauswichst, verneigt sich damit vor dem donaulin-
dischen Vasallen Riidiger. Sollten darin Staufer und Babenberger so etwas wie ihr
gemeinsames heroic age erkennen und wiirdigen? Was das bedeuten konnte, wird
uns noch bei der abschliefenden Frage beschiftigen, wie der Dichter sein Epos ver-
standen wissen wollte.

Die zwei Pole, die der Neufassung der alten Sagen ihre Orientierung geben, sind
also Minne und Vasallitit, in der ersten dventiure breit dargelegt, in den Schlussstro-
phen wirkungsvoll zusammengefasst. Die Waage hat sich nun endgiiltig der Vasalli-
tat zugeneigt. Kriemhilt, die vdlandinne — obgleich vil edelez wip — wird im Gegensatz
zu Hagen hingerichtet, wie weiter oben mit Blick auf Geneluns Hinrichtung ange-
deutet wurde. Der leicht verichtlich frauenfeindliche Ton in den Worten Etzels,



42 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

dass Hagen von eines wibes handen sterben musste, ist in die Beurteilung der Szene
einzubeziehen und es dringt sich der Schluss auf, dass die Minne, diese einmalige
Errungenschaft der volkssprachlichen Literatur des Hochmittelalters, einer strengen
Priifung unterzogen wird. Fiir die Troubadours war fin’amors fons de bontat ca tot lo
mon illuminat — was direkt an Boethius anschlief8t. Reinmar und Walther rithmen
wip und wibes namen und fir Wolfram hdt Minne tf erden hiis und ze himile ist reine
vor got ir geleite. An reine fehlte es Kriemhilt nicht und doch wird sie zur valandinne.
Neigt der Nibelungenepiker in seiner Darstellung dessen, was die Minne an Zersto-
rerischem anrichtet, nicht doch dem damals gingigen Klerikerdictum zu, wonach
der amor huius mundi finem amarum habet? Wir lassen es dabei bewenden.

Der Dichter hat den Abschluss des Werkes dem zweiten Pol, der Vasallitit, an-
vertraut, was sich in der Handlungsfithrung vor allem seit der 29. dventiure immer
deutlicher abzeichnete. Hagen, der in Str. 2368 nachdriicklich auf seine herren ver-
weist, prasentiert sich in seiner Hortverweigerung als Vasall und der Anblick des
abgeschlagenen Hauptes sines herren (Str.2370), stimuliert ihn zu seiner Formulie-
rung der Hortverweigerung. Hagen evoziert das Herrschaftsgebiet — Burgonden -
und die kostbaren Namen seiner Herren und stellt die Verbindung her zu dem, was
in der ersten dventiure Giber die Macht der Burgunder in Worms am Rine aufgebaut
worden war.*! Man kann darin nur eine beeindruckende Huldigung des Autors se-
hen und den Ausdruck seines Stolzes auf solche Ahnen, was im Tod des vorbild-
lichen Vasallen erhirtet wird. Man hat es dabei mit realen raumlichen Gegebenhei-
ten zu tun und es fragt sich doch, was das fiir Dichter und Horer damals bedeutet
haben mag. Das gilt auch fiir das Donauland und insbesondere fiir Bechelaren. Die
mittelalterliche Neigung, an Grofles in der Vergangenheit anzukniipfen, ist bekannt,
man denke nur an die These von der trojanischen Abstammung der Franken. Das
Rheinland war um diese Zeit — siehe Otto von Freising — die Machtbasis der Staufer.
Uber den altnibelungischen Namen Burgund ergab sich die Méglichkeit der Anbin-
dung an fritheres grofles Geschehen. Kaiser Friedrich 1. hatte 1156 Beatrix von Bur-
gund geheiratet und sich dann in Burgund kronen lassen. Fiir das 6sterreichische
Donauland ist keine sagenhistorische Nibelungeniiberlieferung belegt; im Siidosten
dominierte, siche oben, die Dietrichsage mit ihrem freundlichen Attilabild. Dazu gab
es feste Beziehungen zwischen Rhein und Donau. 1156 erlief8 Friedrich I. das privile-
gium minus, das den osterreichischen Markgrafen Heinrich zum Herzog erhob und
ihn mit aulerordentlichen Privilegien ausstattete, was die engen Beziehungen der
beiden Herrscherhiduser festigte. Dass Friedrich beim 3. Kreuzzug den Landweg
durch Osterreich wihlte und es in Ungarn noch zur Verlobung seines Sohnes kam,
aus der dann nichts wurde, wird erheblichen Eindruck hinterlassen haben. Das alles
ist seit langem bekannt. Die Forschung wirkt wie gelihmt, doch es diirfte sich loh-
nen, dariiber nachzudenken.

Dass die Burgunder, wie auch Riidiger, untergehen, ist alles andere als ein Makel.
Solche Krieger zu seinen — wie vage auch immer — Vorfahren zu zdhlen, war fiir die

“ Heinz Thomas, ,Die Staufer im Nibelungenlied”, in: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 109 (1990),
S.321-354.



Nibelungenlied 43

burgundischen Staufer wie fiir die Osterreicher ein Ruhmestitel. Mit dieser Ansip-
pung der Nibelungensagen an die Wirklichkeit des Hochmittelalters und der litera-
rischen Ausgestaltung zu einem groflen Epos hatte der Osten gegeniiber dem fran-
zosischen Westen mit dessen Chansons de geste und der Artusdichtung gleichgezo-
gen. Das bedeutet auch eine Aufwertung der alten Sagen, wenn man ihnen eine der-
art wichtige Rolle im ,Ahnenpass” der rheinischen Burgunder und der donaulindi-
schen Osterreicher zuschreiben konnte. Nun hatte im Epyllion Waltharius die
Nibelungensage schon einmal literarisches Niveau erreicht, sogar auf lateinisch,
freilich um den Preis parodiert zu werden und als Unterhaltungsstoff fiir Gebildete
zu dienen. Den Nibelungensagen war damit gleichsam der Weg zu einer anspruchs-
vollen Literarisierung verbaut. Dabei sollte es aber nicht bleiben. Im 12. Jahrhundert
im Zuge der raschen Aufficherung der literarischen Palette erhielt auch dieser Stoff
seine seridse Literarisierungschance.

Der Nibelungenepiker hat diese Chance geniitzt, indem er es verstand, sich von
der wesenhaften Bindung an die miindliche Uberlieferung zu losen und sich im lite-
rarischen Bereich umzusehen. Blicken wir zusammenfassend zuriick und heben wir
tiber das Dargelegte hinaus die Schwerpunkte hervor. AbschliefSend werden wir die
Frage stellen, was dem Autor als Ziel seiner Darstellung der Nibelungensagen vor-
schwebte.

Zusammenfassung

Blicken wir zuriick und setzen wir bei dem an, was die fithrende franzdsische Litera-
tur damals kennzeichnete. Die sich schon im Ludwigslied abzeichnende Herausbil-
dung eines bestimmten Territoriums als eines auch literarisch bedeutsamen Raumes
— ze Vrankon, la France, nicht den Osten des karolingischen Reiches erfassend - bot
eine giinstige Voraussetzung fiir die Entstehung eines im National-Religiésen griin-
denden Groflepos. Man hat es da mit dem eigenen realen Raum zu tun, mit den
nicht minder realen Menschen, der eigenen Welt zugehorig: Roland, Wilhelm, Karl
etc., dazu nicht minder naheliegend der religiése Konflikt mit den Sarazenen, gip-
felnd jeweils in der groen Schlacht. Es fehlt also nichts zu einem religios-nationalen
Epos Frankreichs, all dies sogar unmittelbarer packend als das ferne Geschehen der
Ilias oder der Aeneis fiir die Menschen der Antike. Nun gibt es meines Wissens keine
direkten Aussagen der literarisch Interessierten des 12. Jahrhunderts zu ihrem Ver-
haltnis zu den Chansons de geste und der Frage nach einem ,Eposgefiihl’ dieser Men-
schen. Was uns aus der literaturwissenschaftlichen Perspektive als besonders epos-
verdichtig erscheinen mag, muss es fiir die damaligen Dichter und deren Publikum
nicht unbedingt auch gewesen sein. Man kommt dem Problem wohl niher, wenn
man von der franzosischen Literaturszene des 12. Jahrhunderts ausgeht, die neben
der im Miindlichen wurzelnden Chansons de geste-Tradition vor allem auf die litera-
rische Aneignung der prestigiosen Bildungsstoffe der Antike — beginnend mit dem



44 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Alexanderstoff — ausgerichtet war. Wie stark die Bindung an die literarische Uber-
macht der Antike war, kann man z.B. an der grofilen Romelegie Hildeberts von
Tours aus der ersten Hilfte des Jahrhunderts sehen oder an der Tatsache, dass ge-
gen Ende des Jahrhunderts, wie erwahnt, Walter von Chétillon mit seinem antikisie-
renden Epos Alexandreis dieser Gestalt der Antike das gab, was ihr die Antike selbst
versagt hatte. Das Vergangenheitsabbild, das der Autor aber entwirft, ist nicht das
eines Epos. So mischt sich Alttestamentliches und Christliches ein und der Autor
scheut sich auch nicht, massiv Kritik an Zustinden in der Kirche anzubringen wie in
seinem Poem Propter Sion non tacebo. Die fiir ein Epos wichtige Kompaktheit wird
also immer wieder aufgebrochen.

War also fiir die Literaturkreise des romanischen Westens das Phianomen Epos
damit ein fiir allemal mit der Antike besetzt? Tatsidchlich beschritt die volkssprach-
liche Literatur Frankreichs gegen Ende des 12. Jahrhunderts auch einen neuen und
authentisch mittelalterlichen Weg, in der neuen Grofiform des hoéfischen Romans.
Chrétien de Troyes, der sich wie seine Landsmadnnin Marie de France von der Bear-
beitung lateinischer Literatur abwandete, stellte die volkssprachliche Literatur auf die
neue, mittelalterliche Grundlage. Gemif seiner Translationsthese, griindend auf der
Einheit von chevalerie und clergie, die im Gegensatz zu Griechenland und Rom in la
France endgiiltig verankert sei, verlieh er dieser Einheit die vornehme antike Ahnen-
schaft, die aber erst nun in seinem Romanwerk ihre tiberbietende Erfiillung findet,
wenn z.B. Piramus, der tragisch Liebende der Antike hinter dem chevalier als perfek-
tem Liebendem zuriicktreten muss. Das Erregende daran ist, dass er dem Wirken
dieser Einheit von chevalerie und clergie nicht die mindlich tradierte authentisch
franzosische Tradition der Chansons de geste zuordnete, sondern diesen Bereich
ostentativ ignorierte und sich der matiére de Bretagne zuwandte und die entspre-
chende erzahlerische Grof3form schuf, den hofischen Artusroman als molt bel con-
jointure. Hat damit Chrétien die franzosische Literatur seiner Zeit und der folgenden
Jahrzehnte von der erzihlerischen Grofiform, die wir Epos zu nennen pflegen, ver-
abschiedet? Fir das fruchtbare genus der Chansons de geste mit seiner grundsitz-
lichen Affinitit zum Genus Epos bedeutet Chrétiens Leistung zwar keineswegs den
Todesstofl — da war ja schlie8lich schon das Rolandslied — doch dann lief der hofi-
sche Roman den mindlich tberlieferten Ansitzen zu den Chansons de geste den
Rang ab. Demgegeniiber wartete die deutsche Literatur des Hochmittelalters mit
einer Uberraschung auf, indem sie alte nibelungische miindliche Uberlieferungen zu
dem mittelalterlichen Epos zusammenfasste, von dessen Gewicht u.a. auch die zahl-
reichen Handschriften zeugen.

Das, was der Nibelungenepiker mit seinem Werk vorhatte, sollte sich von den
Epen der Antike und den Chansons de geste unterscheiden. Das betrifft vor allem die
Kampfschilderung als Kernstiick dieser Epen, deren Autoren nicht miide wurden,
die zugefiigten Wunden in allen Varianten und Einzelheiten auszumalen. Auch Wal-
ter von Chitillon, der gelehrte Zeitgenosse des Nibelungenepikers, eiferte in seiner
Alexandreis seinen groflen antiken Vorbildern nach und lieff die Krieger in den
grasslichen Wunden herumwiihlen. Der Nibelungenepiker, der es ebenfalls mit der



Zusammenfassung 45

Schilderung einer groflen Schlacht zu tun hat, 16ste sich davon los und ging einen
eigenen Weg. So hitte er die Vernichtung in einem Nebengebdude untergebrachten
knehte der Burgunderkonige zum Anlass nehmen koénnen, eine detaillierte Schilde-
rung dieses Massakers zu liefern, stattdessen erfihrt man nur, dass Dankwart
Bloedelin enthauptet und es im Saal zu einem wiisten Getiimmel kommt; von Wun-
den etc. keine Rede. Blof} 29 Strophen, die 32. dventiure fillend, werden darauf ver-
wendet. Nur in Str. 1945 heiflt es von Dankwart ganz allgemein: hey waz er tiefer
wunden durch die helme sluoc! In der Hauptschlacht, dem Kampfin Etzels Halle, setzt
sich das fort. Mit Hagens To6tung des Etzelsohnes beginnt es, doch man erfihrt
nichts tber Schiadelspalten, Hirnverspritzen, Geddrmoffnen, etc. Worauf es bei die-
ser Kampfschilderung ankommt, ist die Profilierung der Hauptgestalten und das
geschieht vor allem im Gesprich. Dabei geht es nicht nur um die mannlichen kimp-
ferischen Protagonisten, sondern nicht zuletzt um die Frauengestalt, Kriemhilt, die
schon zu Beginn als Hauptgestalt eingefiihrt worden war. Weder die Aeneis noch die
Chansons de geste hatten da Gleichwertiges zu bieten. Ein radikaler Eingriff in die
altnibelungische Tradition war es auch, Sigfrid so ostentativ ins zweite Glied zurtick-
zuschieben. Dazu wird von diesem vil edel magedin (Str.2) gesagt, dass der
juncvrouwen tugende zierten anderiu wip (Str.3) - fast ein Affront gegeniiber wip —
immerhin: wip, wie reine ein nam! Mit dem Hinweis auf die Gefihrlichkeit der Frau-
enschonheit, was man mit Heinzle als die ,Helena-Formel® bezeichnen kann, wird
auf einen groflen literarischen Hintergrund verwiesen, doch wo die antike Helena
keinerlei Anteil am Geschehen hat, wird Kriemhilt zur treibenden Kraft bis in den
furchtbaren Untergang hinein und das edele wip wird im selben Atemzug zur
vdlandinne, im Eneasroman ist es der Teufel, der viant, der Dido in den Selbstmord
triebt, im Nibelungenlied wird die Frau selbst zur Teufelin! Mit dem Hinweis auf die
sogenannte mittelalterliche Frauenfeindlichkeit wird man aber dem Frauenbild des
Nibelungenliedes nicht gerecht, abgesehen davon, dass nicht der leiseste luxuria-Ver-
dacht aufkommen kann. Dann hat man ja die unvergesslichen Bilder von dieser
Frau: Als Liebende an der Seite des ermordeten Geliebten, als alternde Witwe im
verweinten Alltagskleid vor Riidiger und als imponierende Konigin, under kréne, die
die Treppe herabschreitet, um ihrem Todfeind gegentiber zu treten. Das Ganze, wie
weiter oben ausgedriickt, auch ein typisch mittelalterliches Kompositionsproblem,
das Teil mittelalterlicher Literaturasthetik ist. Als blofle Interjektion wird man den
Hinweis auf vdlandinne nicht abtun kénnen. Kommt damit ein religioses Moment
ins Spiel? In der Nibelungenuberlieferung fehlt dafiir jeder Ansatz. Spurte der Dich-
ter in seinem Bemiihen, ein grofles mittelalterliches Epos zu schaffen, die Notwen-
digkeit, entsprechende religiose Maf3stibe einzufiihren? Dass damit vielleicht das
ganze epische Gefiige ins Rutschen kam — aus moderner Sicht — musste ihn nicht
unbedingt belasten. Der reprasentative Kirchgang im Dom zu Worms ist freilich
nicht viel mehr als religiose Kulisse fiir den verhangnisvollen Streit der Koniginnen.
Die ergreifende Szene nach der Ermordung Sigfrids dient in erster Linie der Dar-
stellung des Schmerzes, der schliefllich die Katastrophe auslésen und jedes Verzei-
hen ausschliefen wird. Nicht einmal Giselher, Kriemhilts Lieblingsbruder, wird



46 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Kriemhilts gnadenlose Versteinerung in ihrem Schmerz lockern kénnen. Wollte der
Dichter damit indirekt ausdriicken, dass eine derartige Verabsolutierung des
Schmerzes Schuld bedeuten und sogar ein vil edel wip zur vilandinne wandeln kann?
Doch wie sind Religion und Gott in ein Epos einzubringen, dem es nicht um den
Kampf mit Glaubesfeinden geht? Der Dichter des Nibelungenliedes entwickelte diese
Thematik aus bestimmten Personen und deren Reaktionen heraus und macht dies
zum Herzstiick der groflen Schlussepisode der Schlacht in Etzels Halle. Es beginnt
mit Hagens Aufforderung zum Gottesdienstbesuch, was man noch als konventionell
abtun kann. Doch dann platziert der Dichter mitten in die Kampfschilderung hinein
die Riidigerszene, die die 37. dventiure fiillt und 100 Strophen umfasst. (Zum Ver-
gleich, das einleitende Gemetzel, das mit der Vernichtung der knehte der Burgunder
endet, tat er mit SO Strophen ab!) Diese Szene, die in ihrer Einmaligkeit kaum zu
tberschitzen ist, verandert auch die Typik der groflen epischen Kampfschilderung.
Auf breiter Basis bereitet der Dichter das vollig Unerwartete vor, indem er aus Riidi-
gers heillosem Dilemma Hagens Schildbitte, Riidigers Schildgabe und Hagens Abs-
tinenz vom Kampf hervorgehen lasst. Da sind zuerst die Trinen Riidigers ob der
Katastrophe, dann sein aus der Wilhelmsepik entlehnter Fausthieb, der den schmi-
henden Hunnen niederstreckt, als Vorbereitung auf das lange Gesprich mit dem
hunnischen Herrscherpaar, worin ihm seine Pflichtenkollision bewusst gemacht
wird. Es stellt sich ihm nun das Problem der diffidatio. Er begniigt sich aber nicht mit
der blof feudalrechtlichen Seite des Problems, die schon im Rolandslied spiirbar
wird und worauf Panzer am Beispiel der Chansons von Renaus de Montauban mit
Nachdruck hingewiesen hat. Der Nibelungenepiker lisst seinen Riidiger verzweifelt
ausrufen: daz ich die séle vliese, des enhdn ich niht gesworn (Str. 2150). Mit dem Begriff
séle geht es um ein Herzwort der Religion und damit wird die rechtliche Problematik
religios tiberhoht. Eine Interjektion ist das nicht!

Das fiihrt zur anschlieBenden grofen Klage (Str. 2153f), worin nun unmittelbar
Gott angerufen wird. Ist das Nibelungenlied doch nicht so religionslos wie Goethe
meinte? Riidiger will auf seine Stellung am Hof verzichten und will iif minen fiiezen in
daz ellende gan (Str.2157), Etzel lehnt das ab und will im Gegenzug Riidigers Stel-
lung noch erhohen. Schlieflich beugt sich Riidiger der Staatsraison, greift zu den
Waffen und nahert sich der ,schrecklichen Stiege’.

Dass der Dichter an dieser Stelle nicht vergisst, Giselher einzubeziehen, verdich-
tet das humane Geflecht. Indem der Dichter aber nun ausgerechnet den kaltbliitigen
Moérder Sigfrids und vorbildlichen Vasallen Hagen in den Mittelpunkt des Gesche-
hens riickt und ihn nun die Vasallenpflicht gegeniiber seinen Burgunderherren sei-
nerseits verletzen lisst, bereitet u.a. die dann K6nig Etzel in den Mund gelegte Riih-
mung Hagens als besten degen vor. Mit Hagens Schildbitte, die das Kampfgeschehen
stoppt und mit Rudigers Schildgabe wird wiederum Gott ins Geschehen einbezogen
(Str. 2195ff). Diese Anrufungen kann man nicht als Floskeln abtun, es geht doch
darum zu zeigen, wie in dieser extremen Situation fiir diese Krieger Gott selbstver-
stindliche Bezugsgrofe ist. (Nebenbei sei erwihnt, wie wirkungsvoll der Dichter
sein Leitwort gabe, geben zur Verdichtung der Szene einsetzt.) Es folgt der Kampf



Zusammenfassung 47

Ridigers, und da greift nun der Dichter auf das entsprechende epische Muster
zuriick: [ ... | des muotes er ertobete (Str. 2206). Auch da ist dann von einer Blutorgie
keine Rede. Die Stiege, der raumliche Mittelpunkt des schrecklichen Geschehens,
wird durch das Gesprich zwischen Hagen und Riidiger aber auch zu einem Ort er-
greifender Menschlichkeit, wenn es in klarer raumlicher Fixierung in Str. 2192 heif3t:
dé rief vil lite Hagene von der stiegen her zetal [ ... | , so dass ausgerechnet an dieser
Stelle Schwertbitte und Schwertgabe méoglich werden und das Morden unterbro-
chen werden kann.

Das fiithrt zu einem Seitenblick auf die Raumgestaltung in anderen Epen, der An-
tike, in Chansons de geste und in der Alexandreis. Man vermisst hier ein klares Raum-
gefithl. Das Gemetzel verliert sich in totaler Uniibersichtlichkeit. Riumliches wird
nur zusammenhanglos und punktuell fassbar. Selbst die Halle, in der die Freier der
Penelope abgeschlachtet werden, kennt keine dem Nibelungenepos vergleichbare
klar rdumliche Strukturen, was diese — wie im Fall der Stiege - gleichsam zu Mit-
spielern macht.

Blicken wir von der das Kampfgeschehen beherrschenden Riidigerepisode noch
einmal und abschlieflend auf die Schlussszene, die Hortverweigerung in ihrer hoch-
mittelalterlichen Verwirklichung. Es geht nun nicht mehr nur um den Goldhort,
sondern auch um das Schwert Sigfrids, und es ist zu fragen, ob nicht das alte Motiv
der Hortverweigerung dazu da ist, auf das Neue, Sigfrids Schwert, hinzufithren? Bei
der Schilderung der Ankunft der Burgunder am Hunnenhof wurden, wie weiter
oben dargelegt, diese zwei michtigen Dingsymbole auf zwei getrennte dventiuren
verteilt, die 28. und die 29., ohne dass ein Zusammenhang hergestellt wiirde; ein
deutliches Signal fiir einen spdten Eingriff in den Ablauf des Geschehens. Sigfrids
Schwert in der 29. dventiure strahlt dabei unvergleichlich heller als der Goldhort in
der vorausgehenden. In der Schlussszene des Epos werden nun beide Symbole mit-
einander verbunden und gleichsam zu Akteuren, die die Handlung bestimmen, wo-
bei immerhin das Schwert — und somit Minne und Herzenjammer — das Schluss-
signal setzt (Str.2372). Doch da ist noch Gott in Hagens Hortverweigerung und da
sind noch die Burgunder - letzeres schligt den Bogen zuriick zur ersten dventiure —
und da ist die valandinne (Str.2371). Man wird Hagens Berufung auf Gott nicht
tiberbewerten wollen, doch sie ist nun einmal da und man kann darin eine Fortset-
zung dessen sehen, was in der Riidigerepisode aufgebrochen ist. Diese Einbeziehung
Gottes geschieht auf dem Hohepunkt des nibelungischen Geschehens, der Hort-
verweigerung. In der Atlakvida heifit es in Str.27: Rin skal rdda/ régmdlmi skatna
(der Rhein soll verfiigen/ iiber das Streit-Erz der Minner).* Nun, im Epos die Ver-
lagerung von der konkreten Ortlichkeit — Rhein — ins Innermenschliche und Religi-
Ose, wie immer letzteres zu bewerten ist. Die alte Sage wird damit abschlieffend ins
hochmittelalterliche Lebensgefiihl eingebettet und aufgewertet, was einem hochmit-
telalterlichen Epos nur angemessen sein konnte.

42

Atlakvida in greenlenzka, in: Klaus von See et al. (Hg.): Kommentar zu den Liedern der Edda. Bd. 7:
Heldenlieder. Heidelberg 2012, S. 297.



48 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Um Absicht des Dichters und Stellung des Nibelungenliedes als Epos innerhalb
der hochmittelalterlichen Literatur zu erfassen, ist es vor allem nétig, vom Hochmit-
telalter und der verfiigbaren Literatur auszugehen und nicht - mehr oder weniger
unterschwellig — auf das Germanische zu rekurrieren, dazu sind die literarischen
Anspielungen und Anleihen, die der Dichter in reichem Mafle vornimmt, nicht nur
gelegentlich zu registrieren, sondern ernst zu nehmen und zu deuten, da man davon
ausgehen kann, dass der Dichter wusste, was er wollte und welche Anspriiche er
damit erhob. Fassen wir das Wichtigste zusammen: Da ist die markante Zweiteilung
des Werks mit ihrer klaren Verteilung der Gewichte, die dventiure 1 bis 19 mit ihrem
bunteren Geschehen und dann die dventiure von 20 bis zum Schluss mit ihrer ein-
heitlichen Linie auf den groffen Kampf hin, der ganz und gar personalisiert ist durch
die Ausrichtung auf die Konfrontation Kriemhilt/Hagen. Das Ganze eingeleitet
durch das Minnegesprich zwischen Kriemhilt und Ute und einmiindend in die ab-
schliefende T6tung des wehrlosen Hagen/Turnus. Ich kann aus dieser konsequen-
ten Neuorientierung der alten Sagen — wozu ja noch manche Einzelheiten kommen
— nur den Schluss ziehen, dass der Nibelungendichter sein Nibelungenepos als
hochmittelalterliche Entsprechung zu Vergils Aeneis verstanden wissen wollte, nicht
als Reichsepos, sondern als das Minne- und Vasallenepos aus der Feudalwirklichkeit
heraus und verankert im realen Raum — am Rhein, in Passau und Bechelaren. Die
substantiellen Anleihen bei den Chansons de geste trugen zur Vermittelalterlichung
bei. Eingerahmt das Ganze durch die selbstbewusste Ankiindigung in der ersten
Strophe muget ir nu wunder heeren sagen und die kategorische Schlussaussage daz ist
der Nibelunge liet/nét. Ich konnte mir von dieser Deutung eine heilsame Auflocke-
rung unserer Literaturgeschichten versprechen, die sich ja meist damit begniigen,
die entstehenden Gattungen nebeneinander abzuhandeln. Man lasse sich von Gott-
frieds Dichterschau leiten. Gottfried lasst darin die deutsche Literatur mit der Eneit
Heinrichs von Veldeke beginnen, der daz erste ris in tiutscher zungen impfete. Er geht
also von der Antike aus. Die frithe und primitive Alexanderdichtung ignoriert er. Mit
Heinrichs Werk ist er bei der Aeneis. Der Nibelungenepiker wiirde dem auf seine
Weise nicht nachstehen.

Das Nibelungenlied blieb als Epos im Vollsinn des Wortes ein Einzelfall. Schon
die Kudrundichtung bleibt weit unter Eposniveau und in der Dietrichsepik vollzog
sich eine weitere Zerfaserung der alten Sagensubstanz; von einzelnen Szenen abge-
sehen geht es um bloflen Unterhaltungsstoff. Die Chanson de geste-Tradition dage-
gen bewahrte in viel hoherem Maf3e den Sinn fiir echt Episches.

Bezeichnend fiir das europiische Hoch- und Spatmittelalter ist nun die Tatsache,
dass der Artusritterroman eine unerwartete Vitalitit entwickelte. Zwar gab es auch
da, wie zu erwarten, das Absinken ins Triviale, daneben aber entstanden z.B. in den
groflen Prosaromanen — Lancelot, Perlesvaus etc. — Werke von hohem Rang. Im fran-
z0sisch dominierten Mittelalter lief also der Roman - der Artusritterroman — dem
heroischen Epos den Rang ab.



	Teil I : das Epos auf dem Kontinent und in England

