Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 53 (2014)

Artikel: Die Saga von der Njalsbrenna und die Frage nach dem Epos im
europaischen Mittelalter

Autor: Wolf, Alois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858135

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alois Wolf

Die Saga von der Njalsbrenna
und die Frage nach dem Epos
im europaischen Mittelalter

A. FRANCKE VERLAG TUBINGEN



Die Saga von der Njélsbrenna



Beitrage zur Nordischen Philologie

Herausgegeben von der Schweizerischen Gesellschaft
fir Skandinavische Studien

Redaktion:

Jirg Glauser, Silvia Miiller, Klaus Miiller- Wille, Hans-Peter Naumann,
Barbara Sabel, Thomas Seiler

Beirat:

Michael Barnes, Fran¢ois-Xavier Dillmann, Stefanie Gropper,
Annegret Heitmann, Andreas G. Lombnaes

Band 53 - 2014

A.FRANCKE VERLAG TUBINGEN



Alois Wolf

Die Saga von der Njalsbrenna
und die Frage nach dem Epos
im europdischen Mittelalter

A.FRANCKE VERLAG TUBINGEN



Umschlagbild: Aus der Njdls saga, AM 133 fol., Blatt 59 v. (Kalfaleekjarbok, ca. 1350).
Mit freundlicher Genehmigung von © Stofnun Arna Magnussonar i islenskum
freedum, Reykjavik. Fotografin: Jéhanna Olafsdéttir.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen National-
bibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber http://dnb.dnb.de
abrufbar.

Gedruckt mit Unterstiitzung der Schweizerischen Akademie der Geistes- und
Sozialwissenschaften.

© 2014 - Narr Francke Attempto Verlag GmbH + Co. KG
Dischingerweg 5 - D-72070 Tiibingen

Das Werk einschliefilich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung
auflerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung des Verlages
unzuldssig und strafbar. Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen, Ubersetzungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Gedruckt auf sdurefreiem und alterungsbestandigem Werkdruckpapier.

Internet: www.francke.de
E-Mail: info@francke.de

ISSN 1661-2086
ISBN 978-3-7720-8496-6



Inhaltsverzeichnis

ADSEIACE ..o eees e sesees s e ssasesees e e ee st eesseseses s esesessees e seasee st seas ras s easeseaseennesesasasens VI
VOIWOIT trvrvirsreiseeeeraesersesssssssssssssssssassessesesssessessssssssssssonssssssssssssssssnsssssessssssssessssesansassaseessassssne VII
Y VETETIIG wvsmsuummsnwonsns somasssnssasssvassisss oshssssss o 50035 35858 0 RS S AR T AR RS SRR S SH33 1
Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England ...........ccovicniniiiccnnnnece. 3
BIDEIEPIK ..ot s 4
HilA@DT ANASIIEA eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeesetssee st sseenesaseseesesessessesssnanssssesesassasenaessanenns 6
W AIERATTUS cevveeeeeeeetieeeeeeeeeeesssessiestsseseeseessssessessssese et ssssssesssaesssnsessssssessensssesasssennassassenes 7
LR B O, oo i R S R B 11
CHNSONS A& GOSEE sucvsicrassasssnsssisnsssiissosssssssoossssissississss esi ssasssssisssssesmioss ossunsvmiBassinasasits 15
ATIOBICA e e eee et e ee e e e e see et s eeaesaeseessesaesessseesaeateseensasnaanseasessessensenasanes 16
Rolandslied Und WITREIMSIIE .....cueeeeeeeeeeeeeeeereeeeeeeeetreeeeeeeeeeesseseessseesesssessessssssnsseen 18
ATTUSTOIMATIY 1ovttieveeiireieeieeessseresssssssessssesssssssesessssssssssssssssesssssssssosssasssssssssssssssssesessessssaes 23
Nibelungenlien s imsm o s R SRR 26
ZUSAMMENTASSUNG ....ecvurvriciriiiiis e 43
Teil1l: Das Epos in Island ..cosmnmmmumeammmasssmmmnimi s s 49
Islindersagas, Konigssagas und Geschichtsschreibung ..........cccoviviiiecnnnce. 51
B8 SAPG: soomusssmuimonsosnssssnnssiinssmssses onsessiessssssuseass st s w5 5 s8R SIS AR 53
(1T T s T —— 55
INJALS SAGA oot s ssa s sss e 64
B 77 i TN 99
€1 o LT RO S A — 106

LAtETatUIVEIZEICHTIIS wuveeieeeeeeeeeeeeeeeteeteeeesseestesesseesaesseesnesesesaesssstesseestesseasaensensseseesasasasnen 111



Abstract

The following study is based on the often observed premise that, having reached a
certain stage of development, a people will strive towards expressing (apparently)
important aspects of its own past in epic form, in the process translating its history
into poetry. The European Middle Ages provided especially complex conditions for
this phenomenon. Although they were firmly enfolded in the dominant traditions of
Christian and antique learning — classical and biblical epic, respectively — different
literary traditions nevertheless show tendencies towards individualised epic formats.
This led to at times very distinct developments in the genre, such as the Anglo-Saxon
epic or the great prose-epic that is the Njdls saga. The following study is, therefore,
also an attempt at a comparative literary history of the Middle Ages.

Redaktionelle Vorbemerkung

Die Redaktion dankt Frau Bettina Badertscher, BA, und Frau Dr. Anna Katharina
Richter fir die Aufbereitung des Manuskripts fiir den Druck und fiir zahlreiche
Korrekturarbeiten sowie Frau Sarah Erni, MA, fiir die Ubersetzung des Abstracts ins
Englische.



Vorwort

Vorliegende Untersuchung will aus komparatistischer Sicht der Frage nachgehen,
welche Rolle das Epos in den volkssprachlichen Literaturen des Mittelalters gespielt
hat. Antike und Christentum - Vergil und Juvencus - boten beeindruckende Leit-
bilder auf, dazu kamen einheimische Uberlieferungen unterschiedlicher Art und
Gewichtung. In der ersten Hailfte der Studie geht es um die Lage im Angelsich-
sischen und auf dem Kontinent, wobei die zum Teil gravierenden Unterschiede
dargestellt werden und zu zeigen versucht wird, wie das Nibelungenlied einem mittel-
alterlichen Epos am nichsten kommen diirfte. Wenn die ganze zweite Hailfte auf die
Nijdls saga hin ausgerichtet ist, so hat das seinen Grund darin, dass der literarische
Beitrag, den das mittelalterliche Island erbracht hat, eben als Bestandteil der euro-
pdischen Literatur zu wiirdigen ist wie das Mittelhochdeutsche und das Altfranzé-
sische und nicht blo8 als Refugium fiir Altgermanisches, wie das lange die deutsche
Forschung bestimmte. Der Schwerpunkt der islindischen Literatur des Mittelalters
liegt nicht dort!

Mit Blick auf das Epos kann man sagen, dass die Njdls saga fiir sich beanspruchen
kann, in héherem Mafle als Chansons de geste oder selbst das Nibelungenlied in einem
umfassenden Prosawerk dem islindischen Horer und Leser im Vollsinn des Wortes
epische Heimat zu bieten.

Freiburgi. Br., im Dezember 2013 Alois Wolf



Einleitung

Unsere Literaturgeschichten, soweit es das Mittelalter betrifft, leiden grundsitzlich
unter ihrem Geburtsfehler der nationalsprachlichen Ausrichtung. Fir die neuere
Literatur mag das weniger gravierend sein, da die jeweiligen Einzelliteraturen bereits
auf eine wohletablierte nationalsprachliche Entwicklung aufbauen konnten. Bei allen
Unterschieden in den einzelnen sich erst entwickelnden Sprachriumen bildeten
aber im Mittelalter Christentum und Latein — mit allem was damit zusammenhingt
— die tibergreifenden Voraussetzungen fiir die Entstehung von Literatur. Der nach-
stehende Versuch moéchte am Beispiel unterschiedlicher mittelalterlicher Moglich-
keiten im literarischen Umgang mit heroischen Uberlieferungen und den zu
beobachtenden Bemiithungen um epische Gestaltung zeigen, welche Spielriume
literarischer Gestaltung unter der tibergreifenden christlich-lateinischen Kultur sich
auftun konnten und in einzelnen Sprachgemeinschaften zu tberraschend unter-
schiedlichen Erscheinungen fithrten. Unter dieser Fragestellung erweist sich die
Einbeziehung Islands als besonders lehrreich. Diese Sprachgemeinschaft, die sich in
einem literarischen Kraftakt in kurzer Zeit den Grofiteil der westeuropaischen Lite-
ratur aneignete — der deutschen Literatur darin in keiner Weise nachstehend - lie-
ferte dariiber hinaus Beitrige von erstaunlicher Originalitit. Statt dies zu ignorieren
oder in einen gesonderten Band auszulagern, sollte man es integrieren als Beitrag zu
einer medidvistischen Literaturgeschichte.

Auf bestimmten Kulturstufen einzelner Sprachgemeinschaften scheint sich, auch
unter unterschiedlichen Bedingungen, das Bediirfnis zur Schaffung erzihlerischer
Werke, die wir Epen nennen, zu entwickeln, in denen diese Gemeinschaften versu-
chen, sich ihrer selbst bewusst zu werden, um dem Verfallensein an die Geschichts-
losigkeit zu entgehen. Das geschieht in einer selektiven Vereinnahmung bestimmter
Abschnitte der Vergangenheit, wobei bestimmte Ereignisse als besonders markant
empfunden werden und an das Schicksal herausragender Personen in einem be-
stimmten Raum gebunden sind. Die Epen Homers sind Paradebeispiele, nicht min-
der die Aeneis, die durch den sendungsbezogenen Uberbau zusitzlich im Bewusst-
sein der Gemeinschaft verankert war.' Die westeuropiische Welt war durch die ger-

Bei dieser anndhernden Umschreibung mochte ich es bewenden lassen. Wenn Georg Lukdcs in
seiner berithmten Abhandlung feststellt, dass von alters her es ein Wesenszeichen des Epos sei,
dass sein Gegenstand kein personliches Schicksal, sondern das einer Gemeinschaft sei, so ist das
nur die halbe Wahrheit; Gemeinschaft und personliches Schicksal schlieflen einander nicht aus.
Die Begriindung, die er anfigt, entzieht sich — wie Vieles in dieser Abhandlung — meiner Einsicht.
Das Epos bedarf natiirlich grofler Einzelschicksale, die es in ein grofleres Ganzes einbettet und
dem Hérer und Leser dabei die Sicherheit vermittelt, irgendwie Teil dieses Ganzen zu sein. Vgl.
Georg Lukdcs, Die Theorie des Romans, Berlin 1965, S. 64f. Nachstehende Betrachtung versteht
sich auch als Erganzung zu folgender Studie: Theodore M. Andersson, Early epic scenery. Homer,
Vergil and the medieval legacy, Ithaca NY 1976.



2 Einleitung

manische Voélkerwanderung und die gleichzeitig einsetzende Imperialisierung des
Christentums grundlegend verandert worden. Die neuentstehenden Sprachgemein-
schaften mussten darin ihren Platz finden. Die germanischen Volker als Haupttrager
in diesem groflen Verdnderungsprozess verfiigten iiber Preis- und Heldenlieder,
doch fehlen bekanntlich Hinweise auf das Vorhandensein umfangreicherer epischer
Uberlieferungen zur Vergewisserung der eigenen Vergangenheit auf breiterer Basis.
Mit dem Eintritt in die lateinische Welt der bereits verchristlichten Spitantike taten
sich neue Moglichkeiten auf. So entstand im 6. Jahrhundert das literarische genus
der Stammesgeschichte, beginnend mit der Gotengeschichte des Jordanes — aufbau-
end auf Cassiodors opus, das nicht erhalten ist. Es sollte die Frankengeschichte
Gregors von Tours folgen, dann Bedas Historia ecclesiastica gentis Anglorum, die His-
toria Langobardorum des Paulus Diaconus bis hin zu Saxos Gesta Danorum. Es wire
zu fragen, ob nicht die Historisierung der Vergangenheit dieser Stimme deren Epi-
sierung blockiert haben kénnte. Diese geschichtlichen Darstellungen 6ffneten sich
immer mehr hin zur Konigsgeschichte, so — das Keltische betreffend - schon im
Titel des Werks Galfreds von Monmouth: Historia regum Britanniae. Die Historisie-
rung erfasste auch den Norden, so im 12. Jahrhundert in einer anonymen Historia
Norvegiae und in der Historia de antiquitate regum Norvagensium. Beide Male ist die
Hagiographie um Olaf den Heiligen daran beteiligt. Der Norden, unter islindischer
Fithrung — worauf wir zuriickkommen - vollzog dabei den folgenschweren Uber-
gang zur Verwendung der Volkssprache.

Neben der lateinischen Prosa der Stammesgeschichten stand den Tragern der
Literarisierung der Volkssprachen, der spitantik-mittelalterlichen Geistlichkeit und
den Monchen, eine reiche grofiepische Tradition zur Verfiigung in den Epen der
Antike und seit dem 4. Jahrhundert auch im lateinischen Bibelepos.

Mit der Bibeldichtung des spanischen Priesters Juvencus beginnt in der Ge-
schichte des europiischen Epos eine neue Zeit, was im Deutschen mit Klopstocks
ersten Messiasgesingen 1748 diesem Epos noch einen groflen Triumph bescheren
konnte, doch schon wenige Jahrzehnte spiter, als die weiteren Gesdnge entstanden,
kaum noch Beachtung fand. Hatten im Mittelalter, angesichts dieser michtigen
Tradition, wozu noch die profane antike Literatur zu bedenken ist — Ende des
12. Jahrhunderts konnte noch das antikisierende Epos Alexandreis erscheinen —
spezifisch mittelalterliche Stoffe iberhaupt eine Chance zu groflepischer Wiirde
aufzusteigen? Im Folgenden soll angedeutet werden, wie die Entwicklung verlief, im
Angelsachsischen, im Galloromanischen, im Rechtsrheinischen und Altnordischen.
(Das Irische bleibt mangels sprachlicher Kompetenz unberiicksichtigt.)



Teil |
Das Epos auf dem Kontinent und in England

Die frankisch-burgundisch-gotische Einwanderung in der Volkerwanderungszeit
hatte keine tabula rasa hinterlassen. Romische Verwaltung, Bildung — an die Stelle
der heidnischen Prifekten traten die Bischéfe — waren in reduzierter Form immer
noch prisent. So konnte um 500 Chlodwig in Reims vom dortigen Erzbischof ge-
tauft werden. Anders im ostgotischen Italien, wo zur gleichen Zeit der Arianer Theo-
derich die Macht iibernahm, Altromisches bewusst pflegte, doch der Assimilation
reserviert gegeniiberstand. In Gallien diirfte die Verschmelzung der Einwanderer
mit der einheimischen Bevolkerung relativ problemlos verlaufen sein. Dieser Raum
sollte dann auch zum geistig regsamsten des Mittelalters werden.

In Britannien, seit 197 n. Chr. romische Provinz, war die Lage seit Abzug der r6-
mischen Truppen sicherlich prekirer fir das romische Erbe und das Christentum,
was nach Abhilfe verlangte, wozu es auch kam.

Gregor der Grofle (+ 604) sandte um 596 Augustin, den Prior des Andreasklos-
ters in Rom mit 40 Begleitern nach England zur Festigung des Glaubens und zur
Bekehrung der eingewanderten Barbaren. Der rechtsrheinische Raum lag offenbar
auflerhalb des romischen Interesses. Das diirfte auch damit zusammenhingen, dass
Papst Gregor, ein Stadtromer, altromischem Denken verbunden gewesen sein diirfte
und somit grofles Interesse daran hatte, Britannien als alten rémischen Siedlungs-
boden in seine Bestrebungen einzubeziehen. Die rechtsrheinischen Gebiete verfiig-
ten nicht iiber eine vergleichbare noble Vergangenheit.” Jahrzehnte nach Augustin
wurde der hochgebildete Theodor von Tarsus (+ 690) mit dem neapolitanischen
Monchen Hadrian ebenfalls von Papst nach Britannien entsandt und 668 zum Erz-
bischof von Canterbury ernannt. Das Wirken dieses Mannes wird sicherlich dazu
beigetragen haben, die Literarisierung zu fordern. Das grofle spitantike Bibelepos
des Juvencus war ihm natirlich vertraut, was nicht ohne Einfluss auf die angelsichsi-
sche epische Aneignung der Bibel auf der Grundlage der stabenden Langzeile gewe-
sen sein diirfte.

In seiner Historia ecclesiastica gentis Anglorum weist Beda mehrfach auf die litera-
rische Bildung Theodors und Hadrians hin, betont deren Vertrautheit mit der welt-
lichen Literatur und berichtet vom grofien Zulauf, dessen sich die Schule in Canter-
bury erfreute. Man kann also davon ausgehen, dass dies einen nachhaltigen Bil-
dungsschub ausgeldst haben wird, was nicht ohne Folgen fiir die Literarisierung der

Alois Wolf, ,Solaz nos faz antiquitas. Erwagungen zum Prolog des Alexanderliedes und zur Ent-
wicklung volkssprachlicher Erzihlweise”, in: German Narrative literature of the Twelfth and Thir-
teenth Centuries. Studies presented to Roy Wisbey on his Sixty-fifth Birthday, hg. von Volker Hone-
mann et al. Tibingen 1994, S. 123-137.



4 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

angelsichsischen Volkssprache geblieben sein diirfte. Die ungewdhnlich reiche bi-
belepische Dichtung, die im Angelsichsischen entstand, mit der stabenden Lang-
zeile als Entsprechung zum Hexameter der lateinischen biblischen und weltlichen
Epen zeigt, dass infolge des erwihnten Bildungsschubs das Angelsichsische insge-
samt als eposwiirdig erachtet wurde, was wohl auch die altgermanischen Uberliefe-
rungen einschloss. Das wiirde erkliren, dass es zur Entstehung des Groflepos Beo-
wulf kommen konnte, das man als weltliches Gegenstiick zur Historia ecclesiastica der
gens Anglorum betrachten konnte.

Bibelepik

Im Gegensatz zur Entwicklung auf dem Kontinent, wovon gleich die Rede sein wird
und wo die Germanenstimme um ihre ,mythische’ Vor- und Friithgeschichte ampu-
tiert wurden, erhielt das Angelsachsische im Beowulf eine grolepische Vorgeschichte
wie die Griechen und Romer, die iiberdies mittels beachtlicher biblischer Signale
erhellt erscheinen sollte. So heifit es schon V. 11-14 von Scyld: Pet waes god cyning!
[... ] Pone God sende/ folce to frofre. In V. 17 wird der wuldres Wealdend erwihnt und
in V.72 erfihrt man, dass Hrodgar an alt und jung verteilt swylc him God sealde.?
Damit hat es nicht sein Bewenden. Es geht um den Versuch, die heroische Vorzeit
ansatzweise fiir das Christliche zu vereinnahmen. Ganz anders verlief die Entwick-
lung auf dem Kontinent. Im rechtsrheinischen Gebiet setzte zunichst die irische
Mission ein, nur lose mit Rom verbunden, weil mehr dem typisch irischen M6nchs-
ideal der peregrinatio verpflichtet. Das dnderte sich mit dem steigenden Einfluss der
angelsiachsischen Kirche auf den nachmaligen deutschen Raum, wofiir vor allem der
Monch und Abt Bonifatius (+ 754) steht, der schon friih versuchte, an der deut-
schen Nordseekiiste zu missionieren. Er brach nicht im Auftrag des Papstes zu
diesem Wirken auf wie Augustin und Theodor, sondern holte sich von sich aus den
Auftrag vom Papst; dreimal war er in Rom! Dieser starke angelsichsische Einfluss
blieb nicht ohne Wirkung auf die volkssprachliche und grofiepische Aneignung der
Bibel im Altsichsischen. Die enge Verflechtung des sichsischen Raums zeigt sich
auch darin, dass mit der sogenannten Genesis B ein altsichsischer Text ins Angel-
siachsische interpoliert werden konnte. Wie immer man zur lateinischen prefatio
zum Heliand und zu den Versus de poeta steht, so unterstreicht die Ubernahme der
Caedmonlegende aus Bedas Kirchengeschichte diese engen Kontakte.

Die prefatio zum Heliand weifl bekanntlich zu berichten, dass kein Geringerer als
Ludovicus piissimus Augustus selbst die Abfassung einer volkssprachlichen Bearbei-
tung der Bibel betrieb und einen vir de gente Saxonum qui apud suos non ignobilis
vates habebatur damit beauftragte, damit der populus theodica loquens lingua davon
Kenntnis nehmen konne. Nicht zuletzt auch iiber Zentren wie Fulda, 744 von Boni-
faz gegriindet, riicken die Bibelwerke, Heliand, Genesis und Otfrids Evangelienbuch,

* Beowulf. With the Finnesburg Fragment, hg. von C.L. Wrenn, London 1953.



Bibelepik 5

ndher aneinander, wobei die Frage der zeitlichen Prioritit umstritten ist. Die Litera-
turgeschichten pflegen beide Bestrebungen, die altsichsische und die althochdeut-
sche, nebeneinander abzuhandeln. Damit sollte man sich, vor allem mit Blick auf
Otfrid, nicht begniigen. Bedenkt man die einmalige Anlage von Otfrids Werk, so
springt der geradezu mafllose Anspruch, womit er seine Bibeldichtung prisentiert,
ins Auge. Man kann sich schwer vorstellen, dass Otfrids Absicherung nach allen
Seiten ins Leere hinein gesprochen sein konnte. So nehme ich an, dass er lingua ger-
manica und theodisca auf penetrante Weise als frankisch verstanden wissen wollte
und dies mit der Ruhmung des Frankischen — Menschen und Land — verband. Seine
frainkische Bibel sollte nicht nur den heiligen Text in der Volkssprache verfiigbar
machen; er wollte dariiber hinaus seine frankische Bibel zum frinkischen National-
epos erheben. Dass dies ohne Seitenblick auf das Altsichsische gemeint war, wage
ich bei der komplexen Anlage des Werkes zu bezweifeln. Das brichte auch etwas
Dynamik in unsere Literaturgeschichten! Diese Verabsolutierung des Frankischen
unterschied sich grundsitzlich von der angelsichsisch-altsichsischen Linie der grof3-
epischen Aneignung der Bibel. Das gilt nicht nur fiir die intensive theologische
Durchdringung des Erzahlstoffes, was Haubrichs iiberzeugend herausgearbeitet hat,
sondern auch fiir die sprachliche Gestaltung, die mit dem Endreim die epische Spra-
che von Grund auf verinderte.* Gegeniiber der im Altenglischen und Sichsischen
dominierenden stabenden Langzeile bahnte sich im galloromanisch-frinkischen
Raum eine andere Entwicklung an. Das frankische Idiom und das aus dem Vulgir-
latein hervorgehende Altfranzdsisch wurden in ihrer dichterischen Auflerungen von
der christlichen Hymnentradition erfasst, wobei der Endreim immer mehr an Be-
deutung gewann. Die von Otfrid ausfiihrlich dargelegte Ausrichtung auf den End-
reim bedeutete nicht nur die Abkehr vom germanischen Stabreimvers, sondern zu-
gleich das Ersetzen der lateinischen sechs ziti des Hexameterverses durch die sechs
ziti der Heilsgeschichte; eine zweifache Uberbietung. Gelegentlich spiirt man in
Otfrids Versen auch noch den lingeren epischen Atem der Langverszeile wie z.B. in
der Verkiindigungsszene im Evangelienbuch, wenn es vom Engel heif}t: Floug er
sunnun pad, sterrono straza,/ wega wolkono zi theru itis frono;/ Zi ediles frouun, selbun
sancta Mariun. Das war aber nicht das Hauptanliegen Otfrids.

Gemessen an der Situation im Insularen und Altsichsischen bedeutet Otfrids
Vorgehen einen radikalen Einschnitt, sowohl was die Form betrifft, den Endreim, als
auch die Haltung gegeniiber epischen Inhalten. Der Absolutheitsanspruch des Bib-
lisch-Religiosen sollte die weitere Entwicklung im Galloromanisch-Frinkischen
nachhaltig prigen. Dass es dann im Frithmittelhochdeutschen zu einer so reichen
Entfaltung von Bibelepik kommen konnte — von der Wiener Genesis und den fol-
genden Bearbeitungen alttestamentlicher Stoffe hin zu Avas Leben Jesu und der
Kunstprosa des St. Trudperter Hohenliedes — diirfte doch auch auf den massiven Ein-
satz Otfrids zuriickzufithren sein. Im Galloromanischen steht dem nur die
Clermonter Passion gegentiber.

*  Wolfgang Haubrichs, Geschichte der deutschen Literatur, Bd I, Teil 1: Die Anfinge, Frankfurt 1988.



6 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Hildebrandslied

Geht man einige Jahrzehnte hinter Otfrid zuriick, zeigen sich auf dem Kontinent
auch andere Optionen in der Auseinandersetzung mit dem Phinomen des Epischen.
Fiihrende Geister der damaligen Zeit scheint das umgetrieben zu haben, was von
beachtlicher geistesgeschichtlicher Relevanz ist. So wurde in der ersten Hilfte des
9.Jahrhunderts das Hildebrandslied schriftlich festgehalten, wenn auch fragmenta-
risch. In den 68 erhaltenen Versen, die vom tragischen Vater-Sohn-Kampf handeln,
fallt dreimal der Name des groflen Gotenkonigs neben dem Odoakers, dazu noch
der Hinweis auf den Hunnenkénig. Das ist nicht fabulose Vergangenheit. Bedenkt
man, dass Karl der Grofle das Reiterstandbild Theoderichs — oder was man dafiir
hielt — nach Aachen transportieren lief3, so wird diese translatio auch der kollektiven
Dietrich-memoria zugute gekommen sein. Nebenbei sei erwdhnt, dass der Codex
argenteus, die in Norditalien im Reich Theoderichs verfasste Version von Wulfilas
Bibeliibersetzung, vom HI. Luitger um 795 ins Kloster Werden gebracht wurde. Am
Hof war freilich die Rolle des Ketzers Theoderich nicht unumstritten. So ging kein
Geringerer als Walahfrid Strabo in seiner Dichtung De imagine Detrice mit Theo-
derich ins Gericht. Man kann daraus ersehen, dass Sagen um diesen Herrscher so-
wohl in Literatenkreisen als auch in den volkssprachlichen Uberlieferungen prisent
waren. Auf dieses Nebeneinander ist zu achten bis hin zum Nibelungenepos.

Das Hildebrandslied gehort zu den vielinterpretierten Texten des Mittelalters. Da
es sich dabei um ein einmaliges Zeugnis aus der Friihzeit des deutschen Schrifttums
handelt, neigte man dazu, in diesen Versen die unverfilschte Stimme des germani-
schen heroischen Ereignisliedes herauszuhoren. Wie der Erzahler sich in Position
setzt und Altverbiirgtes verspricht — ik gihorta dat seggen — hort sich auch ganz au-
thentisch an, doch was und wie er erzihlt, erschopft sich nicht in heroischer Typik.
Wir wissen auch nicht genau, wie das germanische Heldenlied aussah; das Zeugnis
der eddischen Lieder wird man nicht verallgemeinern diirfen. Dariiber hinaus ver-
nimmt man im Hildebrandslied neue Tone. So ist die Art, wie der Erzihler an das
tragische Ereignis heranfithrt, eher die eines detailliert chronikalischen Berichts mit
tiberraschenden Einblicken in menschliches Verhalten und Empfinden. Das ist nicht
heroische Typik eines Ereignisliedes, sondern fast schon epische Breite. Der Text ist
von Anfang an auf das Vater-Thema angelegt (vgl. V.9 und 17), was kaum ein be-
vorzugtes Problem heroischer Dichtung gewesen sein dirfte. Stimuliert durch Hil-
debrands Frage, legt Hadubrand los und skizziert die Situation Dietrichs. Man er-
fahrt auch, dass dieser Dietrich uuas so friuntlaos man (V. 24),> was man auf Dietrich
und nicht auf Hildebrand beziehen muss. Wenn es dann von Dietrich heif3t, dass
ihm darba gistuontun fatereres mines (V. 23-24), so fithrt dieser Hinweis auf das ,Va-
terland’ und damit auf die Vorstellung von Dietrichs Exil — wenn kein Schreibfehler
vorliegt und frateres zu lesen wire — iiber Heldenliedtypik hinaus. Man méchte dabei

S Hildebrandslied, in: Althochdeutsches Lesebuch. Zusammengestellt und mit Wérterbuch versehen
von Wilhelm Braune, fortgefithrt von Karl Helm. 14. Aufl., Ttibingen 1962, S. 84-85.



Hildebrandslied und Waltharius 7

an romisches patria-Denken erinnern, wie ja auch der Mythos von einer Riickkehr
nach Italien ein Echo aus der Aeneis sein diirfte. Sogar die schlimme Lage der verlas-
senen Familie erweist sich als erwihnenswert (V.20). Das Ganze entbehrt jeder
Formelhaftigkeit, sogar im Hinweis auf die Kampfeslust des Vaters (V.27). Von
besonderer Bedeutung sind die Gottesanrufungen, die mit einem alten Heldenlied
nichts zu tun haben und eher auf Riidigers Auflerungen im Nibelungenepos voraus-
weisen. Uberraschend viel Raum widmet das Lied dem Requisit Riistung. Schon die
Einleitung lenkt darauf hin und im zweiten Teil verstirkt sich das bis hin zur Frage,
wer am Ende desero brunnono bedero uualtan wird (V. 62). Man fragt sich, ob es sich
bei diesem Text um eine getreue Wiedergabe eines alten Heldenliedes handelt oder
nicht eher um eine Auseinandersetzung mit alten Traditionen aus dem Geist der
karolingischen Zeit.

Waltharius

Diesem Geist ist auch im lateinischen Walthariusepos eine nun anders geartete breit
angelegte Auseinandersetzung mit alten Uberlieferungen zu verdanken. Wenn man
das Hildebrandslied eher als Randerscheinung betrachten muss, so geht es im
Waltharius um mehr - wie schon die Verwendung der lateinischen Hochsprache
zeigt —, wobei auch der Unterschied zur angelsichsischen Kultur und deren Umgang
mit heroischer Vergangenheit — so auch in den seriosen Waldere-Fragmenten - fass-
bar wird. Der Verfasser des Waltharius, ein Monch, wendet sich an seine fratres mit
einem Werk, das von germanischen Sagengestalten handelt.® Jahrzehnte friiher hatte
sich der Monch Alkuin an die Mitbriider des Klosters Lindisfarne gewandt und sie
getadelt, weil sie dem Vortrag eines Heldenliedes tiber einen gewissen Ingeld zu
lauschen pflegten. Der Walthariusdichter hatte seinen fratres etwas Anderes zu bie-
ten. Als gebildeter Literat griff er mittels konsequent eingesetzter Cento-Technik
und gravierenden Umdeutungen in die alten Sagen ein und entzog ihnen die serise
Grundlage. Im kollektiven Bewusstsein konnten sie dadurch nicht ausgelscht wer-
den, erhielten aber einen anderen Stellenwert, was ihnen offenbar den Weg ins
Hochliterarische erschwert haben diirfte, was sich erst im 12. Jahrhundert dndern
sollte.

Die altromische und die frithchristliche Literatur bot sich dem belesenen Autor
gleichsam als poetisches Ersatzteillager dar, aus dem man beliebig passende Verse
entnehmen konnte. Mit diesem blof8 dichtungstechnischen Aspekt musste es aber
nicht sein Bewenden haben. Geschickt plazierte Zitate konnten neue Perspektiven
eroffnen. Der Walthariusdichter machte reichlich Gebrauch davon und lie konse-
quent die alten Sagen in neuem Licht erscheinen. Dass der Autor sich die Miihe

¢ Karl Langosch, Waltharius, Ruodlieb, Mdrchenepen. Lateinische Epik des Mittelalters mit deutschen
Versen, Darmstadt 1956. Sowie Alois Wolf, ,Waltharius®, in: Killy Literaturlexikon, 2. Auflage, Ber-
lin 2011, Sp. 118-122.



8 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

machte, fast 1500 wohlstilisierte Hexameter auf diesen Erzihlstoff zu verwenden,
bezeugt dessen Beliebtheit. Wie auch die beiden altenglischen Waldere-Fragmente
belegen, muss es eine Walthersage gegeben haben. Die Waldere-Fragmente beziehen
auch noch die Dietrichsage ein, was bei unserem Dichter fehlt.

Im Gegensatz zu den Einsdtzen heldenepischer Dichtungen wie ik gihorta dat
seggen oder vergleichbaren Eingingen im Beowulf oder den eddischen Liedern setzt
der Waltharius einen prizisen geographischen, historischen und voélkerkundlichen
Akzent und distanziert sich damit von der Unbestimmtheit der alten Sagen. Im
Nibelungenlied wird dann der ungleich prizisere Raumbezug einen wesentlichen
Beitrag dazu leisten, dass aus den alten Sagen das grofle Epos werden konnte. Was
im Waltharius dagegen auf diese prazise Fixierung folgt, macht die alten Sagen zum
literarischen Spielmaterial und greift somit radikal in deren Substanz ein. Dass dies
in einem umfassenderen epischen Rahmen geschah, lisst darauf schliefen, dass der
Dichter ahnte, es mit einem Erzahlmaterial zu tun zu haben, dem seriose epische
Potenz innewohnte. Dem setzte er seine Version entgegen und legte die Messlatte
sogleich hoch an mittels eines variierten Zitats aus dem 6. Buch von Vergils Aeneis,
dem Epos schlechthin, stellte damit die alten Uberlieferungen auf den Kopf und
weckte Erwartungen. So erscheinen die Hunnen, angefiihrt von Attila, als non plus
ultra an Macht, was der Dichter auch noch durch ein besonderes Zitat aus der Aeneis
unterstreicht: Es heiflt im Waltharius von ihnen Foedera supplicibus donans
sternensque rebelles (V. 9), und er teilt ihnen eine iiber 1000-jihrige Herrschaft zu.”
Wie schon lange bemerkt, geht es um nicht mehr und nicht weniger als um die Inan-
spruchnahme der verheiflungsvollen Aufforderung des Anchises an seinen Sohn im
6. Buch der Aeneis: tu regere imperio populos, Romane, memento [ ... | parcere subiectis
et debellare superbos (V. 851-853).* Was werden sich die fratres wohl gedacht haben
bei dieser Deutung der Gottesgeissel, wo tiberdies Stiddeutschland unter den Ein-
fillen der Magyaren zu leiden hatte? Wenig spiter erfihrt man, dass die Macht die-
ses ubrigens gutmiitigen Attila an der Kampfkraft Walthers hangt; und schliellich
halt sich dieser als ohnmaichtig geschilderte Attila nach dem Riesenbesiufnis mit
beiden Hinden den brummenden Schidel und das Getiimmel in seinen Eingewei-
den kontrastiert mit der amica silentia des fliichtigen Walther und seiner Begleiterin.

Einen weiteren Eingriff in die Sagentradition leistete sich der Autor mit seiner
penetranten Herabsetzung der Franken bis hin zu beutegierigen Wegelagerern.
Festgemacht vor allem an Koénig Gunther selbst. Nun ist es eine Konstante in der
Sagenentwicklung, dass Gunther als Burgunder figuriert, angefangen bei Prosper
Aquitanus im 5. Jahrhundert; die nordischen Quellen folgen, bis hin zum Nibelun-
genlied, wo er zwar Schwichen zeigt, im Schlusskampf aber seinen Mann stellt. Im
Waltharius dagegen erscheint er, wie schon angedeutet bei seinem Vater als rex
pavidus, infelix, demens, superbus, miser und caecus, und nicht nur das. Wahrend er im
nordischen Atlilied, das hier als treuer Zeuge der Uberlieferung gelten kann, die

7 Waltharius (wie Anm. 6), S. 6f.
Zitiert nach der Ausgabe: Publius Vergilius Maro, Aeneis, hg. von Gian Biagio Conte, Berlin/New
York 2009 (Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana 2005).



Hildebrandslied und Waltharius 9

heroische Hortverweigerung mit dem Leben bezahlt, ist er im Waltherepos der
Goldgierige, der dann als Beinamputierter den Kampfplatz verlassen muss. Wie ver-
hilt sich das zum Karls- und Frankenbild des Aachener Karlsepos, den Versen des
Ermoldus Nigellus, zu Otfrids Evangelienbuch, zum Ludwigslied und zu den sich
konstituierenden Chansons de geste, und der trojanischen Herkunft der Franken, die
im Waltharius fiir Hagen beansprucht wird (V. 28)?

In der Schilderung der zwolf Einzelkimpfe entfaltet sich dann die Variations-
kunst des Dichters. Ausgangspunkt ist die alte und entscheidende Hortfrage mit der
heroischen Hortverweigerung, Glanzstiick des Alten Atliliedes und noch im Nibe-
lungenepos markanter Doppelpunkt am Schluss, worin aber der Hort dem Schwert
Sigfrids Platz machen muss. Im Waltharius steht die Hortfrage unter dem mora-
lischen Zeichen des Lasters der avaritia, V. 858, und die Kampfschilderung offnet
sich hin zur ,Psychomachia“ des Prudentius. Der Dichter meidet jedoch ein schema-
tisches Abhandeln der Laster, vielmehr unterscheidet sich jeder Kampf vom andern.
Besonders variationsreich ist die Schilderung der Wunden, die Walther seinen Geg-
nern zufiigt. Der Dichter kann dabei ausgiebig auf die romische Epik zurtickgreifen.
Die germanische Uberlieferung kennt dieses detaillierte Beschreiben der Wunden
nicht, was auch noch fiir das Nibelungenlied gilt, anders die Chansons de geste, die da
in der altromischen Tradition stehen. Eine wichtige Rolle spielt am Schluss der
Dichtung die Vasallenthematik — nicht Teil der alten Sagen, wohl aber in Verbin-
dung mit den sich konstituierenden Chansons de geste und dominant im Nibelungen-
lied. Der Autor scheute sich auch nicht, groteske Akzente in seinen Kampfschilde-
rungen zu setzen, so im Versuch der Angreifer, mittels eines an einem Seil befestig-
ten Dreizacks, der im Schild Walthers steckenbleibt, ihn niederzuwerfen. Selbst Ko-
nig Gunther beteiligt sich an diesem seltsamen Spektakel, das die Angreifer aber nur
mafllos ins Schwitzen bringt. Dass Walther durch einen feindlichen Schwertstreich
einige Haarlocken einbiifit, bringt das komische Thema der Kahlkopfigkeit ins Spiel.
Das weist voraus auf das burleske Ende, wo dann die Gliedmafien herumliegen und
Hagens Auge in spitantiker epischer Manier noch im Sande blinzelt, und die ehe-
maligen Kampfer ihre Witze reissen. Die Abwertung des Frankenkonigs setzt sich
fort. Mit dieser abschlieBenden Sicht auf die Wunden der Beteiligten spielt der Ver-
fasser das spatromisch-manieristische Wiihlen in grésslichen Details — man denke an
Lukan - ins Heitere hiniiber und erhirtet damit seine literarische Selbstandigkeit.

Dass sich ein begabter Autor wie der Dichter des Waltharius die Mithe machte,
diesen volkssprachlich iiberlieferten Sagen soviel Sorgfalt angedeihen zu lassen, ldsst
den Schluss zu, dass es sich dabei um einen Erzihlstoff von Prestige und Beliebtheit
gehandelt haben muss - auch in gehobenen Kreisen. Wenn, wie oben angemerkt,
Alkuin einst seine fratres in Lindisfarne blof} tadelte ob ihres Interesses an religios
irrelevanten germanischen Sagen iiber einen gewissen Ingeld, so hitte der Waltha-
riusdichter mit seinem opus die direkte Konfrontation mit diesem Sagenerbe auf
hohem Niveau und mit dem wirkungsvollen Mittel der Parodie gesucht. Indem er
diese Sagen formal als Epos, als komisches Epos, darbot, nahm er ihnen die Mog-
lichkeit epische Wiirde zu entfalten. Er wollte damit auch dem Publikum die



10 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Grundlage dafiir entziehen, sich auf diese Sagengestalten, ihren Lebensraum und
ihre Schicksale einzulassen und ein Gefiihl des Verbundenseins zu entwickeln, wie
es sich fiir ein Epos gehort.

Der Walthariusdichter hatte, fest etabliert in seiner lateinischen Buchtradition,
mit seiner Behandlung alter Sagenstoffe diesen praktisch die Eposwiirdigkeit abge-
sprochen. Demgegeniiber sollte aber la France aus den historischen karolingischen
und nachkarolingischen Gegebenheiten heraus Neues bieten. Karlsmythos und Sa-
razenenkdmpfe boten die stoffliche Grundlage. Wir gehen dann auf einen Vergleich
zwischen dem sogenannten Aachener Karlsepos — noch zu seinen Lebzeiten ent-
standen — und der spiteren Chanson de Roland — nicht minder ein Karlsepos - ein.
Als Vollepos wird man die 5§76 Hexameter der lateinischen Dichtung nicht bezeich-
nen konnen; dazu reicht der Stoff nicht, doch enthilt er ausreichende sprachlich
epische Substanz.” Es geht um die Huldigung Karls des Groflen, beginnend mit ei-
nem iiberschiumend panegyrischen Abschnitt, in dem die einmaligen Qualititen
Karls gerithmt werden und der nicht zufillig 100 Verse umfasst, die Vollkommen-
heit signalisierend: Karl als pharus Europae, als David, als victor, rex qui superat reges,
rex justus, grammaticae doctor etc. Das kostbare Adjektiv pius (V.27 und 97) macht
ihn zum neuen Aeneas, wozu sich fiigt, dass die auf diese Einleitung folgende Schil-
derung der Bautitigkeit Karls, die dem groflartigen Ausbau Aachens zu einer roma
seconda dient, an der Bautitigkeit des Aeneas in Karthago erinnert. Es folgt die aus-
ladende Jagdszene, worin auch die Familie Karls entsprechend gewiirdigt wird. In
einer nichtlichen Vision erfihrt Karl vom grausamen Schicksal des Papstes Leo in
Rom, was ihn veranlasst, eine Delegation nach Italien zu schicken. Nebenbei wird
auf den Sachsenkrieg angespielt (V.336f); zu einer epischen Ausgestaltung des
Kriegerischen kommt es aber nicht. Stattdessen wird der adventus des wunderbar
geheilten Papstes in Paderborn mit allem Pomp erzihlt. Mit dem grofien Festmahl
klingt die Dichtung aus. Der Verfasser lehnt es in der Einleitung ausdriicklich ab,
sermone rudi (V. 89) diesem einmaligen Herrscher wiirdigen zu wollen. Gerade dazu
wird es aber dann in der volkssprachlichen — also sermone rudi — Version der Chan-
son de Roland kommen, worin der Stoff um Karl zu einem mittelalterlichen Epos
wurde.

Mit Otfrids Evangelienepos war der sermo rudis literaturfahig und gleichsam in
den Chor der heiligen Sprachen aufgenommen. Otfrid stand nicht allein mit seinem
Bemiihen. Das Westfrankische zog nach, zunichst noch im germanischen Idiom, im
Ludwigslied, und dann im romanischen Sprachkleid in den entstehenden Chansons
de geste.'” In beiden Fillen ging es nicht mehr um die Vermittlung der Evangelien,
sondern - in unterschiedlicher Dosierung — um Biblisierung profan kriegerischen
Geschehens auf nationalfrinkischem Hintergrund. Das Ludwigslied steht in einer aus
dem nordfranzoésischen Kloster St. Amand stammenden Handschrift und folgt, von
derselben Hand geschrieben, als Ritmus teutonicus auf das franzosische Eulalialied,

*  Karolus magnus et Leo papa, in: Poetae latini aevi carolini, hg. von E. Diimmler, Berlin 1881 (Monu-

menta Germaniae Historica V: Poetarum latinorum medii aevi; Bd. 1), S. 366-379.
' Das Ludwigslied, in: Althochdeutsches Lesebuch (wie Anm. 5), S. 136-138.



Hildebrandslied und Waltharius 11

ebenfalls im Endreim abgefasst. Dieses Nebeneinander des dltesten franzdsischen
Denkmals mit dem althochdeutschen Text ist kein Zufall, sondern bezeugt die enge
Verflechtung des Frinkischen mit dem Galloromanischen. In dem gut 100 Jahre
nach dem Eulalialied entstandenen Lied auf die Heilige Fides, das in durchgereimten
Laissen verfasst ist, heiflt es, es sei a lei Francesca gedichtet.

Ludwigslied

Im Jahre 881 besiegte der westfrankische Konig Ludwig III. bei Saucourt die Nor-
mannen. Im darauffolgenden Jahr starb er unter wenig erbaulichen Umstinden. Das
Lied zahlt ihn noch unter die Lebenden, muss also unmittelbar nach dem Sieg ent-
standen sein. Es bestand also keine Mdéglichkeit zur Bildung einer heldenepischen
Uberlieferung auf miindlicher Basis; ein wichtiger Unterschied zu moglichen ande-
ren dichterischen Reaktionen auf kriegerische Ereignisse dhnlicher Art. Das Lud-
wigslied entwirft ein besonderes Bild vom Kidmpfen. Die 118 paarweise gereimten
bzw. assonierenden Kurzverse treten an die Stelle der alten Stabreimtechnik. Schon
vom Umfang her noch kein Epos, doch, wenn man an die spiteren Chansons de geste
denkt, ein moglicher Beitrag zur Entwicklung dieses grof3en literarischen genus. Der
Ubergang vom germanischen Idiom ins werdende Franzésisch war dabei nur eine
Frage der Zeit.

Im Ludwigslied geht es um die zukunftsweisende Integration eines kriegerischen
Ereignisses aus realem frinkischem Erleben ins Religiose. Das Politische, nun nicht
auf Vorreden beschrinkt wie bei Otfrid, sondern die Substanz der Dichtung betref-
fend, den Sieg des westfrankischen Konigs Ludwigs III., verbindet sich mit dem Re-
ligiosen. Dieses uiberlagert, was an heldenepischer Erzahlweise von der Sache her
darstellbar und zu erwarten gewesen wire. So gibt es keine Aufzihlung der Krieger,
keine martialischen Aulerungen vor dem Kampf, keine Riistungsschilderung, wenn
man von der Schwundstufe in V. 42 nam her skild indi sper absieht. Desgleichen fehlt
eine richtiggehende Kampfschilderung; in V.52 liegt nur ein magerer Rest vor:
Suman thuruhsluog her, / Suman thuruhstah her. Dem Dichter kam es dagegen auf die
religiose Inszenierung des Kampfes an, wodurch jede mogliche profane Deutung
von vornherein ausgeschaltet wurde. Das Umfeld des wohlkomponierten Textes ist
in den politisch maigebenden Kreisen zu suchen. Die Intention liegt darin, das K&-
nigtum Ludwigs unmittelbar aus der Gnade Gottes abzuleiten. Schon in den Einlei-
tungsversen wird der Held des Liedes vom Dichter-Ich als kuning vorgestellt, der in
einem besonderen Verhiltnis zu Gott steht, die Wiederholung der Aussage — uueiz
ih ... Ih uueiz (V. 1-2) — unterstreicht das mittels des Chiasmus. Dem entspricht am
Schluss die die Horer vereinnahmende pluralische Aussage: Kuning unsér salig
(V.57). In diesem prizise vereinnahmenden unsér kann man das religiés-mittel-
alterliche Gegenstiick zu dem allgemein gehaltenen ,Identifizierungsangebot’ grof3er
weltlicher Epen sehen, worin man sich in einer bestimmten Vergangenheit irgend-



12 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

wie beheimatet wissen kann. Weiter heifit es zu Beginn, Gott selber habe sich als
Ziehvater des kiinftigen Konigs angenommen, ihn mit den entsprechenden virtutes
ausgestattet und ihm den Thron hier in Vrankon (V. 6) gegeben. Der Herrschaftsan-
spruch ist damit unangreifbar. Hinter den einfach formulierten Aussagen steht aber
mehr; das Ludwigslied ist auch ein frither Beleg fiir diaphanes Schreiben. Im vorlie-
genden Fall liefert die Bibel das Bezugssystem, in dem Sein und Tun dieses franki-
schen Konigs ihre Wiirde erhalten. Daraus sind natiirlich auch Riickschliisse auf das
anvisierte Publikum zu ziehen. Das Medium der Volkssprache deutet auf weltliche
Adelskreise, wobei die starke und direkte religiose Orientierung klarmacht, dass kein
traditionelles Ereignis- oder Preislied zu erwarten sei. Die dahinterliegende zweite
Aussageebene, das Biblische betreffend, appelliert vor allem an die Geistlichkeit,
wobei man sich die beiden Bereiche als durchlissig vorstellen muss. Die Bibel, die
die zweite Ebene bildet, spannt das Geschehen in einen heilsgeschichtlichen Rah-
men ein, der vom Alten Testament bis zur Apokalypse reicht. Es beginnt mit der An-
spielung auf das Buch der Konige: Gott verspricht David, sich seines Sohnes Salo-
mon als Vater anzunehmen. David/Salomon-Assoziationen waren fiir die Herr-
schaftsauffassung im Mittelalter fundamental, wie man auch aus Otfrid weifl. Hinter
V.9 des Ludwigsliedes steht die Vorstellung des Auf-die-Probe-Stellens, dem Alten
Testament vertraut. Uber die Franken kommt Unheil ob ihrer Siinden; die Analogie
mit dem widerspenstigen Volk Israel stellt sich ein und wird durch den Hinweis auf
Gottes Zorn und Erbarmen bekriftigt. Wie im Alten Testament redet Gott mit Lud-
wig, und dieser antwortet (V. 23ff). Mit dem Namen Christi (V. 20) wird das Neue
Testament einbezogen. Genau in der Mitte des Liedes diirfte sich das bis zur Chris-
tusanalogie steigern. Die ersehnte und befreiende Ankunft Ludwigs erinnert an
Christi descensus ad inferos, wo die Gerechten schon seit 5000 Jahren — dem ent-
spricht im Lied So lango beidon uuir thin (V. 30) - des Erlésers harren und bei dessen
Ankunft das canticum triumphale anstimmen: venisti desiderabilis quem expectabamus
in tenebris. Die Anrede im Singular bei pluralischem Subjekt — fré min (V. 30)- zeigt
das Formelhafte der Anrufung. Das Erheben der Fahne (V.27) ldsst an bildliche
Darstellungen denken: Christus der Sieger entsteigt dem Grab und der Vorhélle mit
erhobenem Banner. Man mochte vorausdenken an die grofle Bedeutung des Ban-
ners Oriflamme fiir die franzosische Nationalmystik ab dem Rolandslied. Das ,Kyrie
eleison” wird zum Schlachtruf. Wenn Ludwig hier ther guoto (V.31) genannt wird,
hat das ebenfalls hohe religiose Qualitit. Der Siegeskampf gegen die Heiden erhalt
dann einen eschatologischen Akzent (vgl. Apokal. 19,15), wenn es heift, dass Lud-
wig den Feinden skancta [ ... ] / Bitteres lides (V. 54).

Die vergleichbaren Avaren-, Magyaren- und Slawenkimpfe haben im Ostreich
keine Spuren in der volkssprachlichen Dichtung hinterlassen. Pippins Sieg iiber die
heidnischen Avaren im Jahr 796 wurde von einem Dichter in 45 lateinischen Versen
besungen, die keinerlei heldenepische Ansitze oder Reste aufweisen. Die Untaten
der Avaren werden angedeutet — fana Dei destruxerunt [ ... | —, dann heiflt es, dass
Pippin unter dem Schutz der Apostel steht, an der Donau ein Lager errichtet und
den Avarenschatz in Besitz nimmt. Mit einem Lob Pippins endet das Gedicht: vivat



Ludwigslied 13

rex Pippinus! Auch im Westreich wurden entsprechende Kimpfe gegen die Nor-
mannen und Sarazenen in lateinischer Sprache festgehalten, z.B. im Werk Abbos
von St. Germain de Prés Bella Parisiace urbis aus der Zeit um 897. Wie das Ludwigs-
lied, das in den Chansons de geste eine michtige Fortsetzung finden sollte, zeigt, blieb
es im Westen nicht beim Latein. Im Osten, wo die imperiale Idee das Nationale tran-
zendierte, scheint ein entsprechender volkssprachlicher politischer Resonanzboden
gefehlt zu haben.

Wo Otfrids Epos ausschliefSlich auf die Bibel setzt, 6ffnet sich also das Ludwigs-
lied bereits den Taten eines zeitgendssischen nationalen Herrschers und nimmt
diesen fiir die religiose Sinngebung in Beschlag. Das Kriegerische im Sinn helden-
epischer Heroik konnte sich in diesem Text noch nicht entfalten, bildete aber ein
latentes Potential, dem sich die religiose Orientierung dann nicht zu entziehen ver-
mochte. Zwei patriotische epische Texte aus dem Englischen, die auf kriegerische
Ereignisse der Jahre 937 und 991 aufbauen, Battle of Brunanburh (BofBr) und Battle
of Maldon (BofM) zeugen davon.'* Geht es im Ludwigslied um den religi6s verklir-
ten Sieg des christlichen Herrschers, so zeigt die Battle of Maldon den heroischen
Untergang des christlichen Heerfiihrers Byrhtnod, was einen wichtigen Schritt in
der erzihlerischen Einverleibung bedeutete. Wie problematisch dem christlichen
Mittelalter die religiose Verarbeitung dieses schweren Brockens noch werden sollte,
wird sich, siehe weiter unten, ansatzweise am Nibelungenepos zeigen und besonders
klar und schmerzlich im Willehalm Wolframs bewusst werden.

Im deutschsprachigen Osten des Reiches kam es zu keiner Weiterentwicklung
des im Ludwigslied vorliegenden Ansatzes, wohl aber im romanischen Westen. Das
leider nur kiimmerlich uberlieferte Fragment der Chanson Gormon et Isembart, das
sich wie das Ludwigslied auf die Schlacht bei Saucourt bezieht, scheint bereits neben
dem Religiésen auch dem Heroischen Raum gegeben zu haben, was sich rasch wei-
ter entwickelte und verselbstindigen konnte, wovon die frithe Wilhelmsepik und das
Rolandslied zeugen. Das im Ludwigslied ausschlieflich religios gedeutete heroisch-
kriegerische Geschehen reicherte sich um das Menschliche und ,Nationale’ an, wozu
noch typisch mittelalterliche gesellschaftliche Probleme treten wie Vasallitit, vor
allem in den sogenannten Emporerepen; eine Entwicklung, die sich schon im Ro-
landslied andeutet. Als Kraftzentrum dieser neuen Entwicklung kristallisierte sich la
France heraus. Das Besondere daran ist die Tatsache, dass dieser Sachverhalt nicht
erst das Ergebnis neuzeitlicher historischer Deutung ist, sondern dem Selbstbe-
wusstsein mafigebender Kreise der Westhailfte des alten karolingischen Reiches ent-
stammt; der Osten hatte kein vergleichbares Selbstbewusstsein entwickelt. Im Deut-
schen, wo Otfrid seinen starken bibelepischen Akzent gesetzt hatte, kam es, wie wei-
ter oben erwihnt, zu einer reichen erzihlerischen Entfaltung biblischer Stoffe, was
praktisch die sogenannte frithmittelhochdeutsche Literatur ausmacht. Von einem
frithmittelhochdeutschen Epos kann man dabei aber nicht sprechen und die Auto-

11

Alois Wolf, Heldensage und Epos: zur Konstituierung einer mittelalterlichen volkssprachlichen Gattung
im Spannungsfeld von Miindlichkeit und Schriftlichkeit, Tiibingen 1995 (ScriptOralia 68).



14 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

ren verbanden damit auch keine derartigen Anspriiche; es ist erzihlerische religiose
Unterweisung. Dieser Periode entspricht im Franzésischen die Inkubationszeit der
Chansons de geste. Wie stark diese einseitige religiose Orientierung der deutschen
Literatur gegeniiber der Entwicklung im Franzésischen war, kann man noch an der
Bearbeitung der Chanson de Roland durch den Pfaffen Konrad erkennen, worin das
Heroische weitgehend vom Religiosen iiberspiilt wird. Auch die vieldiskutierte
Passage, wonach Konrad zunichst eine lateinische Version vorgelegt habe, erklirt
sich vielleicht einfach dadurch, dass dies fiir den deutschen Geistlichen am niachsten
lag.

Kaum minder bedeutend als die religiose Ausrichtung der entstehenden Litera-
tur war der Einfluss der Antike. Die starke Bindung des galloromanischen Westens
an die lateinische Bildungstradition, die durch die Wirren der Vélkerungszeit erheb-
lich geschwicht, aber nicht zerstért war, — man denke an den Dichterkreis an der
Loire!"” - bot eine gute Grundlage fiir einen literarischen Aufschwung im Westen,
der sich zusehends in dem sich etablierenden altfranzosischen Idiom verwirklichte.
Dabei spielte die Aneignung antiker Stoffe eine nicht geringe Rolle. Die deutsche
Literatur folgte selektiv und mit zeitlichem Abstand.

Von dieser Bindung an das westliche literarische Kraftfeld hat eine mediévisti-
sche Betrachtung der deutschen Literatur des Mittelalters auszugehen.

Zu Beginn des 12.Jahrhunderts setzt mit Alberichs Alexanderdichtung die rasch
anschwellende Rezeption mafigebender antiker Stoffe ein, und um die Jahrhun-
dertmitte liegen bereits die groflen antiken Romane vor — Theben, Eneas, Troja.
Neben dieser extensiven volkssprachlichen Aneignung antiker Epen ist die latinisie-
rende Beschiftigung mit der Antike nicht zu vergessen. So verfasste am Ende des
Jahrhunderts Walter von Chatillon, der sich als neuer Vergil fithlt — wie man seiner
an Vergil angendherten Grabschrift entnehmen kann: Insula me genuit, rapuit
Castellio nomen./ Perstrepuit modulis Gallia tota meis [... ] - das Epos Alexandreis,
sozusagen als authentische Entsprechung zu Alberichs volkssprachlichen Versversu-
chen.

'* Reto R. Bezzola, Les origines et la formation de la littérature courtoise en occident, Paris 1958-1963.

Walter von Chatillon: Alexandreis: Das Lied von Alexander dem Groflen. Ubersetzt, kommentiert
und mit einem Nachwort versehen von Gerhard Streckenbach. Heidelberg 1990. Zur Grab-
inschrift Walters s. ebda., S. 21.



Chansons de geste 1§

Chansons de geste

Etwa gleichzeitig mit Alberichs Alexander beginnen sich reprasentative Chansons de
geste zu konstituieren und zur epischen Grofiform zu entfalten. Die Literaturge-
schichten pflegen das in zwei getrennten Ordnern abzuheften und fragen kaum nach
moglichen literarischen Beziehungen, Interferenzen, mehr oder weniger bewusstem
Anlehnen oder Distanzieren. Ich kann mir schwer vorstellen, dass bei der literari-
schen Situation im Westen die neue volkssprachliche epische Grofform, die auf
keine einheimischen Vorbilder aufbauen konnte — wir gingen vom Ludwigslied aus —
nichts mit dieser starken antisierenden Tendenz zu tun haben sollte. Von westgoti-
schen Vorstufen, iiber die wir nichts wissen, ist nicht viel zu halten. Wie man auch
beim Nibelungenepos sehen kann, helfen irgendwelche Liedtraditionen auch nicht
weiter, wenn es um das Epos geht.

Da ist im Epos die Hinordnung auf die grofle Schlacht, sei es um Troja, in La-
tium, in Roncesvalles und Aliscanz — oder in Etzels Halle und — wir fiigen keck hinzu
— die grole brenna als Hohepunkt der Njdls saga. So setzte das Alte Wilhelmlied (La
Chanson de Guillaume) zu Beginn nachdriicklich mit diesem Thema ein, die orible
bataille en Aliscans! Dazu fragt der Dichter: Plaist vus oir de granz batailles e de forz
esturs (V. 1)."* Die sieben Jahre Krieg, die Karl durchstehen muss, lassen an die 10
Jahre trojanischen Kriegs denken - es geht auch da in erster Linie um die Schlacht!
Ich verstehe das nicht als unverbindliche Nebenbemerkung. Die Trojapriasenz sollte
man nicht unterschitzen, von der trojanischen Herkunft der Franken zu schweigen!
Das Kurzepos Le charroi de Nimes ist ohne die Kenntnis vom trojanischen Pferd
nicht zu denken; dass dieses Vehikel durch die typischen franzdsischen leeren
Weinfisser ersetzt wird, passt ins Bild. Und Friedrich Ohlys Vermutung, die Wil-
helm-Arabele-Thematik sei am trojanischen Krieg orientiert und greife die Helena-
Paris-Menelaus-Thematik tiberbietend auf, sollte man nicht leichtfertig von der
Hand weisen. Neben der Bibel war schliefllich die Antike die Bildungsmacht
schlechthin. Wie stark der Einfluss antiker Epen im einzelnen z.B. auf die Kampf-
schilderungen der Chansons de geste gewesen sein diirfte, wird uns noch beschifti-
gen. Konnten sich die im Westen einsetzenden einheimischen heroisch-christlichen
Uberlieferungen ungehindert entfalten und sogar in Konkurrenz treten zu den be-
rithmten Epen der Antike, so war im Osten das literarische Umfeld fiir die alten he-
roischen Traditionen ungleich weniger giinstig, wie man am Beispiel des Waltharius,
siehe oben, sehen kann; umso bemerkenswerter dann der grofiepische Anspruch des
Nibelungendichters! Wenn es im Rechtsrheinischen auch keine dem Galloromani-
schen vergleichbare romisch-lateinische Bildungstradition gab, so war die Dominanz
der lateinischen Kultur kaum weniger stark. Das Annolied und die gut 100 Jahre jin-
gere Tristandichtung Gottfrieds sind reprisentative Zeugen hierfiir, was vor allem
fiir die Epik von Bedeutung ist.

" La Chanson de Guillaume, hg. von Duncan McMillan, Bd. I, Paris 1949.



16 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England
Annolied

Das Annolied ist ein einmaliges Elaborat, das die Erwartungen, die man an eine Hei-
ligenvita stellt, weit hinter sich ldsst." In einem doppelten weitausholenden Anlauf -
zuerst biblisch und dann als gewaltiges Aufgebot an Antike mit Blick auf die Abfolge
der Weltreiche — lenkt der Autor hin auf Kéln und Bischof Anno, der im 33. Ab-
schnitt, in Analogie zu Christi Lebenszeit, ins Geschehen eintritt. Der umfangreiche
Prolog fiihrt darauf hin. Uns betrifft der erste Teil (V. 1-8):

Wir horten ie dikke singen

Von alten dingen,

Wi snelle helide vuhten,

Wi si veste burge brechen,

Wi sich liebin vuiniscefte schieden,
Wi riche Kiinige al zegiengen.

Nu ist ciht daz wir dencken

Wi wir selve siilin enden.

Verfuhrt durch den scheinbaren Anklang an die iiber 100 Jahre jiingere Einleitungs-
strophe des Nibelungenliedes glaubt man, darin eine Anspielung auf germanische
Sagen sehen zu diirfen. Dass diese in Umlauf und beliebt waren, ist unbestritten, wie
schon das frithe Zeugnis des Waltharius beweist, doch, beziehen sich die Prologverse
des Annoliedes darauf? Viel eher als um germanische Sagen geht es bei diesen alten
dingen um Antikes. In den germanischen Sagen ist nirgends vom spektakuliren Zer-
storen fester Burgen die Rede. Das kann sich doch nur auf die Zerstérung Trojas
beziehen. Und was die Trennung von vuiniscefte betrifft, bieten die germanischen
Sagen kaum Nennenswertes; ganz anders die Aeneis mit der tragischen Geschichte
von Dido und Aeneas. Und die riche Kiinige, die al zegiengen weisen auf die Idee von
der Abfolge der groflen Weltreiche hin. Dazu sind diese Angaben eingespannt in
eine typisch christliche Denkfigur. Diese Denkfigur beruht bekanntlich auf dem
spannungsvollen Verhiltnis, das zwischen alt und neu gesehen wird, wie es in der
Beziehung zwischen dem Alten und dem Neuen Testament gegeben ist. Dabei kommt
es auf das n# an. Es sollen einem jih die Augen aufgehen fiir das Eigentliche und fiir
die Einsicht, dass das Bisherige sich als unzulinglich erweist. So sehen es Walther
von der Vogelweide in seiner Elegie — n#i bin ich erwachet [ ... | - und Hartmann im
Prolog zu seinem Gregorius. Das ungewohnlich ausfiihrliche Eingehen auf die Antike
im Annolied illustriert dann diese Denkform, wenn es heiflt, dass die romische Ge-
schichte in die Christianisierung Ko6lns einmiindet und die in Senti Petris gibote agie-
renden Glaubensboten mit beizzirem (wichtig der Komparativ!) wige handelten als
einst Caesar. Das Ganze gipfelt in Annos Wirken als Bischof von Kéln.

LS

Das Annolied, hg. von Martin Opitz MDCXXXIX, diplomatischer Abdruck besorgt von Walther
Bulst, Heidelberg 1961.



Annolied 17

Ein Zeugnis anderer Art, dessen Aussagekraft man in diesem Zusammenhang
kaum beachtet hat, bietet Gottfrieds Tristan.'® In seiner Dichterschau sagt er, als
Sprachrohr derer, die von Literatur etwas verstehen, tiber Heinrich von Veldeke: er
inpfete daz erste ris/in tiut[iJscher zungen (V.4738f). Davon kann natiirlich keine
Rede sein. Diese iiberraschende Aussage kann sich nicht auf Heinrichs Servatius
beziehen, sondern nur auf den antiken Roman Eneit. Gottfried ignoriert dabei sou-
verdn alles, was es bereits an deutscher Literatur gab. Erst mit der Aneignung der
Antike beginnt, so Gottfried, die seriose deutsche Literatur. In seinem eigenen Werk
lasst er dann die Antike auch entsprechend zur Geltung kommen - freilich, um sich
tiber sie zu erheben, iiber Heinrich von Veldeke hinausgehend. So findet sich bei
ihm ein besonderer Musenanruf — hin zum wahren (!) Helikon, Reinmar erscheint
als neuer Orpheus, Walther als Singer der Venus, Isolde iiberbietet Helena als neue
Sonne und lisst die selbstmorderische Dido hinter sich. In der Minneklause ereignet
sich das Mittelalterliche, Neue als Uberbieten und Vollendung dessen, was die An-
tike nur schattenhaft zu leisten vermochte. Dabei kommt in konzentrierter Form die
oben erwihnte Denkform zur Geltung, wenn es iiber die Minnegrotte heif3t:

swaz aber von der fossiure/von alter aventiure/vor hin ie was bemaret,/daz wart an in
beweret./diu ware wirtinne/diu hate sich dar inne/alrerste an ir spil verlan:
(V.17225-31)

Alt und blof3 bemeret muss dem beweret und ware weichen!

Bei aller Ubermacht der antiken Bildungstradition sollte aber das volkssprach-
liche Mittelalter seine eigene groflepische Stimme zu Gehor bringen. Dasselbe
Frankreich, das mit Alberichs Alexanderroman die volkssprachliche Literatur den
epischen Stoffen der Antike auf breiter Basis 6ffnete, begann auch mit der Episie-
rung der eigenen Vergangenheit in den sich konstituierenden Chansons de geste und
gab damit den Horern und Lesern potentiell die Moglichkeit, sich mit dem Erzihl-
ten irgendwie zu identifizieren, was bei den antiken Stoffen unméglich war. Schon
die Eingangsverse des Rolandslieds kiinden von diesem Inbeschlagnehmen der Ver-
gangenheit, wenn es da heif}t: Carles li reis, nostre emperere magnes (V. 1)."” Das Alte
Wilhelmslied steht dem nicht nach: Plaist vus oir de granz batailles e de forz esturs,/ De
Deramed, uns reis sarazinurs,/ Cun il prist guere vers Lowis nostre empereur? (V. 1-3)'®
Das Nebeneinander - stofflich wie zeitlich — zweier unterschiedlicher Werke wie
Chanson de Roland und Wilhelmslied ist aufschlussreich hinsichtlich der Méglichkei-
ten der Entstehung spezifisch mittelalterlicher Groflepik. So ist das Rolandslied mit
seinen 4000 Langversen literarischer”als das grober gestrickte Wilhelmslied, was sich
schon in der Tmesis des Eingangsverses Carles [ ... | magnes und in der Gliederung in
vier konsequent aufeinander bezogene Groflabschnitte zeigt, wie Martin de Riquer
herausgearbeitet hat. So entspricht dem ersten Teil, dem Verrat Geneluns, der

' Gottfried von Strassburg, Tristan und Isold, hg. von Friedrich Ranke, Berlin und Frankfurt/Main
1949,

7 La Chanson de Roland, iibersetzt von Hans-Wilhelm Klein, Miinchen 1963 (Klassische Texte des
romanischen Mittelalters 3), Hervorhebung des Autors (A.W.).

" La Chanson de Guillaume (wie Anm. 14), Hervorhebung des Autors (A.W.).



18 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Schlussteil mit der Verurteilung des Verriters und in der Mitte dem Untergang der
frankischen Nachhut der Sieg Karls iiber den Heidenherrscher.

Blicken wir zuriick auf das frinkische Ludwigslied. Der konkrete raumliche Hin-
weis hier in Vrankon und auf Ludwig als ,unserem Konig"” legte ansatzweise ein Ge-
fihl der Identifizierung nahe, doch das triagt noch nicht. Das Kdmpferische, We-
senselement des Heldenepischen, ist zugunsten der iiberméchtigen und dem Stoff
aufgedrangten biblischen Grundierung in seiner Eigenstindigkeit praktisch elimi-
niert. Dieser Weg sollte keine Zukunft haben, wie gerade die Chansons de geste zei-
gen, die auf derselben stofflichen Grundlage beruhen wie das Ludwigslied.

Rolandslied und Wilhelmslied

Die tiber 200 Jahre jiingere Chanson de Roland, nicht minder religios gepragt, zeigt
ein anderes Bild. Die heldenepische Substanz kann sich darin voll entfalten und iiber
die konsequent durchgezogene Bindung an la douce France sind gute Ansitze fiir die
Herausbildung einer Art Nationalepos gegeben. Es fehlt zwar noch an gesellschaft-
licher und menschlicher Fiille, doch gibt es dazu bereits wichtige Ansitze, so in der
Einbeziehung des typisch mittelalterlichen Themas der Vasallitit, was weder die
antiken Epen noch die germanischen Uberlieferungen kennen. Dass dann im Nibe-
lungenepos die Problematik herre/man eine so dominierende Rolle spielen konnte,
hat doch wohl auch mit dem Geist zu tun, der in den Chansons de geste wirkt.

Der Versuch, authentisch Heldenepisches ins Religiése zu integrieren — bzw.
umgekehrt — muss Dichter und Publikum umgetrieben haben. Ein wesentliches
Element des Heroischen sind bekanntlich Vermessenheit, Hybris, Selbstiiberschit-
zung. Der Dichter der Chanson de Roland hat sich bei seiner Darstellung Rolands
erstaunlich weit darauf eingelassen, gipfelnd in der Szene, in der Roland und Olivier
einander gegeniibergestellt werden und Roland sich weigert, das Hornsignal zu ge-
ben. Roland reagiert rein weltlich:

Que ¢o seit dit de nul hume vivant/Ne pur paien que ja seie cornant./Ja n’en avrunt
reproece mi parent./Quant jo serai en la bataille grant/E jo ferrai e mil colps e set
cenz/De Durendal verrez I'acer sanglent. (V. 1074-79)"

Ehre der Sippe und prahlerische Verkiindigung. Kontrastierend dazu die realistische
Feststellung Oliviers (V. 1082-87). Die Parallelszene in der anglischen Dichtung
Battle of Maldon zeigt, dass breiteres Einverstindnis in der westlichen Kultur ge-
herrscht haben muss (s. dazu Fuinote 11).

Das Alte Wilhelmslied, zeitlich nicht weit abliegend von der Chanson de Roland, ist
ungleich weniger pointiert auf das Thema Vermessenheit ausgerichtet; es 6ffnet sich
auch stdrker der rauhen kriegerischen Realitit und vertieft dadurch auch die religi-
ose Thematik. Die Situation ist die gleiche. Den Christen droht ein Angriff einer

' La Chanson de Roland (wie Anm. 17).



Rolandslied und Wilhelmslied 19

gewaltigen heidnischen Ubermacht. Vivien, Wilhelms junger Neffe, wie Roland
Karls Nefte ist — immer diese Neffen! — nimmt die Rolle Oliviers und - abgewandelt
— auch die Rolands ein. Er erkennt die Gefahr und rit dringend, Verstirkung anzu-
fordern mit Wilhelm an der Spitze, mit dem allein die Heiden zu besiegen wiren.
Nun verldsst man die hochgestochen aristokratische Szene, wo Roland sich in stol-
zer Ich-bezogener Heroik tiber Oliviers Rat erhebt. Die beiden Anfiihrer der Chris-
ten, Tedbald und Esturmi, die sich dann dem Suff hingeben, lehnen Viviens Rat ab
aus Eifersucht gegeniiber Wilhelm, dem sie einen Sieg tiber die Araber nicht génnen.
Sie wollen also kimpfen. Angesichts der feindlichen Ubermacht packt sie aber die
Angst und sie fliehen schmahlich, was der Dichter zum Anlass nimmt, eine derb-
burleske Episode einzufiigen. (Das Heldenepos ist grundsitzlich offen fiir derartige
Lockerungsiibungen; man denke an Sigfrids Rauferei mit Alberich oder an Gunthers
Hochzeitsnacht oder an Thersites bei Homer.) Der Dichter greift dabei auf die Pa-
rallelszene im Rolandslied zuriick. Dort heifit es, dass Olivier vom Hiigel steigt und
angesichts der Heidenmacht seinen Rat gibt, den Roland heroisch in den Wind
schligt. Im Wilhelmslied steigt Tedbald vom Hiigel und ruft die Franceis (!) zur
Flucht auf (V. 192-95): ,[... | Alum nus ent pur noz vies garir!”

Man befindet sich in den Niederungen kriegerischer Wirklichkeit, wobei es beim
einen der Saufbriider sogar in die Hosen geht; bei dem iibereilten Fliehen wird auch
noch mit den Sporen ein Schaf mitgerissen, dessen Schidel dann am Sattel hingen
bleibt (V. 245ff, V. 398ff). Diesem Ausflug ins Vulgir-Derbe steht das entgegen, was
mit Vivien geschieht und in ihm vorgeht. Er fordert die Krieger, die nach der Flucht
der beiden Feiglinge ohne Fithrer und Feldzeichen seien, auf, sich zuriickzuziehen,
da ihr unausweichlicher Tod nicht zu verantworten sei (V. 200f). Er selbst wolle
bleiben, car a Deu I'ai pramis (V. 292) nicht zu fliehen. Statt Rolands hinausposaun-
ter heroischer Ehre kommt sogleich Gott ins Spiel. Diese ungleichen Reaktionen,
die aufeinander bezogen sind, erweisen sich als besonders aufschlussreich, denn sie
betreffen den Kern dieser frithen Epik, die dabei ist, ihre Moglichkeiten auszuloten.
So sieht man einerseits, dass es moglich war, Rolands profan heroische Reaktion zu
artikulieren, unbeschadet des christlichen Kontexts und dazu Rolands Revokatio in
der zweiten Hornsignalszene. Bei Vivien dagegen ist es der fast verzweifelte Versuch
eines Autors, das Heroische aus dem blof8 profanen Triumphalismus herauszulosen
und von vorneherein und nicht erst in einer zweiten korrespondierenden Szene im
Religiosen aufzuheben, wie unbefriedigend es auch anmuten mag, den Helden nun
allein gegen Tausende von Feinden angehen zu lassen; eine forcierte Variante zum
Mirtyrertum, was wiederum dafiir spricht, dass man auf dieser Entwicklungsstufe
des einheimischen Epos um Losungen bemiiht war. Im Deutschen fehlen vergleich-
bare Zeugnisse fiir ein Ringen um das Heroische.

Das Epos Aliscanz setzt ebenfalls mit der Episode vom bevorstehenden Unter-
gang der christlichen Krieger und des jungen Helden ein.”® Die Thematik heroi-
schen Verhaltens hatte also hohe Aktualitit. Wilhelm, heif3t es, sucht das Schlacht-

% Aliscans. Kritischer Text von E. Wienbeck, W. Hartnacke, P. Rasch, Genf 1974. Zitate aus dem
Aliscanzepos im Folgenden beziehen sich auf diese Ausgabe.



20 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

feld ab, um Vivien zu finden. Dieser, schwerverwundet, treibt dennoch die Gegner
vor sich her (V. 67ff). Doch da taucht der heidnische Krieger Gorhant mit seinen
Leuten auf; es sind eher Ungeheuer als Menschen, die unter furchtbarem Getose
herankommen (V. 82ff). — das typische Merkmal der Heiden. Fiir einen Augenblick
weicht Vivien eine Lanzenlinge zuriick (V. 85). Sogleich ist ihm bewusst, dass er
damit seinen covenant gebrochen habe und bekennt Gott seine Schuld. Seine Heroik
ist nicht profan-autonom wie die Rolands, sondern grundsitzlich nicht Ich-, sondern
Gott-bezogen. Der Abstand zum Ludwigslied andererseits verdeutlicht, wie gleich-
sam unaufhaltsam diese entstehende Literatur an epischem Profil gewinnt.

Vivien stiirzt sich auf die Feinde und muss fiirchterliche Hiebe einstecken, doch
Gott ldsst ihn am Leben, bis Willehalm den Sterbenden findet. Die Schilderung des
Sterbens des jungen Helden wird zum Kernstiick der Darstellung; es geht auch um
ein urepisches Phinomen. Die Chanson de Roland zeigt sich dabei von der trium-
phalistisch hochgestochenen Seite. Roland stirbt nicht an Wunden, die ihm die
Feinde zugefiigt hitten, sondern an den Folgen seines Hornstofles. Er bittet Gott
um Rettung seiner Seele (V.2389) und reicht ihm seinen Handschuh, den Seint
Gabriél entgegennimmt; Seint Michel del Peril geleitet seine Seele ins Paradies.

Der erste Teil des Alten Wilhelmlieds dagegen bietet einen in seiner rauhen Rea-
listik erschiitternden Bericht iiber Viviens Tod. Der Todwunde, dem die Eingeweide
heraushingen, torkelt dahin, gestiitzt auf sein Schwert (V. 890f); man stelle sich vor,
Durendal als Kriickstock — undenkbar. Bei der Hinfithrung auf Viviens Tod evoziert
der Dichter die Marter des Gekreuzigten und deren heilbringende Funktion. Zu-
nichst betet Vivien zu Maria, sie mége bewirken, dass die Heiden ihn nicht toten
(V.813-16), bereut aber sofort diese Bitte als Torheit, denn Dampnedeu meimes nel
fist (V.820) und pur nus mort en sainte croiz soffri,/ Pur nus raindre de noz mortels
enemis (V. 821f). Er weist es nun von sich, nicht den Tod erleiden zu wollen. Die
Anniherung an Christi Marter setzt sich fort, wobei es zu direkten Christusanalo-
gien kommt, wie Frappier schon vor Jahren bemerkt hat.”! Vivien leidet furchtbar
unter Durst, weit und breit keine Quelle, dazu hat er eine Wunde in der linken Seite,
auf die zweimal verwiesen wird (V. 777 und V. 843). Mit eve salee (V. 852) will er
den Durst loschen. Das bezieht sich auf den Stich in Christi Seite und auf den
Schwamm mit Essig. Hierauf taucht ein barbarins (Berber) auf, versetzt ihm einen
furchtbaren Hieb und die Heiden metzeln ihn nieder. Den Leichnam werfen sie
neben einem Pfad unter einen Strauch, damit die Christen ihn nicht finden.

Der zweite Teil des Alten Wilhelmslieds wie auch das Aliscanzepos zeigen dann
diese Sterbeszene in anderem Licht, was fiir die Entwicklung des Epos im Bereich
der Chansons de geste aufschlussreich ist. Es geht dabei um das Herzstiick heldenepi-
scher Uberlieferung — man denke an Gunnarr im Atlilied oder an den Tod Hagens
im Nibelungenepos! Roland, der wie oben bemerkt, nicht von seinen Feinden geto-
tet wird, stellt mit seinem Tod einen Hohepunkt heroischen Untergehens dar. Es
zeugt von einer inneren Konsequenz in der mittelalterlichen Entwicklung dieser

21

Jean Frappier, Les chansons de geste du cycle de Guillaume d’Orange, Paris 1955, S. 196f.



Rolandslied und Wilhelmslied 21

Epik, dass man sich mit dieser Deutung des Sterbens des Helden nicht zufrieden
gab. Der erste Teil des Alten Wilhelmsliedes ging mit seinen Analogien zum Kreuzes-
tod bereits einen entscheidenden Schritt weiter in der religiosen Durchdringung des
blof Heroischen, blieb aber gleichsam noch auf halbem Weg stehen, indem die
Schilderung des Sterbens selbst noch in der bloflen Feststellung der Tatsache ver-
bleibt. Anders im zweiten Teil des Wilhelmliedes und im Aliscanzepos. Man erfihrt,
dass Wilhelm das Schlachtfeld nach Vivien absucht und wie er an den Ort kommt,
wo der Sterbende liegt. Und da tut sich ein Bild religiéser Verklirung auf. Statt der
ausgedorrten Landschaft, in der es keine funteine (V.845) gibt, sondern nur ver-
schmutztes Salzwasser, womit Vivien seinen Durst zu stillen versucht und sich dann
auf schmerzliche Weise iibergeben muss — man achte auf den Realismus - liegt nun
der Sterbende an einem Teich bei einem Brunnen unter dem Laub eines groflen
Olivenbaumes. Er hat die weiflen (!) Hinde gekreuzt iiber der Brust und es umgibt
ihn ein sifler Duft, der Duft der Heiligkeit. Und wo es im ersten Teil des Liedes
heiflt, dass er aus mehr als zwanzig Wunden blutete (V. 859), wird nun exakt festge-
stellt, dass es fiinfzehn sind (V. 1993, V. 2014), was an die Zahl 15 im Psalter denken
lisst. Im Aliscanzepos (V. 10) ist von sieben Wunden die Rede. Da im zweiten Teil
des Alten Wilhelmsliedes unmittelbar vor dem Tod Viviens auf die Marter des Ge-
kreuzigten hingewiesen wird und auf den Lanzenstich des Longinus Que sanc e eve
corut de sun 1é (V.2038-40), ist die Annidherung an die Wunden Christi — da sind es
die heiligen fiinf Wunden! - kaum zu leugnen. Wilhelm spendet dem Sterbenden
noch die heilige Kommunion, worauf L’alme s’en vait, le cors i est remés (V. 2052). Bei
aller Intensitit des Religiosen erscheinen hier keine Engel, was, wie in der Chanson
de Roland, das Sterben gleichsam theatralisch tiberhéhen kénnte. Wilhelm, der den
Leichnam mitnehmen méchte, muss wegen der Bedrohung durch die Heiden darauf
verzichten und den Toten liegen lassen.

Der zweite Teil des Wilhelmsliedes und das Aliscanzepos markieren auch einen
Fortschritt im Erfassen bestimmter Bereiche des Menschlichen. Im Ludwigslied trat
das Humanum zugunsten der total religiosen Deutung des Kampfgeschehens aus
biblischer Sicht iiberhaupt nicht in den Gesichtskreis des Dichters. In der Chanson
de Roland wird es weitgehend iiberlagert von der sieghaften Pose des Haupthelden.
Die andeutungsweise am Kreuzestod orientierte Darstellung des Geschehens im
Wilhelmslied offnete iiber einen selektiven Blick fiir das Humanum in dessen Lei-
densfihigkeit, was zum Wesen des Epos gehort. Die Ilias latina, dem Mittelalter als
Schullektiire vertraut und in vielen Handschriften iiberliefert, setzt mit dem Wort ira
ein — dem Groll des Achilles. Vergil fragt in seiner Einleitung zur Aeneis nach der ira
der Gotter. Wilhelmslied und Aliscanz wollen vom groflen Schmerz und der grofien
Schlacht kiinden: A icel jor, ke la dolor fu grans/ Et la bataille orible en Aliscans (V. 1f).
Das Wilhelmslied erwihnt dann sogleich die schrecklichen Verluste, die Wilhelm
dabei erlitt, vor allem mit Vivien le preuz,/ Pur qui il out tut tens al quor grant dolur
(V. 8f). Die Fiigung al quor grant dolur lasst vorausdenken an den herzenjamer, der
das Nibelungenepos erfiillen wird. Sollte da kein Zusammenhang bestehen?



22 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Ansitze zur Humanisierung, nicht zufillig in Verbindung mit der Sterbeszene,
weist bereits die Chanson de Roland auf, wenn es dort auf geradezu rithrende Weise
um die Beziehung zwischen Roland, Olivier und Turpin geht. So, wenn der total
erschopfte Turpin mit dem Helm Wasser holen will und dabei zusammenbricht.

Wird in der Vergegenwirtigung des qualvollen Sterbens Viviens das Epos auch
zu einem Vermittler menschlichen Mitleidens, so darf man die grausamen Aspekte,
die derselbe Themenkreis aufweist, nicht unterschlagen. So berichtet ein weiterer
Text aus diesem Bereich, La chevalerie Vivien, dass Vivien von Wilhelm das Schwert
empfingt und schwort, nie vor den Heiden zuriickzuweichen. Dann bricht er auf,
um la loi Deu essaucier (V. 49).”* Das stellt sich dann so dar: sie [g]astent les terres as
Turs et as Persans,/ Tuent le meres, s’ocient les enfens (V. 62f). Das liest sich wie eine
Entsprechung zu einer Stelle aus dem Alten Testament. So spricht Jahwe Zebaot:
[ ... ] nun ziehe hin und schlage Amalek [ ... ] schone seiner nicht, sondern tote Mann und
Weib, Kind und Siugling.*> An anderer Stelle erfihrt man tiber Vivien, dass er sich der
Besatzung eines Sarazenenschiffs bemaichtigt, diese auf grausame Weise verstiim-
meln lisst und dem Heidenkdnig zuriickschickt: [...] Tous . et L les a fait
mahaignier:/ L'un fist colper le brach et a I'autre le pié,/ L'autre a les iels crevés, I'autre a
les nés trenchié,/ Le langue ou les orelles ont li auquant trenchié (V.198-201, Manu-
script de Boulogne).** Wie anders bekanntlich die Stimme Wolframs von Eschen-
bach in seiner Bearbeitung der Wilhelmsepik, wenn er die bekehrte Sarazenin und
Gemahlin Willehalms sagen ldsst, man diirfe doch die Heiden nicht wie Vieh ab-
schlachten; sie sind schliellich Gottes Geschopfe!

Der epische Raum, in dem diese religios durchtriankte Heroik spielt, ist tiber die
realen und nahen Ortlichkeiten und die nicht minder realen Sarazenenkimpfe Teil
der Welt von Dichter und Publikum. Das Thema Vasallitat, das schon in der Chan-
son de Roland Feudalrealitit der damaligen Zeit widerspiegelt, fithrt in der Wil-
helmsepik noch tiefer in die Spannungen dieser mittelalterlichen Wirklichkeit hi-
nein. Beides, der nahe reale Raum und die bei aller Stilisierung reale Feudalwelt
werden dann im Nibelungenlied die Plattform des Geschehens bilden und die alten
germanischen Uberlieferungen ins grofe hochmittelalterliche Epos iiberfithren. Das
ist mehr als leicht hofische Ubermalung, es rithrt an die Substanz.

22

La chevalerie Vivien. Chanson de geste, hg. von A.-L. Terracher, Paris 1909.
» Buch Samuel I, 15,1ff.
*  La chevalerie Vivien (wie Anm. 22).



Artusroman 23

Artusroman

Doch bevor wir darauf eingehen, ein Blick auf die nach Chansons des geste und anti-
kem Roman dritte Saule der erzihlerischen Grofiform im Franzosischen, den Artus-
ritterroman und sein Verhiltnis zum Epos.

Mit den Chansons de geste hatte sich ein mittelalterliches Eposbewusstsein he-
rausbilden kénnen, da bei diesen Stoffen potentiell die nétige Identifizierungsmog-
lichkeit gegeben war, die bei den antiken Romanen fehlen musste. Doch wie verhielt
es sich mit dem erzihlerischen Potential der matiére de Bretagne? Im arturischen
Ritterroman, dieser Schopfung Chrétiens, konnte sich ein zusehends mafigebender
Teil der hofischen Elegie, die Klasse der chevaliers, wiederfinden. Man konnte darin
einen weiteren Schritt im literarischen Selbstfindungsprozess des volkssprachlichen
Mittelalters sehen. Ahnliches lasst sich zur gleichen Zeit in der Lyrik beobachten.
Unbeeindruckt von der Bildungsmacht der Antike befreit sich die Troubadourdich-
tung mit ihrer Exaltation der fin’amors von Ovid, dem tenerorum lusor amorum und
zugleich vom moralischen Verdikt der luxuria, und der Eros wird, weiter gestiitzt
durch die Tristanminne, sich als wirksames Ferment in der Erzihlliteratur erweisen.

Die Offnung gegeniiber der seltsamen matiére de Bretagne hitte sich darin er-
schopfen kénnen, ein spektakulires Stoffgebiet zuginglich zu machen und weidlich
auszuschlachten, wofiir es auch Beispiele gibt. Diese materia gab aber vor allem den
Anstof8 dazu, der volkssprachlichen Literatur um 1200 neuen Sinn und Tiefgang zu
verleihen. Wie man weif3, ist das das Verdienst Chrétiens de Troyes. Dieses ,Wissen’
gilt es aber immer wieder zu iiberdenken. Nun gibt es auch bei Chrétien Monster,
groteske Abenteuer etc. Hinter dieser blofen Kulisse geht es aber um mehr, um ein
neues Bild von chevalierie, von chevalier, vom meilleur chevalier. Eine reale soziale
Schicht von hoher gesellschaftlicher Relevanz riickt ins Zentrum anspruchsvoller
literarischer Bestrebungen von tiberraschender ,Nachhaltigkeit’ und ausschliefSlich
in der Volkssprache. Das Mittelalter kommt damit zu sich, emanzipiert sich litera-
risch mit neuen Mitteln und auf neuer Grundlage iiber das hinaus, was die Chansons
de geste ihrerseits schon geleistet hatten. Chrétiens selbstbewusst kithne These von
der dritten translatio als Erganzung der translatio imperii und studii war dafiir die
feste Grundlage, indem sie ein konkret existierendes Phinomen - chevalerie und
clergie — aufgriff und einen nicht minder realen Raum, la France, damit verband. Mo-
disch gesagt, ein tiberzeugendes Identifizierungsangebot.”® Stellt sich Chrétien da-
mit auf eine Stufe mit den Chansons de geste aus Karls- und Wilhelmsepik? Auch da
geht es um chevaliers, in der religiosen Durchdringung kann man das Wirken der
clergie erkennen und la France ist geradezu massiv prisent, gestiitzt auf die realen
Ortsangaben.

In Chrétiens Werken liest sich das anders. Sein chevalier ist kein Krieger in einer
Massenschlacht im realen Kampf gegen die Sarazenen, sein Lebensraum ist la forét

25

Alois Wolf, ,La douce France — Grundlage und Entfaltungsraum neuer literarischer ,Wirklichkeit’
im Mittelalter”, in: Volker Kapp und Werner Theobald (Hg.), Das Geheimnis der Wirklichkeit. Kurt
Hiibner zum 90. Geburtstag, Freiburg 2011, S. 253-291.



24 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

avantureuse, er ist als einzelner auf der ,Suche’, und die Religion gewinnt erst im Lauf
der Entwicklung hin zu den Prosaromanen an Bedeutung. Die hofische Welt hin-
terldsst nur in stilisierten Hinweisen auf das Fest und das Turnier Spuren. Man hat
es also mit fundamentalen Neuerungen zu tun. Es ergeben sich aber keine Uber-
stimmungen mit der Erscheinung, die wir Epos zu nennen pflegen. Abgehoben von
Antike und national-kriegerisch religioser Verherrlichung entstand mit diesem Typ
des chevalier eine neue erzihlerische Wirklichkeit. Der moderne Begriff Fiktion
greift dafiir zu kurz, da er nicht unterscheidet zwischen ,erfundenen’ simplen Aben-
teuergeschichten und dem, wofiir jene Erzihltradition steht, die Chrétien mit seinen
,Erfindungen” initiierte. Halten wir uns an seine Terminologie. Im Prolog des Erec
bezeichnet er sein neues Erzahlwerk bekanntlich als molt bel conjointure. Im Prolog
zum Karrenritterroman prizisiert er und spricht von matiére und san und der Miihe
des Dichters — painne et antancion. Auf diesen Dreiklang kommt es an, Fiktion oder
Nichtfiktion verliert dabei an Bedeutung. Chrétiens Karrenritterroman ist ein iiber-
zeugendes Beispiel fiir dieses neue Literaturverstindnis. Etwas frivol formuliert lie3e
sich sagen, dass die materia dadurch zum Spielball wird und erst zwischen san und
kiinstlerischem Bemiihen ihre wahre Gestalt und Aussagekraft gewinnt. Wie stark
dieser Impuls war, ldsst sich an den unterschiedlichen Rollen dieses neuen chevalier-
Typs — nehmen wir Lancelot und Perceval — von Roman zu Roman bis hin zu den
groflen Prosawerken ablesen.

Chrétien postuliert in seiner Translationsthese eine offenbar wesenhafte Verbin-
dung von chevalerie und clergie. So selbstverstindlich war das aber nicht. Man denke
an satirische Dichtungen wie Phyllis und Flora und die darin sich duflernde Span-
nung zwischen miles und clericus, und die nova militia Bernhards von Clairvaux hat
mit Chrétiens Rittertyp nichts gemein. Der betont als cavalier auftretende Trouba-
dor Wilhelm IX. von Aquitanien distanzierte sich noch schart vom clericus und
monachus. Jahrzehnte spiter sollte dann Chrétien am Hof der Marie de Champagne,
der Urenkelin desselben Wilhelm die Verbindung von clergie und chevalerie zelebrie-
ren und mit dieser ,Verséhnung’ die Literatur auf eine neue Grundlage stellen. Es
wire zu erwdgen, ob nicht diese Literatur jene Funktion erfiillte, die bei Griechen
und Rémern dem groflen Epos zukam. Der arturische Roman im weiteren Sinn,
natiirlich auch den Tristan einbeziehend, wiirde damit in Konkurrenz treten zu den
Chansons de geste. Zunichst scheint es zwar, als bote der Roman mit seiner Hauptge-
stalt, dem individuellen chevalier auf seiner queste, in einer nicht realen Welt keinerlei
Anbindungsméglichkeiten an die eigene mittelalterliche Wirklichkeit. In Chrétiens
erstem Artusritterroman Erec wird aber am Schluss in Verbindung mit Erecs Kro-
nung mit einigem Nachdruck - fiinfmalige Nennung — auf die Stadt Nantes verwie-
sen, gleichsam ein Nachhall der vielen realen Ortsangaben in den Chansons de geste;
man denke nur an die vielen Belege fir Aachen — Ais — in der Chanson de Roland.
Der durchschlagende Erfolg dieses Romantyps in seinen anspruchsvollen Erschei-
nungsformen muss darauf zuriickzufiihren sein, dass darin etwas angesprochen
wurde, was in den grobergestrickten Chansons de geste nicht zur Geltung kam. Es war
dies wohl das sich nun literarisch artikulierende Bewusstsein, dass das Humanum



Artusroman : 25

sich nicht allein im Heroisch-Martialischen und in der Hinfithrung auf Heiligkeit
erschopfe.

In der Troubadourlyrik zeigte sich bereits das latent vorhandene Humanisie-
rungspotential. Wenige Jahrzehnte spiter setzt dann in der groflen Erzahlliteratur
ein ebenfalls vom Eros getragener Emanzipierungsprozess ein. So prisentieren die
Lais der Marie de France — immerhin dem englischen Konig gewidmet — unter-
schiedliche Typen von Liebenden, von den deux amants bis hin zu Lanval, wobei
Religion und Moral keine Rolle spielen und der Schwank nicht mehr der bevorzugte
literarische Lebensraum des Erotischen zu sein brauchte. Fiir das literarisch mafige-
bende Publikum kdnnte es wie eine Befreiung gewirkt haben, sich mit dem neuen
Typ von chevalier, Lanval, Lancelot, Tristan ... in eine neuerschlossene menschliche
Innenwelt entfithren zu lassen. Wenn die Troubadours in ihren Liedern fin’amors als
Quelle alles Guten verherrlichen, so feiert die matiére de Bretagne die Erfiillung der
Liebe in ihrer Totalitat. In immer neuen Variationen wird das von Roman zu Roman
durchgespielt, vom Erec iiber Yvain, Lancelot hin zum Percevalroman, worin sich ein
breiter Minneficher auftut, konzentriert in der Blutstropfenepisode. Auch das, was
den chevalier in besonderer Weise auszeichnet, das Kampferische, priagt auch den
Artusritterroman, doch wo das Kimpfen im Epos ein nicht zu hinterfragender We-
sensbestandteil ist, wird es im Roman zum individuellen Problem des jeweiligen
Ritters, von Kalogreant zu Parzifal/Feirefiz oder bei Lancelot und Meleagant bis hin
zu Dinadan, dem Freund Tristans, der sich iiber die Zweikampfideologie lustig
macht; man braucht nicht bis zu Don Quijote zu gehen!*

Mit dem arturischen chevalier als turnierhaftem Einzelkimpfer verinderten sich
auch die Kampfschilderungen, die sich nun von denen in den antiken Epen und in
Chansons de geste unterscheiden. Das bedeutet ein Zuriickdringen des Grisslichen
beim Aufzihlen der Einzelheiten der Verletzungen. Vom detaillierten Zufiigen
furchterlicher Wunden bleibt nur der Schlagabtausch im Allgemeinen tbrig, hochs-
tens erfihrt man von einem Lanzenstich in den Leib oder vom Kopfabschlagen und
von grofler Erschopfung. Man halte Vivien dagegen mit seinen 15 Wunden, der sich
mit heraushingenden Eingeweiden iiber das Schlachtfeld schleppt. In diesem Pers-
pektivenwechsel bei den Kampfschilderungen sehe ich eine Folge der Humanisie-
rungstendenz, die im 12. Jahrhundert immer mehr um sich greifen konnte. Fiir die
Antike und die Chansons de geste bildeten Epos, grofle Schlacht und detailliertes
Aufzdhlen der Verwundungen eine Einheit. Es wire zu tiberlegen, ob nicht mit dem
Erscheinen und Erfolg des Artusritterromans, der diese feste Bindung aufloste und
andere Akzente setzte, eine neue erzihlerische Grofiform zur Verfiigung stand, die
auf ihre Weise die Rolle des Epos ausfiillte. Was Homer und Vergil fiir die Antike,
wire dann Chrétien fir das Hochmittelalter?

Die hochmittelalterliche volkssprachliche Literatur ist ein Experimentierfeld. Der
Ritterroman ist darin ein Produkt sui generis wie die Minnekanzone. Literaturtheo-

26

Eugene Vinaver, A la recherche d'une poetique médiévale, Paris 1970, S. 166f.



26 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

rien dazu gab es nicht und es ist legitim, derartige Spekulationen anzustellen. Wir
wollen uns aber mit der Fragestellung begniigen.

Nibelungenlied

Da ist ja noch das Nibelungenlied, das bei aller Durchschlagskraft des Ritterromans
von der Vitalitit des Epos im herkémmlichen Sinn zeugt.”’” Dass aus den histori-
schen und religiosen Bedingungen der Zeit ein Epos wie das Rolandslied entstehen
konnte, figt sich ins Bild. Nicht so das Nibelungenlied. Was konnte einen Autor dazu
bewegen, dem héfischen Publikum ein Werk wie dieses anzubieten? Scherers These
von der antiwestlichen heroischen Alpenfestung Osterreich, die immer noch in den
Literaturgeschichten herumspukt, sollte man endlich ad acta legen. Von einer mehr
oder weniger naiven Wiedergabe alter meren kann ebenfalls keine Rede sein. Es ist,
wie ich andernorts schon mehrfach betont habe, auf das Paar alt und nu in der ersten
Strophe zu achten, womit angedeutet ist, dass der Dichter sich im Folgenden iiber
das bisher Bekannte, die alten meren, erhebt: muget ir nu wunder heeren sagen! Wie
weiter oben dargelegt, liegt derselbe sprachliche Ductus vor wie im Prolog zum An-
nolied und in anderen vergleichbaren Aussagen.

Das Annolied spricht von alten dingen und bezieht sich damit, wie erwihnt, auf
Troja und die Antike. Nun wire zu fragen, ob es sich bei den alten meren, auf die der
Nibelungendichter anspielt, ausschliefllich um Nibelungisches handeln muss, das
tiberboten werden soll, wie die zweite Halbstrophe nahelegt. Muss sich da der Be-
griff alt im blofl Chronologischen erschépfen oder wire er nicht zusitzlich aus dem
typologischen Verhiltnis zu verstehen. Gottfrieds Deutung der Minneklause bote
einen guten Beleg hierfiir, wenn es da heifit: [ ... | swaz aber von der fossiure/ von alter
aventiure/ vor hin ie was bemaret,/ daz wart an in (i.e. Tristan und Isolde) beweret
(V.17225-28). (Wenn die spite Dietrichsepik von alten meren spricht, so ist das
nicht belastbar, da blof8es Zitat aus dem Nibelungenlied vorliegt.) Zu den im Folgen-
den zu erwihnenden Anleihen bei antiken Epen sei von der Einleitungsstrophe des
Nibelungenliedes her an den Eingang der Aeneis erinnert. Die Rede von helden
lobebren und grozer arebeit trifft auch auf Aeneas zu: arma virumque cano [ ... | dazu
der Hinweis auf die labores des Helden. Im deutschen Eneasroman ist, besonders
aus dem Mund des Vaters Anchises, von grozer arebeit — labores — die Rede. Die alten
Nibelungensagen wissen kaum etwas iiber labores ihrer Helden!

Auszugehen ist von der ungewdhnlich prazisen Einleitung, von der ersten und
zweiten dventiure. So wird das burgundische Herrscherhaus mit seinen michtigen
Vasallen in seiner Wirklichkeit vorgestellt, wenn es heifst Ze Wormez bi dem Rine si

27

Das Nibelungenlied, hg. von Helmut de Boor, Wiesbaden 1957. Ich beziehe mich auf meine ein-
schligigen Arbeiten, z.B. auf den Beitrag im Ausstellungskatalog, vgl. Alois Wolf, ,Literarische
Verflechtungen und literarische Anspriiche des Nibelungenliedes”, in: Joachim Heinzle et al. (Hg.),
Die Nibelungen. Sage — Epos — Mythos, Wiesbaden 2003, S. 135-159.



Nibelungenlied 27

wonten mit ir kraft. Das sitzt. Zur selben Zeit beherrschte seit Galfreds Historia regum
Britannie ein berithmter Hof die neue Erzihlliteratur, der Hof des Konigs Artus. Es
ist fiir mich schwer vorstellbar, dass dem Nibelungendichter dies entgangen sein
konnte. Bedenkt man die ungewohnliche Wucht seiner Einfithrung dieser Fiirsten bi
dem Rine, so liegt es doch nahe — bei der Uberschaubarkeit des damaligen Literatur-
betriebes — darin einen agonalen Bezug zum Hof des Konigs Artus in den marktbe-
herrschenden Artusritterromanen zu sehen, wo aber dieser Hof, wie F.P. Knapp
treffend formuliert hat, nur eine beliebig verschiebbare Kulisse darstellt.”® Dem
wiirde der Nibelungenepiker seinen Burgunderhof entgegensetzen als feste Grofie.
Damit verband er auch den Versuch, die alten Uberlieferungen, iiber die er verfiigte,
durch eine Neudeutung als ebenbiirtigen Beitrag in die neue zeitgendssische Litera-
tur einzubringen. Gunthers frinkische (!) Herrschaft wurde im Waltharius der Li-
cherlichkeit preisgegeben, nun ersteht sie in ihrer burgundischen Machtfiille und
diese ist im entscheidenden zweiten Teil des Epos gegenwirtig bis hin zum Tod des
exemplarischen Vasallen Hagen. Das, was der Dichter zu erzahlen sich anschickt, ist
also solide in der gesellschaftlichen Wirklichkeit des Hochmittelalters verankert und
im realen Raum. Die Eddalieder, auch wenn man deren Sicht der Dinge nicht verab-
solutieren darf, die Pidreks saga und der Waltharius sehen das anders. Diese Prasen-
tation burgundischer Macht rechtfertigt den Anspruch eines grofien Epos.

Die Besonderheit der Anlage des Werkes springt ins Auge. Es liegt eine markante
Zweiteilung vor, dventiure 1-19 und 20-39. Sollte es Zufall sein, dass diese weitge-
spannte Doppelanlage des Werkes, wofiir es in der damaligen Literatur keine Ent-
sprechung gibt, an die Struktur jenes Epos erinnert, das dem Mittelalter aus der
Schulliteratur vertraut war, Vergils Aeneis, worin im Aufbau auf Odyssee und Ilias
angespielt wird. Die erste Halfte, bunter und abenteuerlicher, der zweite Teil kom-
pakt auf die grofle Schlacht bezogen - Kampf um Latium, grofie Saalschlacht. Be-
denkt man dann noch, dass der Schluss beider Werke eine hochst bedeutsame Ge-
meinsamkeit aufweist, auf die vor Jahrzehnten Werner Fechter aufmerksam gemacht
hat, was von der Nibelungenforschung beharrlich ignoriert wird, so konnte das die
vorliegenden Uberlegungen stiitzen.”” Beim abschlieBenden Kampf mit dem bereits
wehrlosen Gegner erblickt Aeneas das Wehrgehenk des von Turnus erschlagenen
Pallas und totet ihn. Kriemhilt erblickt das Schwert Sigfrids an Hagens Seite — wie
konnte es dahinkommen? - und enthauptet den Wehrlosen. Damit nicht genug.
Schon zu Beginn klingt das Helena-Thema von der Gefihrlichkeit der Schonheit an,
das im Schlussteil seine furchtbare Verwirklichung erfihrt. Die alten maren wussten
nichts davon.*® Dazu kommt noch das Minnegesprich zwischen Kriemhilt und Mut-

*  Fritz Peter Knapp, ,Der Artushof als Raumkulisse bei Wace, Chrétien des Troyes und dessen
deutschen Nachfolgern”, in: Matthias Diumer et al. (Hg.), Artushof und Artusliteratur, Berlin
2010, S. 21-41 (Schriften der internationalen Artusgesellschaft 7).

*  Werner Fechter, Lateinische Dichtkunst und deutsches Mittelalter, Berlin 1964 (Philologische Sta-

dien und Quellen 23).

Joachim Heinzle, ,Gnade fiir Hagen? Die epische Struktur des Nibelungenliedes und das Dilemma

der Interpreten®, in: Fritz Peter Knapp (Hg.), Nibelungenlied und Klage: Sage und Geschichte, Struk-

30



28 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

ter Ute, in dem sich, wie man seit langem weif3, die entsprechende Szene zwischen
Lavinia und Amata aus der Aeneis/Eneit widerspiegelt. De facto eine geballte La-
dung groflepischer Signale, was eine Nobilitierung der alten maren bedeutet und
einen entsprechenden Anspruch. Denkt man noch an Sigfrids teilweise Unverwund-
barkeit und seine Qualitat als Schnelllaufer, wovon nordische Quellen nur siidliche
Reflexe aufweisen, so erginzt dies das Bild. Nimmt man die erste dventiure in dieser
Weise zur Kenntnis — und was anders sollte man tun? — so kime man nicht auf die
Idee, dass es im weiteren Verlauf, wie in den eddischen Liedern, um die Abenteuer
eines Drachentoters gehen konnte. Und im Nibelungenlied spielt Sigfrid dann auch
als Drachentéter keine Rolle. Seine Rolle ist die des geliebten Gemahls der
Kriemhilt.

Die zweite dventiure, die den mannlichen Protagonisten in seinem hofisch-nie-
derlindischen Umfeld, das weit weniger beeindruckend vorgefiihrt wird, vorstellt, ist
ein weiteres wichtiges Indiz. Die weibliche Gestalt hat also eindeutig den Vorrang.
Erst in Hagens Fensterschau, aus zweiter Hand, erfihrt man etwas iber den Dra-
chentdter, was in den alten meren Grundbestand war. Die Strophen 21ff. klammern
das aus. Der Widerspruch mit dem, was Hagen zu berichten weif3, braucht nicht zu
beunruhigen; mittelalterliches Erzahlen muss nicht moderner Logik gehorchen.

Die Handlungsfiihrung selbst weist dann ebenfalls Merkmale auf, die man kaum
in den alten Uberlieferungen finden wiirde und worin sich der Dichter in erster Linie
an grofle Epen anlehnt und nicht an den zeitgendssischen Ritterroman. Da ist die
spannungsvolle Anlage des entscheidenden zweiten Teils. Gegen Ende des ersten
Teils erfahrt man, dass Kriemhilt sich mit ihren Briidern auss6hnt, Hagen aber von
der Verschnung betont ausgeschlossen bleibt, womit Erwartungsdruck aufgebaut
ist, den es einzulosen gilt, denn man wartet gespannt darauf, wann endlich es zur ab-
schlieBenden Konfrontation kommen wird. Der Bogen reicht von Str. 1115 bis zum
Schluss (Str.2367ff). Ein vergleichbarer Spannungsbogen trigt die Handlung im
zweiten Teil der Aeneis, wo man sich fragt, wann denn endlich nach dem Eintreffen
des Eneas in Latium es zum abschliefenden Kampf mit Turnus kommt. Ein weiteres
strukturierendes Element aus epischer Tradition verbindet das Nibelungenepos mit
dem Rolandslied, wenn es darum geht, deutlich markiert, die schrittweise Dezimie-
rung der Krieger, hier der Franken, dort der Nibelungen, vorzufiihren und zu zeigen,
dass einer im Tod triumphierend iibrigbleibt. Weitere Parallelen mit Chansons de
geste sollte man nicht einfach auf Polygenese abschieben. Die ablehnende Haltung
Hermann Schneiders gegeniiber den Forschungen Friedrich Panzers hat da Vieles
blockiert!

Uber das Bemiihen, mittels struktureller Parallelen die alten Sagen einzubinden
in grofiere literarische Zusammenhinge und sie damit aufzuwerten und vom Stigma
blofler Miindlichkeit zu befreien, hinaus holte der Dichter sich auch Anregungen zur
Gestaltung einzelner Szenen und Episoden. Schon im relativ bunten ersten Teil
setzte er in diesem Sinn neue Akzente, einmal im Streit der K6niginnen und dann

tur und Gattung, Heidelberg 1987 (Passauer Nibelungengespriche 1985), S.257-276, hier
S. 267ft.



Nibelungenlied 29

beim Tod Sigfrids. Dem geht voraus die Schilderung der Vermahlung Siegfrids und
Gunthers. Erstere vollzieht sich im héfischen Rahmen, wenn man vom anfinglichen
polternden Auftritt Sigfrids in Worms absieht und ist nur getriibt durch die unheil-
vollen Trinen der Prinhilt iiber die vermeintlich unstandesgemifle Ehe Kriembhilts.
Bei der Schilderung der Werbung Gunthers zollte der Autor dem schwankhaften
Brautwerbungsschema seinen Tribut und verband damit wohl auch eine Abwertung.
Es geht da um das Spektakel auf Island, um Sigfrids Rauferei mit Alberich und Gun-
thers schmihliche Hochzeitsnacht. Damit ist aber das Spektakulire gleichsam ,ab-
gehakt’, und mit der 14. dventiure betritt man das seriose groflepische Terrain, um
dieses auch nicht mehr zu verlassen. Da ist der Streit der Kéniginnen vor der Kulisse
des realen Doms zu Worms, womit der rheinische Schauplatz nachdriicklich verge-
genwirtigt wird. (Man vergleiche damit den Zank der beiden Frauen beim Haare-
waschen im Rhein, wovon die Vplsunga saga berichtet.) Was folgt, ist die grofange-
legte Darstellung der Ermordung Sigfrids, die die restlichen dventiuren des ersten
Teils mit den Vorbereitungen und Folgen fillt, was die Bedeutung der abenteuer-
lichen Elemente dieses Teils zusatzlich schmilert und erkennen lasst, worum es dem
Dichter geht. Die nordischen Texte, die altes Uberlieferungsgut wiedergeben, ma-
chen dagegen kurzen Prozess.” Der Prosaeinschub im Brot af Sigurdarkvido in der
Lieder-Edda erwihnt nur: En sumir segia svd, at peir drepi hann inni i rekkio sinni,
sofanda. En pydverskir menn segia svd, at peir drepi hann iiti { skégi. (Aber einige er-
zihlen es so, daf3 sie ihn drinnen in seinem Bett erschlagen hitten, schlafend. Aber
deutsche Minner erzihlen es so, daf sie ihn draulen im Wald erschlagen hitten.)*
Von der Fastunverwundbarkeit wissen diese Quellen nicht; im Nibelungenlied be-
richtet auch Hagen nichts dariiber. Erst aus Kriemhilts Mund ist auf beklemmende
Weise davon die Rede. Nur die Pidreks saga hat ein verworrenes Echo davon, wenn
es dort heiflt, dass Hogni seinen Speer mit beiden Handen fasst und mille herda
Sigurdi svein leggr (zwischen die Schultern von Sigurd dem Jungen sticht). Im Brot af
Sigurdarkvido antwortet Hogni auf die Frage der Gudrin nach ihrem Gemahl:
»Sundr hofom Sigurd sverdi hogginn [... ].” (,In Stiicke haben wir Sigurd mit dem
Schwert gehauen [ ... ].)*® Dieses Entzweischlagen passt aber gar nicht zum Tod auf
der Jagd; es liegt da die Kontamination mit einer anderen Version vom Tod Sigurds
vor, woriiber die spite Volsunga saga und Snorri berichten und wonach Gutormr
Sigurd im Bett totete, worauf der Sterbende ihn mit dem Schwert entzweischlug, so
dass die eine Korperhilfte innerhalb der Tiirschwelle, die andere auflerhalb zu Bo-
den fiel. (Sehr ,alt” hért sich das nicht an und die Forschung sollte den obligaten
Ehrentitel ,altes” Sigurdlied aufgeben!)

Es war ein genialer Einfall des Nibelungendichters, das in der Uberlieferung
schwer fassbare Motiv von der kleinen verwundbaren Stelle im Riicken Sigfrids zu

* Vgl. Edda. Die Lieder des Codex Regius nebst verwandten Denkmdlern, hg. von Gustav Neckel. I.
Text. 5., verbesserte Auflage von Hans Kuhn, Heidelberg 1983, S. 201.

* Brot af Sigurdarkvido, in: Klaus von See et al. (Hg.): Kommentar zu den Liedern der Edda. Bd. 6:
Heldenlieder. Heidelberg 2009, S. 190.

¥ Brot af Sigurdarkvido (wie Anm. 32), S. 164.



30 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

einer ergreifenden Schliisselszene seiner Neufassung des alten Stoffes zu machen.
Die Mordintrige, die er hierzu aufbaut, verstrickte ihn zwar, nach modernen Maf3-
stiben, in darstellerische Schwierigkeiten; fiir den Interpreten aber auch ein Finger-
zeig dafiir, was ein mittelalterlicher Autor sich und seinem Publikum ,zumuten’
konnte. Diese Holprigkeiten sind einfach hinzunehmen. Dem steht ungleich Wich-
tigeres gegeniiber. Der Verfasser vermag eine unheilsschwangere Atmosphire zu
schaffen. Kriemhilt hat Sorge, dass von der beleidigten Priinhilt Unheil ausgehen
konnte. Sie hat bereut, Sigfrid hat sie auch bestraft. Statt der arroganten Burgunder-
prinzessin vom Streit vor dem Wormser Dom steht nun eine von Sorge und Reue
gepragte Frau vor uns. Sie beschwort Hagen, der ja ihr mdg sei, Sigfrid in seine Ob-
hut zu nehmen, gibt das Geheimnis preis und besiegelt damit seinen Tod. Diese
zutiefst tragische Komponente in die alte Sage hineingetragen zu haben, ist nicht
hoch genug einzuschitzen. Der das Epos konstituierende Spannungsbogen, die
Konfrontation Kriemhilts mit Hagen, der die Grundlage des zweiten Teils des Epos
bildet, ist damit grundgelegt, und seine Elemente sind Minne und Vasallitit. Wie in
den tibrigen verfiigbaren Quellen ist das gestorte Verhiltnis zu Priinhilt Grund fiir
die Ermordung Sigfrids. Machtprobleme treten demgegeniiber zuriick. In den nor-
dischen Quellen ist Brynhildr die treibende Kraft. Noch bei Snorri heifit es in den
Skdldskaparmdl zum Tod Sigurds: Eftir pat eggjadi hon Gunnar ok Hégna at drepa
Sigurd (Danach stachelte sie [Brynhildr] Gunnarr und Hégni auf, Sigurd zu téten.)*
Im Nibelungenlied steht nur die weinende Priinhilt vor uns, Sigfrid kann sich recht-
fertigen, doch Prunhilts Tranen flielen weiter. Es ist Hagen, der sich der Sache an-
nimmt und gelobt, Rache zu nehmen (Str. 863f), Priinhilt wird zur Nebenfigur; eine
Gewichtsverlagerung von der tatsichlich Betroffenen hin zum exemplarischen Va-
sallen Hagen. Mit dem Zuriickdrangen Priinhilts verliert im Nibelungenlied das Mo-
tiv der Vergeltung fiir die erfahrene Beleidigung an Bedeutung, das Thema Verrat
tritt immer mehr an dessen Stelle und verindert damit das gesamte Gefiige des
Epos. Nun kennen die alten Sagen mit Bezug auf Gunnarr und das Gold das Motiv
der verraterischen Einladung, was der Nibelungendichter dann im zweiten Teil auch
beanspruchen wird. Dem steht im ersten Teil der Verrat der Burgunder an Sigfrid
gegeniiber, in dessen Zentrum der Vasall Hagen steht. Fiir Vasallitit und Verrat
bietet auch das Rolandslied ein beriihmtes Beispiel, wodurch der blofle Kampf der
Christen gegen die Sarazenen eine feste Verankerung in der Feudalrealitit der Zeit
erfuhr. Die Grenzen sind klar gezogen und Genelun wird von Pferden in Stiicke
gerissen als addquate Strafe fiir Verrat. Im Nibelungenepos stellt sich das Problem
ungleich komplexer dar. Hagen iibt nicht Verrat gegeniiber seinem Feudalherrn, er
verrit Sigfrid (Str. 905), und am Schluss wird nicht er in Stiicke gehauen, sondern
Kriemhilt. Aufgrund meiner komparatistischen Sicht auf die hochmittelalterliche
Literatur mochte ich einen direkten Zusammenhang zwischen den beiden Texten
nicht ausschlieffen, wichtiger aber ist die Tatsache, dass der Nibelungenepiker mit

*  Edda Snorra Sturlusonar, hg. von Gudni Jénsson, Reykjavik 1949, S. 161. Deutsche Ubersetzung
aus: Die Edda des Snorri Sturluson, ausgewahlt, uibersetzt und kommentiert von Arnulf Krause,
Stuttgart 1997, S. 150.



Nibelungenlied 31

dieser gravierenden Gewichtverlagerung die alten Sagen auf bedringende Art zu
aktualisieren verstand.

Statt des angeblich drohenden Kampfes kommt es zur Jagd in den Vogesen; wie-
derum das Bemiithen um die solide Verankerung im realen rheinischen Raum. Dass
dabei nicht alles stimmt, hat nicht viel zu bedeuten; ebensowenig, dass auf Sigfrids
Jagdkleid sich offenbar keine Bezeichnung der verwundbaren Stelle befindet. Wich-
tiger ist, dass der Dichter acht Strophen auf die Abschiedsszene verwendet
(Str. 918ff), um die von bésen Ahnungen gequilte Kriemhilt zu zeigen. In bewuss-
tem Kontrast zum folgenden unheilvollen Geschehen bietet dann der Dichter zu-
ndchst die heitere Jagdszene mit burlesk-spielmannischem Einschlag, um dann Sig-
frids Ermordung als umso brutaleres Ereignis erscheinen zu lassen. Dass Hagens
Intrige — das Umdirigieren der Weinfisser und die Geschichte mit dem Wettlauf
zum Brunnen - alles hoffnungslos durcheinanderbringt, ist ein sicheres Indiz fiir
spites Neukonzipieren. Wichtiger ist das Dekor, worin Sigfrids Tod eingebettet
wird. Die alten Sagen kiimmern sich darum nicht, doch bei unserem Dichter wird
daraus die Darstellung eines locus amoenus: Brunnen, Linde, Blumen. Der Brunnen
hat es dem Dichter besonders angetan. Schon Str. 917 weist er darauf hin: z’einem
kalten brunnen verlds er sit den lip. Bei der Schilderung von Sigfrids Sterben kommt er
achtmal darauf zuriick (Str. 969ff). Beim Faktum der Ermordung bleibt es also nicht,
es wird eingebettet in die minnigliche locus-amoenus-Szenerie. Als ,Verhofischung'
sollte man das nicht abtun; dieser blofy kosmetische Begrift ist ohnehin zu meiden!
Eine Parallele zu dieser Schilderung von Sigfrids Tod sehe ich in der oben erwihn-
ten Entwicklung der Darstellung des Sterbens des jungen Vivien in der Wil-
helmsepik. Dort geht es um Religion und Heiligkeit wie hier um die Minne. Der
erste Teil des Alten Wilhelmliedes wiirde dem kargen Brot af Sigurdarkvido entspre-
chen. Die Sarazenen toten Vivien und werfen den Leichnam beiseite. Im zweiten
Teil des Alten Wilhelmsliedes, wie oben erwihnt, und im Aliscanzepos dagegen das
vollig andere Bild: In der Chanson de Guillaume findet Wilhelm Vivien sur un
estanc,/ A la funteine dunt li duit sunt bruiant,/ Desuz la foille d’'un oliver mult grant./
Ses blanches mains croisies sur le flanc (V. 1988-1991). Vivien stirbt im Geruch der
Heiligkeit. Sigfrids letzte Worte gelten seiner holden triutinne (Str. 996). Friedrich
Panzer hatte bemerkt, dass zwischen Sigfrids Tod und dem Rolands ebenfalls eine
Beziehung bestehen diirfte. Beide gehen mittels eines nicht adiquaten Gegenstands
auf den Gegner los, Roland mit seinem Horn, Sigfrid mit dem Schild und beide Male
fallen dabei die Edelsteine zur Erde (Str. 985).% Ist das Zufall?

Mit den beiden Schwerpunkten Minne und Vasallitit — Letztere hier nicht un-
problematisch - endet der erste Teil des Epos. Der Schluss des zweiten Teils und
damit des Epos im Ganzen, weist dieselbe Doppelspitze auf, doch nun mit der
Problematisierung der exzessiven Minne, zusitzlich belastet durch die vom Stoff
erzwungene Einbeziehung des Hortthemas.

¥ Friedrich Panzer, Das Nibelungenlied, Stuttgart 195S.



32 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Schon im ersten Teil verbindet sich die Aufwertung der alten Sagen zum grofien
Epos mit einer durchgehenden Humanisierungstendenz, gestiitzt auf die Identitit
stiftende feste Verankerung des Geschehens im vertrauten realen Raum. Im zweiten
Teil, dem Hauptteil, erfasst diese Tendenz das zentrale Sujet grofler traditioneller
Epik, die Kampfschilderung. Von der bewussten Auseinandersetzung mit diesem
Kernbereich der Epik ist auszugehen. Wenn Chrétien in seinem ersten Artusritter-
roman stolz ankiindigt, aus diffusen Erzahlungen eine molt bel conjointure zu traire,
so gilt das nicht minder fiir den Nibelungenepiker im Verhdltnis zu seinen Quellen.
Das literarhistorische Ghetto alter meren, in das man ihn einzuschliefSen pflegt, ist zu
sprengen.

Humanisierung bedeutet im Nibelungenlied nicht nur, dass im grausamen Kampf-
geschehen {iber das blole Heroisieren hinaus vereinzelt Zeichen tiefer
Menschlichkeit sichtbar werden wie etwa bei Rolands Tod. Im Nibelungenlied zieht
sie sich wie ein roter Faden durch die Schilderung der Kimpfe.

Setzen wir beim Scharmiitzel mit Gelfrat ein. Der bayrische Markgraf Gelfrat und
Hagen, der dessen Fahrmann erschlagen hat, stehen einander gegeniiber. Keine
Reizrede vor dem Kampf, sondern ein sachlicher Bericht Hagens iiber den Vorfall
(Str. 1603ff). Es folgt der typisch ritterliche Zweikampf, Hagen fliegt sogar aus dem
Sattel und ruft seinen Bruder Dankwart um Hilfe. Die Bayern miissen schlie8lich
fliehen, von einer Verfolgung sieht man ab. Vier tote Burgunder und etwa 100 er-
schlagene Bayern sind die Bilanz. Weniger blutriinstig geht es kaum!

Mit dem Eintreffen der Wormser in Passau und der Weiterfahrt setzt sich die
Humanisierung in groflem Stil fort, gestiitzt auf die fast aufdringliche Verankerung
im realen donaulidndischen Raum, der ein iiberzeugendes episches ,Identifizierungs-
angebot” dargestellt haben muss — ungleich intensiver als die isolierten Ortsnamen
in Chansons de geste. Riidigers Bechelaren wird zur Schliisselstelle, von der aus die
alten Sagen neuen Sinn und Wiirde erhalten. Die iibliche Formel vom ,Idyll von Be-
chelaren” wird diesem Zusammenhang nicht gerecht. Die Zwischenstation in Passau
figt sich ins Bild, worauf der Empfang der Burgunder/Nibelungen in Bechelaren
erfolgt. Davor liegt die seltsame Eckewart-Episode, deren mythische bzw. histori-
sche Hintergriinde Friedrich Panzer griindlich durchleuchtet hat. Seine Beobach-
tungen seien mit Blick auf die Epos-Thematik erginzt. Altnibelungischer Bestand ist
diese Episode nicht. Der Dichter, im Bemiihen ein Epos zu schaffen, war wohl auch
bemiiht, bei aller Einbettung des Geschehens in die donaulindische Wirklichkeit
von der Schilderung des gewaltigen Untergangsszenarios einen leicht verfremden-
den halbmythischen Akzent zu setzen, um eine gewisse epische Distanz gegeniiber
dem Stoff herzustellen. Eckewart ist iiberdies in unverbriichlicher Treue Kriemhilt
verbunden, was das Mythische wiederum relativiert.

In der Bechelarenepisode werden die Weichen gestellt fiir die Neuorientierung
hin auf die Schlacht, worauf es in der groflen Epik ankommt, von der Zerstérung
Trojas iiber die Saalschlacht (!) am Schluss der Odyssee bis hin zum Rolandslied. Die
karge Kernepisode von der heroischen Hortverweigerung mit anschliefendem Saal-
brand und Totung Atlis ist alles, was die alte Uberlieferung zu bieten hatte. Wie es



Nibelungenlied 33

um erweiternde Zwischenglieder in der Sagenentwicklung bestellt ist, wissen wir
nicht.

In der Bewahrung des alten Motivbestands — Hortverweigerung und verriteri-
sche Einladung - ist zwar Altes prasent, doch vor allem als Rohstoff fiir das Neue. So
wird die traditionelle Freund/Feind-Front aufgebrochen in einer tragischen Huma-
nisierung der alten Fabel, wenn nun Freunde und engste Verwandte einander ge-
geniiberstehen. Mit den feindlichen Briiddern im Thebenroman ist das nicht zu ver-
gleichen! Auszugehen ist von der Tatsache, wie der Epiker auf den abschlieflenden
Vernichtungskampf hinfilhrt und diesen gestaltet, wobei den Proportionen unsere
Aufmerksamkeit zu gelten hat: wieviel Raum gewihrt er dem martialischen Schlag-
abtausch und wieviel dem Humanum!

Auf die Bechelarenepisode folgt als weiteres Glied in der Hinfithrung auf den
Endkampf der Empfang am Hof Etzels. Die Schilderung des Abschieds von Bechela-
ren unterstreicht das Anliegen des Dichters, die Hinordnung des Geschehens auf die
menschlichen Bindungen und die Festlegung auf den Raum - Osterriche und Worms
bi dem Rine, womit sich der Kreis schlie3t — siehe erste dventiure — und das Donau-
land seinen Platz neben dem Rheinland erhilt und die Identifizierungsmoglichkeit
verstarkt.

Die Ankunft am Etzelhof fithrt zu einer Verdichtung wesentlicher Erzahlstringe.
Zwei volle dventiuren verwendet der Dichter darauf, etwa 100 Strophen. Die Kampf-
schilderung lasst auf sich warten. Das geht weit tiber das hinaus, was z.B. die
Thidrekssaga zu bieten hat, von den tibrigen nordischen Quellen zu schweigen. Zu
Ridiger, der schon in der den zweiten Teil einleitenden dventiure einen grofien Auf-
tritt hatte, treten nun mit schwiacherem Profil Hildebrand und Dietrich hinzu. Der
Dichter vereinnahmt damit die im Siidosten vorherrschende Amelungensage. Geht
man vom Nibelungenlied aus, so wiirde man annehmen, dass die burgundischen Sa-
gen im Siidosten bestens bekannt waren. Es iiberrascht nun, dass einschligige
Quellen zwar die Beliebtheit von Carmina iiber Ridiger und die Amelungen im Do-
nauraum bezeugen, nichts aber tiber einen gewaltigen Auftritt der Nibelungen ver-
lauten lassen. So z.B. bei Metellus von Tegernsee in seinen Quirinalien aus der zwei-
ten Halfte des 12.Jahrhunderts, oder 100 Jahre frither im Bericht tber die Frei-
zeitbeschiftigung des Bischofs Gunther vom Bamberg auf seinen Giitern in Karnten.
Ein Schluss e silentio, aber immerhin!*® Ein seltsamer Befund, was dadurch erhirtet
wird, dass Heinrich von Veldeke bei seiner Schilderung der Riistung des Eneas ver-
gleichsweise die Schwerter Haltecleir und Durendart aus dem Rolandslied und drei
aus der Dietrichssage erwihnt: Eckesas, Mimink und Nagelrink (V. 5692ff) und kein
Wort iiber Siegfrids Schwert verliert. Und selbst die 6sterreichische Dichtung Helm-

36

Wilhelm Grimm, Die deutsche Heldensage. 4. Auflage. Unter Hinzufiigung der Nachtrige von Karl
Miillenhoff und Oskar Jahnicke aus der Zeitschrift fiir Deutsches Altertum, Darmstadt 1957, S. 49
(im Abschnitt Nr. 31 iiber Metellus von Tegernsee): quos orientis habet regio,/ flumine nobilis
Erlafia,/ carmine Teutonibus celebri,/ inclita Rogerii comitis/ robore seu Tetrici veteris. Dem Bischof
von Bamberg wirft sein Scholasticus vor, sich auf seinen 6sterreichischen Giitern zu sehr mit der
Dietrichsage zu beschiftigen, anstatt die Kirchenviter zu studieren.



34 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

brecht von Wernher dem Gartner, die penibel aufzihlt, was an der aufwendig gestick-
ten Haube an Anspielungen zu sehen ist, nennt Troja, Eneas, Roland, Helche, Diet-
rich, Witich (V. 42ff). Kein Wort iiber die Nibelungen. Man fragt sich, war die
Hereinholung der rheinischen Nibelungen ins Donauland etwa der Versuch, diesen
prestigiésen Sagenstoff dort jheimisch’ zu machen? Die auffallende Intensitit, mit
der der Autor dabei verfihrt, kdnnte das vermuten lassen; mit Konsequenzen fiir die
Literaturgeschichte! Die frithen altnordischen Quellen ignorieren andererseits die
Amelungensage. Neben Hildebrand und Dietrich wird vorsorglich auch der Heif3-
sporn Wolfhart eingefiihrt (Str. 1719), desgleichen kommt aber auch der burgundi-
sche Volker zu Wort, was vorausdeutet und das Ubergewicht der Wormser unter-
streicht.

Der Empfang ist auf drei Stufen angelegt: Begriilung durch Dietrich von Bern,
durch Kriemhilt und schliefllich Empfang bei Konig Etzel. Der Schwerpunkt liegt
bei Kriemhilt und Hagen, wobei es zu einer zunehmenden Verdichtung kommt, aus-
gelost vom Hinweis auf die Gefahr, die von der untréstlichen Kriemhilt ausgeht. Die
klare Entsprechung zum ersten Teil des Epos liegt auf der Hand. Dort ging die Ge-
fahr von den Trinen der beleidigten Priinhilt aus und fithrte zur Ermordung Sigfrids,
nun sind es die Tranen der untrostlichen Kriembhilt, und die fithren zur Vernichtung
der Burgunder. Hier wie dort ist Hagen, der Vasall, die Schlusselfigur. Er gewinnt
immer mehr Profil, sein Auftritt erfiillt die Hunnen mit Staunen und Schrecken. Das
Mittelstiick, Kriemhilt und Hagen gewidmet, gleicht einem Diptychon und stellt ein
Paradebeispiel mittelalterlicher Kompositionsweise dar, die von neuzeitlicher Asthe-
tik, die aufs Organische abzielt, nicht erfasst wird. Zwei grundverschiedene Bilder
von Kriemhilt, wobei der Dichter die erwihnte Dreistufigkeit der Empfangsszene
durchbricht, stehen da nebeneinander, was an die Erzdhltechnik der franzosischen
Laisses similaires denken lasst, wobei dieses zweite Kriemhiltbild, das nun die 29.
dventiure fillt, die gesamte Empfangsszene beherrscht. Zuerst ist von ihrem Hass
und valschem muot die Rede. Ihre diskriminierende Begriiffung veranlasste Hagen,
sich den Helm fester zu binden (Str. 1737). Die Bevorzugung Giselhers wird dann
im Kampfgeschehen auf ergreifende Weise wirksam werden, was zeigt, wie durch-
dacht Vieles ist. Neben dem Hauptthema, Kriemhilts Liebe, das hinter ihrem leit
steht, war da noch das unbequeme alte Motiv vom Goldhort zu ,bewiltigen’. Die
eine Seite des Diptychons zeigt nun eine Kriemhilt, die abrupt Hagen nach dem
Goldhort fragt, was Hagens Selbstheroisierung provoziert und Kriemhilt in einem
schlechten Licht zeigt, was dazu fithrt, dass Dietrich sie als vdlandinne bezeichnen
kann (Str.1748). Fiir mittelalterliche Kompositionstechnik keineswegs so depla-
ziert, wie es uns erscheinen mag. Am Schluss des Epos, bei der entscheidenden
Konfrontation mit Hagen, wird Kriemhilt ebenfalls, wie wir sehen werden, die
Hortfrage stellen und wiederum als vdlandinne bezeichnet werden, doch das letzte
Wort liegt da bei ihrer Liebe zu Sigfrid, der im Schwert an Hagens Seite prasent ist.

Bei der ersten Begriiflung am Hof kann Kriemhilt nur, swinde blicke (Str. 1749)
auf ihre Feinde werfend, den Platz verlassen. Wie anders die zweite Tafel des Dipty-
chons. In der Einleitungsstrophe dieser 29. dventiure schiebt nun der Epiker das alles



Nibelungenlied 35

resolut beiseite, was die folgende Szene - auf die alles angelegt ist — stéren konnte;
Konig Etzel muss noch warten! Diese dventiure, die also den Kern der neugestalteten
Ankunftsszene am Hofe Etzels bildet, enthilt in konzentrierter Form das, worauf es
dem Epiker bei seiner Neugestaltung der alten maeren ankommt. Es ist das Huma-
num in einer ganz besonderen Ausprigung als Minne und Kriegertum. Dabei zeich-
net sich aber bereits eine bedeutsame Verschiebung des Schwerpunkts zu Letzterem
ab, denn Volker tritt an Hagens Seite und das Thema Kriegerfreundschaft — gipfelnd
dann in der Riidigerszene — wird sich auf Kosten der problematisierten Minne ent-
falten kénnen.

Die Einleitungsstrophe der 29. dventiure liest sich wie ein Neueinsatz innerhalb
der Schilderung der Ankunftsszene. Sie zeigt iberraschenderweise die beiden, Ha-
gen und Volker, wie sie auf einer Bank im Hof Platz nehmen; eine mehr als unge-
wohnliche Position, von der die alten meren nichts wussten.>” Dazu bedurfte es eines
Anstofles von auflen. Nun hat schon vor Jahrzehnten Marianne Wynn auf die frap-
pierende Ahnlichkeit dieser Szene mit einer nicht minder zentralen Episode der
Wilhelmsepik aufmerksam gemacht, was die Nibelungistik beharrlich ignoriert. In
der Wilhelmsepik postiert sich Wilhelm auf einer Bank im koniglichen Palais in Pa-
ris, das Schwert tibers Knie und fordert mit diesem Rechtsgestus vom pflichtverges-
senen Konig und der Konigin, der Schwester Wilhelms — auch da die verwandt-
schaftlichen Bindungen! - Rechenschaft und Unterstiitzung im Kampf gegen die
Sarazenen. Es ist eine rauhe gewaltsam einseitige Szene. Der Nibelungenepiker
tibernimmt nur den beeindruckenden Rahmen. Es entsteht Neues im Einklang mit
der Humanisierungstendenz unsres Epikers. Von feudalrechtlicher Pflicht kann
keine Rede sein. Dem imponierenden Vasallen Hagen steht nun Kriembhilt nicht, wie
kurz zuvor, als bos keifende Vettel gegeniiber, sondern als hohe schmerzerfillte Frau
und Kénigin. Gegentiber der Wilhelmsepik sind die Rollen vertauscht.

Das zentrale Motiv, der Schwertgestus, erhilt eine neue Funktion. Nun fordert
da die Kénigin Rechenschaft vom Mérder ihres Gatten (Str. 1789), mit der Macht
ihres hunnischen Aufgebots, doch daraus wird ein Kompliment gegeniiber der
Kampfkraft der Burgunder, denn Kriemhilt verlangt erhebliche Verstirkung, dazu
unterbricht sie ihren Auftritt, um als Konigin, under krone (Str. 1770), die Stiege
herabzuschreiten. Dabei kein Wort tiber den Goldhort! Der Hinweis darauf, dass
der galante Spielmann Volker der Kénigin die schuldige Reverenz erweisen will, was
Hagens heroische Reaktion provoziert, zeigt, wie durchdacht das Ganze ist. Hagens
Verachtung gegeniiber den Hunnen, vorbereitet durch Kriemhilt (Str. 1767ff), lasst
erkennen, wie sehr dem Dichter an der Heroisierung der Burgunder gelegen war.
Uber die Heroisierung hinaus ist diese Szene mit ihrer unvergesslichen Emotiona-
litat auch eine der groflen Errungenschaften der hochmittelalterlichen Dichtung.
Man muss sich fragen, ob die Germanistik, die sich 1968 die dsthetische Sensibilitat
hat austreiben lassen, dafiir noch ein Organ besitzt. Mit sicherem Blick hat der Epi-

¥ Marianne Wynn, ,Hagen’s Defiance of Kriemhilt”, in: Medieval German Studies Presented to

Frederick Norman by his Students, Colleagues and Friends on the occasion of his retirement, London
1965, S. 104-114.



36 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

ker das emotionale Potential erkannt, das in Hagens Schwertgestus lag. Dieses
Schwert, in der Wilhelmsepik ein blof} rechtliches Requisit, wird nun, wie dann am
Schluss des Epos, zu einem machtvollen Dingsymbol, in dem der tote Geliebte pri-
sent ist. Von dieser Waffe lasst der Dichter eine Faszination ausgehen, der er sich
gleichsam selbst nicht entziehen kann (Str. 1783f):

Der iibermiiete Hagene leit’ iiber siniu bein/ ein vil liehtez wéfen, Gz des knopfe
schein/ ein vil liehter jaspes, griiener danne ein gras./ wol erkandez Kriemhilt, daz es
Sifrides was.

D6 si daz swert erkande, d6 gie ir trirens nét./ sin gehilze daz was guldin, diu scheide
ein porte rot./ ez mante si ir leide: weinen si began./ ich wane, ez hete darumbe der
kiiene Hagene getan.

In zwei Strophen kann sich dieses liehte wdfen verselbstindigen und zu visueller Un-
widerstehlichkeit verdichten, was den Dichter selbst noch einholt, wenn er am Be-
ginn der zweiten Strophe schon mit dem temporalen dé auf die Wiedergabe des
weiteren Geschehens einschwenken will; doch da sind das guldine gehilze und die
scheide ein porte rét, die ihn nicht loslassen. Angesichts dieser machtvollen dinghaf-
ten Prasenz des ermordeten Geliebten versteht man Kriemhilts Handeln bis hin zum
verzweifelten Ende. Der Dichter versiumt es aber nicht, diesem leit der Kriemhilt
Hagen als den kiienen gegeniiberzustellen, den er eingangs noch als iibermiiete be-
zeichnet hatte. Es zeigt sich darin die unauflésbare Ambivalenz, die der Dichter in
dieser Gestalt zu verkorpern verstand. Hagens ergreifendes Schuldbekenntnis
(Str. 1790f): ich binz aber Hagene, der Sifriden sluoc [ ... ] ich han es alles schulde [ ... ]
ich han iu leides vil getdn fiigt sich in diesen Zusammenhang.

Dem in diesen zwei Schwertstrophen vergegenwirtigten toten Geliebten folgen
zwei Strophen, die die Gegenseite in Szene setzen, nun nicht mehr Hagen allein,
sondern Volker an dessen Seite. Der Fiedelbogen des Spielmanns — wie immer man
zu der Metapher stehen mag — wird zum Schwert, nun als Symbol der Kampfkraft
der Kriegerfreunde. Die Mannen Kriemhilts ziehen ab, es bleibt das hochgemute
Kriegerfreundespaar, was sich schon am Schluss der Str. 1785 angekiindigt hat. Die
Waagschale neigt sich immer mehr der Kriegerfreundschaft und damit auch dem
vorbildlichen Vasallentum zu auf Kosten von Kriemhilts minne und herzenjamer
(Str. 1799ff). Nach dieser autoritativen Feststellung durch den Autor riickt nun
endlich der konigliche Hof in den Blick, was eben zugunsten der beiden Krieger
ausgeblendet worden war. Die BegriSung durch Etzel schlieft ab, von Kriembhilt,
immerhin Konigin und Etzels Gemahlin, keine Rede mehr. Das Kernpersonal erwei-
tert sich mit der Erwdhnung Irnfrits, Hawarts und Irings. Von Riidiger heif3t es, dass
er Giselher zum Konig geleitet (Str. 1804). Giselher gewinnt an Bedeutung, indem
es, nun in Verbindung mit Hagen, durch Giselhers Auerung iiber Kriemhilt und
seine bosen Ahnungen zu einem kurzen vorausdeutenden Intermezzo sentimentaler
Menschlichkeit kommt (Str. 1827f). Dabei wird es nicht bleiben; es ist dies keine
isolierte Randbemerkung, wenn wir etwas vorausblicken. Nach Ausbruch der
Kiampfe und unmittelbar, bevor Kriemhilt die Halle in Brand stecken lisst, stellt der
Dichter die beiden Geschwister einander direkt gegeniiber (Str. 2101ff). Es geht



Nibelungenlied 37

ihm also vorrangig darum, das grausame Kampfgeschehen mit Menschlichkeit zu
durchdringen. Mit diesem Einschub offenbart der Dichter, dass er eine besondere
Vorstellung vom heroischen Epos hatte.

Es folgt der zweite Versuch der Mannen Kriemhilts, die Feindseligkeiten zu er-
offnen, doch da ist erneut die epische Retardierungstechnik am Werk und ermog-
licht die Schilderung einer besonders packenden Episode. Es geht um die Nachtwa-
che Hagens und Volkers. Die Einbettung in die nichtliche Szenerie tut ein Ubriges.
Das Zeitsignal, das diese dventiure einleitet, ist wortwortlich aus Chansons de geste
ibernommen: Der tac der hete nu ende und ndhet’ in diu naht (Str. 1818) - li jor va a
declin si aprocha la nuit! Hinter diesen und dhnlichen ausladenden Hinweisen auf
Abend oder Morgen steht letztlich die Epik der Antike.

Die dritte und letzte Stufe im Geschehensablauf bis zum Ausbruch der Kimpfe
ist besonders aspektreich orchestriert. Die einleitenden Strophen (1849f) sind, in
Entsprechung zum Beginn der 30. dventiure, dem Tagwerden gewidmet, worauf der
Hinweis auf den Kirchgang folgt. Dabei wird die dafiir angemessene Kleidung zum
Anlass auf Kampf einzustimmen, denn Hagen sorgt fiir das Anlegen der Riistung
(Str. 1852ff), was er mit der Aufforderung zu gottesfiirchtigem Verhalten verbindet
und zugleich vor Kriemhilts Heimtiicke warnt. Kriemhilt versinkt immer mehr ins
Negative, je ndher man dem Ende kommt. Nun fiihrt der Dichter mit Hagens religi-
osen Hinweisen die Religion als Kraft vor dem Untergang ein. Was bisher an Religi-
osem zur Sprache kam, bewegte sich im konventionellen Bereich, wenn wir von
Kriemhilts Reaktion auf Sigfrids Tod absehen. Die Forschung hat immer wieder
versucht, mit Hagens Intervention ins Reine zu kommen, fiir neuzeitliches Empfin-
den eine Monstrositit, doch das hat wenig zu besagen, vielmehr ist dies eine Auffor-
derung, das Mittelaltergemifie darin zu sehen und zu akzeptieren, dass ein derartiges
Nebeneinander von echter Religiositit und extremer Heroik, ja Brutalitit, komposi-
torisch kein Problem war. Die Aufwertung der kriegerischen Burgundervasallen war,
vor allem gegen Schluss hin, das Hauptanliegen des Dichters. Ihm gelingt es dann
auch, was eine wesentliche erzihlerische Errungenschaft darstellt, eine Stimmung
elektrisierender Gereiztheit zu schaffen, die zur Entladung drangt.

Vor Ausbruch der Feindseligkeiten baut der Dichter ein urepisches Element ein,
wonach der Held selbst durch sein Verhalten an seinem eigenen Untergang mitwirkt
— so Gunnarr in der Atlakvida oder Byrhtnod in der Battle of Maldon. Wie wir sehen
werden, weifl auch die Njdls saga um diesen Aspekt des Heroischen, wenn sie dar-
stellt, wie Gunnarr das Abkommen bricht und heimkehrt. Die entgeisterte Reaktion
seines Bruders zeigt, dass da etwas Ungewdhnliches geschieht. Im Nibelungenlied
zeichnet sich das schon bei der Ankunft der Burgunder am Etzelhof ab, in der Epi-
sode von der heroischen Nachtwache setzte sich das fort, intensiviert durch direkte
Hinweise auf den vil starken iibermuot (Str. 1865). So lassen die Burgunder, wie der
Dichter eigens anmerkt, den Hunnenkoénig bewusst im Unklaren tiber den wahren
Sachverhalt, so dass die Katastrophe ihren Lauf nehmen wird. Ihr Untergang ist also
auch irgendwie ihr Werk. Zum Eklat kommt es dann, wenn Volker ohne jeden
Grund beim Turnier nach dem Kirchgang ostentativ den hunnischen Galaritter



38 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

niedersticht (Str. 1886ff). Etzel als vorbildlicher Gastgeber kann gerade noch das
Argste verhindern (Str. 1897f), doch nun schaltet sich Kriemhilt ein und das Unheil
nimmt seinen Lauf. Hildebrand und Dietrich weigern sich, ihr zu Diensten zu sein,
bei Bloedelin hat sie aber Erfolg (Str. 1903). Damit tritt man in die Schlussphase ein.
Vier dventiuren, tiber 200 Strophen, hat der Dichter auf das Ausgestalten des Retar-
dierens verwendet und dadurch den zweiten Teil des Epos wieder in zwei etwa
gleichlange Teile gegliedert, einmal vom Aufbruch in den Osten bis zum Ausbruch
der Feindseligkeiten, dventiure 20 bis 31, und dann die Kimpfe bis zum Schluss,
dventiure 32 bis 39. Man achte auf die Proportionen! Der Dichter nutzt diese Struk-
turierung, um das betroffene Personal, das sich zusehends erweitert, auf differen-
zierte Weise in Szene zu setzen, wie das in dieser Bewusstheit und Breite in ver-
gleichbaren grof3epischen Texten nicht angestrebt oder gar verwirklicht ist.

Nun zur Schilderung der Kdampfe, der Hauptattraktion eines Groflepos. Auch da
fallt die Tendenz zur Gliederung auf. Das Hauptaugenmerk des Dichters liegt weni-
ger beim groflen Massaker als bei der eindringlichen Schilderung der Einzelkimpfe
und vor allem der Redeszenen. Unser Dichter verteilt das Geschehen auf zwei ge-
trennte Schauplitze; Kriemhilt hatte ja veranlasst, die knehte separat unterzubringen.
Das verschaffte dem Dichter die notige Atemluft fir die Konzentration auf den
Hauptkampf in der Konigshalle. Man erkennt das Bemiihen des Dichters zu glie-
dern, zu gewichten und auch den Raum - denken wir an die ,schreckliche Stiege’ -
wirkungsvoll einzusetzen. Auf eine detaillierte Kampfschilderung auf dem ersten
Schauplatz lisst er sich nicht ein, sondern beschrinkt sich auf das Notigste. Dank-
wart enthauptet Bloedelin, die knehte der Burgunder wehren sich auch mit Banken
und Schemeln. Bei der groflen Kampfschilderung unterscheidet er sich gegeniiber
Vergil, Lukan, Walter von Chiétillon und den Chansons de geste. Die erwihnten gro-
3en Epen schwelgen darin, Lesern und Horern ein geriitteltes Mafl an Grasslichkei-
ten zuzumuten - Schidelspalten im Detail, Hervorquellen der Eingeweide, Versprit-
zen des Gehirns, Herausspringen der Augen nach einem Hieb auf den Schidel, An-
schwellen der Fliisse wegen des Blutbades, und dass abgeschlagene Organe ihre
angeborene Funktion noch eine Weile ausiiben kénnen etc. In der Saalschlacht am
Schluss der Odyssee muss man sogar hinnehmen, dass dem unsympathischen, aber
harmlosen Ziegenhirten die Geschlechtsorgane abgerissen werden und man sie den
Hunden zum Fraf8 vorwirft! Auch der Verfasser des lateinischen Pseudo-Turpin im
Codex Calixtinus steht dem nicht nach und kann nicht genug daran kriegen, das
Hinmetzeln von Tausenden von Sarazenen hervorzuheben und stellt z.B. beim
Kampf Karls mit Aigolandus fest: Tanta sanguinum effusio die illa agitur, quod victores
usque ad bases in sanguine natabant.*®

Der Nibelungenepiker erzihlt dagegen, wie sich bestimmte Menschen in dieser
firchterlichen Tragodie verhalten. Was er dabei an unterschiedlichen Reaktionen
der Betroffenen herauszuarbeiten vermag, stellt eine unvorhersehbare Bereicherung
der epischen Kampfschilderungen dar. Fiir eine rasende vertierte Meute, wie man

38

Historia Karoli Magni et Rotholandi ou Chronique du Pseudo-Turpin, hg. von C. Meredith-Jones,
Genf 1972, S. 143.



Nibelungenlied 39

formuliert hat, war da kein Bedarf. Wenn ein Kimpfer mit einem Eber verglichen
wird, so ist das bekanntlich eine gingige epische Metapher fiir Mut und Kampfkraft
und wenn es heiflt, dass Etzel aufatmet, weil er dem tiuvél — Volker — entrann, so
wird deshalb auch Volker nicht zum Leibhaftigen (Str.2001); iibrigens verwendet
Dietrich dasselbe Bild, um Wolfhart zurechtzuweisen (vgl. Str. 1993). Und was das
Bluttrinken betrifft, so erklart der Dichter, dass der, der Blut getrunken hat, dd von
gewan vil krefte (Str.2117). Das deckt sich mit dem entsprechenden Hinweis im
Handbuch des deutschen Aberglaubens.

Mit dem blutiiberstromten Dankwart, Hagens Bruder, der dem ersten rasch er-
zahlten Massenkampf entkommen konnte und die Stiege zur Konigshalle hinauf-
stiirmt, ist man beim Hauptschauplatz und damit beim groflen Schlusskampf ange-
langt. Dieser gliedert sich, wie gesagt, in zwei Teile von ungleichem Gewicht. Da ist
das wiiste Getiimmel in der Halle, vergleichbar dem Kampf Blcedelins mit Dank-
warts Mannen. Es geht nun darum, die anonyme Masse der Hunnenkrieger auszu-
schalten, um Raum zu gewinnen fiir den Hauptteil, die groflen Einzelkimpfe und
deren Umfeld. Schon im ersten Abschnitt, mit dem Erscheinen Dankwarts, tritt das
Massaker als solches zuriick hinter eindrucksstarken Einzelszenen. Da ist die Tétung
Ortliebs (Str. 1961), ein blutiges Detail, gewiss, doch darin erschépft sich das nicht,
denn es geht ja um die Einbeziehung Kriembhilts, der damit neues Leid zugefugt
wird. Dann werden die einzelnen Burgunderkrieger vorgestellt, neben Hagen,
Dankwart und Volker und vorsorglich vorausweisend auch Giselher, Kriemhilts
Lieblingsbruder! Von Hagen heifit es, dass er wiieten begann und so manegen helm
brach (Str. 1980f). Das wird aber nur behauptet und nicht im Einzelnen vorgefiihrt,
also eine grundsitzliche Abkehr von epischer Praxis!®® Der Dichter sah seine Auf-
gabe woanders. Immer wieder wird der realriumliche Hintergrund betont. So wird
mehrfach auf Burgonden hingewiesen, Gunther ist der vogt von Rine (Str. 1968) und
es ist von den recken von dem Rine die Rede (Str. 1976). Dem steht der vogt von Berne
gegeniiber, der kiinec der Amelunge (Str. 1981), der ritter [... ] iz Amelunge lant
(Str. 1983). Dieser Dietrich wird in ein zweifelhaftes Licht geriickt (Str. 1983ff). So
bittet Kriemhilt ihn um Hilfe, doch was antwortet der kiinec der Amelunge: , Wie sol
ich iu gehelfen [ ... | nu sorge ich umbe mich.” (Str. 1984). Schlie8lich dann doch ein
sachter Versuch: ,Daz will ich versuochen, ob ich iu gehelfen kann” (Str. 1986)! Drei-
mal fillt das wichtige Wort helfe, was die Ohnmacht des Amelungenfiirsten unter-
streicht. Das lisst vorausdenken an den Schluss des Epos. Dietrich hat alle Miihe die
abgekimpften Burgunder, Gunther und Hagen, zu bezwingen, ubergibt sie
Kriemhilt und verlasst weinend die Szene!

?  Statt im Nibelungendichter einen Mann am Werk zu sehen, der nichts anderes im Sinne hatte, als

eine rauschhafte Blutorgie voller Grisslichkeiten vorzufiihren - wie das die marktbeherrschende
Deutung zu werden scheint — sollte man auf die anderen epischen Werke blicken, wo es diese
Grisslichkeiten en masse gibt und keine Riidigerszene und kein Gesprich Giselhers mit seiner
Schwester. Wenn es dann heiflt - Hagen und Volker halten sich vom Kampf fern aus anderen
Griinden als Achilles -, dass Riidiger des muotes ertobete (Str.2206), wie er die Stiege hinauf-
stiirmt, so wird damit einfach seine Kampfkraft betont.



40 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Die Einbeziehung Dietrichs ins Geschehen bewirkt eine Unterbrechung des
Hallenkampfes. Gunther bietet buoze und suone an. Die Freundschaft mit Dietrich
wird besiegelt und sogleich der edel Riiedegér einbezogen (Str. 1996). Ein deutlicher
Fingerzeig auf das Kommende, das dann umso tragischer erscheint, wenn die beiden
in den Kampf eingreifen miissen. Hagen und Volker, die seit der 29. dventiure im
Vordergrund stehen, beherrschen auch den Rest dieser dventiure (Str. 1999ff), was
ebenfalls auf den Schluss des Epos vorausverweist wie die Erwihnung des Heif3-
sporns Wolfhart auf Seiten der Amelungen. Der Epiker bereitet tiber den Einsatz der
wichtigsten Personen das Ende vor.

Die groflen Epen der Antike und die Chansons de geste sehen in der aufwendigen
Schilderung der groflen Schlacht ihr Hauptanliegen. Beim Nibelungenepiker ge-
winnt man den Eindruck, dass er sich diesem gattungsbedingten ,Zwang’ nur halb-
herzig unterwarf und seine Energie auf die Herausarbeitung dessen verwandte, was
auflerhalb des Massengeschehens vor sich ging. In der Odyssee ist nach Beendigung
des Gemetzels im Saal das Epos zu Ende, im Nibelungenepos ist mit der hemdsar-
meligen Beseitigung der Leichen die grof3e Saalschlacht zu Ende, doch nun folgt erst
das Eigentliche, die Einzelkimpfe an der Stiege, und es setzt sich die griindliche
Neuorientierung der epischen Kampfschilderung durch, wobei mehr geredet als
gekampft wird, vom Beschreiben furchtbarer Wunden ohnehin keine Rede. Man
blicke nur auf die grofle Szene in der 36. dventiure, worin die Burgunder dem hunni-
schen Herrscherpaar gegeniibergestellt werden und es zu dem ergreifenden Wort-
wechsel mit Kriemhilt kommt, in dessen Zentrum der unschuldige Giselher steht.
Das fillt auch quantitativ ins Gewicht. Neben dem /eit der Kriemhilt wird aber nun
die bedingungslose Treue der Konige gegeniiber ihrem man, Hagen, zum entschei-
denden Movens des Geschehens. Vorbildliches Vasallentum gegen Kriembhilts
Minne. Die folgende dventiure stellt dann Riidiger ins Zentrum. Was Ridiger be-
trifft, erlaube ich mir auf meine ilteren Arbeiten zu verweisen, besonders auf meinen
Beitrag zum grofen Ausstellungskatalog.*’

Der Riidiger-Erzihlstrang verdichtet sich zum Hoéhepunkt der neuen nibelungi-
schen Darstellung grofler Kampfe, was dazu beitragt, die alten maeren zum hochmit-
telalterlichen Epos zu nobilitieren. Riidigers Verhalten erméglicht die ganz und gar
unvorhersehbare ritterliche Reaktion Hagens, die Waffen schweigen zu lassen, dem
sich Volker anschliefit - und bereitet so den packenden Schluss des Epos vor, der
nicht zuletzt in der Apotheose Hagens liegt. Aber da war noch das Glanzstiick der
alten Sageniiberlieferung, die heroische Hortverweigerung, wovon die Atlakvida
zeugt. Den Drachenkampf, ebenfalls eine Hauptattraktion der alten Sagen, konnte
der hochmittelalterliche Epiker weitgehend ignorieren. An der heroischen Verwei-
gerung der Herausgabe des Goldhorts fithrte kein Weg vorbei. Die kompositori-
schen Schwierigkeiten, die sich der Dichter damit auflud, konnte er als mittelalter-
licher Epiker offenbar in Kauf nehmen; ein Lehrstiick fiir mittelalterliche Komposi-
tionsweise!

“ Vgl. oben, Anm. 27.



Nibelungenlied 41

Im Verlauf des Epos zog der Goldhort nur punktuell das Interesse auf sich. Mit
der Ankunft der Burgunder am Hof Etzels dndert sich das, eher gewaltsam nach
modernem Empfinden. So kommt es zu der iiberraschenden Frage Kriembhilts nach
dem Goldhort, die von Hagen abgeschmettert wird, wie oben dargelegt. In Entspre-
chung dazu geht es in der anschlieenden dventiure um ein anderes wesentliches
Requisit — das in den alten Sagen fehlte — um Sigfrids Schwert und damit um den
Geliebten selbst. Am Schluss des Epos wird nun das, was vorher auf die dventiuren 28
und 29 auseinandergelegt war, in zwei Strophen zusammengefasst, ein klares Indiz
fiir bewusste Komposition (Str.2371f): Hagens Bekenntnis und Kriemhilts ver-
zweifeltes und zugleich iiberwiltigendes Sichklammern an Sigfrieds Schwert und die
anschliefende T6tung Hagens mit diesem Schwert. Doch damit lie8 es der Epiker
nicht bewenden. Seine neue Nibelungenbotschaft, Konig Etzel in den Mund gelegt
und Hildebrands Schwert anvertraut, war Rihmung Hagens und Verurteilung
Kriemhilts, was er in der Schlussstrophe besiegelt und als giiltige Fassung der Nibe-
lungensage beansprucht: daz ist der Nibelunge nét (Str.2379)! Wenn Etzel, dem
durch Hagen furchtbares Leid zugefiigt wurde, diesem Krieger, der im Dienst seiner
Herren zu allem bereit ist, als den allerbesten degen riithmt, muss die Uberlegung er-
laubt sein, ob in dieser Situation diese Fiigung nur aus sich heraus zu verstehen sei
oder ob nicht viel eher eine iiberbietende Anspielung vorliegen konnte. Zur gleichen
Zeit nimlich hat sich im arturischen Roman die Vorstellung vom meilleur chevalier
durchgesetzt. Solche und dhnliche Einzelbeobachtungen, die die amtliche Nibe-
lungenphilologie ignoriert, konnten wesentlich dazu beitragen, unser Bild von der
damaligen Literatur zu beleben. Mit der konsequenten Ausrichtung des Geschehens
auf das vorbildliche Vasallentum — herre/man — hin 16st sich der Dichter vom Ritter-
typ der Artusromane los, was ihn nicht hindert, gelegentlich die Begriffe rit-
ter/ritterschaft zu verwenden. Grundsitzlich geht es um den man, unterstrichen
durch kostbare Begriffe wie recke und degen. Dieser Konzentration auf das Vasallen-
tum verdanken wir, als besondere Uberraschung, die Riidigerepisode, womit der
Dichter, wie ich meine, auch eine ,politische’ Botschaft verbunden haben diirfte.
Riidiger kommt schliefSlich als gebrochener Mann seiner Vasallenpflicht nach, doch
nun verstofit ausgerechnet Hagen, der man schlechthin, dagegen; mit verheerenden
Folgen fiir seine herren — Riidiger totet Gernot! Der rheinische Hagen, der durch
diese noble Geste iiber sich hinauswichst, verneigt sich damit vor dem donaulin-
dischen Vasallen Riidiger. Sollten darin Staufer und Babenberger so etwas wie ihr
gemeinsames heroic age erkennen und wiirdigen? Was das bedeuten konnte, wird
uns noch bei der abschliefenden Frage beschiftigen, wie der Dichter sein Epos ver-
standen wissen wollte.

Die zwei Pole, die der Neufassung der alten Sagen ihre Orientierung geben, sind
also Minne und Vasallitit, in der ersten dventiure breit dargelegt, in den Schlussstro-
phen wirkungsvoll zusammengefasst. Die Waage hat sich nun endgiiltig der Vasalli-
tat zugeneigt. Kriemhilt, die vdlandinne — obgleich vil edelez wip — wird im Gegensatz
zu Hagen hingerichtet, wie weiter oben mit Blick auf Geneluns Hinrichtung ange-
deutet wurde. Der leicht verichtlich frauenfeindliche Ton in den Worten Etzels,



42 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

dass Hagen von eines wibes handen sterben musste, ist in die Beurteilung der Szene
einzubeziehen und es dringt sich der Schluss auf, dass die Minne, diese einmalige
Errungenschaft der volkssprachlichen Literatur des Hochmittelalters, einer strengen
Priifung unterzogen wird. Fiir die Troubadours war fin’amors fons de bontat ca tot lo
mon illuminat — was direkt an Boethius anschlief8t. Reinmar und Walther rithmen
wip und wibes namen und fir Wolfram hdt Minne tf erden hiis und ze himile ist reine
vor got ir geleite. An reine fehlte es Kriemhilt nicht und doch wird sie zur valandinne.
Neigt der Nibelungenepiker in seiner Darstellung dessen, was die Minne an Zersto-
rerischem anrichtet, nicht doch dem damals gingigen Klerikerdictum zu, wonach
der amor huius mundi finem amarum habet? Wir lassen es dabei bewenden.

Der Dichter hat den Abschluss des Werkes dem zweiten Pol, der Vasallitit, an-
vertraut, was sich in der Handlungsfithrung vor allem seit der 29. dventiure immer
deutlicher abzeichnete. Hagen, der in Str. 2368 nachdriicklich auf seine herren ver-
weist, prasentiert sich in seiner Hortverweigerung als Vasall und der Anblick des
abgeschlagenen Hauptes sines herren (Str.2370), stimuliert ihn zu seiner Formulie-
rung der Hortverweigerung. Hagen evoziert das Herrschaftsgebiet — Burgonden -
und die kostbaren Namen seiner Herren und stellt die Verbindung her zu dem, was
in der ersten dventiure Giber die Macht der Burgunder in Worms am Rine aufgebaut
worden war.*! Man kann darin nur eine beeindruckende Huldigung des Autors se-
hen und den Ausdruck seines Stolzes auf solche Ahnen, was im Tod des vorbild-
lichen Vasallen erhirtet wird. Man hat es dabei mit realen raumlichen Gegebenhei-
ten zu tun und es fragt sich doch, was das fiir Dichter und Horer damals bedeutet
haben mag. Das gilt auch fiir das Donauland und insbesondere fiir Bechelaren. Die
mittelalterliche Neigung, an Grofles in der Vergangenheit anzukniipfen, ist bekannt,
man denke nur an die These von der trojanischen Abstammung der Franken. Das
Rheinland war um diese Zeit — siehe Otto von Freising — die Machtbasis der Staufer.
Uber den altnibelungischen Namen Burgund ergab sich die Méglichkeit der Anbin-
dung an fritheres grofles Geschehen. Kaiser Friedrich 1. hatte 1156 Beatrix von Bur-
gund geheiratet und sich dann in Burgund kronen lassen. Fiir das 6sterreichische
Donauland ist keine sagenhistorische Nibelungeniiberlieferung belegt; im Siidosten
dominierte, siche oben, die Dietrichsage mit ihrem freundlichen Attilabild. Dazu gab
es feste Beziehungen zwischen Rhein und Donau. 1156 erlief8 Friedrich I. das privile-
gium minus, das den osterreichischen Markgrafen Heinrich zum Herzog erhob und
ihn mit aulerordentlichen Privilegien ausstattete, was die engen Beziehungen der
beiden Herrscherhiduser festigte. Dass Friedrich beim 3. Kreuzzug den Landweg
durch Osterreich wihlte und es in Ungarn noch zur Verlobung seines Sohnes kam,
aus der dann nichts wurde, wird erheblichen Eindruck hinterlassen haben. Das alles
ist seit langem bekannt. Die Forschung wirkt wie gelihmt, doch es diirfte sich loh-
nen, dariiber nachzudenken.

Dass die Burgunder, wie auch Riidiger, untergehen, ist alles andere als ein Makel.
Solche Krieger zu seinen — wie vage auch immer — Vorfahren zu zdhlen, war fiir die

“ Heinz Thomas, ,Die Staufer im Nibelungenlied”, in: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 109 (1990),
S.321-354.



Nibelungenlied 43

burgundischen Staufer wie fiir die Osterreicher ein Ruhmestitel. Mit dieser Ansip-
pung der Nibelungensagen an die Wirklichkeit des Hochmittelalters und der litera-
rischen Ausgestaltung zu einem groflen Epos hatte der Osten gegeniiber dem fran-
zosischen Westen mit dessen Chansons de geste und der Artusdichtung gleichgezo-
gen. Das bedeutet auch eine Aufwertung der alten Sagen, wenn man ihnen eine der-
art wichtige Rolle im ,Ahnenpass” der rheinischen Burgunder und der donaulindi-
schen Osterreicher zuschreiben konnte. Nun hatte im Epyllion Waltharius die
Nibelungensage schon einmal literarisches Niveau erreicht, sogar auf lateinisch,
freilich um den Preis parodiert zu werden und als Unterhaltungsstoff fiir Gebildete
zu dienen. Den Nibelungensagen war damit gleichsam der Weg zu einer anspruchs-
vollen Literarisierung verbaut. Dabei sollte es aber nicht bleiben. Im 12. Jahrhundert
im Zuge der raschen Aufficherung der literarischen Palette erhielt auch dieser Stoff
seine seridse Literarisierungschance.

Der Nibelungenepiker hat diese Chance geniitzt, indem er es verstand, sich von
der wesenhaften Bindung an die miindliche Uberlieferung zu losen und sich im lite-
rarischen Bereich umzusehen. Blicken wir zusammenfassend zuriick und heben wir
tiber das Dargelegte hinaus die Schwerpunkte hervor. AbschliefSend werden wir die
Frage stellen, was dem Autor als Ziel seiner Darstellung der Nibelungensagen vor-
schwebte.

Zusammenfassung

Blicken wir zuriick und setzen wir bei dem an, was die fithrende franzdsische Litera-
tur damals kennzeichnete. Die sich schon im Ludwigslied abzeichnende Herausbil-
dung eines bestimmten Territoriums als eines auch literarisch bedeutsamen Raumes
— ze Vrankon, la France, nicht den Osten des karolingischen Reiches erfassend - bot
eine giinstige Voraussetzung fiir die Entstehung eines im National-Religiésen griin-
denden Groflepos. Man hat es da mit dem eigenen realen Raum zu tun, mit den
nicht minder realen Menschen, der eigenen Welt zugehorig: Roland, Wilhelm, Karl
etc., dazu nicht minder naheliegend der religiése Konflikt mit den Sarazenen, gip-
felnd jeweils in der groen Schlacht. Es fehlt also nichts zu einem religios-nationalen
Epos Frankreichs, all dies sogar unmittelbarer packend als das ferne Geschehen der
Ilias oder der Aeneis fiir die Menschen der Antike. Nun gibt es meines Wissens keine
direkten Aussagen der literarisch Interessierten des 12. Jahrhunderts zu ihrem Ver-
haltnis zu den Chansons de geste und der Frage nach einem ,Eposgefiihl’ dieser Men-
schen. Was uns aus der literaturwissenschaftlichen Perspektive als besonders epos-
verdichtig erscheinen mag, muss es fiir die damaligen Dichter und deren Publikum
nicht unbedingt auch gewesen sein. Man kommt dem Problem wohl niher, wenn
man von der franzosischen Literaturszene des 12. Jahrhunderts ausgeht, die neben
der im Miindlichen wurzelnden Chansons de geste-Tradition vor allem auf die litera-
rische Aneignung der prestigiosen Bildungsstoffe der Antike — beginnend mit dem



44 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Alexanderstoff — ausgerichtet war. Wie stark die Bindung an die literarische Uber-
macht der Antike war, kann man z.B. an der grofilen Romelegie Hildeberts von
Tours aus der ersten Hilfte des Jahrhunderts sehen oder an der Tatsache, dass ge-
gen Ende des Jahrhunderts, wie erwahnt, Walter von Chétillon mit seinem antikisie-
renden Epos Alexandreis dieser Gestalt der Antike das gab, was ihr die Antike selbst
versagt hatte. Das Vergangenheitsabbild, das der Autor aber entwirft, ist nicht das
eines Epos. So mischt sich Alttestamentliches und Christliches ein und der Autor
scheut sich auch nicht, massiv Kritik an Zustinden in der Kirche anzubringen wie in
seinem Poem Propter Sion non tacebo. Die fiir ein Epos wichtige Kompaktheit wird
also immer wieder aufgebrochen.

War also fiir die Literaturkreise des romanischen Westens das Phianomen Epos
damit ein fiir allemal mit der Antike besetzt? Tatsidchlich beschritt die volkssprach-
liche Literatur Frankreichs gegen Ende des 12. Jahrhunderts auch einen neuen und
authentisch mittelalterlichen Weg, in der neuen Grofiform des hoéfischen Romans.
Chrétien de Troyes, der sich wie seine Landsmadnnin Marie de France von der Bear-
beitung lateinischer Literatur abwandete, stellte die volkssprachliche Literatur auf die
neue, mittelalterliche Grundlage. Gemif seiner Translationsthese, griindend auf der
Einheit von chevalerie und clergie, die im Gegensatz zu Griechenland und Rom in la
France endgiiltig verankert sei, verlieh er dieser Einheit die vornehme antike Ahnen-
schaft, die aber erst nun in seinem Romanwerk ihre tiberbietende Erfiillung findet,
wenn z.B. Piramus, der tragisch Liebende der Antike hinter dem chevalier als perfek-
tem Liebendem zuriicktreten muss. Das Erregende daran ist, dass er dem Wirken
dieser Einheit von chevalerie und clergie nicht die mindlich tradierte authentisch
franzosische Tradition der Chansons de geste zuordnete, sondern diesen Bereich
ostentativ ignorierte und sich der matiére de Bretagne zuwandte und die entspre-
chende erzahlerische Grof3form schuf, den hofischen Artusroman als molt bel con-
jointure. Hat damit Chrétien die franzosische Literatur seiner Zeit und der folgenden
Jahrzehnte von der erzihlerischen Grofiform, die wir Epos zu nennen pflegen, ver-
abschiedet? Fir das fruchtbare genus der Chansons de geste mit seiner grundsitz-
lichen Affinitit zum Genus Epos bedeutet Chrétiens Leistung zwar keineswegs den
Todesstofl — da war ja schlie8lich schon das Rolandslied — doch dann lief der hofi-
sche Roman den mindlich tberlieferten Ansitzen zu den Chansons de geste den
Rang ab. Demgegeniiber wartete die deutsche Literatur des Hochmittelalters mit
einer Uberraschung auf, indem sie alte nibelungische miindliche Uberlieferungen zu
dem mittelalterlichen Epos zusammenfasste, von dessen Gewicht u.a. auch die zahl-
reichen Handschriften zeugen.

Das, was der Nibelungenepiker mit seinem Werk vorhatte, sollte sich von den
Epen der Antike und den Chansons de geste unterscheiden. Das betrifft vor allem die
Kampfschilderung als Kernstiick dieser Epen, deren Autoren nicht miide wurden,
die zugefiigten Wunden in allen Varianten und Einzelheiten auszumalen. Auch Wal-
ter von Chitillon, der gelehrte Zeitgenosse des Nibelungenepikers, eiferte in seiner
Alexandreis seinen groflen antiken Vorbildern nach und lieff die Krieger in den
grasslichen Wunden herumwiihlen. Der Nibelungenepiker, der es ebenfalls mit der



Zusammenfassung 45

Schilderung einer groflen Schlacht zu tun hat, 16ste sich davon los und ging einen
eigenen Weg. So hitte er die Vernichtung in einem Nebengebdude untergebrachten
knehte der Burgunderkonige zum Anlass nehmen koénnen, eine detaillierte Schilde-
rung dieses Massakers zu liefern, stattdessen erfihrt man nur, dass Dankwart
Bloedelin enthauptet und es im Saal zu einem wiisten Getiimmel kommt; von Wun-
den etc. keine Rede. Blof} 29 Strophen, die 32. dventiure fillend, werden darauf ver-
wendet. Nur in Str. 1945 heiflt es von Dankwart ganz allgemein: hey waz er tiefer
wunden durch die helme sluoc! In der Hauptschlacht, dem Kampfin Etzels Halle, setzt
sich das fort. Mit Hagens To6tung des Etzelsohnes beginnt es, doch man erfihrt
nichts tber Schiadelspalten, Hirnverspritzen, Geddrmoffnen, etc. Worauf es bei die-
ser Kampfschilderung ankommt, ist die Profilierung der Hauptgestalten und das
geschieht vor allem im Gesprich. Dabei geht es nicht nur um die mannlichen kimp-
ferischen Protagonisten, sondern nicht zuletzt um die Frauengestalt, Kriemhilt, die
schon zu Beginn als Hauptgestalt eingefiihrt worden war. Weder die Aeneis noch die
Chansons de geste hatten da Gleichwertiges zu bieten. Ein radikaler Eingriff in die
altnibelungische Tradition war es auch, Sigfrid so ostentativ ins zweite Glied zurtick-
zuschieben. Dazu wird von diesem vil edel magedin (Str.2) gesagt, dass der
juncvrouwen tugende zierten anderiu wip (Str.3) - fast ein Affront gegeniiber wip —
immerhin: wip, wie reine ein nam! Mit dem Hinweis auf die Gefihrlichkeit der Frau-
enschonheit, was man mit Heinzle als die ,Helena-Formel® bezeichnen kann, wird
auf einen groflen literarischen Hintergrund verwiesen, doch wo die antike Helena
keinerlei Anteil am Geschehen hat, wird Kriemhilt zur treibenden Kraft bis in den
furchtbaren Untergang hinein und das edele wip wird im selben Atemzug zur
vdlandinne, im Eneasroman ist es der Teufel, der viant, der Dido in den Selbstmord
triebt, im Nibelungenlied wird die Frau selbst zur Teufelin! Mit dem Hinweis auf die
sogenannte mittelalterliche Frauenfeindlichkeit wird man aber dem Frauenbild des
Nibelungenliedes nicht gerecht, abgesehen davon, dass nicht der leiseste luxuria-Ver-
dacht aufkommen kann. Dann hat man ja die unvergesslichen Bilder von dieser
Frau: Als Liebende an der Seite des ermordeten Geliebten, als alternde Witwe im
verweinten Alltagskleid vor Riidiger und als imponierende Konigin, under kréne, die
die Treppe herabschreitet, um ihrem Todfeind gegentiber zu treten. Das Ganze, wie
weiter oben ausgedriickt, auch ein typisch mittelalterliches Kompositionsproblem,
das Teil mittelalterlicher Literaturasthetik ist. Als blofle Interjektion wird man den
Hinweis auf vdlandinne nicht abtun kénnen. Kommt damit ein religioses Moment
ins Spiel? In der Nibelungenuberlieferung fehlt dafiir jeder Ansatz. Spurte der Dich-
ter in seinem Bemiihen, ein grofles mittelalterliches Epos zu schaffen, die Notwen-
digkeit, entsprechende religiose Maf3stibe einzufiihren? Dass damit vielleicht das
ganze epische Gefiige ins Rutschen kam — aus moderner Sicht — musste ihn nicht
unbedingt belasten. Der reprasentative Kirchgang im Dom zu Worms ist freilich
nicht viel mehr als religiose Kulisse fiir den verhangnisvollen Streit der Koniginnen.
Die ergreifende Szene nach der Ermordung Sigfrids dient in erster Linie der Dar-
stellung des Schmerzes, der schliefllich die Katastrophe auslésen und jedes Verzei-
hen ausschliefen wird. Nicht einmal Giselher, Kriemhilts Lieblingsbruder, wird



46 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Kriemhilts gnadenlose Versteinerung in ihrem Schmerz lockern kénnen. Wollte der
Dichter damit indirekt ausdriicken, dass eine derartige Verabsolutierung des
Schmerzes Schuld bedeuten und sogar ein vil edel wip zur vilandinne wandeln kann?
Doch wie sind Religion und Gott in ein Epos einzubringen, dem es nicht um den
Kampf mit Glaubesfeinden geht? Der Dichter des Nibelungenliedes entwickelte diese
Thematik aus bestimmten Personen und deren Reaktionen heraus und macht dies
zum Herzstiick der groflen Schlussepisode der Schlacht in Etzels Halle. Es beginnt
mit Hagens Aufforderung zum Gottesdienstbesuch, was man noch als konventionell
abtun kann. Doch dann platziert der Dichter mitten in die Kampfschilderung hinein
die Riidigerszene, die die 37. dventiure fiillt und 100 Strophen umfasst. (Zum Ver-
gleich, das einleitende Gemetzel, das mit der Vernichtung der knehte der Burgunder
endet, tat er mit SO Strophen ab!) Diese Szene, die in ihrer Einmaligkeit kaum zu
tberschitzen ist, verandert auch die Typik der groflen epischen Kampfschilderung.
Auf breiter Basis bereitet der Dichter das vollig Unerwartete vor, indem er aus Riidi-
gers heillosem Dilemma Hagens Schildbitte, Riidigers Schildgabe und Hagens Abs-
tinenz vom Kampf hervorgehen lasst. Da sind zuerst die Trinen Riidigers ob der
Katastrophe, dann sein aus der Wilhelmsepik entlehnter Fausthieb, der den schmi-
henden Hunnen niederstreckt, als Vorbereitung auf das lange Gesprich mit dem
hunnischen Herrscherpaar, worin ihm seine Pflichtenkollision bewusst gemacht
wird. Es stellt sich ihm nun das Problem der diffidatio. Er begniigt sich aber nicht mit
der blof feudalrechtlichen Seite des Problems, die schon im Rolandslied spiirbar
wird und worauf Panzer am Beispiel der Chansons von Renaus de Montauban mit
Nachdruck hingewiesen hat. Der Nibelungenepiker lisst seinen Riidiger verzweifelt
ausrufen: daz ich die séle vliese, des enhdn ich niht gesworn (Str. 2150). Mit dem Begriff
séle geht es um ein Herzwort der Religion und damit wird die rechtliche Problematik
religios tiberhoht. Eine Interjektion ist das nicht!

Das fiihrt zur anschlieBenden grofen Klage (Str. 2153f), worin nun unmittelbar
Gott angerufen wird. Ist das Nibelungenlied doch nicht so religionslos wie Goethe
meinte? Riidiger will auf seine Stellung am Hof verzichten und will iif minen fiiezen in
daz ellende gan (Str.2157), Etzel lehnt das ab und will im Gegenzug Riidigers Stel-
lung noch erhohen. Schlieflich beugt sich Riidiger der Staatsraison, greift zu den
Waffen und nahert sich der ,schrecklichen Stiege’.

Dass der Dichter an dieser Stelle nicht vergisst, Giselher einzubeziehen, verdich-
tet das humane Geflecht. Indem der Dichter aber nun ausgerechnet den kaltbliitigen
Moérder Sigfrids und vorbildlichen Vasallen Hagen in den Mittelpunkt des Gesche-
hens riickt und ihn nun die Vasallenpflicht gegeniiber seinen Burgunderherren sei-
nerseits verletzen lisst, bereitet u.a. die dann K6nig Etzel in den Mund gelegte Riih-
mung Hagens als besten degen vor. Mit Hagens Schildbitte, die das Kampfgeschehen
stoppt und mit Rudigers Schildgabe wird wiederum Gott ins Geschehen einbezogen
(Str. 2195ff). Diese Anrufungen kann man nicht als Floskeln abtun, es geht doch
darum zu zeigen, wie in dieser extremen Situation fiir diese Krieger Gott selbstver-
stindliche Bezugsgrofe ist. (Nebenbei sei erwihnt, wie wirkungsvoll der Dichter
sein Leitwort gabe, geben zur Verdichtung der Szene einsetzt.) Es folgt der Kampf



Zusammenfassung 47

Ridigers, und da greift nun der Dichter auf das entsprechende epische Muster
zuriick: [ ... | des muotes er ertobete (Str. 2206). Auch da ist dann von einer Blutorgie
keine Rede. Die Stiege, der raumliche Mittelpunkt des schrecklichen Geschehens,
wird durch das Gesprich zwischen Hagen und Riidiger aber auch zu einem Ort er-
greifender Menschlichkeit, wenn es in klarer raumlicher Fixierung in Str. 2192 heif3t:
dé rief vil lite Hagene von der stiegen her zetal [ ... | , so dass ausgerechnet an dieser
Stelle Schwertbitte und Schwertgabe méoglich werden und das Morden unterbro-
chen werden kann.

Das fiithrt zu einem Seitenblick auf die Raumgestaltung in anderen Epen, der An-
tike, in Chansons de geste und in der Alexandreis. Man vermisst hier ein klares Raum-
gefithl. Das Gemetzel verliert sich in totaler Uniibersichtlichkeit. Riumliches wird
nur zusammenhanglos und punktuell fassbar. Selbst die Halle, in der die Freier der
Penelope abgeschlachtet werden, kennt keine dem Nibelungenepos vergleichbare
klar rdumliche Strukturen, was diese — wie im Fall der Stiege - gleichsam zu Mit-
spielern macht.

Blicken wir von der das Kampfgeschehen beherrschenden Riidigerepisode noch
einmal und abschlieflend auf die Schlussszene, die Hortverweigerung in ihrer hoch-
mittelalterlichen Verwirklichung. Es geht nun nicht mehr nur um den Goldhort,
sondern auch um das Schwert Sigfrids, und es ist zu fragen, ob nicht das alte Motiv
der Hortverweigerung dazu da ist, auf das Neue, Sigfrids Schwert, hinzufithren? Bei
der Schilderung der Ankunft der Burgunder am Hunnenhof wurden, wie weiter
oben dargelegt, diese zwei michtigen Dingsymbole auf zwei getrennte dventiuren
verteilt, die 28. und die 29., ohne dass ein Zusammenhang hergestellt wiirde; ein
deutliches Signal fiir einen spdten Eingriff in den Ablauf des Geschehens. Sigfrids
Schwert in der 29. dventiure strahlt dabei unvergleichlich heller als der Goldhort in
der vorausgehenden. In der Schlussszene des Epos werden nun beide Symbole mit-
einander verbunden und gleichsam zu Akteuren, die die Handlung bestimmen, wo-
bei immerhin das Schwert — und somit Minne und Herzenjammer — das Schluss-
signal setzt (Str.2372). Doch da ist noch Gott in Hagens Hortverweigerung und da
sind noch die Burgunder - letzeres schligt den Bogen zuriick zur ersten dventiure —
und da ist die valandinne (Str.2371). Man wird Hagens Berufung auf Gott nicht
tiberbewerten wollen, doch sie ist nun einmal da und man kann darin eine Fortset-
zung dessen sehen, was in der Riidigerepisode aufgebrochen ist. Diese Einbeziehung
Gottes geschieht auf dem Hohepunkt des nibelungischen Geschehens, der Hort-
verweigerung. In der Atlakvida heifit es in Str.27: Rin skal rdda/ régmdlmi skatna
(der Rhein soll verfiigen/ iiber das Streit-Erz der Minner).* Nun, im Epos die Ver-
lagerung von der konkreten Ortlichkeit — Rhein — ins Innermenschliche und Religi-
Ose, wie immer letzteres zu bewerten ist. Die alte Sage wird damit abschlieffend ins
hochmittelalterliche Lebensgefiihl eingebettet und aufgewertet, was einem hochmit-
telalterlichen Epos nur angemessen sein konnte.

42

Atlakvida in greenlenzka, in: Klaus von See et al. (Hg.): Kommentar zu den Liedern der Edda. Bd. 7:
Heldenlieder. Heidelberg 2012, S. 297.



48 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Um Absicht des Dichters und Stellung des Nibelungenliedes als Epos innerhalb
der hochmittelalterlichen Literatur zu erfassen, ist es vor allem nétig, vom Hochmit-
telalter und der verfiigbaren Literatur auszugehen und nicht - mehr oder weniger
unterschwellig — auf das Germanische zu rekurrieren, dazu sind die literarischen
Anspielungen und Anleihen, die der Dichter in reichem Mafle vornimmt, nicht nur
gelegentlich zu registrieren, sondern ernst zu nehmen und zu deuten, da man davon
ausgehen kann, dass der Dichter wusste, was er wollte und welche Anspriiche er
damit erhob. Fassen wir das Wichtigste zusammen: Da ist die markante Zweiteilung
des Werks mit ihrer klaren Verteilung der Gewichte, die dventiure 1 bis 19 mit ihrem
bunteren Geschehen und dann die dventiure von 20 bis zum Schluss mit ihrer ein-
heitlichen Linie auf den groffen Kampf hin, der ganz und gar personalisiert ist durch
die Ausrichtung auf die Konfrontation Kriemhilt/Hagen. Das Ganze eingeleitet
durch das Minnegesprich zwischen Kriemhilt und Ute und einmiindend in die ab-
schliefende T6tung des wehrlosen Hagen/Turnus. Ich kann aus dieser konsequen-
ten Neuorientierung der alten Sagen — wozu ja noch manche Einzelheiten kommen
— nur den Schluss ziehen, dass der Nibelungendichter sein Nibelungenepos als
hochmittelalterliche Entsprechung zu Vergils Aeneis verstanden wissen wollte, nicht
als Reichsepos, sondern als das Minne- und Vasallenepos aus der Feudalwirklichkeit
heraus und verankert im realen Raum — am Rhein, in Passau und Bechelaren. Die
substantiellen Anleihen bei den Chansons de geste trugen zur Vermittelalterlichung
bei. Eingerahmt das Ganze durch die selbstbewusste Ankiindigung in der ersten
Strophe muget ir nu wunder heeren sagen und die kategorische Schlussaussage daz ist
der Nibelunge liet/nét. Ich konnte mir von dieser Deutung eine heilsame Auflocke-
rung unserer Literaturgeschichten versprechen, die sich ja meist damit begniigen,
die entstehenden Gattungen nebeneinander abzuhandeln. Man lasse sich von Gott-
frieds Dichterschau leiten. Gottfried lasst darin die deutsche Literatur mit der Eneit
Heinrichs von Veldeke beginnen, der daz erste ris in tiutscher zungen impfete. Er geht
also von der Antike aus. Die frithe und primitive Alexanderdichtung ignoriert er. Mit
Heinrichs Werk ist er bei der Aeneis. Der Nibelungenepiker wiirde dem auf seine
Weise nicht nachstehen.

Das Nibelungenlied blieb als Epos im Vollsinn des Wortes ein Einzelfall. Schon
die Kudrundichtung bleibt weit unter Eposniveau und in der Dietrichsepik vollzog
sich eine weitere Zerfaserung der alten Sagensubstanz; von einzelnen Szenen abge-
sehen geht es um bloflen Unterhaltungsstoff. Die Chanson de geste-Tradition dage-
gen bewahrte in viel hoherem Maf3e den Sinn fiir echt Episches.

Bezeichnend fiir das europiische Hoch- und Spatmittelalter ist nun die Tatsache,
dass der Artusritterroman eine unerwartete Vitalitit entwickelte. Zwar gab es auch
da, wie zu erwarten, das Absinken ins Triviale, daneben aber entstanden z.B. in den
groflen Prosaromanen — Lancelot, Perlesvaus etc. — Werke von hohem Rang. Im fran-
z0sisch dominierten Mittelalter lief also der Roman - der Artusritterroman — dem
heroischen Epos den Rang ab.



Teil Il
Das Epos in Island

Wenn wir uns nun der Njdls saga zuwenden, so deshalb, weil ich meine, dass in die-
sem Werk die Moglichkeiten, die im genus Epos liegen, besonders umfassend ausge-
schopft wurden. Der heroische Uberschuss dieser Gattung wird darin auf Men-
schenmaf zuriickgefithrt, zugunsten einer tiefgreifenden Einbeziehung gesellschaft-
lich-menschlicher Fiille und darin integriert. In diesem Sinne zégere ich nicht, im
Untergang der Njdlssippe in der abschliefenden Katastrophe der brenna die Ent-
sprechung zur grofien Schlacht der heroischen Epen zu sehen, doch nun eben nicht
extrem heroisierend abgehoben, sondern eingebunden ins Gemeinwesen der eige-
nen Frithzeit und dieses in seiner realen menschlichen Fiille erfassend. Gehen wir
dem im Folgenden nach.

Das Fehlen einer mediavistisch orientierten Literaturgeschichtsschreibung, be-
dingt durch die nationalsprachige Ausrichtung der Philologien, macht sich auch mit
Blick auf die vorliegende Fragestellung unangenehm bemerkbar. Was die mittel-
alterliche Literatur Islands betrifft, kommt erschwerend hinzu, dass forschungsge-
schichtliche und ideologische Vorurteile einer zutreffenden Beurteilung im Wege
standen und stehen. So pflegt die Germanistik die Bedeutung Islands, ausgehend
vom Nibelungenlied, als Schatzhaus fiir altgermanische Uberlieferungen zu betrach-
ten und ignoriert mit dieser archaisierenden Sicht, die nur einen Bruchteil der islin-
dischen Literatur des Mittelalters erfasst, das Europiische und spezifisch Islindische
daran.

Auf Island, um 870 entdeckt und rasch besiedelt — soweit es besiedelbar war —
wurde um 930 das Allthing eingerichtet und dem ganzen Land eine einheitliche
Rechtsordnung gegeben -, ohne Exekutive, was die Durchfilhrung der Gerichts-
beschliisse den Betroffenen iiberlie und zu den vielen Fehden fithrte. Um 1000
wurde ohne groflere Probleme das Christentum eingefiihrt, um 1056 bereits ein
Bischofsitz errichtet, dem bald ein zweiter im Norden der Insel folgt und 1133
wurde zu Thingeyrar ein Benediktinerkloster eréffnet und die Basis fiir eine erstaun-
lich intensive Literarisierung gelegt. Das Tor zur Europiisierung Islands war geoft-
net und die rege und mobile Einwandererbevolkerung machte auch Gebrauch da-
von. Schon im materiellen Bereich war man ja aufgrund der kargen Natur des Lan-
des in Vielem vom Ausland abhingig. Dem entsprach im Geistigen eine grofle Of-
fenheit gegeniiber den westeuropiischen literarischen Errungenschaften; auch das
Latein bildete keine Hiirde.

Dieser Offenheit, die im 13. Jahrhundert — auch geférdert durch den norwegi-
schen Hof - zu einer grofziigigen Ubersetzertitigkeit vor allem aus dem Franzdsi-
schen fiihrte, steht eine ungewohnlich stark ausgeprigte islindische Eigenentwick-



50 Teil II: Das Epos in Island

lung gegeniiber, deren Medium die Prosa sein sollte und deren Movens die Historie.
Die Islinder kannten und pflegten zwar auch die altgermanischen Goétter- und Hel-
denlieder mit ihren stabgereimten Langzeilenversen, doch abgesehen von einigen
Ansitzen zu Neufassungen altheroischer Stoffe wie z.B. in den Atlamdl und den Gu-
drunliedern erwies sich diese Tradition nicht mehr als zukunftsfihig, schon gar nicht
fiir die Erfassung nordisch-islindischer Sujets. Dazu kam, dass die Doméne der poe-
tischen Gestaltung von der extrem subtilen Skaldenkunst beherrscht wurde,
wodurch sich eine vollig neue Situation ergab. Die skaldische Strophe ist ihrem We-
sen nach absolut unepisch. Die beiden poetischen Adern, die austrocknende Tradi-
tion in den alten Langzeilen und die neue Form, die Skaldik, fielen also fiir die He-
rausbildung einer tragenden epischen Diktion aus. Von der Skaldik sollten aber
wertvolle Nebenwirkungen ausgehen. Die Skaldik ist betonte Individualkunst, sie ist
an namentlich bekannte Individuen gebunden, noch dazu praktisch ausschlief8lich
an Islinder, da diese nach einem kurzen norwegischen Vorspiel die Fithrung iiber-
nahmen. Der Skalde, wenn er die komplexe Sprache der kenningar beherrschen
wollte, musste sich in Mythologie und Heldensage auskennen und trug somit dazu
bei, dass dieses Wissen erhalten blieb. Das Prestige der Skalden war grof}, was man
auch daran sehen kann, welche Rolle sie am norwegischen Hof spielen konnten, vor
allem auch in Verbindung mit der Verehrung des HIl. Olaf; man denke an die
Glelognskvida des Porarinn loftunga oder gar an Geisli des Einarr Skulason. Die is-
lindischen Skalden stellten also eine wichtige Verbindung zum norwegischen Ko-
nigshof her, was der Bedeutung der Konigsgeschichte zugutekam, wofiir die Ge-
schichte Olafs des Heiligen (+ 1030) die Hauptstiitze bilden sollte. Die Kunst der
Skalden hat sicherlich dazu beigetragen, islindisches Selbst- und Eigenstindigkeits-
bewusstsein zu stirken, was der literarischen Erschliefung des ,Islindischen’, wozu
es in den Sagas kam, nur forderlich sein konnte.

Das Schicksal des heiligen Konigs Olaf — und damit auch die Konigsgeschichte
tiberhaupt — blieb nicht allein den Skalden tiberlassen. Die Historiographie — im
Zentrum die Olafssaga — wurde zum Mittelpunkt von Snorris historiographischem
Schaffen, der Heimskringla, dem Grundlagenwerk der norwegischen Konigsge-
schichte. Das Medium war Prosa. Snorris Werk ist durch und durch Historiographie
und kein Epos. Die sich herausbildenden Sagas hingegen, diese unkoniglichen Spie-
gelungen des kargen islindischen Gemeinwesens, verlielen die Bahn der etablierten
Historiographie. Ihr Betitigungsfeld waren Einzelschicksale einer begrenzten Zeit-
spanne, was auch dem Fehlen einer groflere Zeitriume umgreifenden ,Geschichte’
angemessen war. Die begrenzte Zeitspanne konnte auch dadurch zu einem epischen
Raum werden - soguold.



Islindersagas, Konigssagas und Geschichtsschreibung 51
Islandersagas, Konigssagas und Geschichtsschreibung

Bevor wir darauf eingehen, wie dieser Raum gefillt wurde, vergegenwirtigen wir
uns, wie stark im Norden der historisierende Impuls gewesen sein muss. So be-
gniigte sich Snorri nicht damit, eine Heiligenvita Olafs etwas historisch auszugestal-
ten. Er griff weit aus und stellte die gesamte norwegische Geschichte dar, poetische
Quellen wie das Ynglingatal auswertend und fiihrte die Darstellung herauf bis ins
Hochmittelalter. Der historisierende Impuls sollte sogar aus autobiographischer
Sicht die Gegenwart des ausgehenden 12. Jahrhunderts erfassen in der Sverris saga,
die der islindische Abt Karl Jénsson mit Sverrir selbst verfasste. Dass dieser aben-
teuerliche norwegische Herrscher, der sich an die Macht geputscht hatte, seine ei-
gene Saga der Feder eines Islinders anvertraute, ldsst tief blicken. In den Sagas sollte
diese Kompetenz den islindischen Landsleuten selbst zugutekommen.

Die im Jahre 1000 erfolgte friedliche Ubernahme des Christentums durch das
Allthing zeigt einerseits die Bedeutung dieser einmaligen Institution als Kernbereich
des sich konstituierenden Gemeinwesens — was uns besonders beschiftigen wird -,
macht andererseits auch deutlich, dass es aus dieser Geisteshaltung heraus den Is-
lindern fern lag, ihre eigene Vergangenheit zu verteufeln. Gute Voraussetzungen fiir
die nun entstehenden Islindergeschichten. Voraussetzung auch dafiir, sich nicht mit
chronikalischem Beschreiben zu begniigen, sondern sich eine reprisentative und
unverwechselbare eigene Frithzeit zu schaffen. Damit nahern wir uns unserer Frage
nach einem islindischen Epos. Die Konigsgeschichte mit ihren Abldufen durch die
Jahrhunderte hindurch blieb Historie; die sich herausbildenden islindischen Sagas,
die nur den kurzen Zeitraum, die sogudld, zu bewiltigen hatten, standen vor anderen
Herausforderungen. Es gentigte im Laufe der Entwicklung offenbar nicht, iber ein-
zelne Begebenheiten und Schicksale zu berichten, sondern diese Friihzeit als solche
in den Blick zu nehmen und sich anhand prigender Einzelschicksale ihrer zu verge-
wissern. Man stelle Egils saga, Laxdela, Gisla saga und Njdla nebeneinander. Da
stellt sich doch die Frage, dass die jeweiligen Verfasser nicht nur Erzihlstoff re-
gistrierten, sondern bewusst ihr Bild von der Vergangenheit Islands und seiner Men-
schen ihren Landsleuten darbieten wollten. Die Literaturgeschichten fragen nicht
energisch genug, was die einzelnen Erzihler mit ihrem Werk wollten.

Der historisierende Einsatz erfolgte zunichst, wie zu erwarten, in lateinischer
Sprache. So wird bekanntlich vom Priester Semundr dem Weisen (+ 1133) berich-
tet, dass er sich in lateinischer Sprache iiber die norwegischen Konige und Island
geduflert habe. Seine Schriften sind nicht erhalten — der Aufschwung der volks-
sprachlichen Literatur hat sie wohl iiberfliissig gemacht. Man kann diese Werke in
eine Reihe stellen mit den Stammes- und Volksgeschichten. Semunds jlingerer
Zeitgenosse, der Priester Ari der Weise (+ 1148), bedient sich dann bereits der
Volkssprache in seiner Darstellung islindischer Frithgeschichte, in deren Mittel-
punkt die Annahme des Christentums steht. Anregungen diirfte er aus Bedas Histo-
ria ecclesiastica gentis Anglorum geschopft haben, worin es ebenfalls um das Christen-
tum ging. Genealogische Dichtungen und Preislieder aus der heidnischen Zeit, wo-



52 Teil II: Das Epos in Island

fir es auf dem Kontinent keine Entsprechungen gibt, standen als weitere Quellen
zur Verfiigung.

Nicht minder wichtig und einmalig als Aris Islendingabdk ist das Buch von der
Landnahme (Landndmabdk), an dessen Abfassung Ari mitbeteiligt gewesen sein
dirfte. Beide Schriften haben nichts Vergleichbares auf dem Kontinent. Sie sollten
sich als wegweisend fiir die weitere Entwicklung der Literatur Islands erweisen, vor
allem weil es darin um den einstaklingur geht, um das unverwechselbare Individuum,
den einzelnen Islinder, der in bedringender Weise in seiner Eigenart prisent ist.*
Man erfihrt Genaueres dariiber, woher ein bestimmter namentlich genannter Aus-
wanderer kam, wie es um seine Familienverhiltnisse bestellt war, wo er sich nieder-
lie8, wozu noch einzelne erwihnenswerte Umstinde treten konnten. Dabei handelte
es sich nicht um ganz ferne Menschen, sondern um nahe Familienangehoérige, in
deren Besitz die jeweiligen Bauernhofe sich noch befanden. Der entstehenden Lite-
ratur stand somit ein konkretes Personenreservoir besonderer Art zur Verfiigung,
woriiber nicht einmal die Chansons de geste verfiigten, ganz zu schweigen von der
Artusdichtung. Beide Werke, I[slendingabék und Landndmabdk, zeugen von einem
ungewdhnlich starken islindischen Selbstbewusstsein. Die beginnende Schreibezeit
ruhte also bereits sicher in ihrer ,Islanditd’, worauf die nun einsetzenden literari-
schen Bestrebungen aufbauen konnten. Es ist symptomatisch, dass das erste Wort in
Aris Schrift ,Islinder” lautet — Islendingabdk gorda ek [ ... ] (Das Islinderbuch ver-
faflte ich).** Norwegen als Auswanderungsland erhilt natiirlich seinen Platz, es geht
aber um Island. Schon nach wenigen Seiten ist man beim Allthing mit seinen Rege-
lungen von Rechtsstreitigkeiten. Auf dem Thing wird auch die Annahme des Chris-
tentums beschlossen. In der Njdlg, in der die frithe islindische Literatur gipfelt, wird
diese Thingbezogenheit dem reichgeficherten islindischen Geschehen Halt verlei-
hen.

In der zweiten Hilfte des 12. Jahrhunderts regte sich auch in Norwegen das Inte-
resse an Geschichtsschreibung. So schrieb der Ménch Theodoricus eine Historia de

* In seiner islindischen Kulturgeschichte hebt Nordal die Bedeutung des einzelnen als einstaklingur

hervor am Beispiel des Skalden Egill. Vgl. Sigurdur Nordal, [slenzk menning, Reykjavik 1942,
S.163ft. Ein Beispiel aus der Laxdela saga mag das unterstreichen. Es geht um die Reaktion
Kjartans gegeniiber den drohenden Bekehrungsmafinahmen des Konigs Olaf. Als Abschluss einer
dreifach gestuften Gesprichsabfolge legt Kjartan los: Engis manns naudungarmadr vil ek vera [ ... |
medan ek md upp standa ok vdapnum valda (Laxdela saga, hg. von Einar Ol Sveinsson, Reykjavik
1934 (Islenzk fornrit V), S. 119. Deutsche Ubersetzung (hier und in folgenden Zitaten aus der
Laxdeela saga) in: Laxdela saga. Die Saga von den Leuten aus dem Laxardal. Herausgegeben und
aus dem Altislindischen iibersetzt von Heinrich Beck, Miinchen 1997, S.104: ,Unter keines
Mannes Gewalt werde ich mich begeben [ ... ] solange ich aufrecht stehen und meine Waffen ge-
brauchen kann”). Das ist dem Stil der Laxdela entsprechend etwas grell iiberzeichnet, zeigt aber
umso deutlicher dieses Individualititsbewusstsein. Ein diskreterer Verfasser hitte auf den Nach-
satz vdpnum valda verzichtet. Die Haltung des Verfassers der Njdla sticht wohltuend davon ab.

“ [slendingabdk. Landndmabdk. Fyrri hluti, hg. von Jakob Benediktsson, Reykjavik 1968 (Islenzk
fornrit 1, 1), S. 3. Deutsche Ubersetzung aus: Islands Besiedlung und dlteste Geschichte, iibertragen
von Walter Baetke, hg. von Felix Niedner (Thule Altnordische Dichtung und Prosa 23), Darm-
stadt 1967, S. 43.



Islindersagas, Konigssagas und Geschichtsschreibung 53

antiquitate regum norwagiensium und wohl um die gleiche Zeit entstand eine Historia
Norvegiae. Von besonderem Interesse, auch wegen der Verwendung der Volksspra-
che, ist die erwihnte autobiographische Sverris saga aus dem ausgehenden
12. Jahrhundert. Von Snorris umfassender Darstellung der norwegischen Koénigsge-
schichte von den mythischen Urspriingen bis hin zur Sverris saga — weit tiber 1000
Seiten — kann nur ein kraftiger Anstofs ausgegangen sein, in voller Breite auch auf die
Verhiltnisse in Island einzugehen. An einer Stelle in der Heimskringla entschuldigt
sich Snorri auch gleichsam dafiir, den Islindern zu viel Aufmerksamkeit gewidmet
zu haben. Dieser Anstof konnte auf die Geschichte vom Skalden Egill zutreffen.*

Egils saga

Die beiden Strange, Skaldendichtung und Prosa der Konigsgeschichte, die die frithe
islindisch-norwegische Literatur prigen, biindeln sich exemplarisch in dieser Saga.
Man erlebt, wie der Islinder noch eng an die norwegische Konigsgeschichte gebun-
den ist und zugleich, wie er sich davon zu l6sen vermag und sich in seiner Eigen-
stindigkeit behauptet. Das Phinomen Egils saga gewinne noch an Brisanz, wenn
man Snorri Sturluson als Verfasser ansehen konnte, wofiir es auch gute Griinde gibt.
Miitterlicherseits stammte Snorri von Egill ab, dazu lebte er lingere Zeit auf Egils
Hof in Borg und war selbst ein Vertreter der Skaldenkunst.

So faszinierend die Egils saga auch sein mag, ein Epos ist sie nicht, wie auch die
norwegische Konigsgeschichte Snorris keines ist. Zu der umfassenden Darstellung
des Einzelschicksals Egils — immerhin 300 Seiten umfassend — musste im Laufe der
Entwicklung der Sagas etwas hinzutreten. Dies wurde, wie gezeigt werden soll, er-
reicht in der Njdls saga aus dem Ende des 13. Jahrhunderts. Diese Saga ist das voll-
wertige islindische Gegenstiick zur norwegischen Konigsgeschichte, wie sie in der
Heimskringla vorliegt — aber als Prosaepos. Darin kimpft nicht mehr ein einzelner
Islander gegen die norwegische Konigsmacht an — Letzterer bedarf es nicht mehr -,
sondern das islindische Gemeinwesen als solches, mit sich selbst beschiftigt, steht
zur Disposition. Dass zur gleichen Zeit dieses islindische Gemeinwesen dem nor-
wegischen Konigreich einverleibt werden sollte, ist eine seltsame Koinzidenz. Die
islaindischen Sagas im engeren Sinn, wie sie ab der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts
entstehen und sich zu einer eigenen literarischen Gattung entwickeln, sollten sich
nicht blof mit dem chronikhaften Registrieren von Islindern der Friihzeit begnii-
gen. Vielmehr kam es dazu, dass einzelne Autoren mit wachsender Intensitit sich die
Frage stellten, unter welchen Vorstellungen diese eigenen Vorfahren lebten, was sie
bewegte, wie sie mit ihren Daseinsbedingungen umgingen und wie diese Friihzeit zu
beurteilen sei. Von Saga zu Saga bildeten sich dabei unterschiedliche Vergangen-
heitsbilder heraus, die die Autoren ihren Zeitgenossen nahebringen wollten, wohl
auch mit entsprechendem Anspruch und um sich von anderen Unternehmen dieser

*  Egils saga Skalla-Grimssonar, hg. von Sigurdur Nordal, Reykjavik 1933 (Islenzk fornrit IT).



54 Teil II: Das Epos in Island

Art abzuheben; mit blofler skemmtun ist es dabei nicht getan. Als Manifestation und
Stirkung des islindischen Selbstbewusstseins sind diese Sagas ebenfalls nicht zu
unterschitzen; Vergleichbares bietet auf dem Kontinent nur das La France-Bewusst-
sein (siehe dazu oben, Fufinote 25).

Sigurdur Nordal reihte, wohl zu Recht, die Egils saga unter die erste Gruppe der
Islindersagas ein.* Unter den sechs von ihm genannten frithen Sagas befinden sich
Skaldengeschichten, was darauf hindeutet, dass die Islindergeschichten die Konigs-
sagas voraussetzten, um sich dann davon zu emanzipieren. Die Egils saga kann dafuir
als Kronzeuge auftreten. Wihrend die islindischen Skalden am norwegischen Hof
erschienen, um sich vom Konig belohnen zu lassen fiir einen erfolgreichen Vortrag,
wobei wie im Fall Olafs des Heiligen ein privilegiertes Verhiltnis entstehen konnte,
stehen sich in der Egils saga der islindische Bauer und Skalde und der norwegische
Konig auf Augenhéhe gegeniiber, und Egill bietet dem Koénig die Stirn. Das islindi-
sche Gemeinwesen, konzentriert im Thing, spielt dabei noch keine Rolle; es geht
ausschlief8lich um das auflergewéhnliche Individuum, das sich mit imponierender
Riicksichtslosigkeit durchzusetzen vermag. Der alte Egill hat sogar die Absicht, auf
dem Allthing Miinzen auszustreuen, um sich dann daran zu delektieren, wie die
Thingteilnehmer einander beim Aufsammeln in die Haare geraten wiirden in einem
heillosen Durcheinander. In der Njdls saga, dieser Thingssaga schlechthin, wird das
islindische Gemeinwesen mit seiner wichtigsten Institution in einem anderen Licht
erscheinen, was zur Identifizierung einladt und somit Eposfunktion erfilllen wird.
Egils saga und Njdla umspannen einen weiten Bogen, innerhalb dessen sich das
breite Spektrum der islindischen Sagas entfaltet. Die Literaturgeschichten, so z.B.
Sigurdur Nordal, beschrianken sich meist darauf, diese Werke in eine chronologische
Abfolge zu bringen, was nichts tiber die Intention und den Rang der einzelnen Saga
aussagt. Man sollte beim Versuch, die Sagas zu gliedern, vielmehr auch danach fra-
gen, ob der jeweilige Verfasser sich damit begniigte, eine mehr oder weniger interes-
sante Geschichte aus der islindischen Frihzeit zu erzihlen, oder ob es ihm darauf
ankam, an Hand solcher Geschichten eine Vorstellung davon zu vermitteln, was
seiner Ansicht nach das Dasein der Menschen dieser Friithzeit bewegte. Dabei kam
es zu sehr unterschiedlichen Vergangenheitsbildern. Stellt man Egill, Gisli, Grettir,
Kjartan/Bolli und Gunnarr nebeneinander, so treten die jeweiligen Vergangenheits-
bilder in aller Schirfe hervor, woraus zu ersehen ist, mit welcher Intensitit die
Schreibezeit um die ErschlieSung ihrer Friihzeit bemiiht war.

Bevor wir darauf eingehen, ein Blick auf eine Saga, die ein anderes Bild vom Islinder
der Frithzeit entwirft als die Egils saga und tiber das Register der leiseren T6ne ver-
fugt, die Gisla saga, eine der ergreifendsten Islindergeschichten.

*  Sigurdur Nordal, Litteraturhistorie B. Norge og Island. Uppsala 1953, S. 241ff.



Gisla saga 55
Gisla saga

Die Gisla saga, die nur ein Drittel des Umfangs der Egils saga aufweist, ist unspekta-
kuldrer angelegt, obgleich es da auch Mord und Totschlag gibt.*” Sie bedarf auch
keines koniglichen Gegenspielers mehr, Gislis Gegner ist das Schicksal. Gisli und
seine Familie bilden den Handlungsraum, denn wie kaum in einer anderen Saga
kommt es auf die Familie an. Der Familienmensch Gisli, der sich auch aufs Verse-
machen versteht, ist ein tiichtiger Handwerker und, wie sich zeigen wird, auch ein
tapferer Kampfer. Die Saga vermeidet aber eine zu billige Idealisierung ihres Helden.
Wie er z.B. ohne Vorwarnung den Liebhaber seiner Schwester aus Griinden der
Familienehre erschligt oder die Eitelkeit seines Sklaven Pérdr ausniitzt — er tauscht
mit ihm sein prichtiges Kleid — um sein eigenes Leben zu retten, ist kein Ruhmes-
blatt, spricht aber fiir den Autor und das genus Saga! Das norwegische Vorspiel hat
keine Beziehung mehr zur Konigsgeschichte. Die Sippe Gislis verlasst nach gewaltti-
tigen Auseinandersetzungen Norwegen, und der Autor verlisst seinerseits die histo-
rische Ebene der fslendingabék und der Landndmabdk. Man tritt in die Welt der Saga
ein, deren Leitthema das Wirken des Schicksals sein wird, die Ohnmacht des Be-
troffenen und dessen Verhalten in diesem friihzeitlichen Kraftfeld.

Die ersten vier Kapitel, die von der Zeit in Norwegen und der Ansiedlung auf Is-
land handeln, verbleiben im sachlichen Stil der Landndmabdék und dhnlicher Dar-
stellungen, doch das, was man erfihrt, lasst authorchen. Es heiflt da, dass die eben
Eingewanderten reiten til vdrpings eitt vdr med fjdra tigu manna, ok vdru allir { lit-
kledum (,sie [ziehen] eines Frithjahrs mit vierzig Mann zum Friihjahrsding und
waren alle in bunten Kleidern“),* dazu wird der Name Vésteinn, Gislis Schwager,
genannt. An diesem ,erregenden Moment’ hiangt alles Weitere und die Saga kann
beginnen. Mit diesem beeindruckend inszenierten Auftritt auf dem Thing wollten
die Einwanderer sich gleichsam von vorneherein absichern. Es wird aber, wie sich
zeigen wird, das Gegenteil erreicht. Damit ist die Grundtendenz dieser Saga ange-
deutet, die darin liegt, dem Leser am Beispiel Gislis vorzufiithren, dass menschliches
Bemiihen, Unheil aufzuhalten, sich als vergeblich erweist — typisch fiir die vorchrist-
liche Epoche Islands, die noch von heidnischer Diisternis tiberschattet war. Dazu
erfihrt man, dass die eigentliche Aufgabe der Thingversammlung, Rechtsfragen zu
kldren, die Gislisippe offenbar nicht interessiert. Sie muss durch einen Anstof} von
auflen dazu gebracht werden und es ist Gisli, der seine Leute auffordert: ,Gongum pd
til déma” (,Dann laft uns zu den Verhandlungen gehen").* Das fiithrt aber nur dazu,
dass ihr Auftreten, hvé skrautligr flokkr peira var (wie prunkvoll ihr Aufzug sei),”

Vestfirdinga spgur, hg. von Bjérn K. Pérélfsson und Gudni Jénsson, Reykjavik 1943 (Islenzk fornrit
V1). Gisla saga Siirssonar, ebda., S. 1-118.

Gisla saga Siirssonar (wie Anm. 47), S. 19. Deutsche Ubersetzung (fiir dieses und alle folgenden
Zitate aus der Gisla saga) aus: Die Saga von Gisli Sursson. Aus dem Altislindischen iibertragen und
erlautert von Franz B. Seewald. Stuttgart 1976, S. 37.

¥ Gisla saga, S. 20 (Die Saga von Gisli, S. 37).

* Gisla saga, S. 21 (Die Saga von Gisli, S. 38).

48



56 Teil II: Das Epos in Island

Aufsehen erregt. Das fiihrt zur Frage, wie lange wohl bei diesem yfirgangr (Uberheb-
lichkeit)®' der Zusammenbhalt dieser michtigen Gruppe dauern werde. Ein Auflen-
stehender mit dem fiir solche Rollen bezeichnenden Namen Gestr meint, in drei
Jahren werde sich das anders darstellen. Drei Angaben sind festzuhalten: vera i lit-
kledum, vera skrautligr, dazu yfirgangr! Gisli will verhindern, dass die Voraussage
eintritt; er bereitet die Etablierung einer Blutsbriiderschaft vor, um ein Auseinan-
derbrechen der Grofifamilie zu verhindern — und erreicht das Gegenteil. Porgrimr
wird sich ndmlich weigern einbezogen zu werden, da ihn mit Vésteinn nichts ver-
binde — beide Schwiger Gislis! Das Unheil wird dann auch seinen Lauf nehmen, und
Gisli, der bemiht ist, es aufzuhalten, wird seinen Teil daran haben, da er dann der
Rachepflicht gegeniiber dem ermordeten Vésteinn nachkommen muss. Es geht also
nicht nur um die simple Moral, dass arrogantes Auftreten, wenn man es so deuten
darf, Unheil provozieren kann. Der Verfasser machte daraus ein anrithrendes Bild
aus dem Ubergang Islands vom Heidentum zum Christentum. Gemessen an den
kargen Informationen iiber einzelne Islinder bei Ari und in der Landndmabék voll-
zieht sich in den Sagas ein vertieftes Eingehen auf die einzelnen Menschen. Das zeigt
sich schon eindrucksvoll in der frithen Egils saga. Die jiingere Gisla saga er6ffnet nun
auch tiefere Einblicke ins Innere der Menschen der Sagazeit. So ldsst der Verfasser
nach dem erfolglosen Versuch, die Grofifamilie zusammenzuschweiflen, Gisli sagen:
Nt fér sem mik grunadi [ ... | get ek ok, at audna rddi ni um petta.” (,Nun ist es ge-
kommen, wie mir schwante [ ... ]. Ich vermute auch, dass das Schicksal seine Hand
im Spiel hat.“)** Diese Einsicht bewirkt aber keineswegs Tatenlosigkeit seitens
Gislis.

Als Gisli und Vésteinn sich nach dem obligaten Auslandsaufenthalt trennen, weil
Gisli heimkehren will, schmiedet er eine Miinze in zwei Teilen, die genau ineinander
passen und iibergibt die eine Hailfte Vésteinn als Erkennungszeichen und Warnung,
wenn Gefahr droht. Dabei spricht Gisli: ,[... | mér segir svd hugr um, at vit munim
burfa at sendask d milli (,Mir aber sagt meine Ahnung, daf wir es [die beiden Teile
der Miinze] uns werden zuschicken miissen“).>® Das lisst an das ahnungsvolle mik
grunadi denken, und beides 6ffnete den Blick ins menschliche Innere. Auch dieses
Mittel, die Medaille als Erkennungszeichen, wird sich als nutzlos erweisen fiir den
Entschluss Vésteins. Gislis Bemiihen ldsst auf eine mogliche Gefihrdung Vésteins
schlieffen, wofiir man aufler Porgims Weigerung, Blutsbriiderschaft zu schlieflen,
noch keine konkreten Anhaltspunkte hat.

Dem Verfasser lag daran, am Schicksal Gislis zu zeigen, was einen Menschen der
Frithzeit bewegte und was dabei an menschlichem Potential zur Geltung kommen
konnte. Dieses Eingehen auf das Fiihlen eines Vorfahren der nicht fernen Vergan-
genheit sucht man in der Literatur des Kontinents vergebens. Geradezu ein Giitesie-
gel der Sagas ist es ja, dass sich die Autoren nicht anmaflen zu wissen, was in den
Menschen vorgeht; man hilt sich vielmehr streng an das, was von auflen erkennbar

' Gisla saga, S. 21 (Die Saga von Gisli, S. 38).
* Gisla saga, S. 24 (Die Saga von Gisli, S. 39).
% Gisla saga, S. 28-29 (Die Saga von Gisli, S. 42).



Gisla saga 57

ist an innerer Bewegung. Die Gisla saga durchbricht immer wieder dieses ,Gesetz’,
was ihr eine besonders eindringliche menschliche Tonalitit verleiht.

Nach Gislis Riickkehr von seiner Auslandsfahrt treffen auch sein Bruder Porkell
und sein Schwager Porgrimr auf Island ein. Der Verfasser betont auffillig, dass verdr
bar fagnafundr (und es gab ein freudiges Wiedersehn),** doch unmittelbar darauf
kommt es zu dem verhangnisvollen Gesprich zwischen Gislis Gemahlin Audr und
Porkels Ehefrau Asgerdr, das Porkell zufillig mithért. Dies abrupte Aufeinanderfol-
gen von negativen Gegebenheiten auf das Positive ldsst sich immer wieder beobach-
ten, nicht nur in der Gisla saga. Diese Darstellungsweise ist symptomatisch fiir die
Sicht auf die Vergangenheit, indem sie gleichsam von einer wesenhaften Bedrohtheit
des Menschen der Friihzeit ausgeht. Bei diesem Gesprich geht es um ein Liebes-
verhiltnis Vésteins mit Asgerdr. Gislis Gattin macht dabei eine gute Figur. Porkell
quittiert das Gehorte mit ein paar Versen, die Unheilvolles ahnen lassen. Asgerdr,
recht oberflichlich, nimmt das auf die leichte Schulter - sie werde das schon zu re-
geln wissen mit ihrem Mann! Audr, die Schwester Vésteins, berichtet ihrem Mann.
Gisli reagiert auf seine fatalistische Weise: ,[ ... | pat mun fram koma, sem audit verdr.”
(,und was geschieht, das ist vorherbestimmt.”)** Dem noch nicht heimgekehrten
Vésteinn droht also Gefahr. Die heimliche Ermordung, zu der es dann auch kommt,
wird die Unbheilslawine in Gang setzen. Es muss auffallen, mit welcher Sorgfalt,
Ausfihrlichkeit und wie spannungsweckend der Erzahler verfihrt, um auf die Er-
mordung Vésteins hinzufithren. An diesem Punkt des Geschehensablaufs fithrt der
Erzihler eine unheilvolle Gestalt ein, den zauberkundigen Porgrimr nef und aktiviert
damit Unheilspotential, wobei eine Riickbindung an das norwegische Vorspiel und
die Vorgingergeneration hergestellt wird, was den Unheilsradius erweitert. Gisli, der
gleichnamige Onkel unseres Haupthelden, hatte mit dem Schwert Grésida, das ihm
der Sklave Kolr widerwillig geliehen hatte, einen Berserker, der die Familie drangsa-
lierte, getotet und wollte nun diese besondere Waffe behalten. Im Streit mit Kolr
toteten die beiden einander und das Schwert zerbrach, war damit also gleichsam
unschédlich gemacht, es blieb aber im Familienbesitz, denn bei der Erbteilung, die
Gisli dann mit seinem Bruder vornimmt, beansprucht Porkell die Bruchstiicke fiir
sich, was nichts Gutes ahnen lisst! Der iible Porgrimr nef schmiedet daraus eine Art
Spief}, somit ist die Unheilswaffe wieder einsatzbereit. Der Erzihler kann sich nicht
genug tun mit dem Ausbreiten der Einzelheiten dieses Umschmiedens. Porgrimr —
Gislis Schwager — und Porkell schliefen sich mit dem Zauberer ein und var pat
algort at kveldi (das war am Abend fertig),*® was das Gruselige noch unterstreicht. Im
Anschluss daran erfihrt man von der Riickkehr Vésteins. Das Szenario ist komplett,
die Unheilswaffe liegt bereit und prompt kommt es zur Ermordung Vésteins. Was
dabei der Autor aufbietet, um diese Tat entsprechend zu inszenieren — im wahrsten
Sinn des Wortes — gibt der Gisla saga eine Sonderstellung. Da diese Sage zu den
kirzeren gehort, hat dieser erzahlerische Aufwand umso mehr Gewicht. Dem Ver-

* Gisla saga, S. 29 (Die Saga von Gisli, S. 42).
* Gisla saga, S. 34 (Die Saga von Gisli, S. 45).
 Gisla saga, S. 38 (Die Saga von Gisli, S. 47).



58 Teil II: Das Epos in Island

fasser war dabei offenbar besonders daran gelegen, herauszuarbeiten, wie es bei den
Vorfahren der heidnischen Zeit um die Entscheidungsfreiheit bestellt war. Fiir die
Intensitdt der Auseinandersetzung mit der eigenen Friihzeit eine wichtige Quelle.
Von Gisli heif3t es, dass er die grof8e winterliche veizla (Gasterei) vorbereitet, ob-
gleich er seit seinem Aufenthalt in Didnemark [ét af blétum, also keine heidnischen
Opfer mehr darbrachte. *” Audr, Vésteins Schwester, hitte gerne, dass ihr Bruder bei
diesen Festlichkeiten dabei wire, was Gisli, wiederum ahnungsvoll, ganz anders
sieht: ,Annan veg er mér petta gefit, pvi at ek vilda gjarna gefa til, at hann kemi hér nii
eigi.” (,Dariiber denke ich nun ganz anders. Ich gébe gerne noch etwas dazu, daf er
jetzt nicht herkime!”)*® Auf das folgt die erwihnte Grasida-Episode und im An-
schluss daran kommt die Nachricht, dass Vésteinn sich auf dem Weg zu Gislis Hof
befinde. Man achte darauf, wie hier alles Schlag auf Schlag aufeinander folgt und
einzutreten droht, was Gisli abwenden mochte. Gisli, der Mann zwischen den Zei-
ten, gibt bei allem Fatalismus nicht auf und will alles tun, um zu verhindern, dass
Vésteinn nach dem fatalen Gesprich der Frauen anwesend sei. Es folgt die beispiel-
lose Schilderung eines atemberaubenden Wettlaufs — im wahrsten Sinn des Wortes
— mit dem Schicksal, der im letzten Augenblick noch zum Erfolg zu fithren scheint
und dann doch zu nichts fithrt. Gisli schickt zwei Knechte aus - sie tragen bezeich-
nenderweise die stabenden Phantasienamen Hallvardr und Hévardr — die Vésteinn
entgegenreiten sollen, um ihn davon abzuhalten auf Gislis Hof zu kommen. Als Be-
weis dient die halbe Erkennungsmiinze, die Gisli einst geschmiedet hatte. Es kommt
zu einer minuziosen Schilderung des Weges. Die Knechte verfehlen zunichst den
Ankommling, korrigieren ihren Irrtum, treiben ihre Pferde bis zur Erschopfung an
und renna pd af hestunum ok kalla (springen sie von den Pferden und rufen)** — als
juflerstes Mittel. Und tatsichlich, Vésteinn vernimmt ihr Schreien und hilt inne.
Man atmet auf, doch es kommt anders. Dieser ungewdhnliche erzéhlerische Auf-
wand kann doch nur den Zweck haben, das Gewicht der folgenden Entscheidung zu
erhohen. Das Erkennungszeichen, die halbe Miinze, erhirtet die Verlisslichkeit der
Botschaft Gislis. Bevor man Vésteins Antwort erhilt, heiflt es hann [ ... | rodnar mjok
(er wurde ganz rot),” ein Zeichen hoher innerer Erregung, und dann die Antwort,
die den ganzen Aufwand zunichtemacht: ,Satt eitt segi pit,” segir hann, , 0k mynda ek
aptr hafa hotfit, ef pit hefdid hitt mik fyrr, en nii falla votn oll til Dyrafjardar, ok mun ek
pangat rida, enda em ek pess fiiss.” (,Es stimmt, was ihr sagt, und ich wire auch umge-
kehrt, wenn ihr mich frither getroffen hittet. Aber nun fallen schon alle Wasser zum
Dyrifjord, und auch ich werde dahin reiten — es zieht mich nun einmal dahin.”)*' De
facto konnte er natiirlich immer noch umkehren, doch da ist etwas, was es ihm un-
moglich macht und ihn zwingt, wie die Gewdsser nun in die andere Richtung hinab-
zustiirzen. Und Vésteinn bekennt sich auflerdem dazu, er sei pess fiiss — erpicht da-

" Gisla saga, S. 36 (Die Saga von Gisli, S. 46).
* Gisla saga, S. 37 (Die Saga von Gisli, S. 46).
¥ Gisla saga, S. 39 (Die Saga von Gisli, S. 48).
®  Gisla saga, S. 40 (Die Saga von Gisli, S. 48).
' Gisla saga, S. 40 (Die Saga von Gisli, S. 48).



Gisla saga 59

rauf! Dem Zwang folgt also die Entscheidung, Vésteinn beugt sich nicht nur diesem
Zwang! Blicken wir auf Gunnarr in der Atlakvida. Er nimmt die verriterische Einla-
dung an und besiegelt damit seinen Untergang. Nichts Aufleres, wie Vésteins Ge-
wisser, zwingt ihn, es ist allein der ,Zwang’ der Heroik. Der Hinweis auf die
Atlakvida hat seinen Sinn, Gisli selbst wird sich darauf beziehen. Dazu bietet sich ein
Blick auf die berithmte Episode von der Umkehr Gunnars von Hlidarendi an, wo die
unheilvolle Entscheidung ebenfalls durch einen naturhaften Zusammenhang provo-
ziert wird. Wir kommen darauf zurtick.

Vésteinn kehrt also nicht um und sogleich verdichten sich Unheilssignale und
Warnungen. So wird nun mehrfach auf das auffillige Erscheinungsbild Vésteins
hingewiesen, wie er daherreitet i bldri kdpu ok [ ... ] reid vid hrynjandi (er hatte einen
schwarzen Mantel um, [ ... ] und ritt mit einem klingenden Zaum),** was an das er-
wihnte nicht heilvolle Auftreten der Gisli-Sippe auf dem Thing denken lisst. Dazu
erfihrt man von Leuten, die von drohender Gefahr reden und fragt sich, woher die
das wissen. Das braucht aber nur ein neuzeitliches Gemiit zu stéren, viel wichtiger
ist, dass damit Signale gesetzt werden, die auf Unheil deuten.

Vésteinn ist nun bei Gisli angekommen, und der sucht seinen Bruder Porkell auf,
um ihm die Gastgeschenke Vésteins zu tibergeben. Porkell verweigert die Annahme,
was den Autor zur Bemerkung veranlasst, dass pykkir honum um allt einn veg d
horfask (und es schien ihm [Gisli], daf sich alles in einer Richtung bewege).®> Wie-
derum dieses fatalistische Leitmotiv, wobei der Autor erneut die fiir den Sagastil
typische Festlegung auf die bloff duflere Wahrnehmung innerer Vorginge durch-
bricht und zu wissen beansprucht, was in den Menschen vorgeht. Mit der nun fol-
genden Schilderung der ungewohnlichen Umstinde der Ermordung Vésteins wollte
der Autor die Lage der Menschen der Friihzeit in ihrer Ausgeliefertheit an archa-
ische Gesetze und an das Schicksal vor Augen fithren. Ein nichtliches Unwetter
reisst die Diacher weg und bedroht die Heuvorrite. Vésteinn will mithelfen, doch
Gisli lehnt ab. Offenbar eine dieser Vorsichtsmafinahmen Gislis, die dann das Ge-
genteil bewirken. Vésteinn und seine Schwester bleiben im Hause zuriick. Vésteinn
liegt wach, als vor Tagesanbruch jemand eindringt und ihm einen Spiefy durch die
Brust stof3t, was er mit der sagahaften trockenen Bemerkung quittiert: ,Hneit par.”
(,Der saf}!“)%* Er will aufstehen und stiirzt tot zu Boden. Der Mérder bleibt phan-
tomhaft.

An den Reaktionen Gislis und seiner Gattin zeigt der Verfasser nun, wie sehr die
Blutrache das Dasein dieser Menschen bestimmte. Selbst noch das umfassende Ge-
samtgemalde islindischer Friihzeit, die Njdls saga, wird davon gepragt sein. Audr will
verhindern, dass ihr Gatte in den Blutrachemechanismus hineingezogen wird und
verlangt vom furchtsamen Knecht P6érdr den Spief aus der Wunde zu ziehen und
sich somit zum Rachevollzug zu verpflichten, doch da kommt Gisli und nimmt das
auf sich, zieht den Spiel heraus, verbirgt die blutige Waffe in einer Schublade, er

®  Gisla saga, S. 41 (Die Saga von Gisli, S. 49).
®  Gisla saga, S. 42 (Die Saga von Gisli, S. 50).
% Gisla saga, S. 43 (Die Saga von Gisli, S. 51).



60 Teil II: Das Epos in Island

wird sie ja dann selbst verwenden, und lisst sich dann am Bettrand nieder. Vor Jah-
ren hat Siegfried Beyschlag auf das typisch Sagahafte dieser Bewegung hingewiesen.
Der Autor sagt hier nicht, was in Gisli vorgeht; er vertraut es dieser ,nebensich-
lichen” Geste an, die mehr sagt als Worte. Er gibt damit zu verstehen, dass Gisli —
eingebunden in die islindische Friithzeit — der Verpflichtung zur Rache fraglos nach-
kommen wird, dies aber bereits aus einer gebrochenen Haltung heraus geschieht.
Eine ihnliche humanisierende Tendenz offenbart der Autor auch am Verhalten der
unmittelbar betroffenen Frauengestalt. Audr ist nicht mehr die typische archaische
Hetzerin. Noch die Njdla wird sich mit diesem Frauentyp auseinanderzusetzen ha-
ben. Wenn Audr den voéllig ungeeigneten Versuch macht, dem unbeteiligten und
angstlichen Pordr die Rachepflicht zu iibertragen, so hat das wenig zu tun mit einer
zu erwartenden feierlichen ,Weihe’ zum Rachevollzug. Das Gesprich zwischen Gisli
und seinem Bruder im Anschluss an das Begribnis weist in dieselbe Richtung, wenn
Porkell zweimal die fast modern anmutende Frage stellt: ,Hversu bersk Audr af um
brédurdaudann?” (,Wie trigt es Aud, daf ihr Bruder tot ist?“)* Und wenn Gisli da-
rauf antworten kann ,hon bersk af litt, ok pykkir mikit” (,Sie trigt es tapfer, so nah es
ihr geht.”);* Gislis Strophe Hylr d laun und lini [... ] (Hillt unters Linnen still
[...]1)% bekriftigt diesen Einblick ins Innere.

Der Mord an Vésteinn bleibt auf den engsten Kreis beschrinkt, die Offentlich-
keit, das Thing, nimmt kaum Anteil. Die Schilderung von Vésteins Ermordung wird
abgeschlossen durch eine seltsame Episode. Eine Magd, von Gisli ausgeschickt,
tiberbringt die Nachricht von der Ermordung Vésteins an den Hof Porgims. Porkell,
der Vésteinn gegeniiber Groll hegen musste wegen der Liebesaffire, meint, das habe
wenig Bedeutung. Porgrimr reagiert korrekt. Das Ganze ist eigenartig martialisch
eingerahmt: Porgrimr nef mit der Axt in der Hand und Porkell mit Schwert, span-
nenlang aus der Scheide gezogen. Sagt das etwas aus tiber den Mérder? Auch die
tibrigen Mannen in Waffen. Alles bleibt aber im Bereich der Sippe; selbst beim Be-
gribnis spielt die Offentlichkeit keine Rolle.

Die Schilderung der entsprechenden nichtlichen Ermordung Porgrims hat
nichts ihresgleichen in der Sagaliteratur und kontrastiert mit der Totung Vésteins.
Gisli hat sich ans Lager seiner Schwester und ihres Gatten herangepirscht. Er tastet
herum und tekr d brjésti (berithrt Thordis an der Brust)® seiner Schwester mit kalter
Hand. P6rdis hilt dies fiir eine Geste ihres Gatten — hon hugdi (sie hatte geglaubt),”
wie der Autor zu wissen vermeint! Die Kilte der Hand evoziert fiir den Leser eher
Leichenkilte. Die beiden schlafen wieder ein, Gisli wairmt seine Hand und beriihrt
nun Porgrimr, was dieser offenbar fiir einen Anniherungsversuch hilt - ein sacht
erotischer Unterton ist kaum zu leugnen. Doch statt einer Liebkosung durch seine
Frau widerfihrt ihm der todliche Stich mit Grasida. Im Gegensatz zur TGtung

% Gisla saga, S. 46 (Die Saga von Gisli, S. 53).
% Gisla saga, S. 46 (Die Saga von Gisli, S. 53).
" Gisla saga, S. 47 (Die Saga von Gisli, S. 53).
®  Gisla saga, S. 53 (Die Saga von Gisli, S. 60).
®  Gisla saga, S. 53 (Die Saga von Gisli, S. 60).



Gisla saga 61

Vésteins ist aber nun von dieser Unheilswaffe keine Rede mehr, sie wird einfach
entfernt. Ist damit der unheilvolle Rachemechanismus durchbrochen?

Man fragt sich, was der Autor mit der auflerordentlichen fast peniblen Ausfiihr-
lichkeit der Vorbereitungen von Gislis Mordtat bezwecken wollte. Manches dabei
entzieht sich unserer Einsicht. Er wollte wohl zeigen, dass Gisli mit seiner sorgfalti-
gen Planung und Durchfithrung seiner Tat unbedingt zu verhindern suchte, dass sie
aufgekldrt wiirde, somit weiteres Unheil abgewendet werden konnte. Sein Kalkiil
scheint auch aufzugehen, doch da ist der Grabhiigel Porgrims!

Die Ermordung Porgrims stellte eine Art Gleichgewicht her und brachte das ge-
storte Verhiltnis der Briidder wieder einigermaflen in Ordnung, so dass Gisli sagen
konnte ,at nii sé okkart vinfengi sem pd, er bezt hefir verit” (,dafl es um unser beider
Freundschaft wieder stiinde wie in unsrer besten Zeit”).”” Doch der Zauberer
Porgrimr nef ist noch da. Borkr, der Bruder des ermordeten Porgrimr, veranlasst den
Zauberer, dass er seiddi seid (einen Zauber bestellte),”" der bewirken solle, dass dem
Morder keine Unterstiitzung niitzlich sein wiirde. Dann wendet sich der Sagaautor
dem Grabhtigel Porgrims zu, dessen Siidseite immer schneefrei blieb, weil Gott
Freyr, dessen grofier Verehrer Porgrimr war, nicht wollte, dass zwischen ihnen Frost
herrsche — at frori d milli peira (daB es zwischen ihnen frore).”” Damit kommt eine
mythische Komponente ins Spiel, die es zu beachten gilt, wenn dann der Grabhitigel
ins Gesichtsfeld riickt.

Gisli gelingt es, den bosen Zauberer zu beseitigen, und die Familien haben die
gewohnten Spiele aufgenommen. Alles scheint wieder in normalen Bahnen zu ver-
laufen. Wiahrend einer Spielunterbrechung bessert Gisli ein Spielutensil aus und
horfir d hauginn Porgrims (dabei wandte er sich Thorgrims Hiigel zu).”” Der Anblick
dieses ungewohnlichen Grabhiigels veranlasst ihn, eine Strophe zu zitieren, was er
@va skyldi (niemals hitte sollen),”* wie es ganz und gar unsagahaft heifit. In dieser
Strophe, skaldisch verschliisselt, verrit sich ndmlich Gisli als Mérder Porgrims. Geht
von diesem Grabhtgel, ausgezeichnet durch die Beziehung zum Gott Freyr, gleich-
sam ein Zwang aus, vergleichbar dem, der von den hinabstiirzenden Gewissern bei
Vésteins Entschluss ausging oder was Gunnarr in der Njila beim Anblick der Land-
schaft die berithmten Worte sagen ldsst: ,Fogr er hlidin [... ]“ (,Wie schon ist die
Halde!”)?2”* Wir werden darauf zuriickkommen. Wie dem auch sei, die letzte Ent-
scheidung tber Gislis Schicksal wird dann doch eindeutig beim Menschen liegen,
bei Gislis Schwester b6rdis, der Gattin des Ermordeten, die die Strophe entschliis-
selt und den Inhalt preisgibt, worauf bezeichnenderweise Gisli erneut mit einer

™ Gisla saga, S. 56 (Die Saga von Gisli, S. 63).

" Gisla saga, S. 56 (Die Saga von Gisli, S. 63).

7 Gisla saga, S. 57 (Die Saga von Gisli, S. 63).

?  Gisla saga, S. S8 (Die Saga von Gisli, S. 64).

™ Gisla saga, S. S8 (nicht iibersetzt in der verwendeten dt. Ausgabe, vgl. Die Saga von Gisli, S. 64).

7 Brennu-Njdls saga, hg. von Einar Ol. Sveinsson, Reykjavik 1954 (fslenzk fornrit XII), S. 182. Deut-
sche Ubersetzung (fiir dieses und alle folgenden Zitate aus der Njdls saga) aus: Njals saga. Die Sage
von Njal und dem Mordbrand. Herausgegeben und aus dem Altislandischen iibersetzt von Hans-
Peter Naumann. Miinster 2005 (Skandinavistik Sprache — Literatur — Kultur 3), S. 128.



62 Teil II: Das Epos in Island

Strophe reagiert. Zwei Wendepunkte, die iiber Leben und Tod entscheiden, sind
also jeweils mit einer skaldischen Strophe verbunden, was sie heraushebt und zu-
gleich das besondere Gewicht der skaldischen Strophe erweist. Das einemal spielt
tiber dem unter dem Schutz des Gottes Freyr stehende Grabhiigel Mythisches he-
rein als wirkende Macht, das anderemal die alte heldenepische Uberlieferung mit
ihren Verhaltensweisen, worauf wir gleich niher eingehen werden. Die Gisla saga
entwirft damit ein eindringliches Bild von den Vorfahren aus der islindischen Friih-
zeit, leistet damit einen Beitrag zur ,Erhellung’ dieser Zeit aus der Sicht des
13. Jahrhunderts und fiillt damit die knappen Erwihnungen einzelner namentlich
genannter Vorfahren bei Ari und in der Landndmabdk mit Leben. Bemerkenswert
ist, wie vor allem Gisli als Mensch dabei fassbar wird.

Borkr, der neue Gatte von Gislis Schwester, ist zutiefst betroffen vom Tod seines
Bruders und der Tatsache, dass es keine Genugtuung fiir diese Tat gab. Er macht
sich nun auf den Weg fil biis sins (trifft Anstalten fiir die Einrichtung seiner neuen
Wirtschaft und fiir das gesamte Hauswesen).” Pordis geleitet ihn hinaus. Nun will
Borkr wissen, warum sie nach den Spielen svd 6glpd fyrst d hausti (so unfroh damals
im Herbst)”” gewesen sei (man achte auf die Jahreszeit; haust deutet auf Unheil
hin!). Wie die beiden am Grabhiigel Porgrims vorbeikommen, bleibt Pérdis briisk
stehen und gesteht ihrem Mann, dass Gisli der Morder sei. Der Grabhiigel veranlasst
ihr ruckartiges Stehenbleiben und bewirkt das fatale Gestindnis, wie vorher, als der
Anblick des Grabes Gisli zur Rezitation der verhidngnisvollen Strophe veranlasst
hatte. Die Erzihlung ist an einem entscheidenden Punkt angelangt; es geht um die
Pflicht, Rache zu nehmen fiir die Tétung Porgrims. In der heldenepischen Uberlie-
ferung ist das die Stunde der Frau, die als die Hetzerin schlechthin die Manner zur
Rache aufstachelt. Noch die Njdla wird sich, wie wir sehen werden, mit diesem
Frauentyp — der islindischen Friihzeit zugehorig — auseinandersetzen miissen.
Pérdis verrit also den Namen des Morders ihres Gatten, vollzieht aber keine hvot
(Aufhetzung) — es geht um ihren Bruder! Borkr reagiert typisch fiir eine hvot, wenn
es heiflt er verdr dkafliga reidr (maBlos erregt).”® Porkell relativiert die Aussage seiner
Schwester — wenn wir der Handschrift Y folgen — und figt hinzu , opt eru kold kvenna
rdd"” (,Oft sind kalt der Weiber Rite!”),” wobei das Adverb opt das Apodiktische der
sprichwortlichen Auferung ebenfalls relativiert! Die altheroisch kompakte hvot-
Szene beginnt sich also aufzulésen. Porkell, der Borkr begleitet, entfernt sich unter
einem Vorwand und berichtet Gisli, dass er als Morder entlarvt sei, da seine Schwes-
ter rannsakat visuna (die Strophe herausgekriegt) habe.*® Gisli schweigt auf das hin;
er versinkt also in Schweigen und erst aus diesem vielsagenden Schweigen steigt die
Strophe auf, in der er das Verhalten seiner Schwester am vergleichbaren Verhalten
der nibelungischen Gudrdin misst, die ihren Gatten opferte, um die Briider zu ra-

7 Gisla saga, S. 60 (Die Saga von Gisli, S. 66).
7 Gisla saga, S. 61 (Die Saga von Gisli, S. 66).
® Gisla saga, S. 61 (Die Saga von Gisli, S. 66).
?  Gisla saga, S. 61 (Die Saga von Gisli, S. 67).
% Gisla saga, S. 61f (Die Saga von Gisli, S. 67).



Gisla saga 63

chen. Fiir sich selbst nimmt Gisli diese altheroische Haltung nicht mehr in An-
spruch, wenn er konstatiert, dass seine Schwester ihm hefir [...] gefit [...]
daudardd.® Das ist nicht nibelungische Heroik, sondern Resignation.

Der Autor sieht also das Dasein seiner Vorfahren eingebettet in Mythos und He-
roik und zeigt das an diesem Einzelschicksal. Thm lag daran, eine Atmosphire
schicksalhafter Ausweglosigkeit zu schaffen, was sich auch in der Verwendung des
Begriffs gefumadr (Mensch, der Gliick hat) duflert. So heifit es zweimal, dass Gisli
zwar tiichtig war, aber kein gefumadr, was abschlieBend eingeschrinkt wird zu eigi
ollum hlutum gefumadr (wenn er auch nicht in allem ein Mann des Gliickes war).*
Extrem ist diese Ausrichtung auf égefa (Glicklosigkeit) in der Grettis saga; bei Egill
spielt das keine Rolle. Der Autor der Gisla saga traute aber seinen Gestalten zu, ge-
gen das Unausweichliche anzugehen und bei all diesen Zwingen ein hohes Maf} an
anspruchsvoller Menschlichkeit zu entwickeln. Als Beispiel dafiir, wie sehr dem Au-
tor daran lag, auch diesen Aspekt frithzeitlichen Daseins herauszuarbeiten, sei an die
Schilderung von Gislis heroischem Untergangskampf erinnert, bei dem Gislis Gattin
tatkriftig Anteil nimmt, was Gisli zu der fast ,modernen’ Feststellung veranlasst: ,Pat
vissa ek fyrir longu, at ek var vel kvantr, en pé vissa ek eigi, at ek vera svd vel kventr sem
ek em.” (,Das wuflte ich schon sehr lange, daf8 ich gut beweibt war, aber das wufite
ich doch nicht, daf ich so gut beweibt war, wie ich’s bin!“).** Der Autor zeigt dann
eine Pdrdis, die den Tod ihres Bruders richen will, doch eben nicht mehr aus dem
altheroischen Pathos des Atliliedes heraus. Pérdis ist nun im islindischen bau-
erlichen Alltag angekommen, wenn sie feststellt: ,Grdta mun ek Gisla, brédur minn"
(,Weinen wird ich um Gisli, meinen Bruder”)® und versucht, Eyjolf zu erstechen.
Wir halten hier inne. Wenn es abschlieffend heifdt, dass Gislis Gattin Audr in Dane-
mark Christin wird, aber nicht zuriickkehrt, so hat das, wie in anderen Sagas auch,
keinen Einfluss mehr auf das Geschehen. Erst die Njdla wird versuchen, diesem
stereotypen Anhingsel episches Leben einzuhauchen.

Die Islinder hatten im Hochmittelalter innerhalb kurzer Zeit ein grofies Quantum
volkssprachlicher Literatur hervorgebracht, auch wenn wir nur auf die islindisch-
nordischen Stoffe achten, wozu noch die Aneignung siidlicher Werke in voller Breite
kommt. Beim Nordischen im engeren Sinn stehen die norwegische Konigsge-
schichte und im 13. Jahrhundert die Sturlunga saga im Vordergrund, was geschlos-
sene Quantitaten betrifft. Aus beiden entstand aber kein einheimisches Epos. Bei der
groflen Konigsgeschichte, gipfelnd in Snorris Heimskringla, stand dem u.a. die
Hagiographie — Oléfr helgi — im Wege und bei der Sturlunga saga die zu grofle Wirk-
lichkeitsnédhe. Doch da waren die rasch sich entwickelnden Sagas tiber die eigenen

%" Gisla saga, S. 62 (In der dt. Ausgabe nicht iibersetzt, gemeint ist: seine Schwester habe etwas getan

[indem sie die Strophe herausbekommen hatte], was den Tod - nidmlich seinen eigenen — zur
Folge hat).

*  Gisla saga, S. 115 (Die Saga von Gisli, S. 106).

% Gisla saga, S. 112 (Die Saga von Gisli, S. 103).

“  Gisla saga, S. 116 (Die Saga von Gisli, S. 106).



64 Teil II: Das Epos in Island

Vorfahren der islindischen Frithzeit, einer Epoche die offenbar im kollektiven Be-
wusstsein als Griinderzeit des neuen Gemeinwesens empfunden wurde. Sie erwies
sich als epostrichtige Zeit, in die zu versenken der Selbstvergewisserung diente,
wofiir bei anderen germanischen Stimmen die Grundlagen fehlten.

Die Sagas stellen bekanntlich ein Novum in der Literaturgeschichte dar. Wir
setzten mit der Egils saga ein, die von einem prominenten islindischen Vorfahren
handelt und noch wesenhaft an die Konigsgeschichte gebunden ist, in ihrer Eigen-
standigkeit sich aber schon davon emanzipiert. Es sollte eine lange Reihe von Dar-
stellungen islindischer Einzelschicksale aus der Friihzeit folgen, woraus wir stellver-
tretend die Gisla saga herausgegriffen haben, die nur noch eines kurzen norwegi-
schen Vorspiels bedurfte ohne Bindung an die Kénigsgeschichte.

Njals saga

Gegen Ende des Jahrhunderts kulminierte diese auf die volle literarische Durchdrin-
gung der eigenen islindischen Frithzeit ausgerichtete Erzahlform in dem iiber 450
Seiten umfassenden opus magnum der Njdls saga. Bei diesem Umgang hitte man
erwarten konnen, dass der norwegischen Konigsgeschichte mehr Raum gegonnt
wiirde. Fir den Verfasser war aber der norwegische Ausgangspunkt offenbar kein
Problem mehr. Sein Blick war ganz auf das islindische Gemeinwesen der Friithzeit
gerichtet. Dieses Werk, das innerhalb der Sagaliteratur und dariiber hinaus nicht
seinesgleichen hat, erfiillt m.E. die Erwartungen, die wir an ein grofles Epos zu stel-
len pflegen in hoherem Mafle als etwa der Beowulf, das Rolandslied oder sogar das
Nibelungenlied, was im Folgenden zu zeigen versucht werden soll. Von einem Natio-
nalepos zu sprechen wie bei la douce France in den Chansons de geste, wire angesichts
der politischen Unbetrichtlichkeit Islands iibertrieben, obgleich nicht auszuschlie-
Ben ist, dass dieses tiberdimensionierte Werk auch in einem bewussten Spannungs-
verhaltnis zur norwegischen Konigsgeschichte zu sehen sei; immerhin griff ja um
1260 der norwegische Konig nach Island, das sich sehr wohl als eigenstindig emp-
fand. Die Islinder um diese Zeit waren die Fehden der Sturlungazeit leid und sicher-
lich nicht unzufrieden mit dem Anschluss an Norwegen; an einem beeindruckenden
Dokument ihrer Identitit sollte es aber nicht fehlen. Die Njdla war so ein Doku-
ment.

Die Njdls saga, die sich an Umfang und Perspektivenreichtum von den ,norma-
len Sagas abhebt, setzt wie diese ein — hét madr [ ... | (ein Mann hief)* — damit wird
versichert, dass das, was folgen wird, dem bekannten fruchtbaren Wurzelgrund alt-
islindischer Uberlieferungen entstammt. Diese traditionelle Einfithrung erschépft
sich aber nicht in ihrer Stereotypik, denn mit dieser Namensnennung tut sich ein
weiter Horizont auf, das Thing, und damit das islindische Gemeinwesen der Friih-
zeit mit seinen Menschen und Problemen, was dann auch tatsichlich den Mittel-

% Brennu-Njdls saga, S. 5 (Njals saga, S. 7) (wie Anm. 75).



Nijdls saga 65

punkt dieser Saga bilden wird. Mordr Gigja Sighvatsson, dieser madr, ist nimlich ein
bedeutender mdlafylgiumadr (ausgezeichnter Rechtsbeistand) und lpgmadr (in ge-
setzlichen Angelegenheiten so beschlagen), und es geht um lpgligir démar (rechts-
giiltige Urteile).*® Mit diesem prizise erweiterten Horizont ist ein handlungsmifiges
Umfeld gegeben, das potentiell Aktionsraum eines Epos sein kann. Dazu kommt es
in dieser Einleitung zu einem erregenden Moment, das Spannung und Erwartung
wecken musste und Groflepisches evozierte, im Hinweis darauf, dass Frauenschoén-
heit Quelle von Unheil sein kann. Der Verfasser erwihnt dies nicht nur nebenbei,
sondern im Rahmen einer kleinen eindrucksvollen Szene. Eben hat er eine zweite
bedeutende Person ins Geschehen eingefiihrt, einen gewissen Hoskuldr, und berich-
tet, dass dieser mit seinem Bruder Hrutr beisammensitzt. Seine Tochter Hallgerdr
ist ebenfalls anwesend, ein hiibsches Kind, wie es heif3t, frid synum ok mikil vexti ok
hdrit svd fagrt sem silki ok svd mikit, at pat ték ofan d belti (sie war hitbsch und grof8
gewachsen, ihr Haar glanzte wie Seide und war so lang, daf} es ihr bis tiber die Taille
fiel).*” Hoskuldr fragt nun seinen Bruder, ob er nicht auch finde, dass das Kind au-
Bergewdhnlich hiibsch sei: , Pykki pér eigi fogr vera?” (,Ist sie nicht schén?”).® Hratr
aber schweigt, und erst als Hoskuldr insistiert, antwortet er: ,Zrit fogr er mer sjd, ok
munu margir pess gjalda” (,,Sicher, das Miadchen ist schén, und manch einer wird es
zu spiiren bekommen*)® und fugt noch hinzu: ,en hitt veit ek eigi, hvadan pjéfsaugu
eru komin i ettir vdarar” (,Doch ich weif nicht, woher die Diebesaugen in unsere
Familie kommen”).”® Bedeutsames Schweigen vor einer schicksalsschweren Aussage
ist uns - siehe oben — auch in der Gisla saga begegnet. Hrits Auferung lisst an die
antike Helena denke, deren Schonheit Unheil tiber Griechen und Trojaner brachte.
Uber die Tréjumanna saga u.a. war dem Norden dieser Stoff vertraut. Es stellt sich in
diesem Zusammenhang eine seltsame Koinzidenz ein, die das Nibelungenepos aus
dem Siidosten mit der Njdls saga im duf3ersten Nordwesten verbindet. Beide Werke
stellen das kommende Geschehen unter die fatale ,Helena-Formel’, wie Heinzle es
genannt hat. Beim Nibelungenlied diirfte diese Ansippung an das grof3e Vorbild den
groflepischen Anspruch des Werkes nicht unerheblich erh6ht haben. Der Autor
verbindet mit dem Hinweis auf die Gefihrlichkeit von Frauenschonheit noch etwas
moralisch Belastendes, wenn Hrutr von Hallgerds pjdfsaugu spricht. Auflert sich
darin die vielberufene mittelalterliche Frauenfeindlichkeit? Aber da ist ja noch die
resolute, doch rechtschaffene Gattin Njals!

Das zweite Kapitel der Njdla fithrt im Anschluss an die Aussagen tiber Mordr auf
das Thing, das sich in dieser Saga als der Mittelpunkt des islindischen Gemeinwe-
sens herausstellen wird. Auf dem Thing rit Hoskuldr seinem Bruder, um die Hand
der Tochter Mords, Unnr, anzuhalten, eine gute Partie. Die Verhandlungen verlau-
fen auch erfolgreich, in einem halben Jahr soll Vermahlung sein. Man verlasst das

86

Brennu-Njdls saga, S. S (Njals saga, S. 7).
Brennu-Njdls saga, S. 6 (Njals saga, S. 7).
Brennu-Njdls saga, S. 7 (Njals saga, S. 7).
Brennu-Njdls saga, S. 7 (Njals saga, S. 7).
Brennu-Njdls saga, S. 7 (Njals saga, S. 7).

87

88

89

90



66 Teil II: Das Epos in Island

Thing. Nun kommt die Nachricht vom Tod des Bruders Hrits in Norwegen und
dass sein Erbe dort in Gefahr sei. Die typisch bauerlichen Erbstreitigkeiten werden
dann weiteren Ziindstoff liefern. Die Verméhlung wird verschoben, Hrutr bricht auf
nach Norwegen. In der Egils saga, in der ebenfalls Rechtsfragen eine Rolle spielen, ist
noch die Koénigsgeschichte als solche prasent in den beeindruckenden Gestalten von
Haraldr hinn harfagri (Harald Schénhaar) und Eirikr Haraldarson blédex (Erich
Blutaxt). In der Njdla hat sich das verschoben. Gunnhildr konungamédir (Gunnhild
Kéniginmutter) ist an die Stelle der Kénige getreten und das iiberdies eher in einem
anekdotisch-schwankhaften Zusammenhang. Sie macht Hrutr sofort zu ihrem Ge-
liebten und sorgt nebenbei dafiir, dass seine Erbanspriiche in seinem Sinn geregelt
werden. Hruatr will dann heimkehren. Er leugnet gegeniiber Gunnhildr, dass er auf
Island eine Braut hat. Gunnhildr, die von sich behaupten kann, dass sie d svd mikit
vald (so viel Macht)® iiber ihn, sagt voraus, dass er und seine Braut keine Erfiillung
in der Ehe finden werden, was dann auch tatsachlich eintritt. Bei dieser Szene ist zu
beachten, was man m.E. kaum bedacht hat, dass der Autor ein neues Bild von Gunn-
hildr entwirft, indem er sie humanisiert und sentimentalisiert, statt sie, wie noch in
der Egils saga als bose Zauberin darzustellen; nur der Hinweis, dass sie Macht iiber
Hratr habe und ihre Voraussage deuten noch darauf hin. Gunnhildr spannt einen
Goldring um Hrats Hand und umarmt ihn zum Abschied. Dieses Abweichen vom
tiblichen Bild der Gunnhildr ist ein Indiz dafiir, wie in dieser Saga die Sicht auf die
Friithzeit und deren Personal sich differenziert und aufhellt.

Die Ehe Hruts mit Unnr wird auch prompt getrennt, was zu rechtlichen Proble-
men — Regelung von Vermogensfragen - fiihrt.

Der Autor schwenkt dann iiber zu der nun schon herangereiften Hallgerdr. Ne-
ben ihrer duf8eren Erscheinung — ungewohnliche Schonheit, schlanker Wuchs, herr-
liches Haar — erfihrt man auch etwas iiber ihren Charakter: grlund ok skaphord (eine
verschwenderische Natur mit starkem Eigenwillen),”* was aber im Rahmen des Nor-
mal-Menschlichen verbleibt. Ihr Vertrauter allerdings, Pjostolfr, ein Totschlager und
Bosewicht, iibrigens kein gebiirtiger Islinder, hat auf Hallgerdr einen schlechten
Einfluss — at hann veri engi skapbeetir Hallgerdi ([man sagte,] daf8 er Hallgerds Cha-
rakter kaum mildern wiirde).”® Mit Nachdruck legt der Autor als Geschehensraum
das Menschliche fest und hilt iibertrieben Fornaldarsagahaftes energisch fern. Er
tiberlisst das Bose nicht bequem dem Magischen, sondern sieht es als Méglichkeit
der menschlichen Natur.

Was nun folgt, bis hin zum Schluss, steht unter dem Kompositionsprinzip der
Steigerung und riickt die islindische Friihzeit in ein besonderes Licht, was deren
Aufwertung befordert und worin nicht zuletzt die raison d’étre der eigenstindigen
Gattung der Saga liegen dirfte. Der Verfasser geht nun auf Hallgerdr ein. Es ergibt
sich die Aussicht auf eine eheliche Verbindung. Als Freier wird ein gewisser Porvaldr
eingefiihrt, eigentlich eine gute Partie, nur sein Jihzorn wird vorsorglich vermerkt.

' Brennu-Njdls saga, S. 21 (Njals saga, S. 16).
?  Brennu-Njdls saga, S. 29 (Njals saga, S. 22).
®  Brennu-Njdls saga, S. 30 (Njals saga, S. 22).



Nijdls saga 67

Hallgerds Vater bringt die Verhandlungen zum Abschluss, leider tiber den Kopf
seiner Tochter hinweg, was sie tief verletzt. Bei den Ehen, um die es nun gehen wird,
ist das Gesetz der Steigerung offenkundig, gestiitzt durch die epische Dreizahl. Mit
dieser Steigerung verbindet sich auch eine Differenzierung im Menschlichen. In der
Welt der Saga sind Mord und Totschlag nichts Ungewohnliches und setzen oft die
Handlung in Gang. Demgegeniiber ist in der Njdla die eher weniger spektakulire
Ohrfeige, psychologisch verstindlich eingesetzt, dreimal das entscheidende Element
im Geschehen. Die nicht minder folgenschwere Feindschaft zwischen Hallgerdr und
Bergpéra, der Gattin Njdls, wird dann auf einen noch weniger spektakuliren Anlass
zurtickgehen.

Die erste Ehe der Hallgerdr steht nicht nur psychologisch unter einem ungiinsti-
gen Stern; es gibt da noch Reste eines archaisch-mythisch gepragten Vergangen-
heitsbildes, verkorpert im {iblen Pjostélfr und dem zauberkundigen Svanr, einem
Verwandten Hallgerds. Beide freunden sich an und beim Vermihlungsgelage tu-
scheln sie so sehr miteinander, dass es auffillt. Hallgerds provokative Lustigkeit lasst
ebenfalls nichts Gutes ahnen. Eine gespannte Atmosphire, die der Autor zu vermit-
teln weif3.

Uber die Verschwendungssucht Hallgerds kommt es zu dem fatalen Wortwech-
sel mit ihrem Gemahl, was zur deftigen Ohrfeige fithrt. Es heif}t nun, dass Hallgerdr
sat uti (vor dem Haus [sa8]);"* sie ist zutiefst niedergeschlagen. In dieser nebensich-
lich scheinenden Feststellung des vera #ti diirfte mehr stecken. Mit Frauen, die sich
in dieser vera-iti-Situation befinden, scheint es eine besondere Bewandtnis zu ha-
ben, worin archaische Vorstellungen wirksam sein diirften. Auch die eddische Dich-
tung weifl davon. So sucht Odin in der Vpluspd die Volva auf, die (Str.28) Ein sat
hon 1ti (Allein safl sie drauflen),”® um wichtige Kunde von ihr zu erhalten. Und von
Brynhildr heift es in der Sigurdarkvida in skamma (Str. 6) ebenfalls: Ein sat hon iti
und iiber das Schicksal Sigurds befindet: ,Hafa skal ek Sigurd / — eda pé svelti! [ ... ]*
(Allein saf sie draufien [ ... ] ,Haben muf ich Sigurd/ — oder sonst mége er sterben!
[...]17).”° Bei Hallgerdr geht es um Leben oder Tod ihres Gatten. Aus dieser Position
heraus vollzieht sie de facto gegeniiber ihrem Vertrauten Pjostélfr eine hvot — Auf-
hetzung. Pjostolfr versteht sofort, dass er den Backenstreich richen muss und es fallt
auch das entsprechende Wort hefna (richen).”” Mit hefna ist ein Stichwort gefallen,
das die Handlung beherrschen wird bis - ironischerweise - hin zu den letzten Wor-
ten Njils, der zeitlebens gegen den Rachegeist angegangen ist. Nun lehnt er das An-
gebot Flosis, das brennende Haus zu verlassen ab, denn er sei madr gamall ok litt til
biiinn at hefna sona minna ([ich bin] ein alter Mann und tauge schwerlich dazu,

*  Brennu-Njdls saga, S. 34 (Njals saga, S. 25).

% Edda. Die Lieder des Codex Regius (wie Anm. 31), S. 7. Deutsche Ubersetzung aus: Die Gétterlieder
der Alteren Edda. Ubersetzt, kommentiert und herausgegeben von Arnulf Krause. Stuttgart 2006,
S.17.

Sigurdarkvida in skamma, in: Klaus von See et al. (Hg.): Kommentar zu den Liedern der Edda. Bd. 6:
Heldenlieder, Heidelberg 2009, S. 330.

7 Brennu-Njdls saga, S. 34 (Njals saga, S. 26).

96



68 Teil II: Das Epos in Island

meine Séhne zu richen).”® Man geht kaum fehl, wenn man die Njdls saga liest als die
grundsitzliche Auseinandersetzung mit dem Phinomen Rache, worin der christliche
Verfasser das Problem der frithen islindischen Gesellschaft sah. Er widmete darum
auch der hvpt besondere Aufmerksamkeit als Doméne der Frauen Hallgerdr,
Bergpoéra und Hildigunnr.

Pjostélfr zieht mit seiner Axt, die das dominierende Dingsymbol der Pjéstélfr-
Szenen ist, los und erschligt Hallgerds Gatten. Hallgerdr schickt den Téter zu ihrem
Onkel, dem zauberkundigen Svanr, und verhindert so die Bestrafung des Titers.

Die Parallelszene, die aus der zweiten — nun aber gliicklichen Ehe hervorgeht, ist
in das gleiche Geriist eingebettet wie die eben besprochene, intendiert aber zugleich
die Loslosung davon; ein beachtlicher erzahlerischer Kunstgriff. Hallgerds zweite
Vermihlung steht unter einem giinstigen Stern. Hallgerdr ist damit einverstanden,
Glumr zu heiraten, und das Paar lebt in sehr gutem Einvernehmen. Der Ehe ent-
springt auch eine Tochter, die Porgerdr genannt wird, womit iiber Hallgerds Vorfah-
ren eine Beziehung zu Sigurdr Fafnisbani hergestellt wird — eine Konzession an die
heldenepische Tradition. Inzwischen erfihrt man, dass der iible zauberkundige
Svanr beim Fischen ertrunken sei. Er soll in einen Berg eingetreten sein, wo er emp-
fangen wurde; noch ein mythischer Rest. Bedenklich allerdings, dass Hallgerdr die-
sen Verlust sehr bedauert; aber immerhin, ein Bosewicht weniger, bleibt noch
Pjostolfr. Hoskuldr hat ihn verjagt, doch Hallgerdr will ihn aufnehmen, allerdings
nicht ohne die Zustimmung ihres Mannes, denn, wie sie betont, es sei , Vel um dstir
okkrar” (,Ja, wir lieben uns“).”” Sie umarmt ihren Mann und erhilt die Zustimmung,.
Glimr und Pjo6stolfr geraten natiirlich bald aneinander, wortiber Glimr seiner Gat-
tin berichtet — das Ganze also betont in realistisch-alltigliches Licht getaucht! Hall-
gerdr nimmt Pjdstélfr in Schutz, es entwickelt sich ein Wortwechsel, der mit einem
Backenstreich endet. Nun zeigt sich aber die humane Hallgerdr, wenn es heifst Hon
unni honum mikit (Sie liebte ihn sehr).'® Doch da taucht Pj6st6lfr auf und erfihrt,
was Hallgerdr widerfuhr, von der aber nun keine Aufhetzung — hvpt — ausgeht, im
Gegenteil. Dessen bedarf es nun auch nicht mehr, das Bose hat sich verselbstandigt.
bjostolfr gekk { braut ok glotti vid (ging weg und grinste hohnisch)'”' - ein unheilvol-
les Grinsen. Er totet Glumr und kehrt mit seiner blutigen Axt, die diesen Abschnitt
als Symbol beherrscht, zuriick. Hallgerdr schickt den Moérder zu ihrem Onkel Hrdtr,
der ihn auch prompt erschligt. Damit ist dieser Bésewicht auch liquidiert und man
konnte sagen, dass nun die unheilvollen Reste aus der archaisch-mythischen Welt
beseitigt seien und die Bahn frei ist fiir Neues, in dessen Licht der Autor nun die
islandische Friihzeit getaucht sehen will. Unheil und das Bése sind aber mit dieser
Humanisierung Hallgerds und der Liquidierung des typischen Bésewichts nicht aus
der Welt geschafft. Es wird nun darum gehen, das Bose als integrierenden Bestand-
teil der frithislindischen Gesellschaft darzustellen und sich damit auseinanderzuset-

% Brennu-Njdls saga, S. 330 (Njals saga, S. 228).
Brennu-Njdls saga, S. 46 (Njals saga, S. 34).

"% Brennu-Njdls saga, S. 48 (Njals saga, S. 35).

"' Brennu-Njdls saga, S. 48 (Njals saga, S. 36).



Nijdls saga 69

zen. Eben diese Hallgerdr wird daran Anteil haben, etwa in Verbindung mit dem
eitlen Sigmundr, oder der heimtiickische Mordr Valgardsson, ein normales Glied der
Thinggemeinschaft.

Fiir eine zu erwartende dritte eheliche Verbindung Hallgerds scheinen nun die
Voraussetzungen nicht ungiinstig zu sein. Prompt folgt auch die Einfithrung ent-
sprechender neuer Hauptpersonen, wobei der Autor auf eine breite miindliche
Uberlieferung aufbauen und mit entsprechender Aufmerksamkeit des Publikums
rechnen konnte; es geht um Gunnarr und Njéll. Die Verbindung mit dem bisher
Erzéhlten ergibt sich zwanglos, da Gunnarr als Verwandter der Unnr in deren
Rechtsstreit einbezogen werden kann. Die Té6tung der beiden Eheminner hatte
noch nicht zu einer Einbeziehung des Things gefiihrt, was sich nun dndern wird mit
Gunnarr und Njill. Mit dem Thing gerit dann auch immer mehr das islindische
Gemeinwesen der Friithzeit in den Mittelpunkt des Geschehens. Diese Erweiterung
des Horizonts bildet die Grundlage dafiir, dass aus einer bloflen individuellen Islin-
dersaga das Epos werden konnte. Der Rechtsstreit wird zugunsten Unnrs geldst,
nicht ganz ohne Njils Kniffe und Gunnars Drohung mit Zweikampf. Auf das letzt-
lich giitliche Ende der Affire fillt allerdings ein Schatten, denn Hrutr sagt voraus —
das gehort zu seiner Rolle —, dass Gunnarr fiir seine erfolgreiche Intervention letzt-
lich tibel belohnt werde, was Gunnarr mit heroischem Gleichmut quittiert: ,Ferr pat
sem md” (,Es kommt, wie es kommen muf8”)."”” Die Thingéffentlichkeit reagiert
positiv; Menn ridu heim ni af pinginu, ok hafdi Gunnarr ina mestu semd af mdlinu.
(Nun ritten die Leute vom Thing heim, und Gunnar gewann durch den Ausgang der
Sache hoch an Ansehen.)'” Gunnarr beansprucht keine Belohnung seitens Unnr,
hofft aber, wenn nétig, auf Unterstiitzung seitens ihrer Familie. Was unmittelbar
darauf folgt, lasst in dieser Hinsicht nichts Gutes ahnen. Dabei geht es aber nicht um
dumpfe Schicksalsverfallenheit, sondern um menschliche Verhaltensweisen.

Im néchsten Kapitel wird nimlich der Personenkreis im negativen Sinn erweitert.
Es tritt ein gewisser Valgardr ins Geschehen ein. Unnr heiratet ihn, wie es offenbar
missbilligend hei8t dn rddi allra frenda sinna (ohne die Zustimmung aller ihrer Ver-
wandten).'” Dieser Valgardr var madr grdlyndr ok évinsell (der Mann war verschla-
gen und unbeliebt).'” Dieser Ehe entsprang ein Sohn namens Mordr. Von ihm
heif3t es hann var sleegr madr [ ... | ok illgjarn (er war ein Heimtiicker und zog hinter-
hiltig seine Fiden);'% er wird Gunnarr iibel mitspielen. Wiederum nicht blofle
Schicksalsverfallenheit, sondern menschliche Bosheit als Element der Friihzeit. Un-
mittelbar darauf folgt das Gegenbild; die Sippe Njéls mit ihrem Umfeld wird ins
Geschehen eingefiihrt. Unter den S6hnen Njals wird Skarphedinn herausgehoben.
Damit sind Grundlagen aus dem rein Menschlichen gelegt und der Autor kann auf
einen neuen typischen Sagaerzihlstrang iiberleiten, die Ausfahrt des Islinders nach

' Brennu-Njadls saga, S. 67 (Njals saga, S. 47).
"% Brennu-Njdls saga, S. 68 (Njals saga, S. 47).
"% Brennu-Njdls saga, S. 70 (Njals saga, S. 48).
' Brennu-Njdls saga, S. 70 (Njals saga, S. 48).
"% Brennu-Njadls saga, S. 70 (Njals saga, S. 48).



70 Teil IT: Das Epos in Island

Norwegen. Der Autor weicht aber dabei von der iiblichen Typik ab. Ein Norweger,
der bei Gunnarr den Winter verbracht hat, will ihn dazu bewegen, at hann skyldi fara
utan (ins Ausland zu fahren).'"” Gunnarr zeigt seltsamerweise dafiir kein Interesse.
Er sucht Njéll auf und will erfahren, ob diese Ausfahrt rddligt (verniinftig)'® sei, was
Njall bejaht. Dieses ungewdéhnliche Desinteresse Gunnars an der iiblichen Ausfahrt
des Islinders muss doch etwas bedeuten, auch wenn man nicht das Gras wachsen
hort. Gunnarr gewinnt auch dadurch eine Sonderstellung als iiberzeugter Islinder.
Das ldsst vorausdenken an seine Weigerung, auch nur drei Jahre ins Exil zu gehen
und Island zu verlassen. Es muss auch auffallen, dass das tibliche Ziel der Ausfahrt,
der norwegische Hof, nur kurz erwiahnt wird; festgehalten wird nur der Tod Gunn-
hilds — eine positive Tatsache. Man kann darin eine weitere Distanzierung von der
norwegischen Konigsgeschichte sehen. Man erfihrt stattdessen von erfolgreichen
Kimpfen zur See, wobei Gunnarr die durch seidr (Zauber) aufgeladene Waffe eines
gewissen Hallgrimr erbeutet, einen afgeirr (HauspieB),'” in dem es syngr [ ... | dor
hdtt (erklingt der Spief vorher laut),''” bevor ein Totschlag folgt, ein typischer ar-
chaisierender ,Tribut’ an Publikumserwartungen, vergleichbar der Waffe Grdsida der
Gisla saga. Gegeniiber besiegten Gegnern verhilt sich Gunnarr groherzig, ist nicht
beutegierig und rit ihnen fara til féstrjarda sinna (in ihre Heimat zuriickzufahren).'"!
Mit diesem Begriff rechnet man in diesem Kontext nicht; seine Verwendung zeugt
m.E. wiederum von der ,Heimatverbundenheit’ Gunnars und es fillt einem wiede-
rum seine Weigerung ein, Island zu verlassen, wobei er sogar den Rechtsbruch in
Kauf nimmt. Die germanische Uberlieferung kennt m.E. noch kein Aquivalent zu
féstrjord; dies setzt altromisches Patria-Denken voraus. Siehe dazu oben zum Hilde-
brandslied (V. 24).

Bei der Schilderung von Gunnars Treiben in den ddnisch-siidschwedischen Ge-
wissern spielt in veredelter Form und unter Ausblendung brutaler Exzesse Forn-
aldarsagahaftes herein wie schon in der Egils saga, dort mit aller Brutalitit. Gunnars
Ruhm fiihrt ihn schlieflich an den dénischen (!) Hof Harald Gormssons. Der Kénig
bietet ihm sogar kvdnfang ok riki mikit (eine Heirat und eine Herrschaft)''? an, doch
Gunnarr lehnt ab, denn er will fyrst til Islands (zuerst nach Island)'" reisen! Der
Konig sagt voraus: ,Pd munt pu aldri aptr koma til vdar” (,Dann wirst du nie wieder
vor uns treten”)."'* Gunnarr iiberlisst das wiederum dem Schicksal: ,Audna mun pvi
rdda, herra” (,Dariiber bestimmt das Schicksal, Herr”)!""* Mit reichen Gaben ausge-
stattet, verldsst er den dinischen Hof. Norwegen bleibt nicht ginzlich ausgeblendet.
Auf der Riickreise macht Gunnarr auf Vorschlag seines Begleiters Station beim Jarl

"7 Brennu-Njdls saga, S. 74 (Njals saga, S. 50).
' Brennu-Njdls saga, S. 74 (Njals saga, S. 50).
"% Brennu-Njadls saga, S. 80 (Njals saga, S. 53).
"% Brennu-Njdls saga, S. 80 (Njals saga, S. 53).
"' Brennu-Njdls saga, S. 81 (Njals saga, S. 54).
"2 Brennu-Njdls saga, S. 82 (Njals saga, S. 55).
"3 Brennu-Njdls saga, S. 82 (Njals saga, S. 55).
""" Brennu-Njdls saga, S. 82 (Njals saga, S. 55).
"'* Brennu-Njdls saga, S. 82 (Njals saga, S. 55).



Nijdls saga 71

Hiékon. Es wird angemerkt, dass Gunnarr Gefallen an Bergljét, einer Verwandten
des Jarls fand, und dieser es nicht ungern gesehen hitte, dass Gunnarr um die Hand
des Midchens anhielte. Diese Andeutungen — mehr ist es nicht — sind auf Kjartans
seridse Romanze mit Ingibjorg, der Schwester Kénig (!) Olafs und auf Hruts derbes
Verhiltnis zur geilen Gunnhildr zu beziehen. Vom Jarl reichlich mit Mehl versorgt -
auf Island hatte es ein Missjahr gegeben — kehrt Gunnarr heim. Es ist — Kalkiil des
Verfassers — Zeit des Allthings. Dieses riickt nun immer mehr in den Mittelpunkt, da
man nun in die entscheidende Phase des Sagageschehens eintritt, was der Autor mit
besonderer Sorgfalt registriert. Er bescheinigt Gunnarr und seinem Bruder, dass sie
ihren Hausleuten gegeniiber freundlich auftreten und keinerlei Arroganz erkennen
lassen. Dann heif3t es, was ebenfalls positiv zu vermerken ist, dass Gunnarr sogleich
seinen Freund Njall aufsucht. Njall will nicht zum Thing reiten und rit auch
Gunnarr davon ab; er wiirde dort viel beneidet werden, worauf Gunnarr entgegnet,
er wolle mit jedermann in Frieden leben. Gunnars Bruder aber ermuntert ihn, zum
Thing zu reiten, denn ,mun par vaxa semd pin vid” (,Dein Ansehen wird dort noch
wachsen”),'' was Gunnarr aber offenbar nicht so sehr interessiert, denn er will dort
finna géda menn (mit guten Leuten zusammen[zu]kommen)''” — doch wen findet er
dort? Hallgerdr! Der Hinweis auf géda menn ist derart tiberdeutlich auf die Grund-
thematik des Werkes bezogen, dass Gunnarr zum Sprachrohr des Autors wird; dazu
wird nicht minder iiberdeutlich seine friedliche Sinnesart herausgestellt, wodurch
die altheroische Tradition, ein Giitesiegel der Frithzeit, deren Vertreter Gunnarr ist,
in neuem Licht erscheinen kann. Auch das ein Beitrag zur Gestaltung der eigenen
Friihzeit im Epos. Die Begegnung mit Hallgerdr wird betont als Schliisselszene dar-
gestellt, wobei auf auffillige Weise das ,Aufere’ zur Geltung kommt — ein bezeich-
nendes Indiz fiir Denken und Empfinden mittelalterlicher Menschen im Allgemei-
nen. Das imponierende Auftreten Gunnars und seiner Leute auf dem Thing wird
positiv vermerkt, vielleicht ein Hinweis auf die Gisla saga, wo in der Voraussage des
Gestr ein Schatten auf Gisli und seine Gruppe fiel. Es folgt nun die Begegnung
Gunnars mit Hallgerdr.

Von Gunnarr heif3t es, er begibt sich herab vom lpgberg (Gesetzesfelsen).''® Von
einem Mitwirken an Regelung von Rechtsfragen ist keine Rede. Hallgerdr ist wichti-
ger! Gunnarr begegnet einer Gruppe von Frauen, alle vel biinar (vornehm geklei-
det).""”? An ihrer Spitze befand sich jene, er bezt var biiin (am besten gekleidet)'*
und die begriiite sogleich Gunnar und verwickelt ihn djarfliga (geradeheraus)'*' in
ein Gesprich iiber seine Auslandsfahrt. Der Autor gibt dazu eine ungewohnlich aus-
fithrliche Beschreibung ihres Aufleren, ihrer kostbaren Kleidung und ihrer Haar-
pracht; letzteres hat ja Leitmotivqualitit. In Entsprechung dazu das nicht minder

"' Brennu-Njdls saga, S. 84 (Njals saga, S. 57).
" Brennu-Njdls saga, S. 84 (Njals saga, S. 57).
""" Brennu-Njdls saga, S. 85 (Njals saga, S. 57).
" Brennu-Njdls saga, S. 85 (Njals saga, S. 57).
0" Brennu-Njals saga, S. 85 (Njals saga, S. 57).
2! Brennu-Njdls saga, S. 85 (Njals saga, S. 58).



72 Teil II: Das Epos in Island

imponierende Erscheinungsbild Gunnars. Er trigt das Prunkgewand, das Haraldr
konungr Gormsson gaf honum (ihm Harald Gormsson geschenkt hatte)'** und hat
hringinn d hendi, Hikonarnaut (den Ring von Hakon am Arm).'”® Dieses Insistieren
auf der dufleren Pracht diirfte kaum der bloflen Freude am Dekorativen dienen,
vielmehr ist an christlich-mittelalterliche Einschitzung dufleren Glanzes als gefihr-
liches Blendwerk zu denken. Dazu die Eile, der Gunnarr verfillt, wie er um Hallgerds
Hand anhilt. Hallgerds Bemerkung, ,en mannvond mun ek vera” (,aber ich wiirde
ihn [einen Heiratsinteressenten] mir gut aussuchen”),'** trigt ebenfalls zur Aufla-
dung der Szene bei. Eine direkte unheilvolle Vorausdeutung fehlt, desgleichen ein
Kommentar des Autors. Der Autor meidet zunichst eine plumpe unheilvolle Fest-
legung der Zukunft Gunnars als Ehemann der Hallgerdr, ein Zeichen beachtlicher
asthetischer Sensibilitit, was der Besonderheit des Schicksals Gunnars entspricht.
Spannung ist aber aufgebaut. Das anschlieBende Gesprich zwischen Gunnarr und
Hallgerds Vater Hoskuldr und ihrem Onkel Hritr fithrt nach der ungewdhnlich
glanzvollen Szene mit Hallgerdr und ihren Frauen auf den Boden der bauerlichen
Wirklichkeit zuriick. Im ersten Kapitel wollte Hoskuldr von seinem Bruder erfahren,
ob er nicht auch von der Schonheit Hallgerds beeindruckt sei. Nun tritt Gunnarr
hinzu und hilt um Hallgerds Hand an. Hoskuldr reagiert positiv mit einer kleinen
Einschrinkung ef pér er pat alhugat (falls es dir Ernst damit ist),'* was aber nicht
weiter priazisiert wird. Hoskuldr wendet sich nun an seinen Bruder — in Entspre-
chung zum Gesprich im ersten Kapitel der Saga. Hrutr konstatiert zunichst, dass die
beiden grundverschieden seien, Gunnarr ein rechtschaffener tiichtiger Mann, Hall-
gerdr dagegen blandin mjok (doch wie es mit ihrem Charakter steht, ist zweifel-
haft)'*® und fiigt hinzu, er wolle Gunnarr nicht hintergehen. (Gunnars Misstrauen
gegeniiber den beiden, sie seien wegen des Erbstreits gegen eine Ehe Gunnars mit
Hallgerdr, wird von Hrutr ausgerdumt. Ein nebensichlicher Hinweis, der aber die
Wirklichkeitsdichte dieser Saga unterstreicht.) Hratr klirt nun Gunnarr scho-
nungslos iiber Hallgerds Charakter auf — allt um skaplyndi Hallgerdar éfregit (Unge-
fragt [erzahlt] Hrut dem Gunnar, wie es sich mit Hallgerd verhilt),'”” was aber
Gunnarr nicht von seinem Vorhaben abbringt. Nun geht es auch nicht so sehr um
die Schénheit Hallgerds, sondern um die pjéfsaugu (Diebesaugen); eine gravierende
Verlagerung gegeniiber Helena und Kriemhilt! Hratr muss das hinnehmen, indem
er konstatiert ,[...] ykkr er bddum girndarrdd” (,daB ihr beide auf diese Ehe
brennt”).”** Von diesem Begriff konnte viel abhingen. Baetkes Worterbuch zur alt-
nordischen Prosaliteratur iibersetzt mit , Liebesheirat”. Das ist romantisch sentimen-
tal und verfehlt wohl den Sinn der Passage. Anders Cleasby/Vigfusson mit ihrer

22 Brennu-Njdls saga, S. 85 (Njals saga, S. 58).
"2 Brennu-Njdls saga, S. 85 (Njals saga, S. 58).
" Brennu-Njdls saga, S. 85f (Njals saga, S. 58).
> Brennu-Njdls saga, S. 86 (Njals saga, S. 58).
¢ Brennu-Njdls saga, S. 86 (Njals saga, S. 59).
27 Brennu-Njdls saga, S. 87 (Njals saga, S. 59).
" Brennu-Njdls saga, S. 86f (Njals saga, S. 59).



Nijdls saga 73

Ubersetzung ,mad with love’. Man muss sich fragen, ob der Sagaautor damit nicht
doch im europiischen Mittelalter angekommen ist? Sinnliche Liebe als Gier und
damit als Quell des Unbheils, wie sich herausstellen wiirde? Doch, wie weit trigt das
in dieser Saga? Es konnte an die Substanz der Njdla gehen, es wire aber verfehlt, aus
ihr ein bloBles Moralexempel zu machen. Die auffallende Diskretion, mit der der
Autor tber eine mogliche erotische Verblendung Gunnars hinweggeht, weist da-
raufhin, dass er von ihm den Makel siindhaften erotischen Verhaltens fernhalten
wollte.

Gunnarr sucht nach dem Thing sogleich Njéll auf, ein positives Signal, doch Njall
ist deprimiert iiber Gunnars Entschluss — hann ték pungt d kaupum hans (Die Nach-
richt machte ihn sehr betroffen.)'*” und macht die unheilvolle Voraussage: , Af henni
mun standa allt it illa, er hon kemr austr hingat” (,Von ihr wird alles mégliche Unheil
ausgehen, wenn sie zu uns in den Osten kommt*)."** Hrutr hatte sich blof8 negativ
tiber Hallgerds Charakter geduflert, Njils Aussage, gemafl dem Prinzip der Steige-
rung, ist umfassender. Gunnarr kontert mit der Versicherung ,Aldri skal hon spilla
okkru vinfengi“ (,Unsere Freundschaft wird sie niemals zerstoren”)."*! Verbindet
man Njils Voraussage mit Hruts Feststellung iiber girndarrdd Gunnars und Hall-
gerds, so ergibe sich punktuell - wenn nicht mehr - die Einsicht, dass eben nach
mittelalterlicher Sicht der amor huius mundi ins Verderben fiihrt. Amor stiinde also
gegen vinfengi. Im Verlauf der Handlung spielt amor aber keine Rolle im Gegensatz
zu vinfengi, die grofBartig obsiegt; ein Ruhmestitel, den der Autor seinen Landsleuten
der Frithzeit verleiht und somit einen wesentlichen Beitrag dazu leistet, diese Saga —
tiber alle anderen hinaus — zum islaindischen Epos zu machen.

Das Thema von der Fragwiirdigkeit der Frauenschonheit in Verbindung mit der
moglichen Abwertung des Eros wird nun eingebettet in die offenbar wichtigere Aus-
einandersetzung mit dem Phinomen Rache. Bemerkenswert dabei ist, dass das, was
zu Rachetaten fiihrt, jeweils auf die Bosheit des einzelnen Menschen zuriickgeht, auf
Hallgerdr und dann auf Mordr, worauf in einem dritten Anlauf mit Flosi sich eine
neue Perspektive eroffnet. Die dumpfe Macht des blof3 Schicksalhaften wiirde damit
in den Hintergrund treten; auch das ein wesentlicher Beitrag zur ,Vergangenheits-
bewiltigung’.

Gunnars Vermihlung, von ihm grofiziigig organisiert, wird in einer Nebenhand-
lung von einem Ehekrach uiberschattet. Ein Verwandter Gunnars, Prdinn, von dem
es heif3t, dass er seine Frau nicht liebt, vergafft sich in Hallgerds minderjahrige Toch-
ter, trennt sich von seiner Frau und heiratet das Midchen. Uber die Vermihlung
Gunnars verlautet nichts Negatives. Im Gegenteil, es heifdt abschliefend durchaus
positiv, Hallgerdr ték vid birddum ok var fengsom ok atkvaedamikil (Hallgerd iber-
nahm den Haushalt auf Hlidarendi. Sie hielt auf Aufwand und schaltete mit fester
Hand.)"** Auch ihre Tochter erwies sich als gute Hausfrau. Der Autor vermeidet also

¥ Brennu-Njdls saga, S. 87 (Njals saga, S. 59).
" Brennu-Njdls saga, S. 87 (Njals saga, S. 59).
"' Brennu-Njdls saga, S. 87 (Njals saga, S. 59).
" Brennu-Njdls saga, S. 90 (Njals saga, S. 61).



74 Teil II: Das Epos in Island

eine Schwarz-Weif-Zeichnung und ldsst es beim Vermihlungsfest eben nicht zu
einem Eklat kommen, der die Unheilslawine in Gang setzen wiirde. Er vermeidet
diesen Kurzschluss und setzt stattdessen neu ein. Es kommt zum tiblichen winter-
lichen Gelage. Njall ist an der Reihe, Gunnarr und Hallgerdr nehmen daran teil. Es
kommt zu einem Wortwechsel zwischen Hallgerdr und Bergpora, der Gemahlin
Njdéls. Aus diesem banalen Zank um die Sitzordnung wird der Autor nun die Trago-
die Gunnars und der Njélssippe herausentwickeln. Die Saga bleibt damit betont im
Zwischenmenschlichen, es gibt keinerlei ahnungsvolle Hinweise auf das Wirken
unheilvoller Schicksalsmichte, ganz zu schweigen von einer eventuellen Einfliste-
rung des Teufels. Es muss ohnehin auffallen, dass bei der literarischen ,Aufarbeitung’
der islindischen Friihzeit in den Sagas der Teufel keine Rolle spielt! In der Gisla saga
16st ebenfalls ein Wortwechsel zweier Frauen, allerdings intim und nur zufillig be-
lauscht, das Unheil aus, doch da geht es immerhin um Liebe und eheliche Treue. In
der Njdla heif3t es nur, dass Bergpo6ra Hallgerdr ihren Platz am Tisch zugunsten ihrer
Schwiegertochter streitig macht und sich durchsetzt mit den Worten ,Ek skal hér
rdda” (,Hier bestimme ich!“).'** Wie sie dann das Waschbecken herumreicht, wird
sie von Hallgerdr ob ihrer missgestalteten Fingernigel und der Bartlosigkeit ihres
Mannes geschmiht, was Bergp6ra mit dem Hinweis kontert, dass Hallgerds Gatte
bPorvaldr einen Bart hatte, was sie aber nicht daran hinderte, seinen Tod zu verursa-
chen. Hallgerdr ist emp6rt und verlangt von Gunnarr, dem tiichtigsten Mann auf
Island, wie sie betont, diesen Affront zu rachen, was Gunnarr zuriickweist und die
Freundschaft mit Njill beschwort.

Was wie ein blofler Ehekrach aussieht, wird zu einer Schlisselstelle in der Ausei-
nandersetzung mit der Vergangenheit, denn nun brechen Totschlag und Rache in
die Welt Gunnars und Njéls herein. Der Reaktion Gunnars kommt besondere Be-
deutung zu, denn sie ist so angelegt, dass sie einen grofleren Zusammenhang evo-
ziert. Es handelt sich dabei um eine ins hiusliche verlagerte Variante eines altheroi-
schen Verhaltensmusters, um die Hetzszene, in der eine Frauengestalt einen Mann
aufhetzt, Rache zu nehmen, wobei auch dessen Leben auf dem Spiel steht. Man
kennt dieses Handlungsmodell der hetzenden Frau aus den eddischen Liedern, z.B.
aus der Sigurdarkvida in skamma, der Gudrinarhvot, den Hamdismdl. Auch die
Laxdela saga greift dieses altheroische Modell auf. Nicht so die Njdla. Gunnarr
lehnt sich vehement dagegen auf und verwendet fiir den Mann, der sich aufhetzen
lisst, sogar den abwertenden Begriff eggjanarfifl (,Ich habe keine Lust, mich durch
deine Hetzerei zum Narren machen zu lassen!”)."** Eine starke Distanzierung vom
altheroischen Muster, die die Sonderstellung der Njdla innerhalb der Sagaliteratur
untermauert. Ein Blick auf die anspruchsvolle Laxdela saga bietet sich an. Das althe-
roische Muster ist — bei aller ,Modernitit’ dieser Saga — noch durchaus verbindlich.
Bolli fiigt sich der hvot seiner Gattin Gudrun. Er bereut zwar sogleich, was zum ei-
nem, im Verglich zur Njdla noch unbewiltigten, Nebeneinander von Archaisch und
Christlich fithrt. Angesichts dieses Sachverhalts fragt man sich, ob nicht bei dieser

"+ Brennu-Njdls saga, S. 91 (Njals saga, S. 62).
" Brennu-Njdls saga, S. 91 (Njals saga, S. 62).



Nijdls saga 78

unterschiedlichen Sicht auf die Vergangenheit eine bewusst kritische Bezugnahme
auf die Laxdela saga besteht; das wiirde auch unser Bild von den Sagas etwas stirker
akzentuieren. Vor dem Untergang der Njélssippe, wie wir sehen werden, kommt es
zu einer packenden und erfolgreichen Hetzszene, die das altheroische Muster in
neue Zusammenhinge riickt.

Der Hinweis auf die Bartlosigkeit Njals wird sich zu einem Leitmotiv entwickeln,
das fiir den Ablauf des Geschehens mitentscheidend sein wird. Die Einfithrung von
Rache und Hetzerin ist als erzihlerisches Programm zu verstehen, das nun die
Hauptlinie der Saga bilden wird und worin sich des Autors Sicht auf die Vergangen-
heit niederschligt. Schon angesichts des im blofSen Umfang der Saga implizierten
Anspruchs muss man dieser Problemstellung und deren erzihlerischer Bewiltigung
die gebithrende Aufmerksamkeit schenken. Der Erzahler setzt mit besonderer Sorg-
falt das Prinzip der Steigerung ein, wobei zusehends die Thingoffentlichkeit an Be-
deutung gewinnt, was hinsichtlich des islindischen Selbstverstindnisses und mit
Blick auf das genus Epos die Sonderstellung dieser Saga mitbegriindet. Entschei-
dend wird die abschliefende Einbeziehung der Religion sein. Es ergibt sich also eine
durchdachte und komplexe Gliederung des gewaltigen Stoffes.

Aus dem Zank der beiden Frauen kommt es zu Totschlag und Rache, was sich in
dreifach gesteigerter Stufung vollzieht und in gekonnter Variation bewiltigt wird;
zuerst betrifft es Sklaven, dann Freigelassene und schliefllich Freie, was die Span-
nung beziiglich des Kommenden erh6ht. Die Hauptbetroffenen, Gunnarr und Njall,
sind aber zum Erstaunen der Thingoffentlichkeit, die noch in Passivitit verharren
kann, in der Lage, den Rechtsfall unter sich zu l6sen, was zeigt, dass der Autor es den
Vorfahren zutraut, derart gravierende Probleme ohne Einsatz von Gewalt zu 16sen;
auch das Schicksal spielt dabei keine Rolle. Doch der verderbliche Automatismus
von Totschlag und Rache kann nur gestoppt, aber noch nicht iiberwunden werden.
Dennoch, es ist dies bereits ein gewichtiger Beitrag zur ,Humanisierung’ der Friih-
zeit.

Bei Gunnarr taucht nun ein gewisser Sigmundr auf, eine glinzende Erscheinung,
dazu noch Skalde. Sein Begleiter, Skjoldr, ist ein iibler Kerl, was bereits eine Belas-
tung darstellt. Gunnarr warnt Sigmundr vor frameggjan Hallgerdar (sobald meine
Frau Hallgerd zu irgendetwas anstachelt),"** was dieser positiv zur Kenntnis nimmt.
Hallgerdr iiberhduft Sigmundr mit ihren Gunsterweisen und gewinnt in ihm ein
willfihriges Werkzeug fiir ihre Rachepline. Die altheroisch-schicksalhafte hvot ver-
andert sich hier und wird psychologisiert zu einer Art Dienstleistung, wo bei den
vorausgehenden Aufhetzungen das Archaische noch durchschimmern konnte, z.B.
im Motiv der Erregung. Vor der brenna wird es, mit Hildigunnr und Flosi, noch ein-
mal zu einer spektakuldren hvpt kommen, worin Archaisches und Christliches auf
geradezu abenteuerliche Weise miteinander verbunden werden. Hallgerdr will Ra-
che nehmen fiir den Tod des tiblen Brynjolfr, der in einem fairen Kampf von Pérdr,
dem féstri (Ziehvater) der Njilssohne, getotet worden war. Sigmundr und Skjoldr

135 Brennu-Njdls saga, S. 106 (Njals saga, S. 73).



76 Teil II: Das Epos in Island

nutzen feige ihre Uberzahl aus und erschlagen P6rdr. Nun sind die Njélssohne un-
mittelbar in den Rachemechanismus einbezogen. Auf die Warnung Prdins, dass der
Tod des bérdr gericht werde, meinte Hallgerdr, ob das etwa karl inn skegglausi (der
alte Mann ohne Bart)"* — also Njall — leisten konne, worauf Prainn auf die S6hne
Njéls verwies; somit ist nun die Njélssippe unmittelbar betroffen und das markiert
die neue und entscheidende Stufe im Geschehen, an dessen Ende die Njdlsbrenna
steht, auf die alles angelegt ist, wie es sich fiir das Epos gehort, und die die islindi-
sche Gesellschaft im Kern erschiittern wird.

Der feige Totschlag durch Sigmundr und Skjoldr kann von Gunnarr und Njall
noch giitlich geregelt werden und selbst Skarphedinn, der kimpferischste der Njals-
sohne ist bereit, diese Losung zu akzeptieren; er lisst aber keinen Zweifel daran, dass
en ef til verdr nokkut med oss, pd munu vér minnask d inn forna fjandskap” (,,aber falls
noch mehr auf uns zukommt, wollen wir uns an die alten Schandtaten erinnern”).*¥’
Dieser Fall wird auch eintreten. Erzihlerisch gekonnt, legt der Autor nun eine Pause
ein, stellt also so etwas wie menschliche Normalitit her, indem wir erfahren, dass
Gunnarr versucht, Sigmundr zu tiberzeugen, sich verantwortungsbewusst zu verhal-
ten und sich vor Spott und Hohn zu hiiten, was Sigmundr auch zusagt. Man erfihrt
dann, dass geschwitzige Landstreicherinnen, die vom Njalshof herkommen, bei
Hallgerdr auftauchen, die sich in Gesellschaft vieler Frauen und Sigmunds befindet.
Hallgerdr will nun wissen, was Njall und seine S6hne machen. Von Njall berichten
die Schwatzweiber: ,Stritadisk hann vid at sitja” (,Er strengte sich mit dem Stillsitzen
an”),'** was herabsetzend dessen Friedfertigkeit illustriert. Ganz anders das Bild
seiner wehrhaften Sohne: Skarphedinn schirft seine Axt, Grimr skepti spjot (schif-
tete einen Spief), Helgi hnaud hjalt d sverd (himmerte einen Griff ans Schwert), und
Hoskuldr treysti mundrida i skildi (nietete an einer Schildfessel)."*’

Das Geschehen tritt nun in die neue und entscheidende Phase ein, indem der
Horizont sich weitet und zunichst die Njalssippe als Ganzes und immer weitere
Teile der islindischen Gesellschaft zu Trigern der Handlung werden. Uber das
Schicksal des Einzelhelden Gunnarr hinaus entsteht ein umfassendes Bild der isldn-
dischen Friihzeit mit dem Anspruch einer giiltigen Zusammenschau {iber das hi-
naus, was andere Islindersagas im Einzelnen dazu zu bieten hatten. Den Anstof8 zur
Problematisierung der Vergangenheit gaben Hruts Bemerkungen zu Hallgerdr, doch
dann geht es zusehends um mehr als um Hallgerds Schonheit und Diebsaugen. Der
Schwerpunkt verschiebt sich auf die Mianner, wobei die Ehre zur mafigebenden
Grofde wird.

Hallgerdr will seltsamerweise von den Schwatzweibern noch erfahren, was die
Hausleute Njdls treiben. Der moderne Leser wird nicht mit dieser Frage rechnen,
dem Autor aber war es wichtig, das mit dieser Frage dann verbundene Neue in die
Handlung einzufiihren. Hallgerdr erfihrt, dass einer der Knechte Mist ausbreitet auf

1% Brennu-Njdls saga, S. 107 (Njals saga, S. 74).
¥ Brennu-Njdls saga, S. 111 (Njals saga, S. 77).
138 Brennu-Njdls saga, S. 112 (Njals saga, S. 78).
® Brennu-Njdls saga, S. 112 (Njals saga, S. 78).

W

1

™



Njdls saga 77

der Hofwiese, um deren Ertrag zu férdern. Hallgerdr meint dazu, Njall tite gut da-
ran, den Mist auf seine Wangen aufzutragen, dann wire er birtig wie andere Manner
auch. Man sollte darum Njall karl inn skegglausa (den Alten ohne Bart)'*” nennen
und seine Sohne die Mistbirtler, tadskegglinga,'*' und sie fordert Sigmundr auf, das
in Verse zu fassen. Die Einbeziehung der Skaldik in die Schmahung erhoht natirlich
ihre Schlagkraft. Gunnarr, der gerade eintritt, bekommt alles mit, ist reidr mjok (aufs
Auflerste aufgebracht) und sagt Sigmunds, des Dichters, Tod voraus. Die Landstrei-
cherinnen kehren zum Hof Njals zuriick und berichten dort. Der Autor betont, dass
dies ungefragt — ofregit — und d laun,'* also heimlich, geschieht. Im bewussten Kon-
trast dazu reagiert Bergpoéra, die der Autor zum Mittelpunkt einer Hetzszene macht,
wodurch die Njilssohne zur Rache aufgestachelt werden. Die hvgt-Szenen bei Hall-
gerdr erweisen sich im Vergleich dazu als Vorspiel. Die Verlagerung des Typs der
hetzenden Frau von der negativ gesehenen Hallgerdr auf die resolute und recht-
schaffene Gattin Njals zeigt, wie ernst es dem Verfasser war, diesen wichtigen Aspekt
der stark altheroisch gepragten Friihzeit nicht nur mit einer Hallgerdr in Verbindung
zu bringen; auch das ein Beitrag zu seinem Bemiihen, der eigenen Vergangenheit
gerecht zu werden. Blicken wir von da aus dann voraus auf den Schlussteil der Saga,
so treffen wir dort auf die dritte hetzende Frau.

Zuriick zur hvot der Bergpéra. Uber eine Seite verwendet der Erzihler auf die
Schilderung und prisentiert dabei ein Prachtstiick sagagemifien Erzihlens, was die
Wichtigkeit dieser Episode besiegelt und die Unwiderstehlichkeit dieser hvpt vor
Augen fiihrt. Die Njalssippe sitzt beim Essen, da platzt Bergpéra herein mit der
Kunde von der Schmihung und sie wendet sich an alle ihre Séhne: ,Pér synir minir
eigud allir eina gjof saman” (,,Ihr, meine Sohne, habt ein Geschenk gemeinsam erhal-
ten”),' nimlich den Titel Mistbartler. Am Schluss der Episode — Njall sieht, wie
seine S6hne bewaffnet das Haus verlassen — stellt er fest gegeniiber seiner Frau: , Uti
vdru synir pinir med vapnum allir” (,,Alle deine S6hne waren drauflen mit ihren Waf-
fen”).!** Es schliefit sich damit ein Bogen und innerhalb dieses Rahmens vollzieht
sich die hvot, wobei es auf die meisterhaft gestaltete Diskrepanz zwischen den be-
wusst verharmlosenden Auflerungen Skarphedins gegeniiber seiner hetzenden Mut-
ter und dem, was den Gebirden und der Korpersprache anvertraut ist, ankommt:
»Gaman pykkir kerlingunni at, médur vdrri,” segir Skarphedinn ok glotti vid, en pé spratt
honum sveiti i enni, ok kému raudir flekkar i kinnr honum ... Grimr var hljédr ok beit d
vorrinni [...] (,Es scheint der Alten SpaB zu machen, unsrer Mutter,” sagte
Skarphedin, und er grinste dabei, doch brachen ihm Schweifperlen aus der Stirn
und seine Wangen bekamen rote Flecken [ ... ] Grim saf still da und bif8 sich auf die
Lippe.)'* Das Ziel der Rachehandlung wird am Schluss genannt: vig Sigmundar (die

0" Brennu-Njadls saga, S. 113 (Njals saga, S. 79).
"' Brennu-Njdls saga, S. 113 (Njals saga, S. 79).
"> Brennu-Njdls saga, S. 114 (vgl. Njals saga, S. 79: ,ungebeten und im Geheimen®).
* Brennu-Njdls saga, S. 114 (Njals saga, S. 79).
" Brennu-Njdls saga, S. 115 (Njals saga, S. 80).
> Brennu-Njdls saga, S. 114 (Njals saga, S. 79).



78 Teil II: Das Epos in Island

Erschlagung Sigmunds)!'*® Der Heftigkeit der Auflerungen Bergpéras — hon [ ... ]
geisadi mjok (sie spuckte Gift und Galle)'*” — entspricht Njils warnende Stimme:
o[ -..] jafnan orkar tvimelis, b6 at hefnt sé (,und oft bleiben Zweifel, ob man am
Ende durch Rache gewinnt”).'*® Njéls Skepsis ist zunichst unbegriindet, denn selbst
diese groflangelegte Racheaktion gegen Sigmundr und Skjoldr erweist sich als be-
herrschbar. Gunnarr kiimmert sich nicht um die Sticheleien Hallgerds. Er arrangiert
sich sogleich mit Njall und das Thing, das in voller Besetzung tagt, wird weiter nicht
bemiiht; dazu bekriftigen Njall und Gunnarr ihre Freundschaft, von der es heifit ok
vdru jafnan vinir (und blieben fiir immer Freunde).'* Angesichts der Thingéffent-
lichkeit wird damit ein weiteres Anliegen dieser Saga, die vorbildliche Freundschatft,
als hoher Wert der Friihzeit zuerkannt.

Mit der in der Thingéffentlichkeit bereinigten Angelegenheit ist nun auch die ge-
samte Njilssippe als vollwertiger Partner in die Handlung integriert und gewinnt
darin immer mehr an Bedeutung. Der Blick kann sich nun wieder auf Gunnarr rich-
ten, dessen erzihlerisches Schicksal in die entscheidende Phase eintritt. Die Ra-
cheprobleme konnen nicht mehr nur zwischen den beiden Freunden geregelt wer-
den, sondern die Thingéffentlichkeit bestimmt das Bild der islindischen Friihzeit,
wie das in den iibrigen Islindersagas nicht so der Fall ist und was nicht zuletzt die
Sonderstellung der Njdla und ihren groflepischen Anspruch begriindet. Der Autor
versammelt das entsprechende Personal. Da sind Gizurr und Geirr als Vertreter des
Rechts und der Offentlichkeit: Peir Gizurr fylgdusk at hverju mdli (Gizur der Weifle
und Geir unterstiitzen sich in jeder Angelegenheit).'®® Dazu der schon erwihnte
iible Mordr Valgardsson, von dem es heifit: hann ofundadi mjok Gunnar (Er steckte
voller Miflgunst gegen Gunnar)."*' Schon im ersten Kapitel war mit den Diebsaugen
Hallgerds, deren Herkunft Hrutr sich nicht erkliren konnte, das latent Bose erfahr-
bar geworden. Mit dem Hinweis auf die Bosheit des Mordr verlisst man nun den
Bereich des Familidren. Das unerklarbare Bose und das dadurch verursachte Unheil
greifen um sich. Dabei ergeben sich, wenn wir weiter vorausblicken, bemerkens-
werte Unterschiede zwischen dem Untergang Gunnars und dem der Njalssippe, die
zeigen, wie differenziert der Autor die Vergangenheit zu sehen imstande war. Auf
diese Unterschiede soll nun eingegangen werden und wir iiberschlagen das Gros des
Textes, das dem vorausgeht.

Gunnarr wird bei all seiner Friedfertigkeit immer tiefer in gefihrliche Rachesitua-
tionen hineingezogen, immer weitere Kreise sind betroffen und iiber die beiden —
Gunnarr und Njéll - hinaus gewinnt die Thingéffentlichkeit immer mehr an Ge-
wicht. Der Handlungsstrang, der zum Untergang Gunnars fihrt, muss in der miind-
lichen Uberlieferung eine solide Basis gehabt haben mit Schwerpunkt auf der Heroi-

"¢ Brennu-Njdls saga, S. 115 (Njals saga, S. 80).
W7 Brennu-Njdls saga, S. 114 (Njals saga, S. 80).
"8 Brennu-Njdls saga, S. 114 (Njals saga, S. 80).
" Brennu-Njdls saga, S. 118 (Njals saga, S. 83).
5° Brennu-Nijdls saga, S. 119 (Njals saga, S. 83).
U Brennu-Njdls saga, S. 119 (Njals saga, S. 83).



Njdls saga 79

sierung, wie man das auch aus anderen Sagas kennt. Aus der Art, wie Gunnarr im
19. Kapitel ins Geschehen eingefiihrt wird, geht auch hervor, dass es sich bei ihm um
den groflen epischen Helden handeln wird, was sich dann ja auch bestitigt. Der Au-
tor begniigt sich aber nicht mit einer simplen Heroisierung; ihm geht es vielmehr
darum, das Bild des Helden zu differenzieren im Sinn einer konsequenten Humani-
sierung. Der holzschnitthaft typische Held heldenepischer Tradition wird tiberwun-
den, wenn Gunnarr sich fragen kann ,hvdrt ek mun pvi dvaskari madr en adrir menn
sem mér pykkir meira fyrir en 9drum monnum at vega menn” (ob ich weichlicher bin als
andre, weil es mir schwerer fillt als andren, Menschen totzuschlagen).'** Fiir den
exemplarischen Helden wird also das T6ten zu einem Problem; der Autor ldsst da-
mit die noch heidnische Friihzeit in neuem Licht erscheinen. Er legt noch eins nach,
wenn etwas spiter Gunnarr bekennt ,Sdttgjarn hefi ek jafnan verit” (,Versohnungs-
bereit bin ich immer gewesen”).'* Egill kannte solche Skrupel nicht, vom brutalen
Achilles, der noch die Leiche Hektors herumschleift, zu schweigen. Der Autor der
Njdla greift also radikal in die Substanz altheroischer Dichtungstradition ein und
distanziert sich damit auch vom Tenor der meisten Sagas. Man muss sich dabei doch
fragen, wie das an die harten Kampfertypen gewohnte Publikum auf diese Abkehr
vom altheroischen Heldenideal reagiert hat.

Nicht minder wichtig als die Schilderung der Kimpfe sind die damit verbunde-
nen Rechtshindel; eine Schwerpunktverlagerung, wodurch das o6ffentliche Leben
der frithen Islinder mit dem Schicksal des einzelnen ,Helden’ gleichzieht, was nicht
ohne Folgen fiir Wesen und Funktion dieser Saga innerhalb der bereits gut etablier-
ten Literaturgattung Islindersaga bleiben konnte. So wird Gunnarr durch den Ehe-
zwist zwischen Hratr und Unnr von Anfang an in einen solchen Rechtsfall hineinge-
zogen, was sich fortsetzt im Streit zwischen Bergpéra und Hallgerdr und schliefllich
in der Otkell-Episode Gunnarr selbst betrifft. Man muss sich also gedulden, bis es
endlich zum ersten Totschlag Gunnars kommt. Dazu ist neben Gunnarr der weise
Njéll, der keine Waffe beniitzt, erzdhlerisch nicht minder bedeutsam. In der Njdla
geht es also auch darum, den ,Helden" als wesentlichen Bestandteil des frithen islin-
dischen Gemeinwesens neu zu sehen.

Wie die von Hallgerdr und Bergpora verursachten Gewalttaten und Racheakte ist
auch der Untergang Gunnars konsequent und weitausholend auf Steigerung ange-
legt, gekront von einem einmaligen Hohepunkt. Wenden wir uns diesem zu. Der
Autor zieht unterschiedliche Erzihlfaden zusammen zu einem komplexen Gewebe,
das die Grundlage bildet fiir diesen Hohepunkt, mit dem man nicht rechnet — nicht
einmal der Betroffene selbst, Gunnarr, wie sich zeigen wird. Es wird enger um ihn,
wobei es aber Njall immer wieder gelingt, die Rechtsstreitigkeiten in friedliche Bah-
nen zu lenken. So sucht Gunnarr nach dem Beginn seiner Kimpfe seinen Freund
Njall auf und fragt, wie es nun weitergehen werde. Der rechtskundige Freund, der
auch in die Zukunft blickt, sagt voraus, dass die Thingverhandlungen Gunnars An-
sehen steigern werden, aber ,Mun petta upphaf vigaferla pinna.” (Damit wird fiir dich

'** Brennu-Njdls saga, S. 139 (Njals saga, S. 98).
"' Brennu-Njdls saga, S. 145 (Njals saga, S. 101).



80 Teil II: Das Epos in Island

eine Zeit der Totschlige beginnen.”)'>* Gunnarr erbittet nun von Njdll heilredi
nokkur (hilfreichen Rat).'*® Njall sagt voraus, dass Gunnarr ein hohes Alter errei-
chen werde, wenn er es vermeide, mehrere Familienmitglieder in direkter Linie zu
toten und ein Abkommen zu brechen, das gédir menn (gutgesinnte Manner)'* ge-
schlossen hitten. Letzteres kann Gunnarr mit guten Griinden ausschliefen. Es geht
also um die Einsicht in die Zukunft und da liegt es nahe, die stark zukunftsorientierte
Gisla saga in die Betrachtung einzubeziehen. Diese Saga zeigt mit grofler Anteil-
nahme den ,Helden’ in seinem Wissen um seine Ohnmacht gegeniiber dem Walten
des Schicksals. Die Njdla hat sich mit diesem disteren Bild vom Menschen der
Frithzeit nicht abgefunden. Dass zwischen beiden exemplarischen Bildern der Friih-
zeit kein Zusammenhang bestehen soll, leuchtet mir nicht ein. Der Verfasser der
Njdla hat hier m.E. nachdriicklich in die Diskussion der Islinder um ihre Friihzeit
eingegriffen. Mit seinem umfassenden Epos hat er seiner Sicht auch die nétige Auto-
ritit verliehen. In dieser Sicht wird die Zukunft nicht so sehr als Raum konzipiert, in
dem vor allem ein blindes Schicksal Anteil hat. Der Autor fithrt dann eine weitere
Differenzierung ein, die das Toten mehrerer Familienmitglieder in direkter Linie
betrifft. Dass es in der Njdla dazu kommt, wird nicht auf das Wirken des Schicksals
zuriickgefithrt, sondern auf die Bosheit eines bestimmten Menschen, des iiblen
Mordr, der schon vorsorglich eingefiihrt worden ist. Mordr rit Porgeirr, dafiir zu
sorgen, dass Gunnarr im Kampf einen derartigen Totschlag begehen muss. (Der
Autor versiumt es allerdings, den Leser dariiber zu informieren, wie Mordr zu
diesem Wissen kam!) Gunnarr muss dann zur blolen Selbstverteidigung einen sol-
chen Totschlag begehen, so dass nur noch die zweite Bedingung Njals iibrig bleibt,
der Bruch eines Abkommens. Da freilich liegt einzig und allein die Entscheidung
beim Betroffenen selbst, weder Schicksal noch menschliche Bosheit haben damit zu
tun. Damit gewinnt der Mensch der Frihzeit eine besondere Wiirde und Verant-
wortlichkeit, was weit dariiber hinausgeht, was Landndmabdk und die meisten Sagas
dazu zu sagen haben; vor allem die fatalistische Gisla saga wire da zu nennen. Der
Anspruch, den das Epos an die Menschengestaltung stellt, diirfte da zur Geltung
kommen. Gunnarr kann von sich sagen, dass ihm der Bruch einer getroffenen
Abmachung nicht zuzutrauen sei.

Der bose Mordr hat erreicht, dass Gunnar ein weiteres Familienmitglied téten
muss. Njall gelingt es aber auf dem Thing, ein fiir Gunnarr gilinstiges Urteil durchzu-
setzen; nur fiir drei Jahre miisse er ins Exil gehen. Njall sagt mit auffallendem Nach-
druck, ,at par liggr vid lif pitt, ef pii heldr eigi pd sett, sem gor er” (,da8 dein Leben
daran hingt, wenn du den Vergleich nicht hiltst, der geschlossen wird“),'s” worauf
Gunnarr nicht minder nachdriicklich antwortet: ,Hvergi @tla ek mér,” segir Gunnarr,
af at bregda [ ... ]" (,Ich denke nicht daran, ihn zu brechen”, sagt Gunnar)"** und

' Brennu-Njdls saga, S. 139 (Njals saga, S. 98).
'S Brennu-Njdls saga, S. 139 (Njals saga, S. 98).
¢ Brennu-Njdls saga, S. 139 (Njals saga, S. 99).
57 Brennu-Njdls saga, S. 177 (Njals saga, S. 125).
"8 Brennu-Njdls saga, S. 177f (Njals saga, S. 125).



Nijdls saga 81

wiederholt das beim Verlassen des Things. Das Adverb hvergi wird sich als Schlis-
selwort dieses entscheidenden Erzahlabschnitts erweisen, was die Durchdachtheit
des Ganzen erweist. Nun kommt es zu der mit Recht berithmtesten Passage der
altislindischen Literatur. Gunnarr trifft mit seinem Bruder alle Vorbereitungen zur
Abreise, nimmt Abschied und - kehrt um. Von der Deutung dieser vielinterpretier-
ten Stelle hingt viel ab — auch fiir unsere Fragestellung beziiglich Epos. Beim Hinab-
reiten zum Schiff stolpert Gunnars Pferd, er fillt aus dem Sattel, sein Blick wird zu-
riickgelenkt auf den Abhang und die Acker, was Gunnarr zu seiner beriithmten Au-
Berung veranlasst: ,Fogr er hlidin, svd at mér hefir hon aldri jafnfogr synzk, bleikir akrar
ok slegin tin, ok mun ek rida heim aptr ok fara hvergi.” (,Wie schon ist die Halde! So
schon habe ich sie noch nie gesehen: die gelben Felder und das gemihte Wiesland.
Ich kehre um und fahre nirgends hin!“)"*? Sein Bruder, zutiefst betroffen, distanziert
sich von Gunnarr und besteigt das Schiff; er will nie mehr nach Island zuriickkehren.
Auch diese Reaktion zeigt, dass sich hochst Ungewohnliches ereignet. Schon der
Sturz vom Pferd lasst nichts Gutes ahnen, wie man von vergleichbaren Anldssen -
etwa dem Sturz des Konigs Haraldr hardrddi vor der Schlacht bei Stamford Bridge —
weifl. Wir konzentrieren uns im Folgenden auf die Interpretation, die Lars Lonnroth
in seinem hervorragenden Buch iiber die Njdla vorgelegt hat.'® Ausgehend von der
durch Sveinsson nachgewiesenen Parallele in der Alexanders saga betrachtet er diese
Passage als grundsitzliche Kritik des Verfassers am Verhalten Gunnars aus christ-
licher Sicht als eine Form der Weltverfallenheit und Arroganz. Fiir Alexander trifft
das zweifellos zu, wenn es da heif3t: At komannda morne gengr konungr dfiall eitt hdtt
oc ser padan yfir landet. Par matte hann alla vega sia fra ser fagra vollo bleika akra stora
scoga [ ... ] oc er konungr ser yfir pessa fegrd alla pa melir hann [ ... | Petta riki [ ... | etla
ec mer sialfum. (Am folgenden Morgen besteigt der Kénig einen hohen Berg und
schaut iiber das Land. Da konnte er tiberallhin schone Flichen, hellgelbe Felder und
grofle Wilder erblicken [ ... ] und wie der Kénig all das Schéne sieht, [ ... ] da sagt er:
Dieses Herrschaftsgebiet werde ich mir aneignen [ ... ]).'*" Dahinter steht vernehm-
lich die biblische Szene von der Versuchung Jesu durch den Satan in der Wiiste. Es
gibt aber keinen Zweifel daran, dass Gunnarr sich wie ein Anti-Alexander verhilt
und damit ist einer etwaigen christlich-moralischen Verurteilung seines Verhaltens
der Boden entzogen. Alexander will Besitz ergreifen, Gunnarr kehrt um und zuriick
zu dem, was ohnehin sein Eigen ist. Es heiflt: Honum vard litit upp til hlidarinnar [ ... |
(Da fiel sein Blick auf die Anhohe);'** es wird ihm also etwas zuteil, der Blick auf
Landschaft und Acker und tin (Wiesland). Dieser Anblick ist so beeindruckend,
dass Gunnarr sich apodiktisch duflert: fara hvergi, und dieses hvergi sogleich wieder-

> Brennu-Njdls saga, S. 182 (Njals saga, S. 128).

""" Lars Lonnroth, Njdlssaga. A critical introduction. Berkeley 1976, S. 150ff.

""" Islandischer Text zitiert nach: Alexanders saga. Islandsk overswttelse ved Brandr Jénsson. Hg. von
Kommissionen for Det Arnamagnzanske Legat, Kopenhagen 1925, S.14, Z.25-30. Deutsche
Ubersetzung vom Autor (A.W.).

'* " Brennu-Njdls saga, S. 182 (Njals saga, S. 128).



82 Teil II: Das Epos in Island

holt ,Hvergi mun ek fara” (,Nein, ich werde nicht fahren”)!"® Man hat dieses Leit-
wort im Ohr aus seinen harschen Auflerungen iiber einen eventuellen Vertrags-
bruch, also in einem auflerordentlich positiven Zusammenhang, was dieses erneute
hvergi aufwerten muss. Es ist auch auf ein weiteres unscheinbares Adverb zu achten -
aldri (noch nie, niemals). Es geht also um etwas Einmaliges, das bisher nicht be-
wusst war. Man vergleiche Vésteins verhiangnisvolle Entscheidung, nicht umzukeh-
ren. Da geht von der Auflenwelt eine bannhafte Wirkung aus. Vésteinn folgt den ins
Tal hinabstiirzenden Gewissern und somit in den Untergang. Gunnarr entscheidet
sich zu bleiben. Auch fiir ihn bedeutet das schliefflich Untergang, doch nicht natur-
haftem Zwang folgend, sondern eigenem Entschluss. Aus dem Bewusstsein der
Schonheit seines Lebensraumes entscheidet er sich zur Heimkehr und nicht aus
dem Ausgeliefertsein an die hinabstiirzenden Gewisser. Gunnarr als Mensch der
islindischen Friihzeit wird in der Njdla durch seinen Entschluss gleichsam zum Is-
lander schlechthin, und damit erhértet der Autor mit seiner Saga den Anspruch, das
Islandepos vorzulegen, wihrend viele der ibrigen Sagas blof8 Geschichten von
Islindern sind. Fiir Lonnroth ist Gunnarr aufgrund seines seltsamen Verhaltens und
seiner Auflerung ,a proud man®, der sich ,foolish” verhalte, wenn er ,encounters the
kind of seductive challenge”, die sich einst mit Hallgerdr bot und nun mit der
Schonheit der hlid. Dieser ,temptation” kann er nicht widerstehen. Die Gleichset-
zung der gefihrlichen Schénheit der Hallgerdr mit der des heimatlichen Abhangs ist
geistreich und verlockend, doch da ist die Frage, warum sich der Stolz Gunnars nicht
schon beim Abschiednehmen zeigte und er erst nach dem Sturz vom Pferd und dem
Blick zuriick der ,Versuchung® erliegt. Vielmehr erkennt doch Gunnarr erst mit
diesem Blick zuriick, was er an seiner ,Heimat’ hat; von ,deceptive promise of con-
tinued prosperity and happiness” kann doch keine Rede sein. Ubrigens trifft es ja
nicht zu, dass man vor dem 19. Jahrhundert nichts von ,noble nationalism” gewusst
hitte.

Die Oldfs saga helga Snorris, in der die Norwegische Konigsgeschichte gipfelt,
weist in der Schilderung vom bevorstehenden Untergang des Konigs eine vergleich-
bare schauhafte ,Heimatszene’ auf. Olfr ist dabei, nach Norwegen zuriickzukehren.
Er kommt von Osten iiber das Gebirge und ist entgegen seiner Gewohnheit auffal-
lend still: Var hann hljédr, melti ekki vid menn (war er ganz still und redete mit nie-
mandem ),'®* worauf der Bischof nach dem Grund seines ungewdhnlichen Verhal-
tens fragt. Der Konig antwortet med dhyggju mikilli: ,Undarliga hluti hefir borit fyrir
mik um hrid. Ek sd nii yfir Néreg, er ek leit vestr af fjallinu. Kom mér pd i hug, at ek hafda
margan dag gladr verit i pvi landi. [ ... ]* (mit groBer Nachdenklichkeit: ,Seltsame
Dinge sind mir eine Weile vor Augen gekommen. Ich blickte nun hin iiber Norwe-
gen, als ich im Westen der Berge Ausschau hielt. Da wurde mir bewusst, wie gliick-
lich ich so manchen Tag in diesem Land gewesen bin“).'® In der Strophe, die der

'* " Brennu-Njdls saga, S. 182 (Njals saga, S. 128).

' Snorri Sturluson, Heimskringla IT: Oldfs saga helga , hg. von Bjarni Adalbjarnarson, Reykjavik 1945
(fslenzk fornrit XXVII), S. 351. Deutsche Ubersetzung vom Autor (A.W.).

'S Heimskringla IT (wie Anm. 164), S. 351. Deutsche Ubersetzung vom Autor (A.W.).



Nijdls saga 83

Skalde Sigvatr nach seiner Heimkehr von Rom auf seinen gefallenen Konig gedich-
tet hat und worin die norwegische Natur zum Toten in engster Beziehung gesehen
wird, findet dieses norwegische Heimatgefiihl ergreifenden Ausdruck:

Ho pottu mér hlja,

holl um Néreg allan

— fyrr vask kendr 4 knorrum -

klif, medan Olafr 1ifdi.

N pykki mér miklu

— mitt strid er svd — hlidir

— jofurs hylli vardk alla -

6blidari sidan. %

In freier Wiedergabe der komplexen Skaldenstrophe etwa wie folgt: ,Die hohen
schienen mir zu lachen, die steilen in ganz Norwegen - frither ward ich viel gesehen
auf den Schiffen (des Konigs) — die Klippen, solange Olaf lebte. Nun scheinen mir
um vieles — so ist mein Schmerz — die Berghinge — ich verlor (durch den Tod) des
Fiirsten ganze Huld — unfreundlicher seitdem.”® Dieser nicht selbstverstindlichen
Einbeziehung Norwegens — sogar seiner Landschaft — hat ihre Entsprechung im
Selbstverstindnis der Menschen als Norweger, wie die berithmte Szene vor der See-
schlacht bei Svolder zeigt. Olafr Tryggvason beurteilt die heraussegelnden feind-
lichen Flotten. Die der Dianen und Schweden werden als nebensichlich abgetan,
doch angesichts der Schiffe des Jarl Eirikr Hakonarson sagt er: o ...] oss er vin
snarprar orrostu af pvi lidi. Peir eru Nordmenn, sem vér erum.” (,Und von der Schar
haben wir schlimmen Streit zu erwarten! Das sind Norweger wie wir!“)'¢®

Zuriick zu Gunnarr. Da ist die ungewohnlich harsche moralische Reaktion seines
Bruders Kolskeggr. Die Distanzierung von seinem Bruder verbindet sich mit dessen
seltsam iiberfliissiger Distanzierung von Island ,[ ... | at ek etla mér ekki at sjd Island”
(,daf ich nicht daran denke, Island je wiederzusehen”).'® Das Einhalten des Ab-
kommens ist fir ihn wichtiger als die Verbundenheit mit Island. Ist Kolskeggr also
noch kein richtig sesshafter Islinder? (Dass Gunnarr es dann sogar ablehnt, sich
nach Westisland zuriickzuziehen, wie Olaf Pfau ihm rit, mag eine Konzession an
miindliche Uberlieferungen sein.) Mit Sicherheit kann man sagen, dass dadurch,
dass ausgerechnet der edle und treue Gunnarr vertragsbriichig werden konnte, Is-
land - die hlid, die Acker und das tiin — an Eigenstindigkeit und Unverwechselbar-
keit gewinnt und die Routine der problemlosen Ausfahrt und des wikingerhaften
Herumschweifens durchbrochen wird. Von Kolskeggr heifit es, dass er in Ddnemark
getauft wird. In einer Traumvision erfihrt er, dass er guds riddari (ein Ritter Got-

166 Zitiert nach Klaus von See, Skaldendichtung. Eine Einfiihrung, Miinchen und Ziirich 1980, S. 72.

' Deutsche Ubersetzung in: von See, Skaldendichtung, S. 72.

'8 Snorri Sturluson, Heimskringla I: Oldfs safa Tryggvasonar, Reykjavik 1941 (Islenzk fornrit XXVI),
S.357. Deutsche Ubersetzung aus: Snorri Sturluson, ,Heimskringla®. Sagen der nordischen Konige,
hg., ibersetzt und kommentiert von Hans-Jiirgen Hube, Wiesbaden 2006, S. 204.

' Brennu-Njdls saga, S. 183 (Njals saga, S. 128).



84 Teil II: Das Epos in Island
tes)'”® werden soll, worauf er nach Miklagard (Byzanz) aufbricht und dort hofdingi
fyrir Varingjalidi (Befehlshaber in der Varigergarde)'” wird. Die tibliche abschlie-
Bende Reise in den Stiden wird also von Gunnarr ferngehalten; die mindliche
Uberlieferung hatte da auch kriftig vorgearbeitet, doch dariiberhinaus wird durch
die betont scharfe Unterscheidung im Verhalten der beiden Briider betont, dass
Gunnarr eben noch ganz der islindischen Frithzeit angehort, wahrend bei seinem
Bruder die Saga auf das iibliche mittelalterlich christliche Ende einschwenkt.

Zu dem Island der Njdla gehéren nicht nur Gunnars hlid, die Acker und das tin,
sondern auch das islindische Gemeinwesen und dessen Mittelpunkt, das Thing. Im
zweiten Teil der Saga, der Schilderung des Untergangs der Njdlssippe kommt das
voll zum Tragen und bestimmt Standort und Perspektive der Saga. Das hingt auch
damit zusammen, dass nun die islindische Gesellschaft ins Kraftfeld des Christen-
tums eintritt. In Gunnars humanisierender Ablehnung leichtfertigen Tétens ver-
nimmt man einen Vorklang dazu wie auch im relativ ritterlichen Verhalten der Geg-
ner Gunnars, die sich weigern, Feuer an das Anwesen Gunnars zu legen. Sein
Schicksal vollzieht sich aber noch im leicht idealisiert dargestellten altheroischen
Muster. Zu Gunnars Entschluss zur Heimkehr und damit zum Bruch des Abkom-
mens und zum Untergang tritt dann als entscheidendes Element Hallgerds Weige-
rung, eine Strihne ihres prachtvollen Haares zur Ausbesserung der Bogensehne zur
Verfugung zu stellen — ihre Rache fiir die Ohrfeige. Das besiegelt Gunnars Unter-
gang, womit auch die Dreizahl der ungliicklichen Ehen Hallgerds erfiillt ist. Aus-
schlaggebend sind jeweils die Entscheidungen der beteiligten Menschen und nicht
so sehr das Schicksal. Auch darin spiirt man bereits das Moderne.

Der Untergang der Njélssippe in der brenna vollzieht sich im Gegensatz dazu
nicht mehr im hellen Licht idealisierter Heroik. Nun tritt das Bose in einer Weise ins
Geschehen ein, die in der Geschichte von Gunnarr eher nur latent vorhanden war —
in der Gestalt des Mordr. So erfihrt man, dass Mordr bereits Christ ist, ja sogar sei-
nen Vater zu bekehren versucht, was misslingt. Typisch fiir des Autors Darstel-
lungsweise heif3t es in unmittelbarem Anschluss daran, dass dieser Mordr Boses im
Schilde fiihrt, indem er — mit Erfolg — versucht, zwischen Hoskuldr und den Njéls-
sohnen Zwietracht zu sien. Dieser neuen Form des Bésen — siindhaft im christlichen
Sinn - steht die nicht minder neue Form des Guten in der Lichtgestalt Hoskulds
gegeniiber. In dieser Verschiebung spiegeln sich, wie man gesehen hat, auch Reakti-
onen auf Zustinde der allerjiingsten Vergangenheit, der sogenannten Sturlungazeit.

Wir setzen an einem wichtigen Punkt des Geschehens im zweiten Teil ein. Die
Njélssohne werden in eine verhingnisvolle Auseinandersetzung mit einem gewissen
Prainn hineingezogen, der ihnen auf ihrer Auslandsfahrt iibel mitgespielt hatte.
Diese Auslandsfahrt erméglichte auch die Einfiihrung einer neuen Gestalt, des Kari
Solmundarson, der auf ihrer Seite in einen Kampf eingreift. Dieser Kari ist kein Is-
linder, er stammt vielmehr 6r Sudreyjum (von den Hebriden).'”” Er kommt also von

" Brennu-Njdls saga, S. 197 (Njals saga, S. 137).
"' Brennu-Njdls saga, S. 197 (Njals saga, S. 137f).
' Brennu-Njadls saga, S. 204 (Njals saga, S. 142).



Njdls saga 85

aufen und wird Anteil daran haben, dass schliellich der alte heillose Rachezwang
der Versohnung weichen muss. Der Zwist mit Prdinn, der diesen das Leben kostet,
wird griindlich vorbereitet und auf breiter Basis die Thingoffentlichkeit einbezogen.
Zunichst stellt der Autor in einer sich steigernden Dreijerstufung die immer heilloser
werdende Situation dar. So erfihrt man zuerst, dass Ketill, der Bruder des Prdinn,
sich bei Njall aufhilt. Es wird ihm nahegelegt, mit seinem Bruder zu sprechen. Die-
ses Gespriach nimmt keinen positiven Verlauf. Von Ketill heif}t es nur, en hann kvekz
fétt mundu herma af ordum peira (aber er wollte die Unterhaltung mit seinem Bruder
nicht groff wiedergeben),'” was nichts Gutes verheiflt. Der rechtskundige Njall
schligt vor, moglichst viele Leute in diese Affire einzubeziehen, um Zeugen zu ha-
ben, wenn es zu iiblen Beleidigungen kommen sollte. Hierauf wird ein zweiter Ver-
such unternommen, mit Prainn ins Gesprach zu kommen. Diesmal ist Kéri, der mit
den Njélssohnen verschwigert ist, der Vermittler. Er hat ebensowenig Erfolg wie
Ketill; die wortliche Wiedergabe des Eindrucks des Gesprichs verstirkt diesen Ein-
druck, wenn Kari meint: ekki herma mundu ord peira (er wolle ihre Unterredung
nicht wiederholen).'” Die Situation bei Prainn hat sich dazu ins Martialische verin-
dert. 1S streitbare Manner befinden sich auf seinem Hof, darunter besonders iible
Kerle wie Hrappr und Feinde der Njélssohne. Uberdies heif3t es, dass Prainn beson-
ders arrogant auftritt: Er var skrautmenni mikit ok reidi jafnan i bldri kdpu [ ... | gyldan
hjdlm (gab viel auf ein prachtvolles Aufleres und trug auf seinen Ausritten stets einen
blauen Mantel. Er hatte einen vergoldeten Helm auf [ ... ]).'” Das lisst nichts Gutes
ahnen. Es kommt nun - unter diesen Voraussetzungen — zum dritten Versuch, mit
Priinn iiber die Angelegenheit wihrend der Auslandsfahrt ins Gesprich zu kom-
men, und nun sind es die Njalssohne selbst, die sich auf den Weg machen. Es kommt
zu einem geschickt aufgebauten verbalen Schlagabtausch zwischen den Njalsséhnen
und dem versammelten Gefolge Prdins. Auf Seiten der Njalssohne profiliert sich
immer mehr Skarphedinn, in dem der Autor das altheroische Ethos der Friihzeit
verkorpert sieht, bis er in der brenna ebenfalls in die neue christliche Welt hineinge-
nommen wird. Prdinns Leute verweigern den Ankommlingen den Gruf}, was
Skarphedinn seinerseits zu einer sarkastischen Begriifiung herausfordert: ,Allir sé vér
velkomnir” (,Willkommen, wir alle!”)."”® Dass dann Hallgerdr, die mit ihrem neuen
Liebhaber, Hrappr, ebenfalls zugegen ist, den Disput erdffnet, ist ein Hinweis darauf,
dass der zweite Teil der Saga mit der Gunnarssaga verbunden ist. Es geht dem Autor
eben um ein grofles einheitliches Werk. Mit Hallgerdr ist auch die Schmihung Nijals
und seiner Sohne — Bartlosigkeit und Mistbértlinge — zwanglos gegeben und kann
den Hohepunkt des Streits bilden mit den entsprechenden Folgen. Wie differenziert
der Autor verfihrt, erkennt man daran, dass Prainn sich an dieser Schmihung nicht
beteiligt, ja sogar: hann pekti menn af ordum pessum (er versuchte, seine Leute zum

" Brennu-Njdls saga, S. 226 (Njals saga, S. 158).
" Brennu-Njdls saga, S. 227 (Njals saga, S. 159).
" Brennu-Njdls saga, S. 227 (Njals saga, S. 159).
"7 Brennu-Njdls saga, S. 228 (Njals saga, S. 160).



86 Teil II: Das Epos in Island

Schweigen zu bringen).'”” Abschlieend ist zu sagen, dass Njals Kalkiil, eine
moglichst breite Offentlichkeit einzubeziehen, aufgeht, denn die Kunde von diesem
Streit zieht weite Kreise: Nii verdr umrceeda mikil um deild peira, ok péttusk allir vita, at
eigi mundi svd buit sjatna (Nun wurden ihre Zwistigkeiten weit und breit beredet,
und alle waren iiberzeugt, daf es dabei nicht bleiben wiirde).'”® Die Njélssohne
lassen natiirlich diese neuerliche Schmahung nicht auf sich sitzen. Die kurze
Lagebesprechung nach der Riickkehr der Njalssohne fasst die Situation und das, was
zu erwarten ist, zusammen, wobei jeder der Hauptbeteiligten den fiir ihn typischen
Beitrag leistet. Njdll, der friedfertige Rechtskundige, will wissen: ,Nefndud pér
nokkura vdtta at ordunum?” (,Habt ihr fiir die Beschimpfung Zeugen?*), was auf die
Regelung in der Offentlichkeit des Things abzielt. Dem setzt Skarphedinn entgegen:
ol ... ] vér @tlum ekki at seekja petta nema d vdpnapingi” (,wir haben nicht vor, die
Sache anders als mit Waffen auszutragen”)'”” - also ein ,Thing’ anderer Art. Es
schaltet sich noch Bergpéra ein und stachelt ihre S6hne auf, indem sie ihnen indirekt
den Vorwurf der Feigheit macht, was Kari als vollig tdberfliissig zuriickweist.
Abschlieffend heifit es, dass sie alle in aller Heimlichkeit beraten: tala peir lengi hljétt,
allir fedgar ok Kdri (sprachen sie lange leise miteinander, Njal und seine Séhne und
Kari)."® Es wird betont, dass Njall daran teilnimmt. Das wird sich auf fatale Weise
indern und stellt ein nicht unwichtiges Begleitthema dar. Tenor bei dieser
Auseinandersetzung mit Prdinn ist erneut die Schmihung Njdls und seiner S6hne -
karl inn skegglausi und tadskegglingar —, was zuriickverweist auf Hallgerdr und
Sigmundr und ausschlaggebend sein wird bei der Njélsbrenna. Die Ehre wird also
zusehends neben der Rachethematik zum Markenzeichen der islindischen Friihzeit.

Im weiteren Handlungsverlauf spielen wiederum die Klatschweiber eine Rolle,
wodurch die Offentlichkeit ins Geschehen einbezogen wird. Sie berichten Bergpoéra,
dass Prdinn mit seinem Gefolge unterwegs sei und heben sein arrogantes Auftreten
hervor und dass Njall und seine Sohne geschmiht wurden. Bergpéra bespricht sich
in aller Heimlichkeit und nun ohne Beisein Njdls mit ihren Schnen. Es folgt der
Auszug der Njalssohne, die sich an Prdinn richen wollen. Sie greifen also das zweite
Mal zu den Waffen. Die Szene ist parallel zu der ersten angelegt, als sie Sigmundr
erschlugen. Die Axt des Skarphedinn bildet jedesmal das dinghafte Symbol. Njall
hort nun wieder, wie Skarphedinn nach ihr greift, geht hinaus und fragt seine S6hne
nach ihrem Vorhaben. Diesmal erfihrt man auch etwas iiber ihre ungewo6hnlich
glanzvolle Ausriistung, die der des Prdinn in keiner Weise nachsteht. Solche ,Aufler-
lichkeiten’ haben etwas zu bedeuten. Bei Sigmundr und Prdinn kindigt sich damit
nichts Heilvolles an; denken wir auch zuriick an Vésteins Ritt, der ihn in den Unter-
gang fihren sollte. Wollte der Verfasser damit in erster Linie den Njalssohnen nur
einen glinzenden Auftritt gonnen? Skarphedinn erschligt Prdinn auf spektakulire
Weise. Im Gegensatz zum Kampf gegen Sigmundr fallen auf diesen diistere Schatten

"7 Brennu-Njdls saga, S. 229 (Njals saga, S. 161).
' Brennu-Njdls saga, S. 229 (Njals saga, S. 161).
' Brennu-Njdls saga, S. 229 (Njals saga, S. 161).
""" Brennu-Njdls saga, S. 229 (Njals saga, S. 161).

®°



Nijdls saga 87

in Form von Vorausdeutungen Njdls und es fragt sich, ob nicht auch das ungewohn-
lich glanzvolle Auftreten der Njalssohne auf Untergangsbezogenheit hinweist, denn
die Toétung Prdins, so gerechtfertigt sie auch ist, ist die Voraussetzung fiir kommen-
des Unheil. Beim dritten und letzten bewaffneten Auszug der Njalssohne, der der
verhingnisvollen Totung Hoskulds gilt, erfihrt man nichts tber ihr Auftreten. Der
Autor tut das ungewdhnlich kurz ab: [ ... ] ok téku peir Njdlssynir pd vdpn sin (Die
Njalsséhne [ ... ] nahmen ihre Waffen).'®! Das muss geniigen.

Nun geschieht aber etwas Unvorhersehbares, was u.a. die einmalige Stellung der
Njdla in der Sagaliteratur ausmacht. Es geht ja um die Uberwindung des Racheden-
kens. Der Autor setzt an der Wurzel an, bei dem, der nach dem hergebrachten Eh-
renkodex in erster Linie an der Rache gelegen sein muss, bei Prainns Sohn Hoskuldr.
Nun konnte der Totschlag Prdins dank des Entgegenkommens der Angehdrigen
und Njals gemif dem Gesetz — sem lgg stédu til (nach dem Gesetz)'** — mit der ent-
sprechenden Summe des Wergelds abgegolten werden, doch Njall wollte sicher
gehen, indem er das herkémmliche lpg-Denken durch eine Geste der Menschlich-
keit iberhohte. Er nimmt Hoskuldr, den Sohn des Erschlagenen, in seine Familie als
Ziehsohn auf, um den Rachegeist endgiiltig zu bannen. In diesem Zusammenhang
ist festzuhalten, dass man kurz darauf erfihrt, dass das Christentum im Norden Ein-
zug hilt; Njéls Entschluss also gleichsam eine Vorwegnahme christlicher Ideen dar-
stellt. Kein Wunder, dass dann Njall und die Seinen auch sogleich die neue Lehre
annehmen. Njals Entschluss zur Adoption Hoskulds bedeutet, dass der Autor bereits
der heidnisch-islindischen Friihzeit ein christliches Experiment zutraute. Es scheint
auch zu gelingen. Die Njilssohne nehmen Hoskuldr freundlich auf ok gerdu honum
allt til séma (und erwiesen ihm jeden Gefallen),'®® und Njall selbst lisst ihm seine
ganze viterliche Zuneigung angedeihen.

Gemif seiner Erzihlweise fithrt der Autor in unmittelbarem Anschluss daran die
Person ein, die Njéls groflen Friedensplan zum Scheitern bringen wird, Flosi. Er
wird den entscheidenden Anteil an der Njalsbrenna haben, aber auch an der endgiil-
tigen Versohnung am Schluss. Dann betritt eine weitere Figur die epische Biihne,
Flosis Nichte Hildigunnr - ihr Name, wie der Hoskulds, ist im Gegensatz zu Flosi in
keiner anderen Quelle belegt. Darf man daraus schlieffen, dass es zu Hoskuldr und
Hildigunnr keine nennenswerte miindliche Uberlieferung gab und somit der Einsatz
dieser beiden Schliisselgestalten also eine Phantasieleistung des Autors war? Die
krasse Gegensitzlichkeit ihrer Charaktere — extrem altheroisches Rachedenken bzw.
nicht minder radikale christliche Verséhnungsbereitschaft — lisst tatsdchlich nicht
viel Raum fiir Verankerung in der historischen Wirklichkeit.

Hildigunnr wird Heskulds Gattin. Njéll gelingt es, fiir Hoskuldr ein Godenamt
einzurichten, was zusitzlich die Lage stabilisiert. Alles ist auf bestem Weg, doch die
Dimonen der Frithzeit sind noch nicht endgiiltig gebannt, auch wenn eine weitere
Totschlagsaffire, ausgelost durch die Totung des unehelichen Sohns Njals durch

"' Brennu-Njdls saga, S. 280 (Njals saga, S. 193).
"> Brennu-Njdls saga, S. 236 (Njals saga, S. 166).
"8 Brennu-Njals saga, S. 237 (Njals saga, S. 167).



88 Teil II: Das Epos in Island

Angehorige Prdins das Verhiltnis der Njalssippe zu Hoskuldr, dem Sohn Priins,
nicht zu triiben vermag.

Die aus der Friihzeit ererbte Last der Racheproblematik verbindet sich, wie er-
wihnt, mit einer neuen Sicht auf das Bése, was mit dem Ubergang zum Christentum
zusammenhingt. Der Autor schiebt einen langen Abschnitt — gut 20 Seiten - Gber
die Annahme des Christentums ein, was von vielen Interpreten als Kompositions-
fehler vermerkt wird. In dem breitangelegten Prosaepos ist aber reichlich Platz dafiir
und auflerdem ist zu bedenken, dass fir den Autor die Annahme der neuen Religion
ein derart kapitales Ereignis gewesen sein muss, dass er sich genotigt sah, ausfiihrlich
darauf einzugehen, fiir das Anliegen, der Schaffung eines identititsstiftenden Epos,
geradezu eine Notwendigkeit. Uberdies ist unseres Autors Kristnipdttr ins Gesche-
hen und in die Personenkonstellation integriert. Wie ndmlich viele Islinder sich
kritisch zum Religionswechsel in Norwegen duflern, at slikt veri mikil firn at hafna
fornum dtrinadi (was fiir ein unerhorter Frevel es sei, sich vom alten Glauben
abzuwenden),'®* ist es nicht zufillig Njill, der sich ahnungsvoll fiir den neuen
Glauben ausspricht und auch sogleich mit seiner Sippe den neuen Glauben
annimmt. In Anschluss daran heif3t es bezeichnenderweise, dass Valgardr und sein
Sohn Mordr gingu mjok i méti tri (eiferten sehr gegen den Glauben).'® (Im vor-
liegenden Text kommt es zu einem Widerspruch, was die Haltung des Mordr
betrifft, denn an spiterer Stelle erfihrt man, dass er seinem Vater rit, das Christen-
tum anzunehmen, was dieser vehement ablehnt und die christlichen Symbole
vernichtet.) Valgardr, der von einer Ausfahrt zuriickkommt, erfihrt, dass Hoskuldr,
der neue Gode, dieses Amt auf Kosten Mords erhalten hat und rit seinem Sohn, sich
bei den Njalsséhnen einzuschmeicheln und sie aufzustacheln, Hoskuldr zu tdten,
was dann deren Untergang herbeifiihren werde. Mordr, obgleich nun Christ, wird
den Plan seines heidnischen Vaters ausfithren. Wie wir sehen werden, wird auch der
bewusste Christ Flosi unchristlich handeln. Fiir den Autor war das wohl symptoma-
tisch fiir die Ubergangszeit und es spiegelt sich darin auch die jiingste islandische
Zeitgeschichte mit ihren fatalen Aktionen christlicher Zeitgenossen. Festzuhalten ist
aber, dass der infame Plan zur Vernichtung der Njélssippe vom alten Heiden
Valgardr stammt. Er sagt zu seinem Sohn, wenn die Njdlssohne tot seien, konnte er
die Fihrung im Bezirk iibernehmen. Das lasst direkt an die Machtkimpfe der
Sturlungazeit denken!

Die Njalssohne haben Prainn, Hoskulds Vater, getotet. Hoskulds Pflicht wire es,
gemif} dem alten Rachegedanken, sich zu richen, was dem vorbildlichen Christen
ganz und gar fern liegt; nicht so fiir Skarphedinn, der den Einfliisterungen Mords
erliegen wird. Neu prallt hier auf Alt und dabei ist besonders bemerkenswert, dass in
diesem Zusammenprall das Wesen des Altheidnisch-Heroischen sich zum Schlech-
teren verandert. Am Verhalten Skarphedins und dann Flosis wird das vorgefiihrt.

Mordr macht sich auch an Hoskuldr heran, um ihn gegen die Njalssohne aufzu-
hetzen, scheitert aber an dessen vorbildlich christlicher Einstellung, die in dem Be-

' Brennu-Njdls saga, S. 255 (Njals saga, S. 177).
"% Brennu-Njdls saga, S. 261 (Njals saga, S. 180).



Njdls saga ' 89

kenntnis gipfelt: ,pd vil ek hdlfu heldr pola dauda af peim en ek gera peim nokkut mein”
(,da wiirde ich viel lieber den Tod durch sie erleiden wollen als ihnen Schaden an-
tun”).'® So wird es auch kommen. Bei einem Besuch Hoskulds und seiner Gattin
Hildigunnr bei Flosi ist die Rede davon, dass sich die Beziehung zu den Njalsséhnen
verschlechtert hitten. Flosi rat Hoskuldr, nicht heimzukehren, sondern sich andern-
orts niederzulassen, was Hoskuldr ausschligt. Bei dieser Weigerung schwingt auch
bei Hoskuldr noch ein altheroischer Ton mit, wenn er sagt, man koénnte dann mei-
nen, ,at ek flyja padan fyrir hreezlu sakir [ ... ]* (,daB ich aus Angst von dort flichen
wiirde“)'® und er kehrt heim. Flosi gibt ihm zum Abschied eine skarlatsskikkju
(Scharlachmantel),'® ein kostbares Kleidungsstiick. Nun liegen nicht nur in der
Njdla kostbare Kleider, Arroganz und Tod oft nahe beisammen. Bei Hoskuldr kann
aber von provozierendem Auftreten keine Rede sein. Dieser skikkja wird eine andere
Funktion zukommen. Es handelt sich auch um ein Geschenk Flosis, und es wird sich
erweisen, dass dieses Geschenk gleichsam Macht tiber ihn gewinnen wird.

Die bosen FEinfliisterungen Mords bleiben nicht ohne Wirkung auf die Njals-
sohne. Sie glauben seinen Verdichtigungen und ziehen aus, Hoskuldr zu toten, um
einem Racheakt zuvorzukommen. Dieser dritte Auszug der Njdlssohne zu einer
Gewalttat, nach der T6tung Sigmunds und dann Prains, unterscheidet sich von die-
sen darin, dass es dort um berechtigte Anspriiche ging und es zu einem fairen Kampf
kam. Wozu es nun kommt, ist nicht mehr altheroischer Totschlag, sondern heillos
stindhaftes Tun. Dementsprechend dndern sich auch die Umstinde. Bergpoéra fragt
ihren Mann, was denn ihre S6hne wohl planten. Njall erwidert, er wisse es nicht und
das bedeute nichts Gutes: ,Ekki em ek i rddagerd med peim”, segir Njdll, ,sjaldan var ek
bd frd kvaddr, er in gédu vdru rddin“ (,,Ich bin in ihre Pline nicht eingeweiht”, sagt
Njal, ,aber ich war selten ausgeschlossen, wenn sie Gutes zu beratschlagen hat-
ten.”)'™ Beim Auszug der Séhne liegt wiederum der Akzent auf der Vollzihligkeit -
alle, allir! Man tritt nun in die vorbereitende Phase des groflangelegten Schluss-
abschnitts des Geschehens ein, worauf die Saga von Anfang an angelegt ist. Es zeigt
sich nun, dass in dem neuen christlichen Umfeld, wofiir Hoskuldr steht, die altheroi-
sche Ethik sich auflost, die bei Gunnars Untergang noch intakt war. Es wird erzahlt,
dass Hoskuldr aufwacht, sich ankleidet — auch die kostbare skikkja anlegt. Er geht
aufs Feld um zu sden. Die skikkja ist fiir diese bauerliche Tatigkeit natiirlich kein
addquates Kleidungsstiick; sie wird sich als machtvolles Dingsymbol erweisen, von
dem Kraft ausstrahlt; Hoskuldr hilt zwar in der einen Hand noch das Schwert, im
Ganzen aber geht es um das Bild vom friedlichen Simann. Die Njdlssohne stiirmen
auf ihn ein — wiederum heif3t es allir, so als wollten sie alle schuldig werden. Unvor-
stellbar, dass ausgerechnet der altheroische Recke Skarphedinn die Parole ausgege-
ben hitte, dass sie alle auf den einen losgehen sollten. Er fithrt dann auch den ent-
scheidenden Schlag, was Hoskuldr in Analogie zu Jesu Worten wie folgt quittiert:

1% Brennu-Njdls saga, S. 278 (Njals saga, S. 191).
"7 Brennu-Njdls saga, S. 279 (Njals saga, S. 192).
'8 Brennu-Njdls saga, S. 279 (Njals saga, S. 192).
' Brennu-Njdls saga, S. 280 (Njals saga, S. 193).



90 Teil II: Das Epos in Island

,Gud hjdlpi mér, en fyrirgefi yor!“ (,Moge Gott mir helfen und euch vergeben!”),'”
worauf [h]ljépu peir pd at honum allir ok unnu d honum (Da drangen auch die iibri-
gen auf ihn ein und verwundeten ihn zu Tode.)"”' Der Autor konstatiert blof8 dieses
feige unritterliche Verhalten, das so ganz dem Wesen Skarphedins widerspricht. Das
hingt auch mit dem lapidaren Sagastil zusammen, doch das geniigt nicht.
Skarphedinn derart aus der Rolle fallen zu lassen, ist nur zu verstehen als Annihe-
rung an das blindwiitige Rasen heidnischer Verfolger, wie man das aus der Marty-
rerliteratur kennt. Dass der Autor diesen erzihlerischen Bruch in der Darstellung
Skarphedins vornehmen konnte, zeigt, wie sehr ihm daran lag, dem Neuen, das
Hoskuldr vertritt, auf der Gegenseite das Entsprechende entgegenzusetzen — das
Bose. Diese Entheroisierung wird sich in der brenna entfalten und die ehrenwerte
altheroische Sicht auf die Racheproblematik als unzulinglich erweisen.

Njals Reaktion ist dann auch dementsprechend unheilvoll, wenn er auf die Frage,
was nun passieren werde, in wohlstilisierter Dreierabfolge mit wichtigem Einsatz
erwidert: ,Daudi minn®, segir Njdll, ,ok konu minnar ok allra sona minna.” (,Mein
Tod" sagt Njal, ,und der meiner Frau und aller meiner S6hne.”)'”* Der Autor kom-
mentiert das noch, indem er feststellt: Sjd einn hlutr var svd, at Njdli fell svd ner, at
hann mdtti aldri éklpkkvandi um tala. (Es gab nichts, was Njal so naheging wie diese
eine Sache, dafl er nie ohne Trinen dariiber sprechen konnte.)'*® An spiterer Stelle
wird er das prazisieren, wenn er sagt: ,,[...] at ek unna meira Hoskuldi en sonum
minum, ok er ek spurda, at hann var veginn, potti mér slokkt it scetasta ljés augna minna,
ok heldr vilda ek misst hafa allra sona minna ok lifdi hann” (,,[ ...] daB ich Hoéskuld
mehr liebte als meine eigenen Séhne, und als ich erfuhr, daf} er erschlagen war,
schien mir das siifleste Licht meiner Augen erloschen, und ich hitte lieber alle meine
Sohne hergegeben, wenn er noch am Leben wiire.”)'**

Mit der Totung Hoskulds ergibt sich also eine neue Situation, die das Bild von
der islandischen Friihzeit griindlich verindert. Nun schwenkt die Erzahlung hiniiber
zu Hildigunnr, der Gemahlin des Ermordeten. Sie erwacht, vermisst ihren Gemahl
und klagt iiber ,hardir [ ... | draumar” (,Schwer habe ich getriumt”).'”® Es wird dann
der Leichnam des Getoteten entdeckt und iiber einen Viehhiiter erfihrt man, dass
Skarphedinn den Totschlag fiir sich beansprucht habe. Im Gegensatz zu ihrem Gat-
ten verkorpert Hildigunnr — die Frauengestalt — das altheroische Gesicht der Friih-
zeit in voller Schirfe, wie man ihrer ersten Aulerung entnehmen kann, wenn sie
sagt: ,Karlmannligt verk veri petta, [ ... ] ef einn hefdi at verit” (,Eine mannhafte Tat
wiire es gewesen, [ ... | wenn einer allein sie vollbracht hitte”).'”® Mit diesem Ein-
blenden einer typisch altheroischen Reaktion verbindet der Autor die Einbeziehung

""" Brennu-Njdls saga, S. 281 (Njals saga, S. 193).
“!' Brennu-Njdls saga, S. 281 (Njals saga, S. 193).
“* Brennu-Njdls saga, S. 281 (Njals saga, S. 194).
"% Brennu-Njdls saga, S. 281 (Njals saga, S. 194).
" Brennu-Njals saga, S. 309 (Njals saga, S.213).
"* Brennu-Njdls saga, S. 282 (Njals saga, S. 194).
"¢ Brennu-Njdls saga, S. 282 (Njals saga, S. 194).



Nijdls saga 91

des christlichen Reliquienkults. Weil das, modern gesehen, zu unlésbaren Wider-
spriichlichkeiten fiithrt, ist es umso aufschlussreicher fir die Absicht des Erzéhlers.
Hildigunnr nimmt die blutverkrustete skikkja des Ermordeten, trocknet damit alles
auf, scharrt die Blutkrusten zusammen und legt die kostbare skikkja in eine Truhe. In
Verbindung mit dem als betont heiligmaflig geschilderten mirtyrerhaften Tod
Hoskulds bewegt man sich mit dieser Geste seiner Gattin im Bereich der Heiligen-
und Mirtyrerverehrung und des Reliquienkults, der des Dinghaften bedarf. Wie die
resolut-wehrhafte Hildigunnr dann diese ,Reliquie’ einsetzen wird, markiert einen
Hohepunkt des Werkes im Versuch, Altheroisches und Christliches in Verbindung
zu bringen.

Nicht minder wichtig ist in diesem Zusammenhang nun die besonders massiv
einbezogene Offentlichkeit, was das Thing in den Mittelpunkt des Interesses riicken
wird. Die Ermordung Hoskulds spurdisk um allar sveitir ok meeltisk illa fyrir (wurde in
allen Landesteilen ruchbar und hart verurteilt).'”” Dieser Kasus betrifft also ganz
Island; das Groflepos wird damit seinem identititsstiftenden Anspruch gerecht. Wie
wichtig der Autor die Thingoffentlichkeit nimmt, zeigt sich an der Ausfiihrlichkeit,
mit der er darauf eingeht — etwa 60 Seiten verwendet er darauf, einmalig in der Ge-
schichte der islindischen Sagas. Alles lduft auf die Katastrophe der Njélsbrenna hi-
naus, worin fiir den Autor aus seiner Sicht — so darf man annehmen - die islindische
Frithzeit zu Ende ging und die neue Zeit anbrach. Dass ihn dabei die Flugumyrar-
brenna aus der jiingsten Zeitgeschichte inspiriert haben diirfte, liegt nahe. Wollte er
damit seinen Zeitgenossen einen Spiegel vorhalten, indem er einerseits am Verbre-
chen der Njalsbrenna nichts beschonigte, andererseits aber seiner Zeit eindringlich
vor Augen fiihrte, wie die Landsleute der Friihzeit es vermochten, mit dieser Katas-
trophe umzugehen, was dieser Frithzeit Grofe verlieh, die die Njdla in den Rang
eines Islandepos erhebt. Die Sturlunga saga bietet, verglichen damit, nur nackte
chronikalische Fakten iiber die brutalen Feindseligkeiten der Sturlungazeit.

Das durchgehende Thema, sagten wir, ist die Problematik der Rache. Im Zwist
zwischen Hallgerdr und Bergpora ist das angelegt, zieht weitere Kreise in der Einbe-
ziehung der Njilssippe und wird nun abschliefend auf den entscheidenden Punkt
gefiithrt in der Rache fir den auf schmiéhliche Weise getoteten vorbildlichen Chris-
ten Hoskuldr. Erschwerend kommt dazu, dass fiir diese vorbeugende Tat kein
Grund bestand, was ebenfalls die Unzulinglichkeit des alten Rachedenkens offen-
bart. Durch die in Hoskuldr personifizierte neue christliche Zeit gerit das altheroi-
sche Wertesystem ins Wanken. Das wird besonders krass — und nicht psychologisch
tiberzeugend — am Beispiel Skarphedins vorgefiihrt. Dieser Verzicht auf psychologi-
sche Stimmigkeit ist ein starkes Indiz dafiir, dass im Umfeld des frommen Hoskuldr
das Bose eine neue Qualitit gewonnen hat, was der Autor nur zu konstatieren ver-
mag. Im Verhalten Flosis, wie wir sehen werden, wird sich das verdeutlichen.

Skarphedinn entspricht auf Seiten der Frauengestalten Hildigunnr, die Gattin
des Getdteten. In ihr konzentriert sich das mit Frauen und Rache verbundene

"7 Brennu-Njdls saga, S. 283 (Njals saga, S. 195).



92 Teil II: Das Epos in Island

Thema der Aufhetzung der Minner zum Totschlag. In der Njdla ist es an drei (!)
Frauengestalten gebunden, an Hallgerdr, Bergbora und nun an Hildigunnr. Die hvot
(Aufhetzung) Letzterer ist von anderer Qualitit als die bisherigen: Die Gattin
Hoskulds wird sich nicht mit Worten begniigen, sie setzt als machtvolles Dingsym-
bol die blutverkrustete skikkja ein, der sich der Aufzuhetzende nicht entziehen kann.
Es bedarf nun noch einer neuen Person, das ist Flosi, der Onkel der Hildigunnr.
Flosi ist schon vorsorglich eingefiihrt worden. Das geschah bezeichnenderweise im
unmittelbaren Anschluss an die Szene, in der Hoskuldr, der dann Flosis Nichte
Hildigunnr heiraten wird, von Njall als Ziehsohn adoptiert wurde. Flosi ist zutiefst
betroffen vom Tod Hoskulds, er ist erfillt von dhyggju ok reidi, ok var hann pé vel
stilltr (nimmt es mit grofler Betroffenheit und Zorn auf, blieb aber dennoch
beherrscht).'”® Die Betonung dieses Wesenzuges — vera vel stilltr — hat ihre Funktion
im weiteren Geschehen; sie weist voraus auf die Szene mit Flosis Nichte Hildigunnr
und steht in einer seltsamen Spannung zu seinem Verhalten auf der entscheidenden
Thingverhandlung und bei der Njalsbrenna. Sie ist ein weiterer Beleg fiir die
weitgespannte treffende Wortwahl, was literarische Komposition voraussetzt und
miindlich formelhafter Uberlieferung nicht zuzutrauen ist.

Mit Flosi ist nun auch der Osten Islands ins Geschehen einbezogen. Nach dem
Tod Hoskulds will Flosi at peir skyldi fiplmenna mjék til pings (daB sie mit groflem
Aufgebot zum Thing kommen sollten);'? es ist also gleichsam ganz Island von die-
sem Ereignis betroffen, was den Anspruch des Werkes unterstreicht. Der Autor legt
ein breites Fundament fiir die Thingversammlung, auf der das Schicksal der Njals-
sippe besiegelt wird, indem er beide Parteien ausfiihrlich in ihrer jeweiligen Beson-
derheit vorfiihrt. Zur einen Partei: Flosi berit sich mit Freunden, wobei die aufSer-
ordentliche Besonnenheit der Beteiligten auffillt. Es ist keine Rede von Rache,
vielmehr herrscht bei aller Trauer die Absicht Unheil zu vermeiden. So rit ein gewis-
ser Rundlfr Flosi: [ ... | gefir ré reidi ok takir pat upp, at minnst vandredi hljétisk af*
(,daB du deinen Zorn ziigelst und die Sache so behandelst, daf8 am wenigsten Un-
heil daraus erwichst”).2® Flosi unterstiitzt Runélfr, lisst aber offen, dass es schlimm
enden konnte. Die folgende Szene, es ist mehr als ein blofles Gesprich, steht denn
auch im offenen Gegensatz dazu. Es geht nun um die Begegnung Flosis mit seiner
Nichte, der Gemahlin des Getoteten. Nebenbei bemerkt, ist auch hier die Technik
des unmittelbaren Aufeinanderfolgens gegensitzlicher Positionen als ein weiteres
literarisches Strukturelement der Njdla zu beobachten. Hildigunnr bereitet Flosi
einen groflen Empfang; gut zwei Seiten verwendet der Autor auf diese Schliissel-
szene und gibt damit zu verstehen, dass sie entscheidend sein wird und nicht das
vorausgehende kurze Gesprich der beiden besonnenen Minner. Flosi wehrt sich
gegen diesen unangemessenen Aufwand, indem er sagt, er wolle nur eine Kleinigkeit
essen und dann weiterreiten. Es kommt anders. Die Macht des archaischen Rache-
denkens setzt sich durch. Damit tritt man in die abschlieBende Phase der Auseinan-

" Brennu-Njdls saga, S. 287 (Njals saga, S. 197).
" Brennu-Njdls saga, S. 287 (Njals saga, S. 198).
@ Brennu-Njdls saga, S. 289 (Njals saga, S. 199).



Nijdls saga 93

dersetzung mit diesem Problem der Friihzeit ein. Die Schilderung des folgenden
Auftritts ist ein Hohepunkt der Sagaliteratur. Die Begriflung weckt schon die Auf-
merksambkeit, wenn Hildigunnr ihren Onkel ungewohnlich feierlich - fast klerkamdl
(d.h. in sakraler/ liturgischer Sprache) — anspricht: ,[... ] er nil fegit hjarta mitt
tilkvdmu pinni” (,Mein Herz freut sich iiber dein Kommen!“).*”' Nach dem Essen —
hier wire noch auf die Symbolik des zerschlissenen Handtuchs einzugehen — tritt
Hildigunnr vor Flosi hin, streicht sich das Haar aus dem Gesicht und weint. Flosi
weif3, dass sie gddan mann (einen guten Mann)** beweine und setzt damit einen fiir
die Njdla wichtigen Begriff ein. Er gibt damit auch zu verstehen, dass sein Sinn auf
Versohnung gerichtet ist, was sich sogleich konkretisiert, wenn er auf Hildiguns
Frage, mit welcher Unterstiitzung seinerseits sie rechnen konne, antwortet, dass er
dem Gesetz entsprechend handeln und ein friedliches Abkommen - sett — unter-
stiitzen werde, das gédir menn ausgehandelt hitten, sodass ,vér sém vel semdir” (er
[i.e. der Vergleich] fiir uns héchst ehrenvoll ausfallt”).

Blenden wir zuriick zu Gunnarr, der Njall gegeniiber versicherte, er wolle auf
dem Thing gédir menn treffen! Den Worten Flosis setzt nun Hildigunnr in effekt-
voller Spitzenstellung entgegen: ,Hefna mundi Hoskuldr pin, ef hann etti eptir pik at
mela.” (,Hoskuld wiirde Blutrache fiir dich nehmen, wenn er die Mordklage zu
fithren hitte.”)*® — was natiirlich keineswegs der Sinnesart Hoskulds entsprechen
wirde. Die hetzende Frau setzt sich mit ihrem archaischen Rachedenken uber die
neue Wirklichkeit hinweg und wird Erfolg haben. Sie holt die skikkja hervor, in der
Hoskuldr ermordet wurde, geht pegjandi (schweigend)®** auf Flosi zu — das bedeut-
same Schweigen deutet auf Entscheidendes hin — und wirft sie iiber ihn, so dass das
verkrustete Blut herunterrieselt. Sie weiht ihn damit gleichsam der Rache. Er wird
sich dem auch nicht entziehen konnen. Um dieser Racheweihe Nachdruck zu ver-
leihen, beschwért sie auch noch den christlichen Gott — und , [ ... | allra krapta Krists
pins“ (,bei [ ...] allen Wunderzeichen deines Christus”),*®® damit Flosi zur Rache
fihig werde — andernfalls wiirde er ja zum nidingr (ehrlosen Lumpen)®*® werden.
Diese groteske Vermischung heidnisch-archaischen Rachedenkens mit dem neuen
Gottesbild war also fiir den Autor durchaus eine Méglichkeit, den Ubergang zur
neuen Religion in der islindischen Friihzeit zu kennzeichnen. Flosi ist entsetzt, greift
zu der bewihrten Fugung kéld eru kvenna rdd und weist auf die unheilvollen Folgen
des Racheszenarios hin. Flosis Gesicht wird dabei zum Spiegel dessen, was er emp-
findet: hann var { andliti stundum raudr sem bl6d, en stundum folr sem gras, en stundum
bldr sem hel (daR er im Gesicht bald rot wie Blut, bald fahl wie Gras, bald schwarz

*' Brennu-Njdls saga, S. 289f (Njals saga, S. 199).
2 Brennu-Njdls saga, S. 291 (Njals saga, S. 200).
™ Brennu-Njdls saga, S. 291 (Njals saga, S. 200).
* Brennu-Njdls saga, S. 291 (Njals saga, S. 200).
5 Brennu-Njdls saga, S. 291 (Njals saga, S. 201).
¢ Brennu-Njdls saga, S. 291 (Njals saga, S. 201).



94 Teil II: Das Epos in Island

wie Hel [Géttin der Unterwelt in der nordischen Mythologie] wurde).*” Ver-
gleichbares merkt der Autor bei Skarphedinn an.

Eine Szene aus der dem Norden wohlvertrauten Sage vom Untergang der Nibe-
lungen sei herangezogen, aus der Gudriinarhvot und den Hamdismdl, worin einge-
bettet in Unheilsatmosphire das altheroische Rachedenken in seiner Unerbittlich-
keit zum Ausdruck kommt, zugleich aber in seiner zerstérerischen Kraft. Da ist die
rachediirstende Frauengestalt Gudrin, die ihre Sohne aufhetzt, ihre Schwester zu
richen. Hamdir, keineswegs rachegierig verweist auf den Tod Sigurds. Das machtige
Dingsymbol fehlt ebenfalls nicht; es sind die blutigen Bettlaken, die drei Verse in
Anspruch nehmen!

Nun zur Gegenpartei. Njill und Skarphedinn entsprechen Flosi und Hildigunnr.
Njall fragt Skarphedinn: ,Hverja rddagerd hafid pér nii fyrir [... ]?“ (,Was habt ihr
euch nun vorgenommen®).**® Njill bekennt sich feierlich zu seinen Séhnen und will
auf dem Thing seine Autoritit zu ihren Gunsten einsetzen ol ] pvi at pat er sémi
minn at skiljask eigi vid ydur mdl, medan ek lifi.” (,weil es fiir mich Ehrensache ist,
euch nicht im Stich zu lassen, so lange ich lebe.”)*® Das deutet voraus, dass das bis-
her nicht konfliktfreie Verhiltnis zwischen Vater und S6éhnen sich im Bewusstsein
der Zusammengehorigkeit auflosen wird in der brenna. Das Hauptthema der brenna,
die Rache, ldhmt also nicht das Interesse des Autors an den Schicksalen der beteilig-
ten Menschen. Er nimmt vielmehr dieses Hauptthema zum Anlass, weitere mensch-
liche Schicksale einzubeziehen und diese Fiden zusammenzuziehen in seinem gro-
Ben altislindischen Humangewebe. Skarphedinn begibt sich auf Bundesgenossen-
suche, Vater Njall reitet zum Thing. Skarphedinn, dessen Reputation durch die
unfaire Ermordung gelitten hat im Bewusstsein der Horer und Leser, bekommt nun
Gelegenheit, vor dem Untergang seine altheroische Haltung bestitigen zu kénnen,
doch nicht nur das!

In der Katastrophe der Njélsbrenna fithrt der Autor sein Grundproblem, die Ra-
che, das Problem der Frithzeit, einer Losung zu. Mit Recht hat man, wie erwihnt,
diese brenna mit einem besonderen Scandalon der islindischen Zeitgeschichte, der
Flugumyrarbrenna, in Verbindung gebracht. Man sollte aber auch die altgermani-
sche Uberlieferung einbeziehen. So gipfelt die Atlakvida in der groflartig barbari-
schen Schilderung der Vernichtung von Atlis Halle im Feuer — Gudruns Rache fiir
den Tod ihrer Briider. Auch fiir die Njalsbrenna ist letztlich eine Frauengestalt ver-
antwortlich — Hildigunnr als islindische Gudrun Gjakadoéttir! Fiir den Autor der
Njdla wird aber, im Gegensatz zur Atlakvida, die brenna nicht Gegenstand schauriger
Bewunderung, sondern Anlass das Menschentum der Friihzeit zu vergegenwirtigen.

Nicht zu iibersehen ist dabei die Offentlichkeit. Alle, die auf dem Thing etwas zu
sagen haben, sind aufgeboten und kommen aus unterschiedlichen Landesteilen zum
Thing. Vor Beginn der Verhandlungen wird Njall gefragt, wie er die Lage einschitze.
Er antwortet ,Heldr pungt, pvi at mik uggir, at hér muni eigi gefumenn hlut at eiga.”

7 Brennu-Njdls saga, S. 292 (Njals saga, S. 201).
% Brennu-Njdls saga, S. 295 (Njals saga, S. 203).
*® Brennu-Njdls saga, S. 295 (Njals saga, S. 203).



Nijdls saga 95

(,Ich habe schwere Bedenken, denn ich fiirchte, dal hier Leute verwickelt sind,
denen das Gliick nicht hold ist.”)*'° Njall fithrt damit einen Begriff ein, der das nun
folgende Geschehen auf dem Thing in ein typisch sagahaft unheilvolles Licht tau-
chen wird, man denke an die Gisla saga oder an Grettir. Diese ,Konzession’ an ty-
pisch archaische Vorstellungen zur Orchestrierung der beginnenden Untergangs-
schilderung zeigt, wie bemiiht der Autor war, ein moglichst umfassendes Bild zu
bieten, was fiir die Vorstellungswelt dieser Menschen bedeutsam war. So fiihrt er
nun als Leitthema die Idee der dgefa ein und verbindet sie mit Skarphedinn, der
noch am tiefsten in der archaisch-heroischen Welt verwurzelt ist, woraus man er-
kennen kann, welche Bedeutung der Autor dieser Welt zuerkannte. Die Bundesge-
nossensuche, zu der es nun kommt und die ihrerseits die Thingoffentlichkeit als
entscheidenden Faktor der Gesamthandlung bestitigt, fithrt das auf iiberraschend
eindrucksvolle Weise vor und ist die angemessene Vorbereitung der Thingver-
handlung, die den Untergang der Njalssippe besiegeln wird. Im Anschluss an die
pessimistische Auflerung Njals iiber die dgefumenn folgt ein rascher Blick auf die
Gegenpartei, auf Flosi und einen gewissen Hallr, der sich mit grolem Gefolge aus
dem Osten des Landes eingefunden hat. Er var vitr madr ok gédgjarn (war ein kluger
und wohlmeinender Mann)?*"! und tritt fiir Verséhnung ein. Auch Flosi duflert sich
nicht aggressiv, legt sich aber nicht fest. Nach Verbiindeten gefragt, nennt er Mordr
— ein schlimmes Vorzeichen, was Hallr auch entsprechend kommentiert.

Der fiir die erzihlerische Vergegenwirtigung der Friihzeit wesentliche Gesichts-
punkt der Heroisierung vor dem Untergang wird in der Njdla nicht so sehr an der
kampferischen Leistung festgemacht wie bei Gisli, Grettir, Kjartan oder Gunnarr,
sondern vollzieht sich im Rahmen der Bundesgenossensuche somit in der konse-
quenten Einbindung in die Thingoffentlichkeit. Es bedart dabei keinerlei Gewalttat
— wie dann auch der Untergang in der brenna ohne spektakulire Waffentaten ablau-
fen wird. In einer sechsstufigen Abfolge wird die Bundesgenossensuche vorgefiihrt.
Das altheroische Muster von der Erhéhung des Helden vor seinem Untergang ge-
winnt dabei, konzentriert auf Skarphedinn, eine neue Dimension, indem sie sich
innerhalb der gesellschaftlichen Kontakte im Rahmen der Thingversammlung ab-
spielt.

Asgrimr und Njall beraten sich und dann bricht Asgrimr mit den Njélsséhnen zur
Bundesgenossensuche auf. Dass Njall nicht daran teilnimmt, ist kein gutes Zeichen,
verschafft aber Skarphedinn den notigen Entfaltungsraum, auf den es ankommt. Ob
man der ungewdhnlich heftigen Bewegung Asgrims — Pd spratt Asgrimr upp (Dann
stand Asgrim plétzlich auf)*'? - Bedeutung beimessen soll, bleibe offen. Die erste
Station ist bei Gizurr, der Beistand zusagt, was rasch abgetan ist. Beim zweiten Ver-
such holt sich Asgrimr eine Absage; der Gefragte will sich aus diesen Streitigkeiten
heraushalten, lenkt aber den Blick auf Skarphedinn und dessen offenbar ungewéhn-
liche Erscheinung. Es geht nun darum, das Unheilvolle, das Skarphedinn umgibt,

oAt Brennu-Njdls saga, S. 296 (Njals saga, S. 204).
»' Brennu-Njdls saga, S. 297 (Njals saga, S. 205).
2 Brennu-Njdls saga, S. 297 (Njals saga, S. 205).



96 Teil II: Das Epos in Island

immer stirker hervortreten zu lassen bis hin zum Untergang in der brenna, wobei
darauf zu achten ist, welche Verschiebungen sich ergeben konnen; auf die wird es
ankommen, denn sie zeigen, wie differenziert der Autor die altheroische Tradition
betrachtet. Leitmotiv ist die mythische Vorstellung von der égefa. Skarphedinn fiihlt
sich provoziert und reagiert entsprechend, worauf man sich zum Goden Snorri be-
gibt, der sie wiederum freundlich empfingt, bezeichnenderweise — als Gode! — auf
die Probleme hinweist, die die Ausweitung dieses Rechtscasus fiir die anderen Lan-
desteile nach sich ziehen wiirde. Er verspricht aber, die Gegenpartei nicht zu unter-
stiitzen. Dann fallt Snorris Blick auf Skarphedinn. Er ist von dessen Erscheinung
beeindruckt und spricht ihm die gefa ab, was Skarphedinn zu der Auflerung veran-
lasst, Snorri moge lieber seinen Vater richen als Voraussagen iiber ihn zu dufiern.
Snorri lasst sich aber nicht provozieren. Es wird immer deutlicher, dass zur Heroisie-
rung vor dem Untergang auch die Provokation des eigenen Untergangs gehort. Bei
der vierten Station setzt sich das fort, worauf der Gang zu Gudmundr dem Michti-
gen folgt, der sich wohlwollend duflert, aber ebenfalls auf die unheilvolle Gestalt
Skarphedins hinweist: ,Ok er pé madrinn égefusamligr” (,Und dennoch ist das Gliick
nicht mit diesem Mann"”),*"* was diesen zu kritischen Bemerkungen veranlasst, was
aber ohne Folgen bleibt. Bei der sechsten und letzten Station kommt es dann zum
Eklat. Im Ganzen geht es also um eine differenzierte Erzihlphase, die nicht ihres-
gleichen hat und durch die weitgespannte Einbeziehung der Wirklichkeit des Things
sowohl hinsichtlich des Vergangenheitsbilds der Islendingasigur als auch der althe-
roischen Uberlieferungen ein Novum darstellt mit besonderem epischem Anspruch.
Der Autor bereitet diese Erzahlphase griindlich vor. Porkell hékr, der Unterstiitzung
bringen soll, vertritt die Ljosvetningaleute; er hat im Ausland Ruhm erworben und
wird als kappi mikill (gewaltiger Haudegen)* bezeichnet. Asgrimr bittet
Skarphedinn, sich nicht in die Verhandlungen einzuschalten. Auf diese Bemerkung
hin bietet der Erzihler ein ungewohnlich martialisches Bild von Skarphedinn, ein
deutlicher Hinweis! Skarphedinn zeigt sein typisches Grinsen. Seine Waffe, die Axt,
darf nicht fehlen; Skarphedinn wird sogleich auf sie verweisen. Dazu erlebt man die
reale Offentlichkeit des Things, wenn Porkell die Frage in den Mund gelegt wird, ob
denn Gudmundr inn riki Hilfe zugesagt habe, was verneint werden muss, worauf
Porkell ebenfalls Unterstiitzung verweigert, da er nicht ,[ ... | fylgja at rongu mdli”
(,unrecht Tun unterstiitzen”)*'* will. Doch dann apostrophiert er Skarphedinn und
das bedeutet das Ende der Bundesgenossensuche. Diese Konfrontation gipfelt in der
Heroisierung Skarphedins, dessen Axt iiber das Schwert Porkels triumphiert; dieser
muss sein Schwert einstecken, was ihm weder vorher noch nachher passierte. Die
Waffen werden dabei gleichsam zu Wesenheiten, was altheroischer Sehweise
entspricht. Nicht minder wichtig erscheint dem Autor die Realitit des Things,
indem er nochmals Gudmundr zu Wort kommen ldsst, der nun, nach der missgliick-
ten Bundesgenossensuche Unterstiitzung zusagt.

3 Brennu-Njdls saga, S. 302 (Njals saga, S. 208).
™ Brennu-Njdls saga, S. 303 (Njals saga, S. 209).
5 Brennu-Njdls saga, S. 304 (Njals saga, S. 210).



Nijdls saga 97

Es beginnen die Thingverhandlungen, bei denen der ganze pingheimr (Thing-
volk),*'¢ wie es treffend heiflt, Anteil nimmt. Der Autor legt im einzelnen dar, wie
sehr sich diese Menschen der Frithzeit um eine friedliche Beilegung des Konflikts
bemiihen. Der Hauptbeteiligte, Flosi, erweist sich als sehr schwierig, die Aussichten
verdiistern sich: ok pétti 6venliga horfa (und alles sah sehr diister aus)!*'” Den Hohe-
punkt bildet die ergreifende Versohnungsrede Njils, die in der weiter oben bereits
herangezogenen Aussage gipfelt, dass mit der T6tung Hoskulds ,pétti mér slokkt it
seetasta ljés augna minna” (,,schien mir das siileste Licht meiner Augen erloschen”),
gefolgt von der eigentlich ungeheuerlichen Feststellung: , ok heldr vilda ek misst hafa
allra sona minna ok lifdi hann.” (,,und ich hitte lieber alle meine Séhne hergegeben,
wenn er noch am Leben wire.”)!*'® Auf das hin heif3t es sogar, dass Flosi svaradi pd
ollu vel ok hét pé eigi (antwortete ihnen entgegenkommend, versprach aber
nichts.)*" Es wird viel verhandelt, und schlieBlich will auch Flosi den Spruch gédra
manna akzeptieren. Man einigt sich auf ein extrem hohes Wergeld und allir svprudu
vel (Alle duflerten sich befriedigt)**® - also auch Flosi. Njill bedankt sich fiir das
erzielte Abkommen, doch da steht Skarphedinn daneben pagdi ok glotti vid (sagte
kein Wort und grinste).*”! Das Geld wird zusammengehiuft, und Njall legt zum
Uberfluss noch silkisledur ok béta (einen Seidenmantel und ein paar Stiefel)** drauf,
kostbare Kleidungsstiicke, die — wie Sveinsson anmerkt — sowohl von Minnern als
auch von Frauen getragen werden konnten. Und nun geschieht das Unerwartete, der
Bruch des Abkommens provoziert durch Flosi, der scheinheilig fragt, wer denn diese
Kleidungsstiicke getragen habe und antwortet auf die entsprechende Intervention
Skarphedins, dass dies wohl sein Vater, karl inn skegglausi, gewesen sei, von dem man
nicht wisse, ob er ein Mann oder Weib sei. Dieser Riickbezug auf die Schmihung
Njéls durch Hallgerdr und Sigmundr ist fiir Skarphedinn unertriglich und
entsprechend fillt seine Antwort aus. Flosi wirft das angesammelte Geld iiber den
Haufen, will keinen penning annehmen, sondern hefna (Blutrache nehmen fiir)**
Hoskuldr. Damit ist das Leitwort gefallen, das alte Rachedenken setzt sich durch.
Die Teilnehmer am Thing konstatieren, dass ,miklir 6gefumenn” (,,groBe Ungliicks-
raben”)** am Werk waren. Nj4ll, zutiefst deprimiert, sagt Unheil fiir alle Beteiligten
voraus. Skarphedinn widerspricht, denn seiner Ansicht nach hat die Gegenseite
keine rechtliche Grundlage, gegen sie vorzugehen: ,peir megu aldri sekja oss at
landslogum" (,sie kénnen uns nach dem Landrecht nichts anhaben“)** — er denkt
also noch in den Kategorien der alten Gesellschaft.

¢ Brennu-Njdls saga, S. 307 (Njals saga, S. 212).
7 Brennu-Njdls saga, S. 307 (Njals saga, S. 212).
»% Brennu-Njdls saga, S. 309 (Njals saga, S. 213).
% Brennu-Njdls saga, S. 309 (Njals saga, S. 213).
2% Brennu-Njdls saga, S. 312 (Njals saga, S. 215).
2! Brennu-Njdls saga, S. 312 (Njals saga, S. 215).
** Brennu-Njdls saga, S. 312 (Njals saga, S. 216).
3 Brennu-Njdls saga, S. 314 (Njals saga, S. 217).
% Brennu-Njdls saga, S. 314 (Njals saga, S. 217).
5 Brennu-Njdls saga, S. 314f (Njals saga, S. 217).



98 Teil II: Das Epos in Island

Die Ausfiihrlichkeit der Schilderung dieses Rechtskasus - einmalig in der Saga-
literatur — muss den Zeitgenossen des Dichters das Island der Friihzeit in einer
Weise vergegenwirtigt haben, die die Identifizierung mit diesem Land und seiner
Vergangenheit iiberzeugend besiegelte.

Unbheilvolles Geschehen beruht also auf zwei Rechtsbriichen. Gunnarr bricht das
Abkommen, Flosi ebenfalls. Gunnarr bezahlt mit dem Tod, Flosi nicht mehr; er tritt
in die neue Zeit ein. In beiden Fillen gibt etwas ,Auf8erliches’ bei diesen Rechtsbrii-
chen den Ausschlag, bei Gunnarr die fegurd der bauerlich-islindischen Landschaft,
bei Flosi das kostbare Kleidungsstiick.

Der Unterschied zwischen diesen beiden Rechtsbriichen, in Begriindung wie in
den Folgen, ist hinsichtlich der Vergegenwirtigung der islindischen Friihzeit be-
sonders aussagekriftig. Der Rechtsbruch Gunnars wirft kaum einen Schatten auf
ihn, ungeachtet der AuBlerungen seines véllig verstorten Bruders. Gunnarr ist dann
auch vollig ungebrochen das heroische Ende gegoénnt im alten Glanz. Flosis Rechts-
bruch dagegen, in der schiandlichen Schmihung Njéls — gerade Njéls! — ist moralisch
verwerflich und das sind auch die Folgen, die nicht minder schandliche brenna. Dies
stellt, extrem formuliert, gleichsam den moralischen Bankrott der ausgehenden alt-
heroischen Frithzeit dar, beginnend mit der Totung Hoskulds. Aber da ist das hei-
ligmafige Sterben Hoskulds und da ist Njls Tod und der Tod Skarphedins. In dem
Umfeld Njils gewinnt die islindische Ubergangszeit eine neue Wiirde, in die auch
Skarphedinn einbezogen werden kann und die im Christlichen wurzelt. So wenn er
— gegen besseres Wissen — dem Rat des Vaters, sich ins Haus zuriick zu ziehen, folgt.
Und da sind die zwei Kreuzzeichen, die sich Skarphedinn vor dem Sterben einge-
brannt hat. Im Mittelpunkt aber steht der Leichnam Njils, von dem Hjalti sagen
wird, dass er ,engan dauds manns likama sét hafi jafnbjartan” (,so strahlend, wie ich
es noch nie an einem toten Menschen gesehen habe“);**° was alle fiir stér jartegn (ein
grofles Wunder)*?” halten. Der Autor vergisst aber das Altheroische nicht ganz. Da
ist Njdls Aussage, bevor er sich ins Haus begibt, um dort zu sterben und sich weigert,
Flosis Angebot des freien Abzugs anzunehmen: ,Eigi vil ek it ganga, pvi at ek em
madr gamall ok litt til biiinn at hefna sona minna, en ek vil eigi lifa vid skomm.” (,Ich bin
ein alter Mann und tauge schwerlich dazu, meine S6hne zu richen. Und in Unehre
will ich nicht leben.”)**® Dass der friedliche Njall hier das fatale Wort hefna in den
Mund nimmt, rundet die Gesamthematik des Werkes mit einem heroischen Akzent
ab. Desgleichen vollzieht Skarphedinn eine subtile Heroisierung seines un-
kriegerischen Vaters, wenn er dessen Sterben wie folgt kommentiert: ,Ni mun fadir
minn daudr vera, ok hefir hvdrki heyrt til hans styn né hésta” (,Nun diirfte mein Vater
tot sein, und man hat von ihm weder Stohnen noch Husten gehért”)!** Und da ist,
neben Skarphedins Kreuzmarke, seine Axt, die er vor dem Sterben noch in den Bal-

¢ Brennu-Njdls saga, S. 343 (Njals saga, S. 237).
7 Brennu-Njdls saga, S. 342 (Njals saga, S. 217).
 Brennu-Njdls saga, S. 330 (Njals saga, S. 228).
»* Brennu-Njdls saga, S. 331 (Njals saga, S. 229).

2



Nijdls saga ' 99

ken gerammt hatte und die nun auf den nicht minder heroischen Porgeirr skorar-
geirr ibergehen wird.

In Kdris Racheaktionen lebt dann das Alte nochmals auf, doch schliefflich kommt
es zur Bufifahrt nach Rom, und es wird die Verséhnung zwischen Flosi und Kari
besiegelt. Karis Vermahlung mit Hildigunnr schliefit den Kreis. Dem modernen
Leser mag dies wie ein christliches Notdach iiber einer altheroischen Ruine erschei-
nen, doch man tut gut, goethezeitliche Kompositionsprinzipien nicht zu verabsolu-
tieren. Der Verfasser der Njdls saga begniigte sich nicht damit, etwas spgulegt tiber
einzelne Menschen der islindischen Friihzeit zu berichten, er wollte diese Friihzeit
in der entscheidenden Phase des Ubergangs zum Christentum auf eine Weise verge-
genwirtigen, die es seinen Landsleuten und Zeitgenossen ermoglichte, sich der Be-
sonderheit ihres Landes bewusst zu werden und sich eingebettet zu wissen in der
Totalitit eines GroBepos. Was die Heimskringla fir Norwegen als Konigsgeschichte
leistete, war die Njdls saga fir die Islinder als Islandepos. Vergleichbares an Le-
bensfiille und Wirklichkeit hat die mittelalterliche Literatur des Kontinents nicht
aufzuweisen.

Laxdcela saga

Betrachten wir abschlieffend zwei weitere umfangreiche Sagas, die Laxdela saga und
die Grettis saga,”® mit Blick auf das Epos, was die Sonderstellung der Njdla
verdeutlichen wird. Es wird sich auch zeigen, dass sich im 13.]Jahrhundert die
islindischen Sagas zusehends zu einem Medium entwickelten, in dem versucht
wurde, mit wachsender Bewusstheit die eigene Friihzeit erzihlerisch differenziert zu
,bewiltigen” und nicht blof3 Informationen iiber Besiedlung etc. zu liefern. Aus
literarhistorischer Sicht ist die blofle Tatsache zu wiirdigen, dass es {iberhaupt im
13. Jahrhundert auf Island zu dem sich rasch entfaltenden Genus der Islendingasogur
kommen konnte, das auf vielfiltige Weise und mit unterschiedlicher Schwer-
punktbildung auf die eigene Friihzeit einging, wie schon unser Uberblick iiber die
Egils saga und die Gisla saga erkennen lief}. Die Laxdela saga und die Grettis saga
reichern dieses Tableau bedeutsam an. Die Literaturgeschichte sollte diese unter-
schiedlichen literarischen Bemithungen um die eigene Frithzeit nicht nur
registrieren, da doch anzunehmen ist, dass die Autoren Interesse daran hatten, ihr
jeweiliges Vergangenheitsbild zur Geltung zu bringen. Bei diesen durchdachten und
dann in vielen Fillen auch ausfiithrlichen Darstellungen der eigenen Friihzeit, die
zum Teil weit {iber das hinausgehen, was miindliche Uberlieferungen zu bieten
hatten, wie substantiell diese von Fall zu Fall auch sein mochten, ist doch
nachdriicklich zu fragen, was diese Autoren bewogen hat, nicht nur Uberlieferungen
festzuhalten, sondern daraus ein bestimmtes Bild von der Vergangenheit und dem

® Laxdela saga, hg. von Einar Ol Sveinsson, Reykjavik 1934 (Islenzk fornrit V). Grettis saga
Asmundarsonar, hg. von Gudni Jénsson, Reykjavik 1936 (Islenzk fornrit VII), Nachdruck 1954.



100 Teil II: Das Epos in Island

Verhalten der Vorfahren zu machen. Dabei kam es zu sehr unterschiedlichen Deu-
tungen der Faktoren, die das Dasein und Handeln dieser Menschen bestimmten.

Nun gibt es in einzelnen Sagas gelegentlich Hinweise auf andere Sagas — so er-
wihnt die Grettis saga z.B. die Laxdcela —, Ansdtze zu kritischen Bemerkungen gibt es
aber nicht. Die oft stark von einander abweichenden Bilder der Vergangenheit wur-
den offenbar problemlos hingenommen. Fiir Autoren und Publikum war also der
Rahmen der Vergangenheitsdarstellung weit genug gespannt; ein Grettir hatte darin
genau so Platz wie ein Njall. Auch die Einbeziehung des Problems Heiden-
tum/Christentum fiihrte zu keinerlei Divergenzen. So ist auch von religiosen Eife-
rern keine Rede und z.B. in der Grettis saga ist der Priester problemlos in die aben-
teuerliche Geschichte Grettirs integriert wie Konig Olaf; ein extremes Beispiel ist
auch die ,hetzende’ Frauengestalt Hildigunnr in der Njdla — wie oben dargelegt. Fuir
diese Einstellung ist schon die Annahme der neuen Religion durch die Islinder
mafigebend geworden, bei der gleichsam der Hausverstand die Leitlinie vorgab. Das
bot gute Voraussetzungen fiir eine breit angelegte und relativ tolerante Sicht auf die
Vergangenheit, in der Platz fiir sehr Unterschiedliches sein konnte. Der Vielfalt der
Perspektiven der einzelnen Sagas kam das zu Gute, wie ja auch Skaldik und die Be-
wahrung der Gotterlieder — beides typisch fiir Island — davon profitierten.

Wenden wir uns abschlieflend der Laxdela saga und der Grettis saga zu. Es ist
aufschlussreich zu sehen, welche Probleme in diesen anspruchsvollen Texten im
Mittelpunkt stehen und wie die Autoren damit umgehen. Die Laxdela ging sehr
bewusst ihren Weg und wartete mit eigenen Losungen auf. Wie diese zu beurteilen
sind, wird auch im Hinblick auf die Njdla zu erdrtern sein. Beiden Sagas gemeinsam
ist die offenbare Tendenz zu einer anspruchsvollen Beschiftigung mit der islindi-
schen Frithzeit. Man begniigte sich nicht damit, miindliche Uberlieferungen, mehr
oder weniger ausgestaltet, blof zu registrieren, wobei sich allerdings gleich zu Be-
ginn der Darstellung erhebliche Unterschiede zwischen den Sagas zeigen. Da die
Nijdla jinger sein diirfte als die Laxdela saga, stellt sich die Frage, wie es um die je-
weiligen Vergangenheitsbilder bestellt ist, auch wenn es in der Njdla keine direkte
Bezugnahme auf die Laxdela gibt. Es ist durchaus zu tiberlegen, ob nicht der Verfas-
ser der Njdla auch aufgrund seiner Quellenlage iiber das hinausgehen wollte, was die
Laxdeela zu bieten hatte, indem er deren Bemiithen um das komplexe Einzelschicksal
der Gudran und Kjartans auf der Basis des Epos weiterentwickelte zum islindischen
Gesamtbild.

Wo die Njdla gleich zu Beginn mit Hrats Hinweis auf Hallgerdr ein erregendes
Zeichen setzt und dann zielgerichtet einen Aktionsraum auflidt und Nebensich-
liches meidet, bietet die Laxdela saga auf den ersten fast hundert Seiten eher das
Bild eines erweiterten Landndmabdk-Szenarios. Dieses vorwiegend historisierende
Interesse zieht sich dann durch die Saga in antiquarisierenden Hinweisen wie ni
[... ] Dieser ungewdhnlich ausfiihrlichen und problemlosen Einleitung kann man
entnehmen, dass fiir den Autor Mythisch-Unheilvolles nicht so sehr Bestandteil
seines Vergangenheitsbildes war. Es geht um die einzelnen Menschen als solche; das
Gemeinwesen, vertreten im Thing, tritt nicht in seinen Gesichtskreis. Das Zuriick-



Laxdcela saga 101

treten auflermenschlicher Michte, Zauber, Schicksal zeigt sich auch darin, dass be-
stimmte ,belastete’ Gegenstinde wie das Schwert Fétbitr an Bedeutung verlieren
und eher als Relikte zu bewerten sind als gestaltende Faktoren.

Beim Bemiihen des Autors, die Menschen und deren Verhalten in den Mittel-
punkt zu stellen, zeigt sich in der Laxdela ein Doppelaspekt, einerseits die schon
lange erkannte Tendenz zu mittelalterlicher Verhofischung, was vor allem die
mdénnliche Hauptgestalt, Kjartan, betrifft und andererseits die fast nibelungische
Frauengestalt Gudrtn; eine Quadratur des Kreises, die bezeichnendes Licht wirft
auf die literarische Szenerie Islands im 13. Jahrhundert. Der Autor der Njdla, wie wir
gesehen haben, setzte sich dann seinerseits mit Heroik und Rache als Problemen des
islandischen Gemeinwesens auf breiter Basis auseinander und fihrt vor, wie den
Menschen der Frithzeit die Bewiltigung dieses Problems gelang. Er vertraute die
Losung dieses Problems der neuen christlichen Generation an, Flosi und
Hildigunnr. Aus moderner Sicht mag das zu kompositorischen Komplikationen fiih-
ren und unbefriedigend erscheinen, ist aber gerade deshalb aufschlussreich mit Blick
auf das, was ein islindischer Autor des 13.]Jahrhunderts seinen Landsleuten der
Frithzeit zutrauen konnte. Was in der Njdla schliefllich zu vereinigen war, klafft in
der Laxdeela — verkorpert in Kjartan und Gudran — noch auseinander; ein Indiz
dafiir, dass der Verfasser sich auf Neuland begab, wo der Autor der Njdla dann schon
ein kompakteres Bild der Vergangenheit darbieten konnte, das von gelungener
Uberwindung des Gegensatzes zwischen Heroik/Rache und Christentum kiindete.

Mythisch-Magisches hilt der Verfasser der Laxdela saga von den Hauptgestalten
fern. Das zeigt sich schon bei der Waffe Fotbitr, wogegen das Schwert bzw. der Spief3
Grdsida der Gisla saga in dieser Hinsicht noch ungleich stirker unheilvoll belastet ist.
In der Laxdeela verliert damit auch das Schicksalhafte an Bedeutung zugunsten des
Humanums, eines Humanums, das wie auch in der Gisla saga auf wenige Personen
beschrinkt ist und das islindische Gemeinwesen als Ganzes noch nicht in den Blick
nimmt. Diese unterschiedliche Belastung der Friihzeit in diesen besonders hochwer-
tigen Sagas stellt einen wichtigen Gesichtspunkt dar. So spielen in der Laxdela auch
Begriffe wie gefa, 6gefa, 6gefumenn kaum eine Rolle. Anders verhilt es sich mit dem
ebenfalls mit der Frithzeit verbundenen Konzept der Heroik. Es ist zu fragen, wie der
Verfasser der Laxdela als Islinder des 13.Jahrhunderts im Vergleich mit anderen
Sagaminnern damit umging. An zwei Hauptgestalten, einer méinnlichen und einer
weiblichen, setzt er sich damit auseinander. Die Art, wie er verfihrt, lisst eine nicht
unbedeutende Reduktion des Heroischen erkennen oder dessen Verdiinnung,
wogegen dann die Njdla in voller Breite und Tiefe sich diesem Problem als
Zentralproblem der Frithzeit stellt und somit ein anderes Bild dieser Zeit entwirft.
Die verfiigbare miindliche Uberlieferung spielt da natiirlich auch mit, entscheidend
ist aber die Perspektive des jeweiligen Autors.

Was die Heroik im Bezug auf Kjartan betrifft, kann man eine Art Verflachung
feststellen, in der langst zu Recht erkannten Verhoéfischung, was als Versuch zu wer-
ten ist, die Frithzeit in neuem Licht erscheinen zu lassen, und auf diesen Versuch
kommt es an, wenn man die literarische Szene Islands in den Blick nimmt. Die ge-



102 Teil II: Das Epos in Island

stalterischen Grenzen dieses Versuchs werden im Vergleich mit der Njdla — man
denke an die brenna-Episode — deutlich und lassen ihn als plakativ erscheinen. Es
zeigt sich schon bei der Schilderung des Auftretens Kjartans am norwegischen Hof,
wo er schlieBlich, wie zu erwarten, zu hohen Ehren gelangt. Diese Episode, auf die
wir bereits oben in Verbindung mit der Frage nach dem einstaklingr-Bewusstsein
hingewiesen haben, ist aber auch im Zusammenhang mit der Heroisierungsthematik
zu sehen, auf die der Autor nicht verzichten durfte und wollte; es ging ja schlief8lich
um Kjartan. Angesichts des gewaltsamen Vorgehens des norwegischen Konigs in
seinen Christianisierungsbestrebungen lisst es der Autor zu einem abrupten — wie
gleichsam vorgefertigen — heroischen Auftrumpfen Kjartans kommen:

»Engis manns naudungarmadr vil ek vera”, segir Kjartan, ,medan ek ma upp standa ok
vipnum valda; pykki mér pat litilmannligt, at vera tekinn sem lamb 6r stekk eda
melrakki or gildru; pykki mér hinn kostr miklu betri, ef madr skal p6 deyja, at vinna pat
nokkut 4dr, er lengi sé upp haft sidan.”

,Unter keines Mannes Gewalt werde ich mich begeben”, sagt Kjartan, ,solange ich
aufrecht stehen und meine Waffen gebrauchen kann. Es schiene mir auch von der Art
kleiner Leute zu zeugen, wie ein Lamm aus der Hiirde oder ein Fuchs aus der Falle
geholt zu werden. Besser scheint mir zu sein, wenn man schon sterben soll, etwas zu
vollbringen, was lange nachlebt.“**!

Mit der Abwertung dessen, was er als litilmannligt bezeichnet, nimmt Kjartan fiir sich
die stérmennska in Anspruch, dieses imponierende Mannlichkeitsideal, das die Sagas
in den Menschen der Friihzeit verkorpert sehen wollten. Man kann darin die stark
idealisierende Tendenz erkennen als nicht unwesentlichen Impuls zur literarischen
Ausgestaltung der eigenen Friihzeit.

Kjartan tragt dann etwas dick auf, wenn er von seiner Absicht spricht at brenna
konunginn inni (den Kénig in seinem Hause verbrennen),** was Bolli konsequent
auch gleich als nicht litilmannligt (kleiner Leute Art) kommentiert. Grelle Tone
dieser Art finden sich in der Njdla nicht. Taten brauchen allerdings in der Laxdela
diesem zu perfekten heroischen Credo nicht zu folgen, da sich ja alsbald eine enge
Freundschaft zwischen Kjartan und dem Konig entwickelt.

Auch nach der Riickkehr nach Island erwartet den Horer/Leser statt Kunde von
kimpferischen Taten die leicht anriichige Episode von Kjartans Blockade der hygie-
nischen Einrichtungen der Bolli-/Gudrin-Partei. (Hierfir muss es eine starke
miindliche Tradition gegeben haben, da ein Autor kaum auf diese seltsame Idee
verfallen wire.) Die Gudrun-Partei zeichnet sich durch fragwiirdige Eigentums-
delikte aus, und Zwist iiber Landkauf erhoht die Spannung. Zu Mord und Totschlag
kommt es aber zunichst nicht, das Thing, dieses Herzstiick der Njdla, spielt keine
Rolle. Die Té6tung Kjartans hingt auch nur vordergriindig mit diesen Zwistigkeiten

2 Laxdela saga, hg. von Einar Ol. Sveinsson, Reykjavik 1934 ({slenzk fornrit V), S. 119. Deutsche
Ubersetzung (fiir dieses und alle folgenden Zitate aus der Laxdela saga) aus: Laxdela saga. Die
Saga von den Leuten aus dem Laxardal, herausgegeben und aus dem Altislindischen tibersetzt von
Heinrich Beck, Miinchen 1997, S. 104.

* Laxdeela saga, S. 119 (Laxdela saga. Die Saga... ), S. 104.



Laxdela saga 103

zusammen, vielmehr mit der nibelungischen Eifersucht. Das Moment des Heroi-
schen wird also praktisch vom Mann auf die Frau verlagert, die Gudran der Laxdela
wird zur nibelungischen Brynhildr, wenn der Autor Gudrin nach der To6tung
Kjartans in ihrem hochkonzentrierten Gesprich mit Bolli sagen lasst: ,[ ... | er mér
bykkir mest vert, at Hrefna mun eigi ganga hlejandi at senginni i kveld.” (,was mir am
besten erscheint, daf3 nimlich Hrefna heute abend nicht lachend zu Bett gehen
wird.“)?** Die Strophen 8 und 30 der Sigurdarkvida in skamma bieten sich zum Ver-
gleich an. Diese Ubereinstimmung mit der eddischen Nibelungeniiberlieferung wird
sich aber als gebrochen erweisen, lasst aber erkennen, wie wichtig fiir bestimmte
Sagaverfasser diese Anndherung der Menschen der islindischen Friihzeit ans
Altheroische gewesen sein muss. Wo die Laxdela sich mit der eben dargelegten
Thematik begniigt, es also gleichsam beim Zitat bewenden lisst, fithrt dann die
Njdla dariiber eine Grundsatzdiskussion, die sich durch das ganze Werk zieht.

Ist die Reaktion Gudrins auf die Kunde vom Tod Kjartans auch von alt-
nibelungischer Hirte geprigt, Bollis Antwort liegt ebenfalls auf dieser Linie, so sackt
diese fast altheroische Szene dann ab ins ,Ganzgewohnliche’ eines hiuslichen
Zwists, wenn es heift: Gudrin fann pd, at Bolli reiddisk, ok melti: ,Haf ekki slikt vid,
pvi at ek kann pér mikla pokk fyrir verkit; pykki mér nii pat vitat, at pii vill ekki gera
méti skapi minu.” (Gudrun bemerkte da, da8 Bolli zornig war, und sprach: ,Sag das
nicht, denn ich bin dir sehr dankbar fiir deine Tat. Ich glaube nun zu wissen, daff du
nichts gegen meinen Willen unternimmst.“)**

Im Gegensatz zur weiblichen Hauptgestalt gibt es bei Kjartan keinerlei Annédhe-
rung an Nibelungisches. Er wird viel mehr fast ins Martyrerhafte stilisiert, indem es
heif3t, dass er die Waffe wegwirft und sich dem Tod preisgibt.

Die Saga hilt dann noch verschiedene Ereignisse aus Gudrins Leben fest.
SchlieBlich heif3t es: Nui tekr Gudriin mjok at eldask ok lifdi vid slika harma, sem nii var
frd sagt um hrid. Hon var fyrst nunna d Islandi ok einsetukona. (Gudrun begann nun
sehr zu altern und lebte weiter mit dem Kummer, von dem im Vorangegangenen
erzihlt wurde. Sie war die erste Nonne und Einsiedlerin auf Island.)*** Kurz darauf
erfihrt man: ok er pat spgn manna, at hon yrdi sjénlaus. Gudriin andadisk at Helgafelli
(und die Leute sagen, daf3 sie schlieflich erblindete. Sie starb auf Helgafell und fand
dort auch ihre Ruhe.)?** Zwischen diesen beiden Passagen schiebt der Autor einen
umfangreichen Abschnitt ein. Man erfihrt darin aber nichts iiber ihre religiése Ein-
stellung und wie es dazu kam. Stattdessen geht es nachdriicklich um ihr Verhiltnis
zu ihren Minnern. In der zweimaligen Frage Bollis geht es um das Verb unna (lie-
ben), das ins Sentimentale weist; dabei kommt es auf die gekonnte Stilisierung an,
die die Bedeutung des Gesagten unterstreicht. Bolli will erfahren: ,Hverjum hefir pi
manni mest unnt?” (,Welchen Mann hast Du am meisten geliebt?“)*” Der Akzent

5 Laxdcela saga, S. 154f (Laxdcela saga. Die Saga... ), S. 132.
»* Laxdela saga, S. 155 (Laxdela saga. Die Saga... ), S. 132.
5 Laxdela saga, S. 228 (Laxdeela saga. Die Saga... ), S. 192.
2 Laxdeela saga, S. 228f (Laxdcela saga. Die Saga... ), S. 193.
¥ Laxdela saga, S. 228 (Laxdela saga. Die Saga... ), S. 192.



104 Teil II: Das Epos in Island

liegt auf mest. Die Antwort ist von packender Sagahaftigkeit: ,Peim var ek verst, er ek
unna mest.” (,Dem fiigte ich Schlimmstes zu, den ich am meisten geliebt habe.”)***
De facto wird mit dieser herausgehobenen und die Saga abschlieffenden Episode die
Minne zum durchgehenden Thema erhoben. Die Njdla, die mit dem Einsatz der
Helena-Formel — Schonheit der Hallgerdr als Unheilsquelle — ebenfalls die Minne
als Zentralthema zu favorisieren scheint, wird sich nicht darauf beschrinken.

Auch die mannliche Hauptgestalt, Kjartan, ist von der Minne betroffen. Neben
Gudrun geht es andeutungsweise auch um Ingibjorg, die Schwester des Konigs Oléfr
Tryggvason. Die Freundschaft zwischen Kjartan und Bolli verschirft die Problema-
tik, wenn es heifit, dass Bolli und Kjartan unnusk mest (liebten sich am meisten),**
und wenn man im selben Atemzug erfihrt, dass Kjartan und Gudrun oft beisammen
sind. Die enge Freundschaft der Viter, Olafr und Osvifr, verdichtet das menschliche
Netz. In diesem dichten Kontext fillt nun eine Auflerung, die Grundsitzliches iiber
die Perspektive der Laxdela saga verrit. Vater Olafr spricht mit Kjartan iiber dessen
Besuche bei Gudrun. Es ist ihm das offenbar nicht ganz geheuer, obgleich er aner-
kennen muss, dass Gudran ,ein er svd kvenna, at mér pykki pér fullkosta” (,und sie
allein fiir die hielte, die ganz zu dir pafite”).** Doch dann folgt aber: ,Nii er pat
hugbod mitt, en eigi vil ek pess spd, at vér frendr ok Laugamenn berim eigi allsendis geefu
til um vdr skipti.” (,Es ist eine Ahnung, aus der ich jedoch keine Vorhersage machen
will, daf} unsere Verwandten und die Leute von Laugar kein dauerhaftes Gliick
verbinden wird.”)** Olafr will seine Vorahnungen nicht als Prophezeihung verstan-
den wissen, aber immerhin, das Schicksalswort gefa ist gefallen — wenn auch nur
andeutungsweise. Der Autor nimmt also eine ungleich ,modernere’ Position ein als
die Verfasser der Gisla saga oder gar der Grettla. Diese diskret geduflerte Distanzie-
rung von einer festen Prophezeihung ist sehr aufschlussreich, bedeutet sie doch
nichts mehr und nichts weniger als eine Abkehr von dem typischen Vergangenheits-
bild, das gepragt ist von unausweichlicher Schicksalsverfallenheit. So treffen z.B. die
Voraussagen eines Gestr oder Glimr unaufhaltsam ein. Die Njdla wird dann auch
tiber die modern anmutende Auflockerung verfiigen, wenn man an das Zukunftswis-
sen Njéls denkt, das eine mechanische Festlegung des Kommenden meidet. Ich sehe
darin einen nicht unwesentlichen Beitrag zur ,Bewiltigung” der islindischen
Frithzeit durch die Sagaautoren. Die Njdla wird die Tendenz der Verlagerung vom
ausgweglosen Walten des Schicksals hin zur Entscheidung der Menschen auf breiter
Basis weiterfithren. Kjartan respektiert die Ansicht des Vaters, meint aber, at petta
myndi betr takask (daB er auf besseren Fortgang hoffe).?** Diese konzentrierte
Episode wird komplettiert durch den Hinweis, dass Kjartan immer von Bolli
begleitet wird. Das Geschehen in der Laxdcela liegt also ganz und gar in den Hianden
der Beteiligten. In diesem Zusammenhang noch ein Blick auf den erotischen

¥ Laxdcela saga, S. 228 (Laxdela saga. Die Saga... ), S. 193.
¥ Laxdela saga, S. 112 (Laxdela saga. Die Saga... ), S. 98.
' Laxdeela saga, S. 112 (Laxdeela saga. Die Saga... ), S. 9.
' Laxdela saga, S. 112 (Laxdela saga. Die Saga... ), S. 99.
(

242

Laxdeela saga, S. 112 (Laxdela saga. Die Saga... ), S. 99.



Laxdeela saga 105

Nebenschauplatz, den norwegischen Hof. Es geht dabei um den Gunnhildr-
Komplex. In der Egils saga spielt die erotische Gier der konungamddir
(Kéniginmutter) keine Rolle; da geht es nur um die bose Zauberin, die aber
gegeniiber dem Dichter Egill den Kiirzeren zieht. In der Njdla dagegen wird das
aufgegriffen, in der Episode mit Hrutr, aber des Bésen entkleidet und somit schon
humanisiert. Magisches wirkt nur noch nach im Bann, den Gunnhildr iiber Hruts
kiinftig eheliche Verbindung auf Island ausspricht. Von Gunnarr selbst wird das
ferngehalten, der norwegische Hof spielt fiir ihn keine Rolle. Die Laxdela deutet das
typische Gunnhildr-Erlebnis um in Kjartans Romanze mit der schonen Ingibjorg,
der Schwester des Konigs Olifr. Das fiigt sich nahtlos in das bewusst stirker
geglattete Vergangenheitsbild dieser Saga. Ob der Autor damit auch beabsichtigte,
Bollis ,Verrat” an Kjartan zu entschuldigen, sei dahingestellt. Auf eine entsprechende
Anspielung Bollis bei dessen Trennung von Kjartan antwortet Letzterer: ,Haf ekki
slikt vid, en bera skaltu frendum vdrum kvedju mina ok sd vinum.” (,Rede nicht derglei-
chen, und bringe meine Griifle unseren Verwandten und auch den Freunden.”)**

Der Verfasser der Laxdela saga mit ihrer Konzentration auf das Problem der
Hauptgestalten wollte kein Epos schreiben. Er blieb im Rahmen der Individualge-
schichte ausgewihlter Personen und leistete darin seinen besonderen Beitrag zum
Bild der islindischen Vergangenheit. Die Probleme der islindischen Gesellschaft in
ihrer Ganzheit nahm er nicht in den Blick. So wird auch z.B., wie erwahnt, nur ne-
benbei registriert, dass Gudrin einsetukona wird und es gibt keine Hinweise darauf,
was das fiir sie bedeutete. Man vergleiche damit die Gestalt des Flosi in der Njdla, an
der die schmerzliche Spannung zwischen Alt und Neu eindrucksvoll vorgefiihrt
wird. Mag der abschlieSende Hinweis in der Njdla auf die Pilgerfahrt in den Siiden
wie ein Appendix anmuten, so zeigt sich auch darin und in der abschlieenden ehe-
lichen Verbindung Karis mit Hildigunnr die Entwicklung von der bloflen Islinder-
saga zum Islandepos.

* Laxdela saga, S. 126 (Laxdela saga. Die Saga... ), S. 110.



106 Teil II: Das Epos in Island

Grettis saga

Abschlieflend ein Blick auf die Grettis saga, die allein schon vom Umfang her sich zur
Beurteilung anbietet. Verglichen mit der Njdla ist sie deren absolutes Gegenteil, was
die Frage aufwirft, ob nicht da doch ein Zusammenhang bestehen konnte. Nun ist
anzunehmen, dass die Grettis saga jiinger ist als die Njdla, ein Eingehen Letzterer auf
Erstere also auszuschlieflen ist. Aber da ist die miindliche Uberlieferung, die im Fall
der Grettis saga besonders reich und nachhaltig gewesen sein diirfte und dem Autor
der Njdla sicherlich nicht unbekannt war. Dazu kommt, dass der Verfasser der
Grettis saga, wenn man die Anlage betrachtet, eher ein bloer Kompilator einer rei-
chen Uberlieferung als ein strukturierender Autor war, so dass es nicht abwegig sein
diirfte anzunehmen, dass der Dichter der Njdla sich mit seinem eigenen Vergangen-
heitsbild auch von verbreiteten Uberlieferungen a la Grettla unterscheiden und ein
differenziertes und umfassenderes Bild von den Menschen der Frithzeit entwerfen
wollte. Wo die Njdla schon auf den ersten Seiten die Weichen stellt fiir das Kom-
mende, enthalten die ersten 13 Kapitel der Grettla nichts, was fiir das Kiinftige von
Bedeutung wire. Erst mit der Erwihnung der Geburt des Helden beginnt das Ge-
schehene, das sich ausschliellich auf das Leben dieses einzelnen Menschen kon-
zentriert. Das Leitthema besteht darin, zu zeigen, dass der Held reyna afl (Kraft er-
proben) will. Im Vergleich zur Njdla ist das ostentativ wenig. Interessant dabei, dass
vor allem zu Beginn der Laufbahn Grettirs dessen unangenehme Eigenschaften her-
vorgehoben werden und durchgehend sein ofsi (Ubermut) negativ vermerkt wird.
Dieser Aspekt wird mit solcher Penetranz verfolgt, dass man sich bei aller Bewunde-
rung fiir diesen heldenhaften Menschen fragt, ob nicht da aus christlicher Sicht ein
gleichsam typisches Bild von einem Menschen gezeigt wird, der doch noch, bei aller
konventionellen Christlichkeit, die diese Saga bereits kennzeichnet, mit seiner
Uberheblichkeit in der mythischen Diisternis der Friihzeit lebte — gleichsam als eine
Art caveat. Es ist aber festzuhalten, dass es nicht zu einer direkten Warnung vor
superbia kommt. Die Njdla hatte da schon langst aufklirend eingegriffen. Die Beto-
nung der ungewdhnlichen kérperlichen Uberlegenheit des Helden firbt auch auf
viele andere Gestalten dieser Saga ab. Immer wieder heifit es von neu ins Geschehen
eintretenden Minnern, dass sie iiber ungemeine Kérperkraft verfiigten; gleichsam
ein Giitesiegel der friihzeitlichen Islinder. Bei Grettir zeichnet sich das schon in
frither Jugend ab. Ein markantes Beispiel ist der Ringkampf mit dem etwas dlteren
und sehr starken Audunn. Schon dieses frithe Kriftemessen gewinnt in dieser Saga
hohe Bedeutung. Grettir unterliegt noch, doch er quittiert seine Niederlage mit der
hochkaritigen, sagagemiflen Aussage: ,Prell einn pegar hefnisk, en argr aldri.” (,Ein
Knecht nur richt sich gleich, ein Feigling nie.”)*** Der junge Grettir ist natiirlich
weder Sklave noch Feigling und bereitet mit seiner Auflerung eine ausgedachte, fast
feierliche Rache eines heroischen Menschen vor. Diese sprichwértliche Aulerung ist

¥ Grettis saga Asmundarsonar (wie Anm. 230), S. 44. Deutsche Ubersetzung (fiir dieses und alle
folgenden Zitate aus der Grettis saga) aus: Die Saga von Grettir, aus dem Altislindischen tibersetzt
und kommentiert von Hubert Seelow, Diisseldorf/Koéln 1974, S. 41.



Grettis saga 107

in diesem Kontext freilich deplaziert, bezieht sie sich doch auf einen seriosen
Rachekasus, rithrt somit an die Substanz altislindischen Rachedenkens und wertet
diese Rauferei tiber Gebiihr auf.

In der Njdla war diese einseitige Ausrichung auf die korperliche Uberlegenheit
schon einer differenzierteren Sicht gewichen, was sich pointiert an dem einen
Haupthelden, Gunnarr, zeigt, ganz zu schweigen vom weisen Njall.

Eine Kraftprobe besonderer Art bot sich im Kampf mit dem Wiederginger
Glamr, der dem Geschehen tiber die blofle Kraftprobe hinaus eine mythische Pers-
pektive erdffnete, die das Leben des Helden von Grund auf verinderte und dem
Humanum Raum gab, worin sich dann auch die Leidensfihigkeit des Helden offen-
baren konnte und die Tragfihigkeit menschlicher Beziehungen, vor allem im Fami-
lizren, erweisen sollte. Uber drei Seiten verwendet der Autor auf die Schilderung
dieses Kampfes und des teuer erkauften Sieges. Wo die Njdla ihr vielschichtiges
Geschehen fast ausschliefflich der Verantwortlichkeit der beteiligten Menschen
anvertraut, macht die Greftla ein unheimliches ins Mythische weisendes Ereignis
zum Knackpunkt der Saga. Die Njdla hat z.B. nur in der Nebenepisode von Gunnars
Erscheinen in seinem Grabhiigel einen mythischen Rest, was aber ohne Einfluss auf
das Geschehen bleibt, eine Art Konzession an das Publikum, das mit mythischen
Elemente rechnete? Nun, die Grettis saga erfiillte derartige Erwartungen auf beein-
druckende Weise. Nicht minder wichtig als der Kampf Grettirs selbst ist dessen Ein-
bettung. Dabei kommt dem besondere Bedeutung zu, was ich vor Jahren mit dem
Begriff ,wirkende Aulenwelt” zu umschreiben versuchte als wesentliches Element
der noch mythisch fundierten archaischen Lebenswelt. Der Wiederginger Glamr
muss erfahren, dass er im innerhéuslichen Bereich unterliegen diirfte und versucht
nun, den Gegner ins ungeschiitzte Freie zu zerren, unter das fahle Mondlicht und
die dahinziehenden Wolkenfetzen: Nii i pvi er Gldmr fell, rak skyit frd tunglinu, en
Gldmr hvessti augun upp i méti [ ... | ,Pd legg ek pat d vid pik, at pessi augu sé pér jafnan
fyrir sjonum [ ... ]“ (Jetzt in dem Augenblick als Glam fiel, zog eine Wolke vom Mond
weg. Glam aber schaute mit durchdringendem Blick auf [ ... ]. ,Dann verfluche ich
dich dazu, daB du immer diese Augen vor dir siehst [ ... ]“).** Alles werde fiir Grettir
eine unheilvolle Entwicklung nehmen, er werde geichtet werden und die Einsambkeit
nicht ertragen kénnen; dgefa ok hamingjuleysi (Mifigeschick und Ungliick)**
werden sein Leben bestimmen und ihn schliellich til dauda draga (zum Tode
ziehen).””” Diese wichtigen Begriffe, die die Njdla von ihren Frithzeitmenschen
bereits fernzuhalten vermochte, erweisen hier erneut ihre Macht, was an die Gisla
saga denken lisst und die Sonderstellung der Njdla unterstreicht.

Das Unbheil, das nun unaufhaltsam ins Dasein Grettirs einbricht, bewirkt aber,
dass tiber die Darstellung des bloflen Kriftemessens hinaus auch das Menschliche
starker hervortreten kann, wobei vor allem das Verhiltnis zur Mutter humanisierend
wirkt. Wir iiberschlagen Manches. Grettir muss nun erfahren, dass sein Vater ge-

M Grettis saga, S. 121 (Die Saga von Grettir, S. 99).
6 Vgl. Grettis saga, S. 121 (Die Saga von Grettir, S. 99).
M Grettis saga, S. 121 (Die Saga von Grettir, S. 99).



108 Teil II: Das Epos in Island

storben ist, dass man seinen Bruder Atli ermordet hat und dass er selbst gedchtet ist.
Als nicht unwichtig ist festzuhalten, dass bei dieser Achtung das Thing nur eine ne-
bensichliche Rolle spielt; verglichen mit der Njdla eine andere Welt, in der sich
diese Frithzeitmenschen bewegen. Grettir nimmt zu diesen drei Unheilsbotschaften
mittels einer Skaldenstrophe Stellung:

Allt kom senn at svinnum,
sked min, bragar tini,
fodur skal drengr af dauda
drjighljédr ok svd brédur;
b6 skal margr i morgin
métrunnr Hedins snétar,
brjotr, of slikar siitir,
sverds, daprari verda.

Auf einmal kam alles zum klugen

Vortragenden des Gedichts; meine Achtung;

der Mann soll auch sehr still sein

wegen dem Tod des Vaters und des Bruders;

doch mancher Baum des Treffens des Madchens Hedins
wird morgen trauriger werden

iiber solche Schmerzen,

Brecher des Schwertes.**

Die anspruchsvolle Versform verleiht der Aussage zusitzliches Gewicht. Man denke
an Gislis ,Nibelungenstrophe’, die ebenfalls an einem Wendepunkt des Geschehens
— Verrat der Schwester — eingesetzt wird. Der praktische Verzicht der Njdls saga aut
Strophen mag an der Uberlieferung liegen, ist aber auch ein willkommenes Indiz
dafiir, dass diese Saga fest in der Welt der Prosa verankert ist.

Grettirs Strophe ist, wie es sich gehort, auf die beiden Halften, je vier Verse an-
gelegt. Die zweite Hilfte ist als Uberbietung der ersten Hilfte gedacht, wie das ein-
leitende pé skal ankiindigt. Der bitteren Einsicht, ausgedriickt in der Intensivform
drjiighljédr am Schluss der ersten Hilfte, entspricht am Schluss der zweiten Hilfte
der iiberbietende Komparativ daprari, nun auf andere Menschen bezogen, die seine
Kampfkraft spiiren werden. Dieser Doppelaspekt ist ein guter Spiegel dessen, wo-
rum es in dieser Saga geht: Leiderfahrung und imponierende Waffentaten.

Grettir, zuriickgekehrt von seiner verhangnisvollen Ausfahrt, bei der es zu der fa-
talen hisbrenna gekommen war, und der nun von seiner Achtung erfahren muss,
sucht seine Mutter auf; Frauen wird in den Sagas ohnehin Wichtiges anvertraut.
Grettirs Verhiltnis zu seinem Vater war kuhl; nicht so das zu seiner Mutter. Schon
bei seiner Ausfahrt heiflt es, dass sie sich seiner annimmt, indem sie ihm in einer
kleinen Abschiedsszene eine kostbare Waffe, das Schwert Jokulsnautr, ibergibt und
meint, er werde es brauchen konnen, denn es sei sigrselt (es brachte [ ...] Sieg).>*
Dieses Schwert wird zwar dann bei einem Kampf erwihnt, spielt aber weiter keine

M Grettis saga, S. 147 (Die Saga von Grettir, S. 120).
M Grettis saga, S. 49 (Die Saga von Grettir, S. 45).



Grettis saga 109

Rolle, und Grettir gibt es seinem Bruder Atli, es erweist sich also als totes Motiv.
Bezeichnend fiir die Erzahlweise des Autors ist es aber, dass er sich offenbar nichts
von dem entgehen lassen will, was fiir die Ausgestaltung der Friihzeit charakteris-
tisch sein kénnte.

In der Begegnung, zu der es nun kommt, erscheint die Mutter als leidgepriifte
Frau, die schonungslos ihre Lage darstellt: ,en svipul verdr mér sonaeignin; er sd nii
drepinn, er mér var parfastr, en pi iitlegr gorr ok 6bétamadr, en inn pridi er svd ungr, at
ekki md at hafask” (,doch verginglich ist fiir mich der Besitz von Séhnen; der ist jetzt
erschlagen, der mir am niitzlichsten war, und du bist gedchtet worden und man
braucht keine Bufle fiir dich zu bezahlen, und der dritte ist so jung, daf8 er nichts
ausrichten kann“).**® Diese Szene mit der Mutter, die die Achtungszeit einleitet,
erhilt eine Entsprechung in der letzten Begegnung Grettirs mit seiner Mutter, die
das tragische Ende einleitet. Grettir kann Einsamkeit und Dunkelheit nicht mehr
ertragen. GuOmundr inn riki rit ihm nun, auf dem der Kiiste vorgelagerten Felsen-
eiland Drangey Zuflucht zu suche, das nur mittels einer Leiter zu ersteigen sei und
somit Sicherheit biete. Grettir will diesem Rat auch folgen, sucht aber noch seine
Mutter auf, was der Autor zu einer grofien Szene ausgestaltet, in der Wesentliches
der Saga auf einprigsame Art und Weise zur Geltung kommt. Im Mittelpunkt dieser
abschlieffenden heroisierenden Szene steht dann auch die Mutter. Damit reiht sich
die Grettis saga ein in die Tradition, die der Frau eine bevorzugte Stellung neben
dem minnlichen Helden zuweist. Die altheroischen Nibelungenfrauen Gudrin und
Brynhildr zeugen davon und noch Gislis Riihmung seiner resoluten Ehefrau vor
seinem Tod ist eine rithrende hausliche Variante davon.

Grettir bekennt, dass er es nicht mehr ertragen kann ,at vera einn saman” (,,allein
zu sein“).”! Es geht um das bedriickende Erleben des Ausgeliefertseins — keine Rede
mehr von reyna afl. Ein leidensfihiger Mensch steht vor uns. Grettirs Gestindnis, er
konne nicht mehr ohne Begleiter auskommen, erfihrt man noch aus dem Mund des
Autors. Die Antwort Illugis erfolgt in direkter Rede und man tritt in die Szene ein.
Keine billige Heroik, sondern echte Bruderliebe bestimmt Illugis Entschluss. Grettir
ist begliickt, will Illugis Angebot aber nur annehmen, wenn es auch die Mutter an-
nimmt, die nun das Wort hat. Mit wenigen packenden Worten geht sie auf ihre Situ-
ation ein. Doch um Grettir zu helfen, nehme sie es auf sich ,[ ... | at sjd d bak ykkr
bddum sonum minum” (,euch, meine beiden Séhne, fortgehen zu lassen”).** Sie
stattet ihre S6hne mit dem Notigsten aus, begleitet sie hinaus und verkindet ihre
schicksalhaften Abschiedsworte. Wiederum geht es um ,synir minir tveir” (,meine
zwei Sohne”).>>* Sie betont, dass ihre S6hne ,vdpnbitnir munu pit verda“ (,,ihr werdet
von Waffen verletzt werden”),”* ein heroisierender Moment, worauf Grettir ent-
sprechend antworten kann. Die Warnung vor boser Zauberei beschlie3t ihre Rede

B0 Grettis saga, S. 153 (Die Saga von Grettir, S. 124).
B Grettis saga, S. 222 (Die Saga von Grettir, S. 176).
22 Grettis saga, S. 223 (Die Saga von Grettir, S. 177).
33 Grettis saga, S. 223 (Die Saga von Grettir, S. 177).
3 Grettis saga, S. 223 (Die Saga von Grettir, S. 177).



110 Teil IT: Das Epos in Island

und es folgt ein Satz, der sich wie eine Nebenbemerkung anhért und der doch diese
grofe Szene auf unvergessliche Weise nahebringt und humanisiert. Es heifit da: En
er hon hafdi petta melt, grét hon mjok (Und als sie das gesagt hatte, weinte sie sehr.)**
Eine Bemerkung, die gerade durch ihre Kargheit den Reichtum dieser Prosa
offenbart. Das letzte Wort hat — der Anlage des Werkes entsprechend — Grettir. Er
sagt zum Abschied: ,Grdt pii eigi, mdédir; pat skal sagt, at pii hafir sonu dtt, en eigi deetr,
ef vit erum med vdpnum séttir, ok lif vel ok heil.” (,Weine nicht, Mutter; das soll gesagt
werden, dafl du S6hne gehabt habest, und nicht T6chter, wenn wir mit Waffen
angegriffen werden, und lebe wohl und gliicklich.”)**® Zu Beginn von Grettirs
Laufbahn hatte ihm seine Mutter noch als besondere Waffe das Schwert Jokulsnautr
tiberreicht, was sich, wie gesagt, allerdings als totes Motiv herausstellte, also eher als
Konzession an Erwartungen des Publikums zu werten ist. Eine Anniherung an den
Typ der hetzenden Frau wird ganz vermieden, statt dessen Trinen.

Bei der Schilderung von Grettirs Untergang zieht der Autor viele Register, was an
der sicherlich reichen miindlichen Uberlieferung liegt, dariiber hinaus aber auch
seine Erzihlhaltung illustriert, Zauberei spielt dabei eine entscheidende Rolle. Die
Njdla hatte dessen nicht mehr bedurft. Mit der gleichen Selbstverstindlichkeit und
ohne jede Problematisierung gehort zum Vergangenheitsbild der Grettla auch die
neue Religion. Der Priester ist einfach da. Selbst die Ohnmacht Olafs des Heiligen
angesichts des verhingnisvollen Auftritts des ritselhaften piltr (Knaben), dessen
Intervention das Schicksal Grettirs bestimmt, wird blof8 registriert. Es fehlt auch
jeder Hinweis darauf, dass das Tun Grettirs, das weitgehend auf reyna afl abzielt, als
Hybris verdichtigt wiirde.

Was lisst sich aus diesen Bemerkungen zur Grettis saga hinsichtlich der Gat-
tungsfrage Epos sagen? Die Grettis saga bleibt im Rahmen einer einstringigen span-
nenden Geschichte, menschlich durchaus anrithrend, worin aber die islindische
Frithzeit nur einen zeitlichen Rahmen bildet. Zuvor hatte schon der Autor der Njdla
die islindische Friihzeit als groflen humanen Handlungsraum konzipiert, in dessen
Daseinsfiille sich die Islinder des ausgehenden 13. Jahrhunderts eingebettet fithlen
konnten — eben im Epos.

35 Grettis saga, S. 224 (Die Saga von Grettir, S. 177).
36 Grettis saga, S. 224 (Die Saga von Grettir, S. 177).



Literaturverzeichnis

Primarliteratur

Alexanders saga. Islandsk oversettelse ved Brandr Jonsson. Herausgegeben von Kommissionen
for Det Arnamagn®anske Legat. Kopenhagen 1925.

Aliscans. Kritischer Text von E. Wienbeck, W. Hartnacke, P. Rasch. Genf 1974.

Atlakvida in grenlenzka, in: Klaus von See et al. (Hg.): Kommentar zu den Liedern der Edda.
Bd. 7: Heldenlieder. Heidelberg 2012.

Beowulf. With the Finnesburg Fragment. Herausgegeben von C.L. Wrenn. London 1953.

Brennu-Njdls saga. Herausgegeben von Einar Ol. Sveinsson. Reykjavik 1954 (Islenzk fornrit
X11).

Brot af Sigurdarkvido, in: Klaus von See et al. (Hg.): Kommentar zu den Liedern der Edda.
Bd. 6: Heldenlieder. Heidelberg 2009.

Das Annolied. Herausgegeben von Martin Opitz MDCXXXIX, diplomatischer Abdruck besorgt
von Walther Bulst. Heidelberg 1961.

Das Ludwigslied, in: Althochdeutsches Lesebuch. Zusammengestellt und mit Worterbuch ver-
sehen von Wilhelm Braune, fortgefiihrt von Karl Helm. 14. Aufl. Ttibingen 1962, S. 136-
138.

Das Nibelungenlied. Herausgegeben von Helmut de Boor. Wiesbaden 1957.

Die Saga von Gisli Sursson. Aus dem Altislindischen iibertragen und erldutert von Franz B.
Seewald. Stuttgart 1976.

Die Saga von Grettir. Aus dem Altislindischen iibersetzt und kommentiert von Hubert
Seelow. Diisseldorf und Kéln 1974.

Edda. Die Lieder des Codex Regius nebst verwandten Denkmadlern. Herausgegeben von Gustav
Neckel. I. Text. 5., verbesserte Auflage von Hans Kuhn. Heidelberg 1983.

Die Edda des Snorri Sturluson. Ausgewihlt, tibersetzt und kommentiert von Arnulf Krause.
Stuttgart 1997.

Die Gétterlieder der Alteren Edda. Ubersetzt, kommentiert und herausgegeben von Arnulf
Krause. Stuttgart 2006.

Edda Snorra Sturlusonar. Herausgegeben von Gudni Jénsson. Reykjavik 1949.

Egils saga Skalla-Grimssonar. Herausgegeben von Sigurdur Nordal. Reykjavik 1933 (Islenzk
fornrit IT).

Gisla saga Siirssonar: s.u., Vestfirdinga sogur.

Gottfried von Strassburg: Tristan und Isold. Herausgegeben von Friedrich Ranke. Berlin und
Frankfurt/Main 1949.

Grettis saga Asmundarsonar. Herausgegeben von Gudni Jénsson. Reykjavik 1936
(Nachdruck 1954) (Islenzk fornrit VII).

Hildebrandslied, in: Althochdeutsches Lesebuch. Zusammengestellt und mit Worterbuch
versehen von Wilhelm Braune, fortgefilhrt von Karl Helm. 14. Aufl. Tibingen 1962,
S. 84-8S.

Historia Karoli Magni et Rotholandi ou Chronique du Pseudo-Turpin. Herausgegeben von
C. Meredith-Jones. Genf 1972.



112 Literaturverzeichnis

Islendingabok. Landndmabdk. Fyrri hluti. Herausgegeben von Jakob Benediktsson. Reykjavik
1968 (Islenzk fornrit I, 1).

Islands Besiedlung und dlteste Geschichte. Ubertragen von Walter Baetke, herausgegeben von
Felix Niedner (Thule Altnordische Dichtung und Prosa 23). Darmstadt 1967.

Karolus magnus et Leo papa, in: Poetae latini aevi carolini. Herausgegeben von E. Diimmler.
Berlin 1881 (Monumenta Germaniae Historica V: Poetarum latinorum medii aevi, Bd. 1),
S.366-379.

La Chanson de Guillaume. Herausgegeben von Duncan McMillan, Bd. I. Paris 1949.

La Chanson de Roland. Ubersetzt von H.W. Klein. Miinchen 1963 (Klassische Texte des
romanischen Mittelalters 3).

La Chevalerie Vivien. Chanson de geste. Herausgegeben von A.-L. Terracher. Paris 1909.

Laxdela saga. Herausgegeben von Einar OL. Sveinsson. Reykjavik 1934 (Islenzk fornrit V).

Laxdela saga. Die Saga von den Leuten aus dem Laxardal. Herausgegeben und aus dem
Altislindischen iibersetzt von Heinrich Beck. Miinchen 1997.

Njals saga. Die Saga von Njal und dem Mordbrand. Herausgegeben und aus dem
Altislindischen tibersetzt von Hans-Peter Naumann. Miinster 2005 (Skandinavistik
Sprache — Literatur — Kultur 3).

Sigurdarkvida in skamma, in: Klaus von See et al. (Hg.): Kommentar zu den Liedern der Edda.
Bd. 6: Heldenlieder. Heidelberg 2009.

Snorri Sturluson: Heimskringla I-1I. Herausgegeben von Bjarni Adalbjarnarson. Reykjavik
1941, 1945 (Islenzk fornrit XXVI-XXVII).

Snorri Sturluson: ,Heimskringla”. Sagen der nordischen Kionige. Herausgegeben, iibersetzt und
kommentiert von Hans-Jiirgen Hube. Wiesbaden 2006.

Publius Vergilius Maro: Aeneis. Herausgegeben von Gian Biagio Conte. Berlin und New
York 2009 (Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana 2005).

Vestfirdinga spgur. Herausgegeben von Bjorn K. Pérélfsson und Gudni Jénsson. Reykjavik
1943 (Islenzk fornrit VI). Darin: Gisla saga Siirssonar, ebda., S. 1-118.

Walter von Chatillon: Alexandreis: Das Lied von Alexander dem Grofien. Ubersetzt,
kommentiert und mit einem Nachwort versehen von Gerhard Streckenbach. Heidelberg
1990.

Sekundarliteratur

Andersson, Theodore M. Early epic scenery. Homer, Vergil and the medieval legacy. Ithaca, NY
1976.

Bezzola, Reto R. Les origines et la formation de la littérature courtoise en occident. Paris 1958—
1963.

Fechter, Werner. Lateinische Dichtkunst und deutsches Mittelalter. Berlin 1964 (Philologische
Studien und Quellen 23).

Frappier, Jean. Les chansons de geste du cycle de Guillaume d’Orange. Paris 1955.

Grimm, Wilhelm. Die deutsche Heldensage. 4. Auflage. Unter Hinzufiigung der Nachtrige
von Karl Millenhoff und Oskar Jahnicke aus der Zeitschrift fir Deutsches Altertum.
Darmstadt 1957.

Haubrichs, Wolfgang. Geschichte der deutschen Literatur, Bd. I, Teil 1: Die Anfdnge. Frankfurt
1988.



Literaturverzeichnis 113

Heinzle, Joachim. ,Gnade fiir Hagen? Die epische Struktur des Nibelungenliedes und das
Dilemma der Interpreten”, in: Fritz Peter Knapp (Hg.): Nibelungenlied und Klage: Sage
und Geschichte, Struktur und Gattung. Heidelberg 1987 (Passauer Nibelungengespriche
1985), S.257-276.

Knapp, Fritz Peter. ,Der Artushof als Raumkulisse bei Wace, Chrétien des Troyes und
dessen deutschen Nachfolgern®, in: Matthias Daumer et al. (Hg.): Artushof und
Artusliteratur. Berlin 2010 (Schriften der internationalen Artusgesellschaft 7), S. 21-41.

Langosch, Karl. Waltharius, Ruodlieb, Mdrchenepen. Lateinische Epik des Mittelalters mit
deutschen Versen. Darmstadt 1956.

Lonnroth, Lars. Njdls saga. A critical introduction. Berkeley 1976.

Lukacs, Georg. Die Theorie des Romans. Berlin 1965.

Nordal, Sigurdur. Islenzk menning. Reykjavik 1942.

Nordal, Sigurdur. Litteraturhistorie B. Norge og Island. Uppsala 1953.

Panzer, Friedrich. Das Nibelungenlied. Stuttgart 1955.

Thomas, Heinz. ,Die Staufer im Nibelungenlied”, in: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 109
(1990), S. 321-345.

Vinaver, Eugéne. A la recherche d'une poetique médiévale. Paris 1970.

Von See, Klaus. Skaldendichtung. Eine Einfiihrung. Miinchen und Ziirich 1980.

Wolf, Alois. Heldensage und Epos: zur Konstituierung einer mittelalterlichen volkssprachlichen
Gattung im Spannungsfeld von Miindlichkeit und Schriftlichkeit. Tibingen 1995
(ScriptOralia 68).

Wolf, Alois. ,La douce France — Grundlage und Entfaltungsraum neuer literarischer
,Wirklichkeit’ im Mittelalter”, in: Volker Kapp und Werner Theobald (Hg.): Das
Geheimnis der Wirklichkeit. Kurt Hiibner zum 90. Geburtstag. Freiburg i. Br. 2011, S. 253~
291.

— ,Solaz nos faz antiquitas. Erwagungen zum Prolog des Alexanderliedes und zur
Entwicklung volkssprachlicher Erzihlweise”, in: Volker Honemann et al. (Hg.): German
Narrative literature of the Twelfth and Thirteenth Centuries. Studies presented to Roy Wisbey
on his Sixty-fifth Birthday. Tibingen 1994, S. 123-137.

— ,Literarische Verflechtungen und literarische Anspriiche des Nibelungenliedes”, in:
Joachim Heinzle et al. (Hg.): Die Nibelungen. Sage — Epos — Mythos. Wiesbaden 2003,
S. 135-159.

— ,Waltharius”, in: Killy Literaturlexikon, 2. Auflage. Berlin 2011, Sp. 118-122.

Wynn, Marianne. ,Hagen’s Defiance of Kriemhilt”, in: Medieval German Studies Presented to
Frederick Norman by his Students, Colleagues and Friends on the occasion of his retirement.
London 1965, S. 104-114.



	Die Saga von der Njálsbrenna und die Frage nach dem Epos im europäischen Mittelalter
	...
	...
	Abstract
	Vorwort
	Einleitung
	Teil I : das Epos auf dem Kontinent und in England
	Teil II : das Epos in Island
	Literaturverzeichnis


