
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 53 (2014)

Artikel: Die Saga von der Njálsbrenna und die Frage nach dem Epos im
europäischen Mittelalter

Autor: Wolf, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858135

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alois Wolf

Die Saga von der Njälsbrenna
und die Frage nach dem Epos
im europäischen Mittelalter

A. FRANCKE VERLAG TÜBINGEN



Die Saga von der Njâlsbrenna



Beiträge zur Nordischen Philologie
Herausgegeben von der Schweizerischen Gesellschaft
für Skandinavische Studien

Redaktion:

Jürg Glauser, Silvia Müller, Klaus Müller-Wille, Hans-Peter Naumann,
Barbara Säbel, Thomas Seiler

Beirat:
Michael Barnes, François-Xavier Dillmann, Stefanie Gropper,
Annegret Heitmann, Andreas G. Lombnses

Band 53-2014

A. FRANCKE VERLAG TÜBINGEN



Alois Wolf

Die Saga von der Njâlsbrenna
und die Frage nach dem Epos
im europäischen Mittelalter

A. FRANCKE VERLAG TÜBINGEN



Umschlagbild: Aus der Njâls saga, AM 133 fol., Blatt 59 v. (Kälfalaekjarbök, ca. 1350).

Mit freundlicher Genehmigung von © Stofnun Ärna Magnüssonar l islenskum
fraeöum, Reykjavik. Fotografin: Johanna Ölafsdöttir.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen National-
bibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de
abrufbar.

Gedruckt mit Unterstützung der Schweizerischen Akademie der Geistes- und
Sozialwissenschaften.

© 2014 • Narr Francke Attempto Verlag GmbH + Co. KG

Dischingerweg 5 • D-72070 Tübingen

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung
außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung des Verlages
unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Gedruckt auf säurefreiem und alterungsbeständigem Werkdruckpapier.

Internet: www.francke.de
E-Mail: info@francke.de

ISSN 1661-2086
ISBN 978-3-7720-8496-6



Inhaltsverzeichnis

Abstract VI

Vorwort VII

Einleitung 1

Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England 3

Bibelepik 4

Hildebrandslied 6

Waltharius 7

Ludwigslied 11

Chansons de geste 15

Annolied 16

Rolandslied und Wilhelmslied 18

Artusroman 23

Nibelungenlied 26

Zusammenfassung 43

Teil II: Das Epos in Island 49

Isländersagas, Königssagas und Geschichtsschreibung 51

Egilssaga 53

Gislasaga 55

Njâls saga 64

Laxdœla saga 99

Grettissaga 106

Literaturverzeichnis Ill



Abstract

The following study is based on the often observed premise that, having reached a

certain stage of development, a people will strive towards expressing (apparently)
important aspects of its own past in epic form, in the process translating its history
into poetry. The European Middle Ages provided especially complex conditions for
this phenomenon. Although they were firmly enfolded in the dominant traditions of
Christian and antique learning - classical and biblical epic, respectively - different

literary traditions nevertheless show tendencies towards individualised epic formats.
This led to at times very distinct developments in the genre, such as the Anglo-Saxon
epic or the great prose-epic that is the Njâls saga. The following study is, therefore,
also an attempt at a comparative literary history of the Middle Ages.

Redaktionelle Vorbemerkung

Die Redaktion dankt Frau Bettina Badertscher, BA, und Frau Dr. Anna Katharina
Richter für die Aufbereitung des Manuskripts für den Druck und für zahlreiche
Korrekturarbeiten sowie Frau Sarah Erni, MA, für die Übersetzung des Abstracts ins

Englische.



Vorwort

Vorliegende Untersuchung will aus komparatistischer Sicht der Frage nachgehen,
welche Rolle das Epos in den volkssprachlichen Literaturen des Mittelalters gespielt
hat. Antike und Christentum - Vergil und Juvencus - boten beeindruckende
Leitbilder auf, dazu kamen einheimische Überlieferungen unterschiedlicher Art und

Gewichtung. In der ersten Hälfte der Studie geht es um die Lage im Angelsächsischen

und auf dem Kontinent, wobei die zum Teil gravierenden Unterschiede

dargestellt werden und zu zeigen versucht wird, wie das Nibelungenlied einem
mittelalterlichen Epos am nächsten kommen dürfte. Wenn die ganze zweite Hälfte auf die

Njâls saga hin ausgerichtet ist, so hat das seinen Grund darin, dass der literarische

Beitrag, den das mittelalterliche Island erbracht hat, eben als Bestandteil der
europäischen Literatur zu würdigen ist wie das Mittelhochdeutsche und das Altfranzösische

und nicht bloß als Refugium für Altgermanisches, wie das lange die deutsche

Forschung bestimmte. Der Schwerpunkt der isländischen Literatur des Mittelalters
liegt nicht dort!

Mit Blick auf das Epos kann man sagen, dass die Njâls saga für sich beanspruchen
kann, in höherem Maße als Chansons de geste oder selbst das Nibelungenlied in einem
umfassenden Prosawerk dem isländischen Hörer und Leser im Vollsinn des Wortes
epische Heimat zu bieten.

Freiburg i. Br., im Dezember 2013 Alois Wolf



Einleitung

Unsere Literaturgeschichten, soweit es das Mittelalter betrifft, leiden grundsätzlich
unter ihrem Geburtsfehler der nationalsprachlichen Ausrichtung. Für die neuere
Literatur mag das weniger gravierend sein, da die jeweiligen Einzelliteraturen bereits
auf eine wohletablierte nationalsprachliche Entwicklung aufbauen konnten. Bei allen
Unterschieden in den einzelnen sich erst entwickelnden Sprachräumen bildeten
aber im Mittelalter Christentum und Latein - mit allem was damit zusammenhängt

- die übergreifenden Voraussetzungen für die Entstehung von Literatur. Der
nachstehende Versuch möchte am Beispiel unterschiedlicher mittelalterlicher Möglichkeiten

im literarischen Umgang mit heroischen Überlieferungen und den zu
beobachtenden Bemühungen um epische Gestaltung zeigen, welche Spielräume
literarischer Gestaltung unter der übergreifenden christlich-lateinischen Kultur sich
auftun konnten und in einzelnen Sprachgemeinschaften zu überraschend
unterschiedlichen Erscheinungen führten. Unter dieser Fragestellung erweist sich die

Einbeziehung Islands als besonders lehrreich. Diese Sprachgemeinschaft, die sich in
einem literarischen Kraftakt in kurzer Zeit den Großteil der westeuropäischen
Literatur aneignete - der deutschen Literatur darin in keiner Weise nachstehend -
lieferte darüber hinaus Beiträge von erstaunlicher Originalität. Statt dies zu ignorieren
oder in einen gesonderten Band auszulagern, sollte man es integrieren als Beitrag zu
einer mediävistischen Literaturgeschichte.

Auf bestimmten Kulturstufen einzelner Sprachgemeinschaften scheint sich, auch

unter unterschiedlichen Bedingungen, das Bedürfnis zur Schaffung erzählerischer
Werke, die wir Epen nennen, zu entwickeln, in denen diese Gemeinschaften versuchen,

sich ihrer selbst bewusst zu werden, um dem Verfallensein an die Geschichts-

losigkeit zu entgehen. Das geschieht in einer selektiven Vereinnahmung bestimmter
Abschnitte der Vergangenheit, wobei bestimmte Ereignisse als besonders markant
empfunden werden und an das Schicksal herausragender Personen in einem
bestimmten Raum gebunden sind. Die Epen Plomers sind Paradebeispiele, nicht minder

die Aeneis, die durch den sendungsbezogenen Überbau zusätzlich im Bewusst-
sein der Gemeinschaft verankert war.1 Die westeuropäische Welt war durch die ger-

Bei dieser annähernden Umschreibung möchte ich es bewenden lassen. Wenn Georg Lukäcs in
seiner berühmten Abhandlung feststellt, dass von alters her es ein Wesenszeichen des Epos sei,
dass sein Gegenstand kein persönliches Schicksal, sondern das einer Gemeinschaft sei, so ist das

nur die halbe Wahrheit; Gemeinschaft und persönliches Schicksal schließen einander nicht aus.
Die Begründung, die er anfügt, entzieht sich - wie Vieles in dieser Abhandlung - meiner Einsicht.
Das Epos bedarf natürlich großer Einzelschicksale, die es in ein größeres Ganzes einbettet und
dem Hörer und Leser dabei die Sicherheit vermittelt, irgendwie Teil dieses Ganzen zu sein. Vgl.
Georg Lukäcs, Die Theorie des Romans, Berlin 1965, S. 64f. Nachstehende Betrachtung versteht
sich auch als Ergänzung zu folgender Studie: Theodore M. Andersson, Early epic scenery. Homer,
Vergil and the medieval legacy, Ithaca NY 1976.



2 Einleitung

manische Völkerwanderung und die gleichzeitig einsetzende Imperialisierung des

Christentums grundlegend verändert worden. Die neuentstehenden Sprachgemeinschaften

mussten darin ihren Platz finden. Die germanischen Völker als Hauptträger
in diesem großen Veränderungsprozess verfugten über Preis- und Heldenlieder,
doch fehlen bekanntlich Hinweise auf das Vorhandensein umfangreicherer epischer
Überlieferungen zur Vergewisserung der eigenen Vergangenheit auf breiterer Basis.

Mit dem Eintritt in die lateinische Welt der bereits verchristlichten Spätantike taten
sich neue Möglichkeiten auf. So entstand im 6. Jahrhundert das literarische genus
der Stammesgeschichte, beginnend mit der Gotengeschichte des Jordanes - aufbauend

auf Cassiodors opus, das nicht erhalten ist. Es sollte die Frankengeschichte
Gregors von Tours folgen, dann Bedas Historia ecclesiastica gentis Anglorum, die His-
toria Langobardorum des Paulus Diaconus bis hin zu Saxos Gesta Danorum. Es wäre

zu fragen, ob nicht die Historisierung der Vergangenheit dieser Stämme deren Epi-
sierung blockiert haben könnte. Diese geschichtlichen Darstellungen öffneten sich

immer mehr hin zur Königsgeschichte, so - das Keltische betreffend - schon im
Titel des Werks Galfreds von Monmouth: Historia regum Britanniae. Die Historisierung

erfasste auch den Norden, so im 12. Jahrhundert in einer anonymen Historia
Norvegiae und in der Historia de antiquitate regum Norvagensium. Beide Male ist die

Hagiographie um Olaf den Heiligen daran beteiligt. Der Norden, unter isländischer

Führung - worauf wir zurückkommen - vollzog dabei den folgenschweren Übergang

zur Verwendung der Volkssprache.
Neben der lateinischen Prosa der Stammesgeschichten stand den Trägern der

Literarisierung der Volkssprachen, der spätantik-mittelalterlichen Geistlichkeit und
den Mönchen, eine reiche großepische Tradition zur Verfügung in den Epen der
Antike und seit dem 4. Jahrhundert auch im lateinischen Bibelepos.

Mit der Bibeldichtung des spanischen Priesters Juvencus beginnt in der
Geschichte des europäischen Epos eine neue Zeit, was im Deutschen mit Klopstocks
ersten Messiasgesängen 1748 diesem Epos noch einen großen Triumph bescheren

konnte, doch schon wenige Jahrzehnte später, als die weiteren Gesänge entstanden,
kaum noch Beachtung fand. Hatten im Mittelalter, angesichts dieser mächtigen
Tradition, wozu noch die profane antike Literatur zu bedenken ist - Ende des

12. Jahrhunderts konnte noch das antikisierende Epos Alexandreis erscheinen -
spezifisch mittelalterliche Stoffe überhaupt eine Chance zu großepischer Würde
aufzusteigen? Im Folgenden soll angedeutet werden, wie die Entwicklung verlief, im
Angelsächsischen, im Galloromanischen, im Rechtsrheinischen und Altnordischen.
(Das Irische bleibt mangels sprachlicher Kompetenz unberücksichtigt.)



Teil I

Das Epos auf dem Kontinent und in England

Die fränkisch-burgundisch-gotische Einwanderung in der Völkerwanderungszeit
hatte keine tabula rasa hinterlassen. Römische Verwaltung, Bildung - an die Stelle

der heidnischen Präfekten traten die Bischöfe - waren in reduzierter Form immer
noch präsent. So konnte um 500 Chlodwig in Reims vom dortigen Erzbischof
getauft werden. Anders im ostgotischen Italien, wo zur gleichen Zeit der Arianer
Theoderich die Macht übernahm, Altrömisches bewusst pflegte, doch der Assimilation
reserviert gegenüberstand. In Gallien dürfte die Verschmelzung der Einwanderer
mit der einheimischen Bevölkerung relativ problemlos verlaufen sein. Dieser Raum
sollte dann auch zum geistig regsamsten des Mittelalters werden.

In Britannien, seit 197 n. Chr. römische Provinz, war die Lage seit Abzug der
römischen Truppen sicherlich prekärer für das römische Erbe und das Christentum,
was nach Abhilfe verlangte, wozu es auch kam.

Gregor der Große (+ 604) sandte um 596 Augustin, den Prior des Andreasklosters

in Rom mit 40 Begleitern nach England zur Festigung des Glaubens und zur
Bekehrung der eingewanderten Barbaren. Der rechtsrheinische Raum lag offenbar
außerhalb des römischen Interesses. Das dürfte auch damit zusammenhängen, dass

Papst Gregor, ein Stadtrömer, altrömischem Denken verbunden gewesen sein dürfte
und somit großes Interesse daran hatte, Britannien als alten römischen Siedlungsboden

in seine Bestrebungen einzubeziehen. Die rechtsrheinischen Gebiete verfügten

nicht über eine vergleichbare noble Vergangenheit.2 Jahrzehnte nach Augustin
wurde der hochgebildete Theodor von Tarsus (t 690) mit dem neapolitanischen
Mönchen Hadrian ebenfalls von Papst nach Britannien entsandt und 668 zum
Erzbischof von Canterbury ernannt. Das Wirken dieses Mannes wird sicherlich dazu

beigetragen haben, die Literarisierung zu fördern. Das große spätantike Bibelepos
des Juvencus war ihm natürlich vertraut, was nicht ohne Einfluss auf die angelsächsische

epische Aneignung der Bibel auf der Grundlage der stabenden Langzeile gewesen

sein dürfte.
In seiner Historia ecclesiastica gentis Anglorum weist Beda mehrfach auf die

literarische Bildung Theodors und Hadrians hin, betont deren Vertrautheit mit der
weltlichen Literatur und berichtet vom großen Zulauf, dessen sich die Schule in Canterbury

erfreute. Man kann also davon ausgehen, dass dies einen nachhaltigen
Bildungsschub ausgelöst haben wird, was nicht ohne Folgen für die Literarisierung der

2 Alois Wolf, „Solaz nos faz antiquitas. Erwägungen zum Prolog des Alexanderliedes und zur Ent¬

wicklung volkssprachlicher Erzählweise", in: German Narrative literature of the Twelfth and
Thirteenth Centuries. Studies presented to Roy Wisbey on his Sixty-fifth Birthday, hg. von Volker Honemann

et al. Tübingen 1994, S. 123-137.



4 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

angelsächsischen Volkssprache geblieben sein dürfte. Die ungewöhnlich reiche

bibelepische Dichtung, die im Angelsächsischen entstand, mit der stabenden Langzeile

als Entsprechung zum Hexameter der lateinischen biblischen und weltlichen
Epen zeigt, dass infolge des erwähnten Bildungsschubs das Angelsächsische insgesamt

als eposwürdig erachtet wurde, was wohl auch die altgermanischen Überlieferungen

einschloss. Das würde erklären, dass es zur Entstehung des Großepos
Beowulf kommen konnte, das man als weltliches Gegenstück zur Historia ecclesiastica der

gens Anglorum betrachten könnte.

Bibelepik

Im Gegensatz zur Entwicklung auf dem Kontinent, wovon gleich die Rede sein wird
und wo die Germanenstämme um ihre ,mythische' Vor- und Frühgeschichte amputiert

wurden, erhielt das Angelsächsische im Beowulfeine großepische Vorgeschichte
wie die Griechen und Römer, die überdies mittels beachtlicher biblischer Signale
erhellt erscheinen sollte. So heißt es schon V. 11-14 von Scyld: Pcet wces göd cyning!
[... ] Pone God sende/folce töfröfre. In V. 17 wird der wuldres Wealdend erwähnt und
in V. 72 erfährt man, dass Hröögär an alt und jung verteilt swylc him God sealde/

Damit hat es nicht sein Bewenden. Es geht um den Versuch, die heroische Vorzeit
ansatzweise für das Christliche zu vereinnahmen. Ganz anders verlief die Entwicklung

auf dem Kontinent. Im rechtsrheinischen Gebiet setzte zunächst die irische
Mission ein, nur lose mit Rom verbunden, weil mehr dem typisch irischen Mönchsideal

der peregrinatio verpflichtet. Das änderte sich mit dem steigenden Einfluss der

angelsächsischen Kirche auf den nachmaligen deutschen Raum, wofür vor allem der
Mönch und Abt Bonifatius (f 754) steht, der schon früh versuchte, an der
deutschen Nordseeküste zu missionieren. Er brach nicht im Auftrag des Papstes zu
diesem Wirken auf wie Augustin und Theodor, sondern holte sich von sich aus den

Auftrag vom Papst; dreimal war er in Rom! Dieser starke angelsächsische Einfluss
blieb nicht ohne Wirkung auf die volkssprachliche und großepische Aneignung der
Bibel im Altsächsischen. Die enge Verflechtung des sächsischen Raums zeigt sich
auch darin, dass mit der sogenannten Genesis B ein altsächsischer Text ins
Angelsächsische interpoliert werden konnte. Wie immer man zur lateinischen prcefatio

zum Heliand und zu den Versus de poeta steht, so unterstreicht die Übernahme der

Caedmonlegende aus Bedas Kirchengeschichte diese engen Kontakte.
Die prcefatio zum Heliand weiß bekanntlich zu berichten, dass kein Geringerer als

Ludovicus piissimus Augustus selbst die Abfassung einer volkssprachlichen Bearbeitung

der Bibel betrieb und einen vir de gente Saxonum qui apud suos non ignobilis
vates habebatur damit beauftragte, damit der populus theodica loquens lingua davon
Kenntnis nehmen könne. Nicht zuletzt auch über Zentren wie Fulda, 744 von Boni-
faz gegründet, rücken die Bibelwerke, Heliand, Genesis und Otfrids Evangelienbuch,

3 Beowulf. With the Finnesburg Fragment, hg. von C.L. Wrenn, London 1953.



Bibelepik 5

näher aneinander, wobei die Frage der zeitlichen Priorität umstritten ist. Die
Literaturgeschichten pflegen beide Bestrebungen, die altsächsische und die althochdeutsche,

nebeneinander abzuhandeln. Damit sollte man sich, vor allem mit Blick auf
Otfrid, nicht begnügen. Bedenkt man die einmalige Anlage von Otfrids Werk, so

springt der geradezu maßlose Anspruch, womit er seine Bibeldichtung präsentiert,
ins Auge. Man kann sich schwer vorstellen, dass Otfrids Absicherung nach allen
Seiten ins Leere hinein gesprochen sein könnte. So nehme ich an, dass er lingua
germanica und theodisca auf penetrante Weise als fränkisch verstanden wissen wollte
und dies mit der Rühmung des Fränkischen - Menschen und Land - verband. Seine

fränkische Bibel sollte nicht nur den heiligen Text in der Volkssprache verfügbar
machen; er wollte darüber hinaus seine fränkische Bibel zum fränkischen Nationalepos

erheben. Dass dies ohne Seitenblick auf das Altsächsische gemeint war, wage
ich bei der komplexen Anlage des Werkes zu bezweifeln. Das brächte auch etwas

Dynamik in unsere Literaturgeschichten! Diese Verabsolutierung des Fränkischen
unterschied sich grundsätzlich von der angelsächsisch-altsächsischen Linie der
großepischen Aneignung der Bibel. Das gilt nicht nur für die intensive theologische
Durchdringung des Erzählstoffes, was Haubrichs überzeugend herausgearbeitet hat,
sondern auch für die sprachliche Gestaltung, die mit dem Endreim die epische Sprache

von Grund auf veränderte.4 Gegenüber der im Altenglischen und Sächsischen

dominierenden stabenden Langzeile bahnte sich im galloromanisch-fränkischen
Raum eine andere Entwicklung an. Das fränkische Idiom und das aus dem Vulgärlatein

hervorgehende Altfranzösisch wurden in ihrer dichterischen Äußerungen von
der christlichen Flymnentradition erfasst, wobei der Endreim immer mehr an
Bedeutung gewann. Die von Otfrid ausführlich dargelegte Ausrichtung auf den Endreim

bedeutete nicht nur die Abkehr vom germanischen Stabreimvers, sondern
zugleich das Ersetzen der lateinischen sechs ziti des Hexameterverses durch die sechs

ziti der Heilsgeschichte; eine zweifache Überbietung. Gelegentlich spürt man in
Otfrids Versen auch noch den längeren epischen Atem der Langverszeile wie z.B. in
der Verkündigungsszene im Evangelienbuch, wenn es vom Engel heißt: Floug er

sunnun pad, sterrono straza,/ wega wolkono zi theru itisfrono;/ Zi ediles frouun, selbun

sancta Mariun. Das war aber nicht das Hauptanliegen Otfrids.
Gemessen an der Situation im Insularen und Altsächsischen bedeutet Otfrids

Vorgehen einen radikalen Einschnitt, sowohl was die Form betrifft, den Endreim, als

auch die Haltung gegenüber epischen Inhalten. Der Absolutheitsanspruch des

Biblisch-Religiösen sollte die weitere Entwicklung im Galloromanisch-Fränkischen

nachhaltig prägen. Dass es dann im Frühmittelhochdeutschen zu einer so reichen

Entfaltung von Bibelepik kommen konnte - von der Wiener Genesis und den

folgenden Bearbeitungen alttestamentlicher Stoffe hin zu Avas Leben Jesu und der

Kunstprosa des St. Trudperter Hohenliedes - dürfte doch auch auf den massiven Einsatz

Otfrids zurückzuführen sein. Im Galloromanischen steht dem nur die
Clermonter Passion gegenüber.

4 Wolfgang Haubrichs, Geschichte der deutschen Literatur, Bd I, Teil 1: Die Anfänge, Frankfurt 1988.



6 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Hildebrandslied

Geht man einige Jahrzehnte hinter Otfrid zurück, zeigen sich auf dem Kontinent
auch andere Optionen in der Auseinandersetzung mit dem Phänomen des Epischen.
Führende Geister der damaligen Zeit scheint das umgetrieben zu haben, was von
beachtlicher geistesgeschichtlicher Relevanz ist. So wurde in der ersten Hälfte des

9. Jahrhunderts das Hildebrandslied schriftlich festgehalten, wenn auch fragmentarisch.

In den 68 erhaltenen Versen, die vom tragischen Vater-Sohn-Kampf handeln,
fällt dreimal der Name des großen Gotenkönigs neben dem Odoakers, dazu noch
der Hinweis auf den Hunnenkönig. Das ist nicht fabulöse Vergangenheit. Bedenkt

man, dass Karl der Große das Reiterstandbild Theoderichs - oder was man dafür
hielt - nach Aachen transportieren ließ, so wird diese translatio auch der kollektiven
Dietrich-memoria zugute gekommen sein. Nebenbei sei erwähnt, dass der Codex

argenteus, die in Norditalien im Reich Theoderichs verfasste Version von Wulfilas
Bibelübersetzung, vom Hl. Luitger um 795 ins Kloster Werden gebracht wurde. Am
Hof war freilich die Rolle des Ketzers Theoderich nicht unumstritten. So ging kein

Geringerer als Walahfrid Strabo in seiner Dichtung De imagine Detrice mit
Theoderich ins Gericht. Man kann daraus ersehen, dass Sagen um diesen Herrscher
sowohl in Literatenkreisen als auch in den volkssprachlichen Überlieferungen präsent
waren. Auf dieses Nebeneinander ist zu achten bis hin zum Nibelungenepos.

Das Hildebrandslied gehört zu den vielinterpretierten Texten des Mittelalters. Da
es sich dabei um ein einmaliges Zeugnis aus der Frühzeit des deutschen Schrifttums
handelt, neigte man dazu, in diesen Versen die unverfälschte Stimme des germanischen

heroischen Ereignisliedes herauszuhören. Wie der Erzähler sich in Position
setzt und Altverbürgtes verspricht - ik gihorta dat seggen - hört sich auch ganz
authentisch an, doch was und wie er erzählt, erschöpft sich nicht in heroischer Typik.
Wir wissen auch nicht genau, wie das germanische Heldenlied aussah; das Zeugnis
der eddischen Lieder wird man nicht verallgemeinern dürfen. Darüber hinaus
vernimmt man im Hildebrandslied neue Töne. So ist die Art, wie der Erzähler an das

tragische Ereignis heranführt, eher die eines detailliert chronikalischen Berichts mit
überraschenden Einblicken in menschliches Verhalten und Empfinden. Das ist nicht
heroische Typik eines Ereignisliedes, sondern fast schon epische Breite. Der Text ist
von Anfang an auf das Vater-Thema angelegt (vgl. V. 9 und 17), was kaum ein

bevorzugtes Problem heroischer Dichtung gewesen sein dürfte. Stimuliert durch
Hildebrands Frage, legt Hadubrand los und skizziert die Situation Dietrichs. Man
erfährt auch, dass dieser Dietrich uuas so friuntlaos man (V. 24),5 was man auf Dietrich
und nicht auf Hildebrand beziehen muss. Wenn es dann von Dietrich heißt, dass

ihm darba gistuontun fatereres mines (V. 23-24), so führt dieser Hinweis auf das

Saterland' und damit auf die Vorstellung von Dietrichs Exil - wenn kein Schreibfehler

vorliegt und frateres zu lesen wäre - über Heldenliedtypik hinaus. Man möchte dabei

5 Hildebrandslied, in: Althochdeutsehes Lesebuch. Zusammengestellt und mit Wörterbuch versehen

von Wilhelm Braune, fortgeführt von Karl Helm. 14. Aufl., Tübingen 1962, S. 84-85.



Hildebrandslied und Waltharius 7

an römisches patria-Denken erinnern, wie ja auch der Mythos von einer Rückkehr
nach Italien ein Echo aus der Aeneis sein dürfte. Sogar die schlimme Lage der verlassenen

Familie erweist sich als erwähnenswert (V. 20). Das Ganze entbehrt jeder
Formelhaftigkeit, sogar im Hinweis auf die Kampfeslust des Vaters (V. 27). Von
besonderer Bedeutung sind die Gottesanrufungen, die mit einem alten Heldenlied
nichts zu tun haben und eher auf Rüdigers Äußerungen im Nibelungenepos
vorausweisen. Überraschend viel Raum widmet das Lied dem Requisit Rüstung. Schon die

Einleitung lenkt daraufhin und im zweiten Teil verstärkt sich das bis hin zur Frage,

wer am Ende desero brunnono bedero uualtan wird (V. 62). Man fragt sich, ob es sich
bei diesem Text um eine getreue Wiedergabe eines alten Heldenliedes handelt oder
nicht eher um eine Auseinandersetzung mit alten Traditionen aus dem Geist der

karolingischen Zeit.

Waltharius

Diesem Geist ist auch im lateinischen Walthariusepos eine nun anders geartete breit
angelegte Auseinandersetzung mit alten Überlieferungen zu verdanken. Wenn man
das Hildebrandslied eher als Randerscheinung betrachten muss, so geht es im
Waltharius um mehr - wie schon die Verwendung der lateinischen Hochsprache
zeigt -, wobei auch der Unterschied zur angelsächsischen Kultur und deren Umgang
mit heroischer Vergangenheit - so auch in den seriösen Waldere-Fragmenten - fassbar

wird. Der Verfasser des Waltharius, ein Mönch, wendet sich an seine fratres mit
einem Werk, das von germanischen Sagengestalten handelt.6 Jahrzehnte früher hatte
sich der Mönch Alkuin an die Mitbrüder des Klosters Lindisfarne gewandt und sie

getadelt, weil sie dem Vortrag eines Heldenliedes über einen gewissen Ingeld zu
lauschen pflegten. Der Walthariusdichter hatte seinen fratres etwas Anderes zu bieten.

Als gebildeter Literat griff er mittels konsequent eingesetzter Cento-Technik
und gravierenden Umdeutungen in die alten Sagen ein und entzog ihnen die seriöse

Grundlage. Im kollektiven Bewusstsein konnten sie dadurch nicht ausgelöscht werden,

erhielten aber einen anderen Stellenwert, was ihnen offenbar den Weg ins
Hochliterarische erschwert haben dürfte, was sich erst im 12. Jahrhundert ändern
sollte.

Die altrömische und die frühchristliche Literatur bot sich dem belesenen Autor
gleichsam als poetisches Ersatzteillager dar, aus dem man beliebig passende Verse
entnehmen konnte. Mit diesem bloß dichtungstechnischen Aspekt musste es aber

nicht sein Bewenden haben. Geschickt plazierte Zitate konnten neue Perspektiven
eröffnen. Der Walthariusdichter machte reichlich Gebrauch davon und ließ konsequent

die alten Sagen in neuem Licht erscheinen. Dass der Autor sich die Mühe

6 Karl Langosch, Waltharius, Ruodlieb, Märchenepen. Lateinische Epik des Mittelalters mit deutschen

Versen, Darmstadt 1956. Sowie Alois Wolf, „Waltharius", in: Killy Literaturlexikon, 2. Auflage, Berlin

2011, Sp. 118-122.



8 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

machte, fast 1S00 wohlstilisierte Hexameter auf diesen Erzählstoff zu verwenden,

bezeugt dessen Beliebtheit. Wie auch die beiden altenglischen Waldere-Fragmente
belegen, muss es eine Walthersage gegeben haben. Die Waldere-Fragmente beziehen
auch noch die Dietrichsage ein, was bei unserem Dichter fehlt.

Im Gegensatz zu den Einsätzen heldenepischer Dichtungen wie ik gihorta dat

seggen oder vergleichbaren Eingängen im Beowulf oder den eddischen Liedern setzt
der Waltharius einen präzisen geographischen, historischen und völkerkundlichen
Akzent und distanziert sich damit von der Unbestimmtheit der alten Sagen. Im
Nibelungenlied wird dann der ungleich präzisere Raumbezug einen wesentlichen

Beitrag dazu leisten, dass aus den alten Sagen das große Epos werden konnte. Was

im Waltharius dagegen auf diese präzise Fixierung folgt, macht die alten Sagen zum
literarischen Spielmaterial und greift somit radikal in deren Substanz ein. Dass dies

in einem umfassenderen epischen Rahmen geschah, lässt darauf schließen, dass der

Dichter ahnte, es mit einem Erzählmaterial zu tun zu haben, dem seriöse epische
Potenz innewohnte. Dem setzte er seine Version entgegen und legte die Messlatte

sogleich hoch an mittels eines variierten Zitats aus dem 6. Buch von Vergils Aeneis,
dem Epos schlechthin, stellte damit die alten Überlieferungen auf den Kopf und
weckte Erwartungen. So erscheinen die Hunnen, angeführt von Attila, als non plus
ultra an Macht, was der Dichter auch noch durch ein besonderes Zitat aus der Aeneis

unterstreicht: Es heißt im Waltharius von ihnen Foedera supplicibus donans

sternensque rebelles (V. 9), und er teilt ihnen eine über 1000-jährige Herrschaft zu.7

Wie schon lange bemerkt, geht es um nicht mehr und nicht weniger als um die

Inanspruchnahme der verheißungsvollen Aufforderung des Anchises an seinen Sohn im
6. Buch der Aeneis: tu regere imperio populos, Romane, memento [...] parcere subiectis

et debellare superbos (V. 851-853).8 Was werden sich die fratres wohl gedacht haben
bei dieser Deutung der Gottesgeissel, wo überdies Süddeutschland unter den
Einfällen der Magyaren zu leiden hatte? Wenig später erfährt man, dass die Macht dieses

übrigens gutmütigen Attila an der Kampfkraft Walthers hängt; und schließlich
hält sich dieser als ohnmächtig geschilderte Attila nach dem Riesenbesäufnis mit
beiden Händen den brummenden Schädel und das Getümmel in seinen Eingeweiden

kontrastiert mit der amica silentia des flüchtigen Walther und seiner Begleiterin.
Einen weiteren Eingriff in die Sagentradition leistete sich der Autor mit seiner

penetranten Herabsetzung der Franken bis hin zu beutegierigen Wegelagerern.
Festgemacht vor allem an König Gunther selbst. Nun ist es eine Konstante in der

Sagenentwicklung, dass Gunther als Burgunder figuriert, angefangen bei Prosper
Aquitanus im 5. Jahrhundert; die nordischen Quellen folgen, bis hin zum Nibelungenlied,

wo er zwar Schwächen zeigt, im Schlusskampf aber seinen Mann stellt. Im
Waltharius dagegen erscheint er, wie schon angedeutet bei seinem Vater als rex

pavidus, infelix, demens, superbus, miser und caecus, und nicht nur das. Während er im
nordischen Atlilied, das hier als treuer Zeuge der Überlieferung gelten kann, die

7 Waltharius (wie Anm. 6), S. 6f.
* Zitiert nach der Ausgabe: Publius Vergilius Maro, Aeneis, hg. von Gian Biagio Conte, Berlin/New

York 2009 (Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana 2005).



Hildebrandslied und Waltharius 9

heroische Hortverweigerung mit dem Leben bezahlt, ist er im Waltherepos der

Goldgierige, der dann als Beinamputierter den Kampfplatz verlassen muss. Wie
verhält sich das zum Karls- und Frankenbild des Aachener Karlsepos, den Versen des

Ermoldus Nigellus, zu Otfrids Evangelienbuch, zum Ludwigslied und zu den sich

konstituierenden Chansons de geste, und der trojanischen Herkunft der Franken, die

im Waltharius für Hagen beansprucht wird (V. 28)?
In der Schilderung der zwölf Einzelkämpfe entfaltet sich dann die Variationskunst

des Dichters. Ausgangspunkt ist die alte und entscheidende Hortfrage mit der
heroischen Hortverweigerung, Glanzstück des Alten Atliliedes und noch im
Nibelungenepos markanter Doppelpunkt am Schluss, worin aber der Hort dem Schwert

Sigfrids Platz machen muss. Im Waltharius steht die Hortfrage unter dem
moralischen Zeichen des Lasters der avaritia, V. 858, und die Kampfschilderung öffnet
sich hin zur „Psychomachia" des Prudentius. Der Dichter meidet jedoch ein schema-

tisches Abhandeln der Laster, vielmehr unterscheidet sich jeder Kampf vom andern.
Besonders variationsreich ist die Schilderung der Wunden, die Walther seinen Gegnern

zufügt. Der Dichter kann dabei ausgiebig auf die römische Epik zurückgreifen.
Die germanische Überlieferung kennt dieses detaillierte Beschreiben der Wunden
nicht, was auch noch für das Nibelungenlied gilt, anders die Chansons de geste, die da

in der altrömischen Tradition stehen. Eine wichtige Rolle spielt am Schluss der

Dichtung die Vasallenthematik - nicht Teil der alten Sagen, wohl aber in Verbindung

mit den sich konstituierenden Chansons de geste und dominant im Nibelungenlied.

Der Autor scheute sich auch nicht, groteske Akzente in seinen Kampfschilderungen

zu setzen, so im Versuch der Angreifer, mittels eines an einem Seil befestigten

Dreizacks, der im Schild Walthers steckenbleibt, ihn niederzuwerfen. Selbst König

Gunther beteiligt sich an diesem seltsamen Spektakel, das die Angreifer aber nur
maßlos ins Schwitzen bringt. Dass Walther durch einen feindlichen Schwertstreich

einige Haarlocken einbüßt, bringt das komische Thema der Kahlköpfigkeit ins Spiel.
Das weist voraus auf das burleske Ende, wo dann die Gliedmaßen herumliegen und

Hagens Auge in spätantiker epischer Manier noch im Sande blinzelt, und die

ehemaligen Kämpfer ihre Witze reissen. Die Abwertung des Frankenkönigs setzt sich
fort. Mit dieser abschließenden Sicht auf die Wunden der Beteiligten spielt der
Verfasser das spätrömisch-manieristische Wühlen in grässlichen Details - man denke an
Lukan - ins Heitere hinüber und erhärtet damit seine literarische Selbständigkeit.

Dass sich ein begabter Autor wie der Dichter des Waltharius die Mühe machte,
diesen volkssprachlich überlieferten Sagen soviel Sorgfalt angedeihen zu lassen, lässt

den Schluss zu, dass es sich dabei um einen Erzählstoff von Prestige und Beliebtheit
gehandelt haben muss - auch in gehobenen Kreisen. Wenn, wie oben angemerkt,
Alkuin einst seine fratres in Lindisfarne bloß tadelte ob ihres Interesses an religiös
irrelevanten germanischen Sagen über einen gewissen Ingeld, so hätte der Waltha-
riusdichter mit seinem opus die direkte Konfrontation mit diesem Sagenerbe auf
hohem Niveau und mit dem wirkungsvollen Mittel der Parodie gesucht. Indem er
diese Sagen formal als Epos, als komisches Epos, darbot, nahm er ihnen die
Möglichkeit epische Würde zu entfalten. Er wollte damit auch dem Publikum die



10 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Grundlage dafür entziehen, sich auf diese Sagengestalten, ihren Lebensraum und
ihre Schicksale einzulassen und ein Gefühl des Verbundenseins zu entwickeln, wie
es sich für ein Epos gehört.

Der Walthariusdichter hatte, fest etabliert in seiner lateinischen Buchtradition,
mit seiner Behandlung alter Sagenstoffe diesen praktisch die Eposwürdigkeit
abgesprochen. Demgegenüber sollte aber la France aus den historischen karolingischen
und nachkarolingischen Gegebenheiten heraus Neues bieten. Karlsmythos und
Sarazenenkämpfe boten die stoffliche Grundlage. Wir gehen dann auf einen Vergleich
zwischen dem sogenannten Aachener Karlsepos - noch zu seinen Lebzeiten
entstanden - und der späteren Chanson de Roland - nicht minder ein Karlsepos - ein.
Als Vollepos wird man die 576 Hexameter der lateinischen Dichtung nicht bezeichnen

können; dazu reicht der Stoff nicht, doch enthält er ausreichende sprachlich
epische Substanz.9 Es geht um die Huldigung Karls des Großen, beginnend mit
einem überschäumend panegyrischen Abschnitt, in dem die einmaligen Qualitäten
Karls gerühmt werden und der nicht zufällig 100 Verse umfasst, die Vollkommenheit

signalisierend: Karl als pharus Europae, als David, als victor, rex qui superat reges,

rex justus, grammaticae doctor etc. Das kostbare Adjektiv pius (V. 27 und 97) macht
ihn zum neuen Aeneas, wozu sich fügt, dass die auf diese Einleitung folgende
Schilderung der Bautätigkeit Karls, die dem großartigen Ausbau Aachens zu einer roma
seconda dient, an der Bautätigkeit des Aeneas in Karthago erinnert. Es folgt die
ausladende Jagdszene, worin auch die Familie Karls entsprechend gewürdigt wird. In
einer nächtlichen Vision erfährt Karl vom grausamen Schicksal des Papstes Leo in
Rom, was ihn veranlasst, eine Delegation nach Italien zu schicken. Nebenbei wird
auf den Sachsenkrieg angespielt (V. 336f); zu einer epischen Ausgestaltung des

Kriegerischen kommt es aber nicht. Stattdessen wird der adventus des wunderbar
geheilten Papstes in Paderborn mit allem Pomp erzählt. Mit dem großen Festmahl

klingt die Dichtung aus. Der Verfasser lehnt es in der Einleitung ausdrücklich ab,

sermone rudi (V. 89) diesem einmaligen Herrscher würdigen zu wollen. Gerade dazu

wird es aber dann in der volkssprachlichen - also sermone rudi - Version der Chanson

de Roland kommen, worin der Stoff um Karl zu einem mittelalterlichen Epos
wurde.

Mit Otfrids Evangelienepos war der sermo rudis literaturfähig und gleichsam in
den Chor der heiligen Sprachen aufgenommen. Otfrid stand nicht allein mit seinem
Bemühen. Das Westfränkische zog nach, zunächst noch im germanischen Idiom, im
Ludwigslied, und dann im romanischen Sprachkleid in den entstehenden Chansons

de geste.10 In beiden Fällen ging es nicht mehr um die Vermittlung der Evangelien,
sondern - in unterschiedlicher Dosierung - um Biblisierung profan kriegerischen
Geschehens auf nationalfränkischem Hintergrund. Das Ludwigslied steht in einer aus

dem nordfranzösischen Kloster St. Amand stammenden Handschrift und folgt, von
derselben Hand geschrieben, als Ritmus teutonicus auf das französische Eulalialied,

9 Karolus magnus et Leo papa, in: Poetae latini aevi carolini, hg. von E. Dümmler, Berlin 1881 (Monu-
menta Germaniae Historica V: Poetarum latinorum medii aevi; Bd. I), S. 366-379.

10 Das Ludwigslied, in: Althochdeutsches Lesebuch (wie Anm. 5), S. 136-138.



Hildebrandslied und Waltharius 11

ebenfalls im Endreim abgefasst. Dieses Nebeneinander des ältesten französischen
Denkmals mit dem althochdeutschen Text ist kein Zufall, sondern bezeugt die enge
Verflechtung des Fränkischen mit dem Galloromanischen. In dem gut 100 Jahre
nach dem Eulalialied entstandenen Lied auf die Heilige Fides, das in durchgereimten
Laissen verfasst ist, heißt es, es sei a lei Francesca gedichtet.

Ludwigslied

Im Jahre 881 besiegte der westfränkische König Ludwig III. bei Saucourt die
Normannen. Im darauffolgenden Jahr starb er unter wenig erbaulichen Umständen. Das

Lied zählt ihn noch unter die Lebenden, muss also unmittelbar nach dem Sieg
entstanden sein. Es bestand also keine Möglichkeit zur Bildung einer heldenepischen
Überlieferung auf mündlicher Basis; ein wichtiger Unterschied zu möglichen anderen

dichterischen Reaktionen auf kriegerische Ereignisse ähnlicher Art. Das
Ludwigslied entwirft ein besonderes Bild vom Kämpfen. Die 118 paarweise gereimten
bzw. assonierenden Kurzverse treten an die Stelle der alten Stabreimtechnik. Schon

vom Umfang her noch kein Epos, doch, wenn man an die späteren Chansons de geste

denkt, ein möglicher Beitrag zur Entwicklung dieses großen literarischen genus. Der
Übergang vom germanischen Idiom ins werdende Französisch war dabei nur eine

Frage der Zeit.
Im Ludwigslied geht es um die zukunftsweisende Integration eines kriegerischen

Ereignisses aus realem fränkischem Erleben ins Religiöse. Das Politische, nun nicht
auf Vorreden beschränkt wie bei Otfrid, sondern die Substanz der Dichtung betreffend,

den Sieg des westfränkischen Königs Ludwigs III., verbindet sich mit dem
Religiösen. Dieses überlagert, was an heldenepischer Erzählweise von der Sache her
darstellbar und zu erwarten gewesen wäre. So gibt es keine Aufzählung der Krieger,
keine martialischen Äußerungen vor dem Kampf, keine Rüstungsschilderung, wenn
man von der Schwundstufe in V. 42 nam her skild indi sper absieht. Desgleichen fehlt
eine richtiggehende Kampfschilderung; in V. 52 liegt nur ein magerer Rest vor:
Suman thuruhsluog her, / Suman thuruhstah her. Dem Dichter kam es dagegen auf die

religiöse Inszenierung des Kampfes an, wodurch jede mögliche profane Deutung
von vornherein ausgeschaltet wurde. Das Umfeld des wohlkomponierten Textes ist
in den politisch maßgebenden Kreisen zu suchen. Die Intention liegt darin, das

Königtum Ludwigs unmittelbar aus der Gnade Gottes abzuleiten. Schon in den

Einleitungsversen wird der Held des Liedes vom Dichter-Ich als kuning vorgestellt, der in
einem besonderen Verhältnis zu Gott steht, die Wiederholung der Aussage - uueiz
ih Ih uueiz (V. 1-2) - unterstreicht das mittels des Chiasmus. Dem entspricht am
Schluss die die Hörer vereinnahmende pluralische Aussage: Kuning unser sälig
(V. 57). In diesem präzise vereinnahmenden unser kann man das religiös-mittelalterliche

Gegenstück zu dem allgemein gehaltenen,Identifizierungsangebot' großer
weltlicher Epen sehen, worin man sich in einer bestimmten Vergangenheit irgend-



12 Teil 1: Das Epos auf dem Kontinent und in England

wie beheimatet wissen kann. Weiter heißt es zu Beginn, Gott selber habe sich als

Ziehvater des künftigen Königs angenommen, ihn mit den entsprechenden virtutes

ausgestattet und ihm den Thron hier in Vrankön (V. 6) gegeben. Der Herrschaftsanspruch

ist damit unangreifbar. Hinter den einfach formulierten Aussagen steht aber

mehr; das Ludwigslied ist auch ein früher Beleg für diaphanes Schreiben. Im
vorliegenden Fall liefert die Bibel das Bezugssystem, in dem Sein und Tun dieses fränkischen

Königs ihre Würde erhalten. Daraus sind natürlich auch Rückschlüsse auf das

anvisierte Publikum zu ziehen. Das Medium der Volkssprache deutet auf weltliche
Adelskreise, wobei die starke und direkte religiöse Orientierung klarmacht, dass kein
traditionelles Ereignis- oder Preislied zu erwarten sei. Die dahinterliegende zweite

Aussageebene, das Biblische betreffend, appelliert vor allem an die Geistlichkeit,
wobei man sich die beiden Bereiche als durchlässig vorstellen muss. Die Bibel, die
die zweite Ebene bildet, spannt das Geschehen in einen heilsgeschichtlichen Rahmen

ein, der vom Alten Testament bis zur Apokalypse reicht. Es beginnt mit der

Anspielung auf das Buch der Könige: Gott verspricht David, sich seines Sohnes Salomon

als Vater anzunehmen. David/Salomon-Assoziationen waren für die Herr-
schaftsauffassung im Mittelalter fundamental, wie man auch aus Otfrid weiß. Hinter
V. 9 des Ludwigsliedes steht die Vorstellung des Auf-die-Probe-Stellens, dem Alten
Testament vertraut. Über die Franken kommt Unheil ob ihrer Sünden; die Analogie
mit dem widerspenstigen Volk Israel stellt sich ein und wird durch den Hinweis auf
Gottes Zorn und Erbarmen bekräftigt. Wie im Alten Testament redet Gott mit Ludwig,

und dieser antwortet (V. 23ff). Mit dem Namen Christi (V. 20) wird das Neue

Testament einbezogen. Genau in der Mitte des Liedes dürfte sich das bis zur
Christusanalogie steigern. Die ersehnte und befreiende Ankunft Ludwigs erinnert an
Christi descensus ad inferos, wo die Gerechten schon seit 5000 Jahren - dem

entspricht im Lied Sô lango beidôn uuir thïn (V. 30) - des Erlösers harren und bei dessen

Ankunft das canticum triumphale anstimmen: venisti desiderabilis quem expectabamus
in tenebris. Die Anrede im Singular bei pluralischem Subjekt -frö min (V. 30)- zeigt
das Formelhafte der Anrufung. Das Erheben der Fahne (V. 27) lässt an bildliche
Darstellungen denken: Christus der Sieger entsteigt dem Grab und der Vorhölle mit
erhobenem Banner. Man möchte vorausdenken an die große Bedeutung des Banners

Oriflamme für die französische Nationalmystik ab dem Rolandslied. Das „Kyrie
eleison" wird zum Schlachtruf. Wenn Ludwig hier ther guoto (V. 31) genannt wird,
hat das ebenfalls hohe religiöse Qualität. Der Siegeskampf gegen die Heiden erhält
dann einen eschatologischen Akzent (vgl. Apokal. 19,15), wenn es heißt, dass Ludwig

den Feinden skancta [... ]/Bitteres Ildes (V. 54).
Die vergleichbaren Avaren-, Magyaren- und Slawenkämpfe haben im Ostreich

keine Spuren in der volkssprachlichen Dichtung hinterlassen. Pippins Sieg über die
heidnischen Avaren im Jahr 796 wurde von einem Dichter in 45 lateinischen Versen

besungen, die keinerlei heldenepische Ansätze oder Reste aufweisen. Die Untaten
der Avaren werden angedeutet - fana Dei destruxerunt [...] -, dann heißt es, dass

Pippin unter dem Schutz der Apostel steht, an der Donau ein Lager errichtet und
den Avarenschatz in Besitz nimmt. Mit einem Lob Pippins endet das Gedicht: vivat



Ludwigslied 13

rex Pippinusl Auch im Westreich wurden entsprechende Kämpfe gegen die

Normannen und Sarazenen in lateinischer Sprache festgehalten, z.B. im Werk Abbos

von St. Germain de Prés Bella Parisiacce urbis aus der Zeit um 897. Wie das Ludwigslied,

das in den Chansons de geste eine mächtige Fortsetzung finden sollte, zeigt, blieb
es im Westen nicht beim Latein. Im Osten, wo die imperiale Idee das Nationale tran-
zendierte, scheint ein entsprechender volkssprachlicher politischer Resonanzboden

gefehlt zu haben.

Wo Otfrids Epos ausschließlich auf die Bibel setzt, öffnet sich also das Ludwigslied

bereits den Taten eines zeitgenössischen nationalen Herrschers und nimmt
diesen für die religiöse Sinngebung in Beschlag. Das Kriegerische im Sinn
heldenepischer Heroik konnte sich in diesem Text noch nicht entfalten, bildete aber ein
latentes Potential, dem sich die religiöse Orientierung dann nicht zu entziehen
vermochte. Zwei patriotische epische Texte aus dem Englischen, die auf kriegerische
Ereignisse der Jahre 937 und 991 aufbauen, Battle of Brunanburh (BofBr) und Battie

ofMaldon (BofM) zeugen davon.11 Geht es im Ludwigslied um den religiös verklärten

Sieg des christlichen Herrschers, so zeigt die Battle of Maldon den heroischen

Untergang des christlichen Heerführers Byrhtnod, was einen wichtigen Schritt in
der erzählerischen Einverleibung bedeutete. Wie problematisch dem christlichen
Mittelalter die religiöse Verarbeitung dieses schweren Brockens noch werden sollte,
wird sich, siehe weiter unten, ansatzweise am Nibelungenepos zeigen und besonders
klar und schmerzlich im Willehalm Wolframs bewusst werden.

Im deutschsprachigen Osten des Reiches kam es zu keiner Weiterentwicklung
des im Ludwigslied vorliegenden Ansatzes, wohl aber im romanischen Westen. Das
leider nur kümmerlich überlieferte Fragment der Chanson Gormon et Isembart, das

sich wie das Ludwigslied auf die Schlacht bei Saucourt bezieht, scheint bereits neben
dem Religiösen auch dem Heroischen Raum gegeben zu haben, was sich rasch weiter

entwickelte und verselbständigen konnte, wovon die frühe Wilhelmsepik und das

Rolandslied zeugen. Das im Ludwigslied ausschließlich religiös gedeutete
heroischkriegerische Geschehen reicherte sich um das Menschliche und,Nationale' an, wozu
noch typisch mittelalterliche gesellschaftliche Probleme treten wie Vasallität, vor
allem in den sogenannten Empörerepen; eine Entwicklung, die sich schon im
Rolandslied andeutet. Als Kraftzentrum dieser neuen Entwicklung kristallisierte sich la

France heraus. Das Besondere daran ist die Tatsache, dass dieser Sachverhalt nicht
erst das Ergebnis neuzeitlicher historischer Deutung ist, sondern dem Selbstbe-

wusstsein maßgebender Kreise der Westhälfte des alten karolingischen Reiches

entstammt; der Osten hatte kein vergleichbares Selbstbewusstsein entwickelt. Im
Deutschen, wo Otfrid seinen starken bibelepischen Akzent gesetzt hatte, kam es, wie weiter

oben erwähnt, zu einer reichen erzählerischen Entfaltung biblischer Stoffe, was

praktisch die sogenannte frühmittelhochdeutsche Literatur ausmacht. Von einem
frühmittelhochdeutschen Epos kann man dabei aber nicht sprechen und die Auto-

11 Alois Wolf, Heldensage und Epos: zur Konstituierung einer mittelalterlichen volkssprachlichen Gattung
im Spannungsfeld von Mündlichkeit und Schriftlichkeit, Tübingen 1995 (ScriptOralia 68).



14 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

ren verbanden damit auch keine derartigen Ansprüche; es ist erzählerische religiöse

Unterweisung. Dieser Periode entspricht im Französischen die Inkubationszeit der
Chansons de geste. Wie stark diese einseitige religiöse Orientierung der deutschen
Literatur gegenüber der Entwicklung im Französischen war, kann man noch an der

Bearbeitung der Chanson de Roland durch den Pfaffen Konrad erkennen, worin das

Heroische weitgehend vom Religiösen überspült wird. Auch die vieldiskutierte
Passage, wonach Konrad zunächst eine lateinische Version vorgelegt habe, erklärt
sich vielleicht einfach dadurch, dass dies für den deutschen Geistlichen am nächsten

lag.
Kaum minder bedeutend als die religiöse Ausrichtung der entstehenden Literatur

war der Einfluss der Antike. Die starke Bindung des galloromanischen Westens

an die lateinische Bildungstradition, die durch die Wirren der Völkerungszeit erheblich

geschwächt, aber nicht zerstört war, - man denke an den Dichterkreis an der
Loire!12 - bot eine gute Grundlage für einen literarischen Aufschwung im Westen,
der sich zusehends in dem sich etablierenden altfranzösischen Idiom verwirklichte.
Dabei spielte die Aneignung antiker Stoffe eine nicht geringe Rolle. Die deutsche

Literatur folgte selektiv und mit zeitlichem Abstand.
Von dieser Bindung an das westliche literarische Kraftfeld hat eine mediävistische

Betrachtung der deutschen Literatur des Mittelalters auszugehen.

Zu Beginn des 12. Jahrhunderts setzt mit Alberichs Alexanderdichtung die rasch

anschwellende Rezeption maßgebender antiker Stoffe ein, und um die
Jahrhundertmitte liegen bereits die großen antiken Romane vor - Theben, Eneas, Troja.
Neben dieser extensiven volkssprachlichen Aneignung antiker Epen ist die latinisierende

Beschäftigung mit der Antike nicht zu vergessen. So verfasste am Ende des

Jahrhunderts Walter von Châtillon, der sich als neuer Vergil fühlt - wie man seiner

an Vergil angenäherten Grabschrift entnehmen kann: Insula me genuit, rapuit
Castellio nomen./ Perstrepuit modulis Gallia tota meis [...] - das Epos Alexandreis,

sozusagen als authentische Entsprechung zu Alberichs volkssprachlichen Versversuchen.13

12 Reto R. Bezzola, Les origines et la formation de la littérature courtoise en occident, Paris 1958-1963.
13 Walter von Châtillon: Alexandreis: Das Lied von Alexander dem Großen. Übersetzt, kommentiert

und mit einem Nachwort versehen von Gerhard Streckenbach. Heidelberg 1990. Zur
Grabinschrift Walters s. ebda., S. 21.



Chansons de geste 15

Chansons de geste

Etwa gleichzeitig mit Alberichs Alexander beginnen sich repräsentative Chansons de

geste zu konstituieren und zur epischen Großform zu entfalten. Die Literaturgeschichten

pflegen das in zwei getrennten Ordnern abzuheften und fragen kaum nach

möglichen literarischen Beziehungen, Interferenzen, mehr oder weniger bewusstem
Aailehnen oder Distanzieren. Ich kann mir schwer vorstellen, dass bei der literarischen

Situation im Westen die neue volkssprachliche epische Großform, die auf
keine einheimischen Vorbilder aufbauen konnte - wir gingen vom Ludwigslied aus -
nichts mit dieser starken antisierenden Tendenz zu tun haben sollte. Von westgotischen

Vorstufen, über die wir nichts wissen, ist nicht viel zu halten. Wie man auch
beim Nibelungenepos sehen kann, helfen irgendwelche Liedtraditionen auch nicht
weiter, wenn es um das Epos geht.

Da ist im Epos die Hinordnung auf die große Schlacht, sei es um Troja, in La-

tium, in Roncesvalles und Aliscanz - oder in Etzels Halle und - wir fügen keck hinzu

- die große brenna als Höhepunkt der Njdls saga. So setzte das Alte Wilhelmlied (La
Chanson de Guillaume) zu Beginn nachdrücklich mit diesem Thema ein, die orible
bataille en Aliscansl Dazu fragt der Dichter: Piaist vus oir de granz batailles e deforz
esturs (V. l).14 Die sieben Jahre Krieg, die Karl durchstehen muss, lassen an die 10

Jahre trojanischen Kriegs denken - es geht auch da in erster Linie um die Schlacht!
Ich verstehe das nicht als unverbindliche Nebenbemerkung. Die Trojapräsenz sollte

man nicht unterschätzen, von der trojanischen Herkunft der Franken zu schweigen!
Das Kurzepos Le charroi de Nîmes ist ohne die Kenntnis vom trojanischen Pferd
nicht zu denken; dass dieses Vehikel durch die typischen französischen leeren
Weinfässer ersetzt wird, passt ins Bild. Und Friedrich Ohlys Vermutung, die Wil-
helm-Arabele-Thematik sei am trojanischen Krieg orientiert und greife die Helena-
Paris-Menelaus-Thematik überbietend auf, sollte man nicht leichtfertig von der
Hand weisen. Neben der Bibel war schließlich die Antike die Bildungsmacht
schlechthin. Wie stark der Einfluss antiker Epen im einzelnen z.B. auf die
Kampfschilderungen der Chansons de geste gewesen sein dürfte, wird uns noch beschäftigen.

Konnten sich die im Westen einsetzenden einheimischen heroisch-christlichen
Überlieferungen ungehindert entfalten und sogar in Konkurrenz treten zu den
berühmten Epen der Antike, so war im Osten das literarische Umfeld für die alten
heroischen Traditionen ungleich weniger günstig, wie man am Beispiel des Waltharius,
siehe oben, sehen kann; umso bemerkenswerter dann der großepische Anspruch des

Nibelungendichters! Wenn es im Rechtsrheinischen auch keine dem Galloromani-
schen vergleichbare römisch-lateinische Bildungstradition gab, so war die Dominanz
der lateinischen Kultur kaum weniger stark. Das Annolied und die gut 100 Jahre
jüngere Tristandichtung Gottfrieds sind repräsentative Zeugen hierfür, was vor allem
für die Epik von Bedeutung ist.

14 La Chanson de Guillaume, hg. von Duncan McMillan, Bd. I, Paris 1949.



16 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Annolied

Das Annolied ist ein einmaliges Elaborat, das die Erwartungen, die man an eine

Heiligenvita stellt, weit hinter sich lässt.15 In einem doppelten weitausholenden Anlauf -
zuerst biblisch und dann als gewaltiges Aufgebot an Antike mit Blick auf die Abfolge
der Weltreiche - lenkt der Autor hin auf Köln und Bischof Anno, der im 33.

Abschnitt, in Analogie zu Christi Lebenszeit, ins Geschehen eintritt. Der umfangreiche
Prolog führt daraufhin. Uns betrifft der erste Teil (V. 1-8):

Wir horten ie dikke singen
Von alten dingen,
Wi snelle helide vuhten,
Wi si veste bürge brechen,
Wi sich liebin vuiniscefte schieden,
Wi riche Künige al zegiengen.
Nu ist ciht daz wir dencken
Wi wir selve sülin enden.

Verfuhrt durch den scheinbaren Anklang an die über 100 Jahre jüngere Einleitungsstrophe

des Nibelungenliedes glaubt man, darin eine Anspielung auf germanische
Sagen sehen zu dürfen. Dass diese in Umlauf und beliebt waren, ist unbestritten, wie
schon das frühe Zeugnis des Waltharius beweist, doch, beziehen sich die Prologverse
des Annoliedes darauf? Viel eher als um germanische Sagen geht es bei diesen alten

dingen um Antikes. In den germanischen Sagen ist nirgends vom spektakulären
Zerstören fester Burgen die Rede. Das kann sich doch nur auf die Zerstörung Trojas
beziehen. Und was die Trennung von vuiniscefte betrifft, bieten die germanischen
Sagen kaum Nennenswertes; ganz anders die Aeneis mit der tragischen Geschichte

von Dido und Aeneas. Und die riche Künige, die al zegiengen weisen auf die Idee von
der Abfolge der großen Weltreiche hin. Dazu sind diese Angaben eingespannt in
eine typisch christliche Denkfigur. Diese Denkfigur beruht bekanntlich auf dem

spannungsvollen Verhältnis, das zwischen alt und neu gesehen wird, wie es in der

Beziehung zwischen dem Alten und dem Neuen Testament gegeben ist. Dabei kommt
es auf das nû an. Es sollen einem jäh die Augen aufgehen für das Eigentliche und für
die Einsicht, dass das Bisherige sich als unzulänglich erweist. So sehen es Walther
von der Vogelweide in seiner Elegie - nû bin ich erwachet [... ] - und Hartmann im
Prolog zu seinem Gregorius. Das ungewöhnlich ausführliche Eingehen auf die Antike
im Annolied illustriert dann diese Denkform, wenn es heißt, dass die römische
Geschichte in die Christianisierung Kölns einmündet und die in Senti Pétris gibote
agierenden Glaubensboten mit beizzirem (wichtig der Komparativ!) wige handelten als

einst Caesar. Das Ganze gipfelt in Annos Wirken als Bischofvon Köln.

15 Das Annolied, hg. von Martin Opitz MDCXXX1X, diplomatischer Abdruck besorgt von Walther
Bulst, Heidelberg 1961.



Annolied 17

Ein Zeugnis anderer Art, dessen Aussagekraft man in diesem Zusammenhang
kaum beachtet hat, bietet Gottfrieds Tristan.16 In seiner Dichterschau sagt er, als

Sprachrohr derer, die von Literatur etwas verstehen, über Heinrich von Veldeke: er

inpfete daz erste ris/in tiut[i]scher zungen (V. 4738f). Davon kann natürlich keine
Rede sein. Diese überraschende Aussage kann sich nicht auf Heinrichs Servatius

beziehen, sondern nur auf den antiken Roman Eneit. Gottfried ignoriert dabei
souverän alles, was es bereits an deutscher Literatur gab. Erst mit der Aneignung der

Antike beginnt, so Gottfried, die seriöse deutsche Literatur. In seinem eigenen Werk
lässt er dann die Antike auch entsprechend zur Geltung kommen - freilich, um sich
über sie zu erheben, über Heinrich von Veldeke hinausgehend. So findet sich bei
ihm ein besonderer Musenanruf - hin zum wahren Helikon, Reinmar erscheint
als neuer Orpheus, Walther als Sänger der Venus, Isolde überbietet Helena als neue
Sonne und lässt die selbstmörderische Dido hinter sich. In der Minneklause ereignet
sich das Mittelalterliche, Neue als Überbieten und Vollendung dessen, was die Antike

nur schattenhaft zu leisten vermochte. Dabei kommt in konzentrierter Form die
oben erwähnte Denkform zur Geltung, wenn es über die Minnegrotte heißt:

swaz aber von der fossiure/von alter aventiure/vor hin ie was bemaeret,/daz wart an in
bewaeret./diu ware wirtinne/diu haete sich dar inne/alrerste an ir spil verlan:
(V. 17225-31)

Alt und bloß bemceret muss dem bewceret und ware weichen!
Bei aller Übermacht der antiken Bildungstradition sollte aber das volkssprachliche

Mittelalter seine eigene großepische Stimme zu Gehör bringen. Dasselbe

Frankreich, das mit Alberichs Alexanderroman die volkssprachliche Literatur den

epischen Stoffen der Antike auf breiter Basis öffnete, begann auch mit der Episie-

rung der eigenen Vergangenheit in den sich konstituierenden Chansons de geste und
gab damit den Hörern und Lesern potentiell die Möglichkeit, sich mit dem Erzählten

irgendwie zu identifizieren, was bei den antiken Stoffen unmöglich war. Schon
die Eingangsverse des Rolandslieds künden von diesem Inbeschlagnehmen der

Vergangenheit, wenn es da heißt: Carles Ii reis, nostre emperere magnes (V. l).17 Das Alte
Wilhelmslied steht dem nicht nach: Piaist vus oir de granz batailles e deforz esturs,/ De

Deramed, uns reis sarazinurs,/ Cun il prist guere vers Lowis nostre empereur? (V. 1-3)18
Das Nebeneinander - stofflich wie zeitlich - zweier unterschiedlicher Werke wie
Chanson de Roland und Wilhelmslied ist aufschlussreich hinsichtlich der Möglichkeiten

der Entstehung spezifisch mittelalterlicher Großepik. So ist das Rolandslied mit
seinen 4000 Langversen,literarischer' als das gröber gestrickte Wilhelmslied, was sich
schon in der Tmesis des Eingangsverses Carles f... J magnes und in der Gliederung in
vier konsequent aufeinander bezogene Großabschnitte zeigt, wie Martin de Riquer
herausgearbeitet hat. So entspricht dem ersten Teil, dem Verrat Geneluns, der

16 Gottfried von Strassburg, Tristan und Isold, hg. von Friedrich Ranke, Berlin und Frankfurt/Main
1949.

17 La Chanson de Roland, übersetzt von Hans-Wilhelm Klein, München 1963 (Klassische Texte des

romanischen Mittelalters 3), Hervorhebung des Autors (A.W.).
18 La Chanson de Guillaume (wie Anm. 14), Hervorhebung des Autors (A.W.).



18 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Schlussteil mit der Verurteilung des Verräters und in der Mitte dem Untergang der
fränkischen Nachhut der Sieg Karls über den Heidenherrscher.

Blicken wir zurück auf das fränkische Ludwigslied. Der konkrete räumliche Hinweis

hier in Vrankön und auf Ludwig als „unserem König" legte ansatzweise ein
Gefühl der Identifizierung nahe, doch das trägt noch nicht. Das Kämpferische,
Wesenselement des Heldenepischen, ist zugunsten der übermächtigen und dem Stoff
aufgedrängten biblischen Grundierung in seiner Eigenständigkeit praktisch eliminiert.

Dieser Weg sollte keine Zukunft haben, wie gerade die Chansons de geste

zeigen, die auf derselben stofflichen Grundlage beruhen wie das Ludwigslied.

Rolandslied und Wilhelmslied

Die über 200 Jahre jüngere Chanson de Roland, nicht minder religiös geprägt, zeigt
ein anderes Bild. Die heldenepische Substanz kann sich darin voll entfalten und über
die konsequent durchgezogene Bindung an la douce France sind gute Ansätze für die

Herausbildung einer Art Nationalepos gegeben. Es fehlt zwar noch an gesellschaftlicher

und menschlicher Fülle, doch gibt es dazu bereits wichtige Ansätze, so in der

Einbeziehung des typisch mittelalterlichen Themas der Vasallität, was weder die
antiken Epen noch die germanischen Überlieferungen kennen. Dass dann im
Nibelungenepos die Problematik herre/man eine so dominierende Rolle spielen konnte,
hat doch wohl auch mit dem Geist zu tun, der in den Chansons de geste wirkt.

Der Versuch, authentisch Heldenepisches ins Religiöse zu integrieren - bzw.

umgekehrt - muss Dichter und Publikum umgetrieben haben. Ein wesentliches
Element des Heroischen sind bekanntlich Vermessenheit, Hybris, Selbstüberschätzung.

Der Dichter der Chanson de Roland hat sich bei seiner Darstellung Rolands
erstaunlich weit darauf eingelassen, gipfelnd in der Szene, in der Roland und Olivier
einander gegenübergestellt werden und Roland sich weigert, das Hornsignal zu
geben. Roland reagiert rein weltlich:

Que ço seit dit de nul hume vivant/Ne pur paien que ja seie cornant./Ja n'en avrunt

reproece mi parent./Quant jo serai en la bataille grant/E jo ferrai e mil colps e set

cenz/De Durendal verrez l'acer sanglent. (V. 1074-79)19

Ehre der Sippe und prahlerische Verkündigung. Kontrastierend dazu die realistische

Feststellung Oliviers (V. 1082-87). Die Parallelszene in der anglischen Dichtung
Battle of Maldon zeigt, dass breiteres Einverständnis in der westlichen Kultur
geherrscht haben muss (s. dazu Fußnote ll).

Das Alte Wilhelmslied, zeitlich nicht weit abliegend von der Chanson de Roland, ist

ungleich weniger pointiert auf das Thema Vermessenheit ausgerichtet; es öffnet sich
auch stärker der rauhen kriegerischen Realität und vertieft dadurch auch die religiöse

Thematik. Die Situation ist die gleiche. Den Christen droht ein Angriff einer

19 La Chanson de Roland (wie Anm. 17).



Rolandslied und Wilhelmslied 19

gewaltigen heidnischen Übermacht. Vivien, Wilhelms junger Neffe, wie Roland
Karls Neffe ist - immer diese Neffen! - nimmt die Rolle Oliviers und - abgewandelt

- auch die Rolands ein. Er erkennt die Gefahr und rät dringend, Verstärkung
anzufordern mit Wilhelm an der Spitze, mit dem allein die Heiden zu besiegen wären.
Nun verlässt man die hochgestochen aristokratische Szene, wo Roland sich in stolzer

Ich-bezogener Heroik über Oliviers Rat erhebt. Die beiden Anführer der Christen,

Tedbald und Esturmi, die sich dann dem Suff hingeben, lehnen Viviens Rat ab

aus Eifersucht gegenüber Wilhelm, dem sie einen Sieg über die Araber nicht gönnen.
Sie wollen also kämpfen. Angesichts der feindlichen Übermacht packt sie aber die

Angst und sie fliehen schmählich, was der Dichter zum Anlass nimmt, eine
derbburleske Episode einzufügen. (Das Heldenepos ist grundsätzlich offen für derartige
Lockerungsübungen; man denke an Sigfrids Rauferei mit Alberich oder an Gunthers
Hochzeitsnacht oder an Thersites bei Homer.) Der Dichter greift dabei auf die
Parallelszene im Rolandslied zurück. Dort heißt es, dass Olivier vom Hügel steigt und
angesichts der Heidenmacht seinen Rat gibt, den Roland heroisch in den Wind
schlägt. Im Wilhelmslied steigt Tedbald vom Hügel und ruft die Franceis zur
Flucht auf (V. 192-95): „[... ] Alum nus entpur noz viesgarir!"

Man befindet sich in den Niederungen kriegerischer Wirklichkeit, wobei es beim
einen der Saufbrüder sogar in die Hosen geht; bei dem übereilten Fliehen wird auch
noch mit den Sporen ein Schaf mitgerissen, dessen Schädel dann am Sattel hängen
bleibt (V. 245ff, V. 398ff). Diesem Ausflug ins Vulgär-Derbe steht das entgegen, was
mit Vivien geschieht und in ihm vorgeht. Er fordert die Krieger, die nach der Flucht
der beiden Feiglinge ohne Führer und Feldzeichen seien, auf, sich zurückzuziehen,
da ihr unausweichlicher Tod nicht zu verantworten sei (V. 200f). Er selbst wolle
bleiben, car a Deu l'ai pramis (V. 292) nicht zu fliehen. Statt Rolands hinausposaunter

heroischer Ehre kommt sogleich Gott ins Spiel. Diese ungleichen Reaktionen,
die aufeinander bezogen sind, erweisen sich als besonders aufschlussreich, denn sie

betreffen den Kern dieser frühen Epik, die dabei ist, ihre Möglichkeiten auszuloten.
So sieht man einerseits, dass es möglich war, Rolands profan heroische Reaktion zu
artikulieren, unbeschadet des christlichen Kontexts und dazu Rolands Revokatio in
der zweiten Hornsignalszene. Bei Vivien dagegen ist es der fast verzweifelte Versuch
eines Autors, das Heroische aus dem bloß profanen Triumphalismus herauszulösen
und von vorneherein und nicht erst in einer zweiten korrespondierenden Szene im
Religiösen aufzuheben, wie unbefriedigend es auch anmuten mag, den Helden nun
allein gegen Tausende von Feinden angehen zu lassen; eine forcierte Variante zum
Märtyrertum, was wiederum dafür spricht, dass man auf dieser Entwicklungsstufe
des einheimischen Epos um Lösungen bemüht war. Im Deutschen fehlen vergleichbare

Zeugnisse für ein Ringen um das Heroische.
Das Epos Aliscanz setzt ebenfalls mit der Episode vom bevorstehenden Untergang

der christlichen Krieger und des jungen Helden ein.20 Die Thematik heroischen

Verhaltens hatte also hohe Aktualität. Wilhelm, heißt es, sucht das Schlacht-

20 Aliscans. Kritischer Text von E. Wienbeck, W. Hartnacke, P. Rasch, Genf 1974. Zitate aus dem
Aliscanzepos im Folgenden beziehen sich auf diese Ausgabe.



20 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

feld ab, um Vivien zu finden. Dieser, schwerverwundet, treibt dennoch die Gegner
vor sich her (V. 67ff)- Doch da taucht der heidnische Krieger Gorhant mit seinen
Leuten auf; es sind eher Ungeheuer als Menschen, die unter furchtbarem Getöse
herankommen (V. 82ff). - das typische Merkmal der Heiden. Für einen Augenblick
weicht Vivien eine Lanzenlänge zurück (V. 85). Sogleich ist ihm bewusst, dass er
damit seinen covenant gebrochen habe und bekennt Gott seine Schuld. Seine Heroik
ist nicht profan-autonom wie die Rolands, sondern grundsätzlich nicht Ich-, sondern

Gott-bezogen. Der Abstand zum Ludwigslied andererseits verdeutlicht, wie gleichsam

unaufhaltsam diese entstehende Literatur an epischem Profil gewinnt.
Vivien stürzt sich auf die Feinde und muss fürchterliche Hiebe einstecken, doch

Gott lässt ihn am Leben, bis Willehalm den Sterbenden findet. Die Schilderung des

Sterbens des jungen Helden wird zum Kernstück der Darstellung; es geht auch um
ein urepisches Phänomen. Die Chanson de Roland zeigt sich dabei von der trium-
phalistisch hochgestochenen Seite. Roland stirbt nicht an Wunden, die ihm die
Feinde zugefügt hätten, sondern an den Folgen seines Hornstoßes. Er bittet Gott
um Rettung seiner Seele (V. 2389) und reicht ihm seinen Handschuh, den Seint
Gabriel entgegennimmt; Seint Michel del Peril geleitet seine Seele ins Paradies.

Der erste Teil des Alten Wilhelmlieds dagegen bietet einen in seiner rauhen
Realistik erschütternden Bericht über Viviens Tod. Der Todwunde, dem die Eingeweide
heraushängen, torkelt dahin, gestützt auf sein Schwert (V. 890f); man stelle sich vor,
Durendal als Krückstock - undenkbar. Bei der Hinführung auf Viviens Tod evoziert
der Dichter die Marter des Gekreuzigten und deren heilbringende Funktion.
Zunächst betet Vivien zu Maria, sie möge bewirken, dass die Heiden ihn nicht töten
(V. 813-16), bereut aber sofort diese Bitte als Torheit, denn Dampnedeu meimes nel

fist (V. 820) und pur nus mort en sainte croiz sojfri,/ Pur nus raindre de noz mortels

enemis (V. 82 lf). Er weist es nun von sich, nicht den Tod erleiden zu wollen. Die
Annäherung an Christi Marter setzt sich fort, wobei es zu direkten Christusanalogien

kommt, wie Frappier schon vor Jahren bemerkt hat.21 Vivien leidet furchtbar
unter Durst, weit und breit keine Quelle, dazu hat er eine Wunde in der linken Seite,
auf die zweimal verwiesen wird (V. 777 und V. 843). Mit eve sake (V. 852) will er
den Durst löschen. Das bezieht sich auf den Stich in Christi Seite und auf den
Schwamm mit Essig. Hierauf taucht ein barbarins (Berber) auf, versetzt ihm einen
furchtbaren Hieb und die Heiden metzeln ihn nieder. Den Leichnam werfen sie

neben einem Pfad unter einen Strauch, damit die Christen ihn nicht fänden.

Der zweite Teil des Alten Wilhelmslieds wie auch das Aliscanzepos zeigen dann
diese Sterbeszene in anderem Licht, was für die Entwicklung des Epos im Bereich
der Chansons de geste aufschlussreich ist. Es geht dabei um das Herzstück heldenepischer

Überlieferung - man denke an Gunnarr im Atlilied oder an den Tod Hagens
im Nibelungenepos! Roland, der wie oben bemerkt, nicht von seinen Feinden getötet

wird, stellt mit seinem Tod einen Höhepunkt heroischen Untergehens dar. Es

zeugt von einer inneren Konsequenz in der mittelalterlichen Entwicklung dieser

21
Jean Frappier, Les chansons de geste du cycle de Guillaume d'Orange, Paris 1955, S. 196f.



Rolandslied und Wilhelmslied 21

Epik, dass man sich mit dieser Deutung des Sterbens des Helden nicht zufrieden

gab. Der erste Teil des Alten Wilhelmsliedes ging mit seinen Analogien zum Kreuzestod

bereits einen entscheidenden Schritt weiter in der religiösen Durchdringung des

bloß Heroischen, blieb aber gleichsam noch auf halbem Weg stehen, indem die

Schilderung des Sterbens selbst noch in der bloßen Feststellung der Tatsache
verbleibt. Anders im zweiten Teil des Wilhelmliedes und im Aliscanzepos. Man erfährt,
dass Wilhelm das Schlachtfeld nach Vivien absucht und wie er an den Ort kommt,
wo der Sterbende liegt. Und da tut sich ein Bild religiöser Verklärung auf. Statt der

ausgedörrten Landschaft, in der es keine funteine (V. 845) gibt, sondern nur
verschmutztes Salzwasser, womit Vivien seinen Durst zu stillen versucht und sich dann
auf schmerzliche Weise übergeben muss - man achte auf den Realismus - liegt nun
der Sterbende an einem Teich bei einem Brunnen unter dem Laub eines großen
Olivenbaumes. Er hat die weißen Hände gekreuzt über der Brust und es umgibt
ihn ein süßer Duft, der Duft der Heiligkeit. Und wo es im ersten Teil des Liedes

heißt, dass er aus mehr als zwanzig Wunden blutete (V. 859), wird nun exakt festgestellt,

dass es fünfzehn sind (V. 1993, V. 2014), was an die Zahl 15 im Psalter denken
lässt. Im Aliscanzepos (V. 10) ist von sieben Wunden die Rede. Da im zweiten Teil
des Alten Wilhelmsliedes unmittelbar vor dem Tod Viviens auf die Marter des

Gekreuzigten hingewiesen wird und auf den Lanzenstich des Longinus Que sane e eve

corut de sun lé (V. 2038-40), ist die Annäherung an die Wunden Christi - da sind es

die heiligen fünf Wunden! - kaum zu leugnen. Wilhelm spendet dem Sterbenden
noch die heilige Kommunion, worauf L'aime s'en vait, le cors i est remés (V. 2052). Bei
aller Intensität des Religiösen erscheinen hier keine Engel, was, wie in der Chanson
de Roland, das Sterben gleichsam theatralisch überhöhen könnte. Wilhelm, der den
Leichnam mitnehmen möchte, muss wegen der Bedrohung durch die Heiden darauf
verzichten und den Toten liegen lassen.

Der zweite Teil des Wilhelmsliedes und das Aliscanzepos markieren auch einen
Fortschritt im Erfassen bestimmter Bereiche des Menschlichen. Im Ludwigslied trat
das Humanuni zugunsten der total religiösen Deutung des Kampfgeschehens aus

biblischer Sicht überhaupt nicht in den Gesichtskreis des Dichters. In der Chanson
de Roland wird es weitgehend überlagert von der sieghaften Pose des Haupthelden.
Die andeutungsweise am Kreuzestod orientierte Darstellung des Geschehens im
Wilhelmslied öffnete über einen selektiven Blick für das Humanum in dessen

Leidensfähigkeit, was zum Wesen des Epos gehört. Die Ilias latina, dem Mittelalter als

Schullektüre vertraut und in vielen Handschriften überliefert, setzt mit dem Wort ira
ein - dem Groll des Achilles. Vergil fragt in seiner Einleitung zur Aeneis nach der ira
der Götter. Wilhelmslied und Aliscanz wollen vom großen Schmerz und der großen
Schlacht künden: A iceljor, ke la dolorfu grans/ Et la bataille orible en Aliscans (V. lf).
Das Wilhelmslied erwähnt dann sogleich die schrecklichen Verluste, die Wilhelm
dabei erlitt, vor allem mit Vivien le preuz,/ Pur qui il out tut tens al quor grant dolur
(V. 8f). Die Fügung al quor grant dolur lässt vorausdenken an den herzenjâmer, der
das Nibelungenepos erfüllen wird. Sollte da kein Zusammenhang bestehen?



22 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Ansätze zur Humanisierung, nicht zufällig in Verbindung mit der Sterbeszene,
weist bereits die Chanson de Roland auf, wenn es dort auf geradezu rührende Weise

um die Beziehung zwischen Roland, Olivier und Turpin geht. So, wenn der total
erschöpfte Turpin mit dem Helm Wasser holen will und dabei zusammenbricht.

Wird in der Vergegenwärtigung des qualvollen Sterbens Viviens das Epos auch

zu einem Vermittler menschlichen Mitleidens, so darf man die grausamen Aspekte,
die derselbe Themenkreis aufweist, nicht unterschlagen. So berichtet ein weiterer
Text aus diesem Bereich, La chevalerie Vivien, dass Vivien von Wilhelm das Schwert

empfängt und schwört, nie vor den Heiden zurückzuweichen. Dann bricht er auf,

um la loi Deu essaucier (V. 49).22 Das stellt sich dann so dar: sie [gjastent les terres as

Turs et as Persans,/ Tuent le meres, s'ocient les enfens (V. 62f). Das liest sich wie eine

Entsprechung zu einer Stelle aus dem Alten Testament. So spricht Jahwe Zebaot:

[...] nun ziehe hin und schlage Amalek [...] schone seiner nicht, sondern töte Mann und

Weib, Kind und Säugling.23 An anderer Stelle erfährt man über Vivien, dass er sich der

Besatzung eines Sarazenenschiffs bemächtigt, diese auf grausame Weise verstümmeln

lässt und dem Heidenkönig zurückschickt: [...] Tous i. et .1. les a fait
mahaignier:/ L'un fist colper le brach et a l'autre lepié,/ L'autre a les iels crevés, l'autre a

les nés trenchié,/ Le langue ou les orelles ont li auquant trenchié (V. 198-201, Manu-
script de Boulogne).24 Wie anders bekanntlich die Stimme Wolframs von Eschenbach

in seiner Bearbeitung der Wilhelmsepik, wenn er die bekehrte Sarazenin und
Gemahlin Willehalms sagen lässt, man dürfe doch die Heiden nicht wie Vieh
abschlachten; sie sind schließlich Gottes Geschöpfe!

Der epische Raum, in dem diese religiös durchtränkte Heroik spielt, ist über die
realen und nahen Örtlichkeiten und die nicht minder realen Sarazenenkämpfe Teil
der Welt von Dichter und Publikum. Das Thema Vasallität, das schon in der Chanson

de Roland Feudalrealität der damaligen Zeit widerspiegelt, führt in der
Wilhelmsepik noch tiefer in die Spannungen dieser mittelalterlichen Wirklichkeit
hinein. Beides, der nahe reale Raum und die bei aller Stilisierung reale Feudalwelt
werden dann im Nibelungenlied die Plattform des Geschehens bilden und die alten

germanischen Überlieferungen ins große hochmittelalterliche Epos überführen. Das

ist mehr als leicht höfische Übermalung, es rührt an die Substanz.

22 La chevalerie Vivien. Chanson de geste, hg. von A.-L. Terracher, Paris 1909.
23 Buch Samuel I, 15,Iff.
24 La chevalerie Vivien (wie Anm. 22).



Artusroman 23

Artusroman

Doch bevor wir darauf eingehen, ein Blick auf die nach Chansons des geste und antikem

Roman dritte Säule der erzählerischen Großform im Französischen, den
Artusritterroman und sein Verhältnis zum Epos.

Mit den Chansons de geste hatte sich ein mittelalterliches Eposbewusstsein
herausbilden können, da bei diesen Stoffen potentiell die nötige Identifizierungsmöglichkeit

gegeben war, die bei den antiken Romanen fehlen musste. Doch wie verhielt
es sich mit dem erzählerischen Potential der matière de Bretagne? Im arturischen
Ritterroman, dieser Schöpfung Chrétiens, konnte sich ein zusehends maßgebender
Teil der höfischen Elegie, die Klasse der chevaliers, wiederfinden. Man könnte darin
einen weiteren Schritt im literarischen Selbstfindungsprozess des volkssprachlichen
Mittelalters sehen. Ähnliches lässt sich zur gleichen Zeit in der Lyrik beobachten.
Unbeeindruckt von der Bildungsmacht der Antike befreit sich die Troubadourdichtung

mit ihrer Exaltation der fin'amors von Ovid, dem tenerorum lusor amorum und
zugleich vom moralischen Verdikt der luxuria, und der Eros wird, weiter gestützt
durch die Tristanminne, sich als wirksames Ferment in der Erzählliteratur erweisen.

Die Öffnung gegenüber der seltsamen matière de Bretagne hätte sich darin
erschöpfen können, ein spektakuläres Stoffgebiet zugänglich zu machen und weidlich
auszuschlachten, wofür es auch Beispiele gibt. Diese materia gab aber vor allem den
Anstoß dazu, der volkssprachlichen Literatur um 1200 neuen Sinn und Tiefgang zu
verleihen. Wie man weiß, ist das das Verdienst Chrétiens de Troyes. Dieses ,Wissen'
gilt es aber immer wieder zu überdenken. Nun gibt es auch bei Chrétien Monster,
groteske Abenteuer etc. Hinter dieser bloßen Kulisse geht es aber um mehr, um ein
neues Bild von chevalierie, von chevalier, vom meilleur chevalier. Eine reale soziale
Schicht von hoher gesellschaftlicher Relevanz rückt ins Zentrum anspruchsvoller
literarischer Bestrebungen von überraschender ,Nachhaltigkeit' und ausschließlich
in der Volkssprache. Das Mittelalter kommt damit zu sich, emanzipiert sich literarisch

mit neuen Mitteln und auf neuer Grundlage über das hinaus, was die Chansons
de geste ihrerseits schon geleistet hatten. Chrétiens selbstbewusst kühne These von
der dritten translatio als Ergänzung der translatio imperii und studii war dafür die
feste Grundlage, indem sie ein konkret existierendes Phänomen - chevalerie und
clergie - aufgriff und einen nicht minder realen Raum, la France, damit verband.
Modisch gesagt, ein überzeugendes Identifizierungsangebot.25 Stellt sich Chrétien
damit auf eine Stufe mit den Chansons de geste aus Karls- und Wilhelmsepik? Auch da

geht es um chevaliers, in der religiösen Durchdringung kann man das Wirken der
clergie erkennen und la France ist geradezu massiv präsent, gestützt auf die realen

Ortsangaben.
In Chrétiens Werken liest sich das anders. Sein chevalier ist kein Krieger in einer

Massenschlacht im realen Kampf gegen die Sarazenen, sein Lebensraum ist la forêt

25 Alois Wolf, „La douce France - Grundlage und Entfaltungsraum neuer literarischer Wirklichkeit'
im Mittelalter", in: Volker Kapp und Werner Theobald (Hg.), Das Geheimnis der Wirklichkeit. Kurt
Hübner zum 90. Geburtstag, Freiburg 2011, S. 253-291.



24 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

avantureuse, er ist als einzelner auf der,Suche', und die Religion gewinnt erst im Lauf
der Entwicklung hin zu den Prosaromanen an Bedeutung. Die höfische Welt hin-
terlässt nur in stilisierten Hinweisen auf das Fest und das Turnier Spuren. Man hat

es also mit fundamentalen Neuerungen zu tun. Es ergeben sich aber keine

Überstimmungen mit der Erscheinung, die wir Epos zu nennen pflegen. Abgehoben von
Antike und national-kriegerisch religiöser Verherrlichung entstand mit diesem Typ
des chevalier eine neue erzählerische Wirklichkeit. Der moderne Begriff Fiktion
greift dafür zu kurz, da er nicht unterscheidet zwischen ,erfundenen' simplen
Abenteuergeschichten und dem, wofür jene Erzähltradition steht, die Chrétien mit seinen

,Erfindungen' initiierte. Halten wir uns an seine Terminologie. Im Prolog des Erec

bezeichnet er sein neues Erzählwerk bekanntlich als molt hei conjointure. Im Prolog
zum Karrenritterroman präzisiert er und spricht von matière und san und der Mühe
des Dichters - painne et antancion. Auf diesen Dreiklang kommt es an, Fiktion oder
Nichtfiktion verliert dabei an Bedeutung. Chrétiens Karrenritterroman ist ein
überzeugendes Beispiel für dieses neue Literaturverständnis. Etwas frivol formuliert ließe
sich sagen, dass die materia dadurch zum Spielball wird und erst zwischen san und
künstlerischem Bemühen ihre wahre Gestalt und Aussagekraft gewinnt. Wie stark
dieser Impuls war, lässt sich an den unterschiedlichen Rollen dieses neuen chevalier-

Typs - nehmen wir Lancelot und Perceval - von Roman zu Roman bis hin zu den

großen Prosawerken ablesen.

Chrétien postuliert in seiner Translationsthese eine offenbar wesenhafte Verbindung

von chevalerie und clergie. So selbstverständlich war das aber nicht. Man denke

an satirische Dichtungen wie Phyllis und Flora und die darin sich äußernde Spannung

zwischen miles und clericus, und die nova militia Bernhards von Clairvaux hat

mit Chrétiens Rittertyp nichts gemein. Der betont als cavalier auftretende Trouba-
dor Wilhelm IX. von Aquitanien distanzierte sich noch scharf vom clericus und
monachus. Jahrzehnte später sollte dann Chrétien am Hof der Marie de Champagne,
der Urenkelin desselben Wilhelm die Verbindung von clergie und chevalerie zelebrieren

und mit dieser ,Versöhnung' die Literatur auf eine neue Grundlage stellen. Es

wäre zu erwägen, ob nicht diese Literatur jene Funktion erfüllte, die bei Griechen
und Römern dem großen Epos zukam. Der arturische Roman im weiteren Sinn,
natürlich auch den Tristan einbeziehend, würde damit in Konkurrenz treten zu den
Chansons de geste. Zunächst scheint es zwar, als böte der Roman mit seiner Hauptgestalt,

dem individuellen chevalier auf seiner queste, in einer nicht realen Welt keinerlei

Anbindungsmöglichkeiten an die eigene mittelalterliche Wirklichkeit. In Chrétiens
erstem Artusritterroman Erec wird aber am Schluss in Verbindung mit Erecs

Krönung mit einigem Nachdruck - fünfmalige Nennung - auf die Stadt Nantes verwiesen,

gleichsam ein Nachhall der vielen realen Ortsangaben in den Chansons de geste-,

man denke nur an die vielen Belege für Aachen - Ais - in der Chanson de Roland.
Der durchschlagende Erfolg dieses Romantyps in seinen anspruchsvollen
Erscheinungsformen muss darauf zurückzuführen sein, dass darin etwas angesprochen
wurde, was in den gröbergestrickten Chansons de geste nicht zur Geltung kam. Es war
dies wohl das sich nun literarisch artikulierende Bewusstsein, dass das Humanum



Artusroman 25

sich nicht allein im Heroisch-Martialischen und in der Hinfuhrung auf Heiligkeit
erschöpfe.

In der Troubadourlyrik zeigte sich bereits das latent vorhandene Humanisie-
rungspotential. Wenige Jahrzehnte später setzt dann in der großen Erzählliteratur
ein ebenfalls vom Eros getragener Emanzipierungsprozess ein. So präsentieren die

Lais der Marie de France - immerhin dem englischen König gewidmet -
unterschiedliche Typen von Liebenden, von den deux amants bis hin zu Lanval, wobei

Religion und Moral keine Rolle spielen und der Schwank nicht mehr der bevorzugte
literarische Lebensraum des Erotischen zu sein brauchte. Für das literarisch maßgebende

Publikum könnte es wie eine Befreiung gewirkt haben, sich mit dem neuen

Typ von chevalier, Lanval, Lancelot, Tristan in eine neuerschlossene menschliche
Innenwelt entfuhren zu lassen. Wenn die Troubadours in ihren Liedernfin 'amors als

Quelle alles Guten verherrlichen, so feiert die matière de Bretagne die Erfüllung der
Liebe in ihrer Totalität. In immer neuen Variationen wird das von Roman zu Roman

durchgespielt, vom Erec über Yvain, Lancelot hin zum Percevalroman, worin sich ein
breiter Minnefächer auftut, konzentriert in der Blutstropfenepisode. Auch das, was
den chevalier in besonderer Weise auszeichnet, das Kämpferische, prägt auch den

Artusritterroman, doch wo das Kämpfen im Epos ein nicht zu hinterfragender
Wesensbestandteil ist, wird es im Roman zum individuellen Problem des jeweiligen
Ritters, von Kalogreant zu Parzifal/Feirefiz oder bei Lancelot und Meleagant bis hin
zu Dinadan, dem Freund Tristans, der sich über die Zweikampfideologie lustig
macht; man braucht nicht bis zu Don Quijote zu gehen!26

Mit dem arturischen chevalier als turnierhaftem Einzelkämpfer veränderten sich
auch die Kampfschilderungen, die sich nun von denen in den antiken Epen und in
Chansons de geste unterscheiden. Das bedeutet ein Zurückdrängen des Grässlichen
beim Aufzählen der Einzelheiten der Verletzungen. Vom detaillierten Zufügen
fürchterlicher Wunden bleibt nur der Schlagabtausch im Allgemeinen übrig, höchstens

erfährt man von einem Lanzenstich in den Leib oder vom Kopfabschlagen und

von großer Erschöpfung. Man halte Vivien dagegen mit seinen 15 Wunden, der sich

mit heraushängenden Eingeweiden über das Schlachtfeld schleppt. In diesem

Perspektivenwechsel bei den Kampfschilderungen sehe ich eine Folge der Humanisie-
rungstendenz, die im 12. Jahrhundert immer mehr um sich greifen konnte. Für die

Antike und die Chansons de geste bildeten Epos, große Schlacht und detailliertes
Aufzählen der Verwundungen eine Einheit. Es wäre zu überlegen, ob nicht mit dem
Erscheinen und Erfolg des Artusritterromans, der diese feste Bindung auflöste und
andere Akzente setzte, eine neue erzählerische Großform zur Verfügung stand, die
auf ihre Weise die Rolle des Epos ausfüllte. Was Homer und Vergil für die Antike,
wäre dann Chrétien für das Hochmittelalter?

Die hochmittelalterliche volkssprachliche Literatur ist ein Experimentierfeld. Der
Ritterroman ist darin ein Produkt sui generis wie die Minnekanzone. Literaturtheo-

26
Eugène Vinaver, À la recherche d'une poétique médiévale, Paris 1970, S. 166f.



26 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

rien dazu gab es nicht und es ist legitim, derartige Spekulationen anzustellen. Wir
wollen uns aber mit der Fragestellung begnügen.

Nibelungenlied

Da ist ja noch das Nibelungenlied, das bei aller Durchschlagskraft des Ritterromans
von der Vitalität des Epos im herkömmlichen Sinn zeugt.27 Dass aus den historischen

und religiösen Bedingungen der Zeit ein Epos wie das Rolandslied entstehen

konnte, fügt sich ins Bild. Nicht so das Nibelungenlied. Was konnte einen Autor dazu

bewegen, dem höfischen Publikum ein Werk wie dieses anzubieten? Scherers These

von der antiwestlichen heroischen Alpenfestung Österreich, die immer noch in den

Literaturgeschichten herumspukt, sollte man endlich ad acta legen. Von einer mehr
oder weniger naiven Wiedergabe alter mceren kann ebenfalls keine Rede sein. Es ist,
wie ich andernorts schon mehrfach betont habe, auf das Paar alt und nu in der ersten
Strophe zu achten, womit angedeutet ist, dass der Dichter sich im Folgenden über
das bisher Bekannte, die alten mceren, erhebt: muget ir nu wunder beeren sagen! Wie
weiter oben dargelegt, liegt derselbe sprachliche Ductus vor wie im Prolog zum
Annolied und in anderen vergleichbaren Aussagen.

Das Annolied spricht von alten dingen und bezieht sich damit, wie erwähnt, auf

Troja und die Antike. Nun wäre zu fragen, ob es sich bei den alten mceren, auf die der

Nibelungendichter anspielt, ausschließlich um Nibelungisches handeln muss, das

überboten werden soll, wie die zweite Halbstrophe nahelegt. Muss sich da der
Begriff alt im bloß Chronologischen erschöpfen oder wäre er nicht zusätzlich aus dem

typologischen Verhältnis zu verstehen. Gottfrieds Deutung der Minneklause böte
einen guten Beleg hierfür, wenn es da heißt: [... ] swaz aber von derfossiure/ von alter
aventiure/ vor hin ie was bemeeret,/ daz wart an in (i.e. Tristan und Isolde) beweeret

(V. 17225-28). (Wenn die späte Dietrichsepik von alten mceren spricht, so ist das

nicht belastbar, da bloßes Zitat aus dem Nibelungenlied vorliegt.) Zu den im Folgenden

zu erwähnenden Anleihen bei antiken Epen sei von der Einleitungsstrophe des

Nibelungenliedes her an den Eingang der Aeneis erinnert. Die Rede von beiden

lobebceren und grôzer arebeit trifft auch auf Aeneas zu: arma virumque cano [...] dazu

der Hinweis auf die labores des Helden. Im deutschen Eneasroman ist, besonders

aus dem Mund des Vaters Anchises, von grôzer arebeit - labores - die Rede. Die alten

Nibelungensagen wissen kaum etwas über labores ihrer Helden!

Auszugehen ist von der ungewöhnlich präzisen Einleitung, von der ersten und
zweiten äventiure. So wird das burgundische Herrscherhaus mit seinen mächtigen
Vasallen in seiner Wirklichkeit vorgestellt, wenn es heißt Ze Wormez bî dem Rîne si

17 Das Nibelungenlied, hg. von Helmut de Boor, Wiesbaden 1957. Ich beziehe mich auf meine ein¬

schlägigen Arbeiten, z.B. auf den Beitrag im Ausstellungskatalog, vgl. Alois Wolf, „Literarische
Verflechtungen und literarische Ansprüche des Nibelungenliedes", in: Joachim Heinzle et al. (Hg.),
Die Nibelungen. Sage - Epos - Mythos, Wiesbaden 2003, S. 135-159.



Nibelungenlied 27

wonten mit ir kraft. Das sitzt. Zur selben Zeit beherrschte seit Galfreds Historia regum
Britannice ein berühmter Hof die neue Erzählliteratur, der Hof des Königs Artus. Es

ist für mich schwer vorstellbar, dass dem Nibelungendichter dies entgangen sein
könnte. Bedenkt man die ungewöhnliche Wucht seiner Einführung dieser Fürsten bî
dem Rîne, so liegt es doch nahe - bei der Überschaubarkeit des damaligen Literaturbetriebes

- darin einen agonalen Bezug zum Hof des Königs Artus in den
marktbeherrschenden Artusritterromanen zu sehen, wo aber dieser Hof, wie F.P. Knapp
treffend formuliert hat, nur eine beliebig verschiebbare Kulisse darstellt.28 Dem
würde der Nibelungenepiker seinen Burgunderhof entgegensetzen als feste Größe.
Damit verband er auch den Versuch, die alten Überlieferungen, über die er verfügte,
durch eine Neudeutung als ebenbürtigen Beitrag in die neue zeitgenössische Literatur

einzubringen. Gunthers fränkische Herrschaft wurde im Waltharius der
Lächerlichkeit preisgegeben, nun ersteht sie in ihrer burgundischen Machtfülle und
diese ist im entscheidenden zweiten Teil des Epos gegenwärtig bis hin zum Tod des

exemplarischen Vasallen Hagen. Das, was der Dichter zu erzählen sich anschickt, ist
also solide in der gesellschaftlichen Wirklichkeit des Hochmittelalters verankert und
im realen Raum. Die Eddalieder, auch wenn man deren Sicht der Dinge nicht
verabsolutieren darf, die Pidreks saga und der Waltharius sehen das anders. Diese Präsentation

burgundischer Macht rechtfertigt den Anspruch eines großen Epos.
Die Besonderheit der Anlage des Werkes springt ins Auge. Es liegt eine markante

Zweiteilung vor, âventiure 1-19 und 20-39. Sollte es Zufall sein, dass diese

weitgespannte Doppelanlage des Werkes, wofür es in der damaligen Literatur keine
Entsprechung gibt, an die Struktur jenes Epos erinnert, das dem Mittelalter aus der
Schulliteratur vertraut war, Vergils Aeneis, worin im Aufbau auf Odyssee und Ilias

angespielt wird. Die erste Hälfte, bunter und abenteuerlicher, der zweite Teil kompakt

auf die große Schlacht bezogen - Kampf um Latium, große Saalschlacht.
Bedenkt man dann noch, dass der Schluss beider Werke eine höchst bedeutsame
Gemeinsamkeit aufweist, auf die vor Jahrzehnten Werner Fechter aufmerksam gemacht
hat, was von der Nibelungenforschung beharrlich ignoriert wird, so könnte das die

vorliegenden Überlegungen stützen.29 Beim abschließenden Kampf mit dem bereits
wehrlosen Gegner erblickt Aeneas das Wehrgehenk des von Turnus erschlagenen
Pallas und tötet ihn. Kriemhilt erblickt das Schwert Sigfrids an Hagens Seite - wie
konnte es dahinkommen? - und enthauptet den Wehrlosen. Damit nicht genug.
Schon zu Beginn klingt das Helena-Thema von der Gefährlichkeit der Schönheit an,
das im Schlussteil seine furchtbare Verwirklichung erfährt. Die alten mceren wussten
nichts davon.30 Dazu kommt noch das Minnegespräch zwischen Kriemhilt und Mut-

28 Fritz Peter Knapp, „Der Artushof als Raumkulisse bei Wace, Chrétien des Troyes und dessen
deutschen Nachfolgern", in: Matthias Däumer et al. (Hg.), Artushof und Artusliteratur, Berlin
2010, S. 21-41 (Schriften der internationalen Artusgesellschaft 7).

29 Werner Fechter, Lateinische Dichtkunst und deutsches Mittelalter, Berlin 1964 (Philologische Stu¬

dien und Quellen 23).
30 Joachim Heinzle, „Gnade für Hagen? Die epische Struktur des Nibelungenliedes und das Dilemma

der Interpreten", in: Fritz Peter Knapp (Hg.), Nibelungenlied und Klage: Sage und Geschichte, Struk-



28 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

ter Ute, in dem sich, wie man seit langem weiß, die entsprechende Szene zwischen

Lavinia und Amata aus der Aeneis/Eneit widerspiegelt. De facto eine geballte
Ladung großepischer Signale, was eine Nobilitierung der alten mœren bedeutet und
einen entsprechenden Anspruch. Denkt man noch an Sigfrids teilweise Unverwundbarkeit

und seine Qualität als Schnellläufer, wovon nordische Quellen nur südliche
Reflexe aufweisen, so ergänzt dies das Bild. Nimmt man die erste âventiure in dieser

Weise zur Kenntnis - und was anders sollte man tun? - so käme man nicht auf die

Idee, dass es im weiteren Verlauf, wie in den eddischen Liedern, um die Abenteuer
eines Drachentöters gehen könnte. Und im Nibelungenlied spielt Sigfrid dann auch
als Drachentöter keine Rolle. Seine Rolle ist die des geliebten Gemahls der

Kriemhilt.
Die zweite âventiure, die den männlichen Protagonisten in seinem

höfisch-niederländischen Umfeld, das weit weniger beeindruckend vorgeführt wird, vorstellt, ist
ein weiteres wichtiges Indiz. Die weibliche Gestalt hat also eindeutig den Vorrang.
Erst in Hagens Fensterschau, aus zweiter Hand, erfährt man etwas über den
Drachentöter, was in den alten mceren Grundbestand war. Die Strophen 2Iff. klammern
das aus. Der Widerspruch mit dem, was Hagen zu berichten weiß, braucht nicht zu
beunruhigen; mittelalterliches Erzählen muss nicht moderner Logik gehorchen.

Die Handlungsführung selbst weist dann ebenfalls Merkmale auf, die man kaum

in den alten Überlieferungen finden würde und worin sich der Dichter in erster Linie
an große Epen anlehnt und nicht an den zeitgenössischen Ritterroman. Da ist die

spannungsvolle Anlage des entscheidenden zweiten Teils. Gegen Ende des ersten
Teils erfährt man, dass Kriemhilt sich mit ihren Brüdern aussöhnt, Hagen aber von
der Versöhnung betont ausgeschlossen bleibt, womit Erwartungsdruck aufgebaut
ist, den es einzulösen gilt, denn man wartet gespannt darauf, wann endlich es zur
abschließenden Konfrontation kommen wird. Der Bogen reicht von Str. 1115 bis zum
Schluss (Str. 2367ff). Ein vergleichbarer Spannungsbogen trägt die Handlung im
zweiten Teil der Aeneis, wo man sich fragt, wann denn endlich nach dem Eintreffen
des Eneas in Latium es zum abschließenden Kampf mit Turnus kommt. Ein weiteres
strukturierendes Element aus epischer Tradition verbindet das Nibelungenepos mit
dem Rolandslied, wenn es darum geht, deutlich markiert, die schrittweise Dezimierung

der Krieger, hier der Franken, dort der Nibelungen, vorzuführen und zu zeigen,
dass einer im Tod triumphierend übrigbleibt. Weitere Parallelen mit Chansons de

geste sollte man nicht einfach auf Polygenese abschieben. Die ablehnende Haltung
Hermann Schneiders gegenüber den Forschungen Friedrich Panzers hat da Vieles
blockiert!

Über das Bemühen, mittels struktureller Parallelen die alten Sagen einzubinden
in größere literarische Zusammenhänge und sie damit aufzuwerten und vom Stigma
bloßer Mündlichkeit zu befreien, hinaus holte der Dichter sich auch Anregungen zur
Gestaltung einzelner Szenen und Episoden. Schon im relativ bunten ersten Teil
setzte er in diesem Sinn neue Akzente, einmal im Streit der Königinnen und dann

tur und Gattung, Heidelberg 1987 (Passauer Nibelungengespräche 1985), S. 257-276, hier
S. 267ff.



Nibelungenlied 29

beim Tod Sigfrids. Dem geht voraus die Schilderung der Vermählung Siegfrids und
Gunthers. Erstere vollzieht sich im höfischen Rahmen, wenn man vom anfänglichen
polternden Auftritt Sigfrids in Worms absieht und ist nur getrübt durch die unheilvollen

Tränen der Prünhilt über die vermeintlich unstandesgemäße Ehe Kriemhilts.
Bei der Schilderung der Werbung Gunthers zollte der Autor dem schwankhaften

Brautwerbungsschema seinen Tribut und verband damit wohl auch eine Abwertung.
Es geht da um das Spektakel auf Island, um Sigfrids Rauferei mit Alberich und Gunthers

schmähliche Hochzeitsnacht. Damit ist aber das Spektakuläre gleichsam
abgehakt', und mit der 14. âventiure betritt man das seriöse großepische Terrain, um
dieses auch nicht mehr zu verlassen. Da ist der Streit der Königinnen vor der Kulisse
des realen Doms zu Worms, womit der rheinische Schauplatz nachdrücklich
vergegenwärtigt wird. (Man vergleiche damit den Zank der beiden Frauen beim
Haarewaschen im Rhein, wovon die Vçlsunga saga berichtet.) Was folgt, ist die großangelegte

Darstellung der Ermordung Sigfrids, die die restlichen âventiuren des ersten
Teils mit den Vorbereitungen und Folgen füllt, was die Bedeutung der abenteuerlichen

Elemente dieses Teils zusätzlich schmälert und erkennen lässt, worum es dem
Dichter geht. Die nordischen Texte, die altes Überlieferungsgut wiedergeben,
machen dagegen kurzen Prozess.31 Der Prosaeinschub im Brot af Sigurdarkvido in der
Lieder-Edda erwähnt nur: En sumir segia sva, at peir drœpi hann inni i rekkio sinni,
sofanda. En pydverskir menn segia sva, at peir drcepi hann üti t skôgi. (Aber einige
erzählen es so, daß sie ihn drinnen in seinem Bett erschlagen hätten, schlafend. Aber
deutsche Männer erzählen es so, daß sie ihn draußen im Wald erschlagen hätten.)32
Von der Fastunverwundbarkeit wissen diese Quellen nicht; im Nibelungenlied
berichtet auch Hagen nichts darüber. Erst aus Kriemhilts Mund ist auf beklemmende
Weise davon die Rede. Nur die Pidreks saga hat ein verworrenes Echo davon, wenn
es dort heißt, dass Högni seinen Speer mit beiden Händen fasst und mille herda

Sigurdi svein leggr (zwischen die Schultern von Sigurd dem Jungen sticht). Im Brot af
Sigurdarkvido antwortet Hçgni auf die Frage der Gudrun nach ihrem Gemahl:
„Sundr hçfom Sigurd sverdi hçgginn („In Stücke haben wir Sigurd mit dem
Schwert gehauen [... ].")33 Dieses Entzweischlagen passt aber gar nicht zum Tod auf
der Jagd; es hegt da die Kontamination mit einer anderen Version vom Tod Sigurds

vor, worüber die späte Vçlsunga saga und Snorri berichten und wonach Gutormr
Sigurd im Bett tötete, worauf der Sterbende ihn mit dem Schwert entzweischlug, so
dass die eine Körperhälfte innerhalb der Türschwelle, die andere außerhalb zu
Boden fiel. (Sehr „alt" hört sich das nicht an und die Forschung sollte den obligaten
Ehrentitel „altes" Sigurdlied aufgeben!)

Es war ein genialer Einfall des Nibelungendichters, das in der Überlieferung
schwer fassbare Motiv von der kleinen verwundbaren Stelle im Rücken Sigfrids zu

31 Vgl. Edda. Die Lieder des Codex Regius nebst verwandten Denkmälern, hg. von Gustav Neckel. I.
Text. S., verbesserte Auflage von Hans Kuhn, Heidelberg 1983, S. 201.

32 Brot af Sigurdarkvido, in: Klaus von See et al. (Hg.): Kommentar zu den Liedern der Edda. Bd. 6:

Heldenlieder. Heidelberg 2009, S. 190.
33 Brot afSigurdarkvido (wie Anm. 32), S. 164.



30 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

einer ergreifenden Schlüsselszene seiner Neufassung des alten Stoffes zu machen.

Die Mordintrige, die er hierzu aufbaut, verstrickte ihn zwar, nach modernen
Maßstäben, in darstellerische Schwierigkeiten; für den Interpreten aber auch ein Fingerzeig

dafür, was ein mittelalterlicher Autor sich und seinem Publikum ,zumuten'
konnte. Diese Holprigkeiten sind einfach hinzunehmen. Dem steht ungleich
Wichtigeres gegenüber. Der Verfasser vermag eine unheilsschwangere Atmosphäre zu
schaffen. Kriemhilt hat Sorge, dass von der beleidigten Prünhilt Unheil ausgehen
könnte. Sie hat bereut, Sigfrid hat sie auch bestraft. Statt der arroganten Burgunderprinzessin

vom Streit vor dem Wormser Dom steht nun eine von Sorge und Reue

geprägte Frau vor uns. Sie beschwört Hagen, der ja ihr mâg sei, Sigfrid in seine Obhut

zu nehmen, gibt das Geheimnis preis und besiegelt damit seinen Tod. Diese
zutiefst tragische Komponente in die alte Sage hineingetragen zu haben, ist nicht
hoch genug einzuschätzen. Der das Epos konstituierende Spannungsbogen, die

Konfrontation Kriemhilts mit Hagen, der die Grundlage des zweiten Teils des Epos
bildet, ist damit grundgelegt, und seine Elemente sind Minne und Vasallität. Wie in
den übrigen verfügbaren Quellen ist das gestörte Verhältnis zu Prünhilt Grund für
die Ermordung Sigfrids. Machtprobleme treten demgegenüber zurück. In den
nordischen Quellen ist Brynhildr die treibende Kraft. Noch bei Snorri heißt es in den

Skâldskaparmâl zum Tod Sigurds: Eflir pat eggjaöi hon Gunnar ok Högna at drepa

Sigurd (Danach stachelte sie [Brynhildr] Gunnarr und Högni auf, Sigurd zu töten.)34
Im Nibelungenlied steht nur die weinende Prünhilt vor uns, Sigfrid kann sich

rechtfertigen, doch Prünhilts Tränen fließen weiter. Es ist Hagen, der sich der Sache

annimmt und gelobt, Rache zu nehmen (Str. 863f), Prünhilt wird zur Nebenfigur; eine

Gewichtsverlagerung von der tatsächlich Betroffenen hin zum exemplarischen
Vasallen Hagen. Mit dem Zurückdrängen Prünhilts verliert im Nibelungenlied das Motiv

der Vergeltung für die erfahrene Beleidigung an Bedeutung, das Thema Verrat
tritt immer mehr an dessen Stelle und verändert damit das gesamte Gefüge des

Epos. Nun kennen die alten Sagen mit Bezug auf Gunnarr und das Gold das Motiv
der verräterischen Einladung, was der Nibelungendichter dann im zweiten Teil auch

beanspruchen wird. Dem steht im ersten Teil der Verrat der Burgunder an Sigfrid
gegenüber, in dessen Zentrum der Vasall Hagen steht. Für Vasallität und Verrat
bietet auch das Rolandslied ein berühmtes Beispiel, wodurch der bloße Kampf der
Christen gegen die Sarazenen eine feste Verankerung in der Feudalrealität der Zeit
erfuhr. Die Grenzen sind klar gezogen und Genelun wird von Pferden in Stücke

gerissen als adäquate Strafe für Verrat. Im Nibelungenepos stellt sich das Problem
ungleich komplexer dar. Hagen übt nicht Verrat gegenüber seinem Feudalherrn, er
verrät Sigfrid (Str. 905), und am Schluss wird nicht er in Stücke gehauen, sondern
Kriemhilt. Aufgrund meiner komparatistischen Sicht auf die hochmittelalterliche
Literatur möchte ich einen direkten Zusammenhang zwischen den beiden Texten
nicht ausschließen, wichtiger aber ist die Tatsache, dass der Nibelungenepiker mit

34 Edda Snorra Sturlusonar, hg. von Guöni Jonsson, Reykjavik 1949, S. 161. Deutsche Übersetzung
aus: Die Edda des Snorri Sturluson, ausgewählt, übersetzt und kommentiert von Arnulf Krause,

Stuttgart 1997, S. ISO.



Nibelungenlied 31

dieser gravierenden Gewichtverlagerung die alten Sagen auf bedrängende Art zu
aktualisieren verstand.

Statt des angeblich drohenden Kampfes kommt es zur Jagd in den Vogesen;
wiederum das Bemühen um die solide Verankerung im realen rheinischen Raum. Dass

dabei nicht alles stimmt, hat nicht viel zu bedeuten; ebensowenig, dass auf Sigfrids
Jagdkleid sich offenbar keine Bezeichnung der verwundbaren Stelle befindet. Wichtiger

ist, dass der Dichter acht Strophen auf die Abschiedsszene verwendet
(Str. 918ff), um die von bösen Ahnungen gequälte Kriemhilt zu zeigen. In bewuss-

tem Kontrast zum folgenden unheilvollen Geschehen bietet dann der Dichter
zunächst die heitere Jagdszene mit burlesk-spielmännischem Einschlag, um dann
Sigfrids Ermordung als umso brutaleres Ereignis erscheinen zu lassen. Dass Elagens

Intrige - das Umdirigieren der Weinfässer und die Geschichte mit dem Wettlauf
zum Brunnen - alles hoffnungslos durcheinanderbringt, ist ein sicheres Indiz für
spätes Neukonzipieren. Wichtiger ist das Dekor, worin Sigfrids Tod eingebettet
wird. Die alten Sagen kümmern sich darum nicht, doch bei unserem Dichter wird
daraus die Darstellung eines locus amoenus: Brunnen, Linde, Blumen. Der Brunnen
hat es dem Dichter besonders angetan. Schon Str. 917 weist er daraufhin: z'einem
kalten brunnen verlos er sît den Up. Bei der Schilderung von Sigfrids Sterben kommt er
achtmal darauf zurück (Str. 969ff). Beim Faktum der Ermordung bleibt es also nicht,
es wird eingebettet in die minnigliche locus-amoenus-Szenerie. Als ,Verhöfischung'
sollte man das nicht abtun; dieser bloß kosmetische Begriff ist ohnehin zu meiden!
Eine Parallele zu dieser Schilderung von Sigfrids Tod sehe ich in der oben erwähnten

Entwicklung der Darstellung des Sterbens des jungen Vivien in der
Wilhelmsepik. Dort geht es um Religion und Heiligkeit wie hier um die Minne. Der
erste Teil des Alten Wilhelmliedes würde dem kargen Brot af Sigurdarkvido entsprechen.

Die Sarazenen töten Vivien und werfen den Leichnam beiseite. Im zweiten
Teil des Alten Wilhelmsliedes, wie oben erwähnt, und im Aliscanzepos dagegen das

völlig andere Bild: In der Chanson de Guillaume findet Wilhelm Vivien sur un

estanc,/ A lafunteine dunt Ii duit sunt bruiant,/ Desuz lafoille d'un oliver mult grant./
Ses blanches mains croisies sur le flanc (V. 1988-1991). Vivien stirbt im Geruch der

Heiligkeit. Sigfrids letzte Worte gelten seiner holden triutinne (Str. 996). Friedrich
Panzer hatte bemerkt, dass zwischen Sigfrids Tod und dem Rolands ebenfalls eine

Beziehung bestehen dürfte. Beide gehen mittels eines nicht adäquaten Gegenstands
auf den Gegner los, Roland mit seinem Horn, Sigfrid mit dem Schild und beide Male
fallen dabei die Edelsteine zur Erde (Str. 985).35 Ist das Zufall?

Mit den beiden Schwerpunkten Minne und Vasallität - Letztere hier nicht
unproblematisch - endet der erste Teil des Epos. Der Schluss des zweiten Teils und
damit des Epos im Ganzen, weist dieselbe Doppelspitze auf, doch nun mit der

Problematisierung der exzessiven Minne, zusätzlich belastet durch die vom Stoff

erzwungene Einbeziehung des Hortthemas.

35 Friedrich Panzer, Das Nibelungenlied, Stuttgart 1955.



32 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Schon im ersten Teil verbindet sich die Aufwertung der alten Sagen zum großen
Epos mit einer durchgehenden Humanisierungstendenz, gestützt auf die Identität
stiftende feste Verankerung des Geschehens im vertrauten realen Raum. Im zweiten
Teil, dem Hauptteil, erfasst diese Tendenz das zentrale Sujet großer traditioneller
Epik, die Kampfschilderung. Von der bewussten Auseinandersetzung mit diesem
Kernbereich der Epik ist auszugehen. Wenn Chrétien in seinem ersten Artusritterroman

stolz ankündigt, aus diffusen Erzählungen eine molt bel conjointure zu traire,
so gilt das nicht minder für den Nibelungenepiker im Verhältnis zu seinen Quellen.
Das literarhistorische Ghetto alter mceren, in das man ihn einzuschließen pflegt, ist zu

sprengen.
Humanisierung bedeutet im Nibelungenlied nicht nur, dass im grausamen

Kampfgeschehen über das bloße Heroisieren hinaus vereinzelt Zeichen tiefer
Menschlichkeit sichtbar werden wie etwa bei Rolands Tod. Im Nibelungenlied zieht
sie sich wie ein roter Faden durch die Schilderung der Kämpfe.

Setzen wir beim Scharmützel mit Gelfrat ein. Der bayrische Markgraf Gelfrat und
Hagen, der dessen Fährmann erschlagen hat, stehen einander gegenüber. Keine
Reizrede vor dem Kampf, sondern ein sachlicher Bericht Hagens über den Vorfall
(Str. 1603ff). Es folgt der typisch ritterliche Zweikampf, Hagen fliegt sogar aus dem
Sattel und ruft seinen Bruder Dankwart um Hilfe. Die Bayern müssen schließlich
fliehen, von einer Verfolgung sieht man ab. Vier tote Burgunder und etwa 100

erschlagene Bayern sind die Bilanz. Weniger blutrünstig geht es kaum!
Mit dem Eintreffen der Wormser in Passau und der Weiterfahrt setzt sich die

Humanisierung in großem Stil fort, gestützt auf die fast aufdringliche Verankerung
im realen donauländischen Raum, der ein überzeugendes episches ,Identifizierungsangebot'

dargestellt haben muss - ungleich intensiver als die isolierten Ortsnamen
in Chansons de geste. Rüdigers Bechelaren wird zur Schlüsselstelle, von der aus die
alten Sagen neuen Sinn und Würde erhalten. Die übliche Formel vom „Idyll von
Bechelaren" wird diesem Zusammenhang nicht gerecht. Die Zwischenstation in Passau

fügt sich ins Bild, worauf der Empfang der Burgunder/Nibelungen in Bechelaren

erfolgt. Davor liegt die seltsame Eckewart-Episode, deren mythische bzw. historische

Hintergründe Friedrich Panzer gründlich durchleuchtet hat. Seine Beobachtungen

seien mit Blick auf die Epos-Thematik ergänzt. Altnibelungischer Bestand ist
diese Episode nicht. Der Dichter, im Bemühen ein Epos zu schaffen, war wohl auch

bemüht, bei aller Einbettung des Geschehens in die donauländische Wirklichkeit
von der Schilderung des gewaltigen Untergangsszenarios einen leicht verfremdenden

halbmythischen Akzent zu setzen, um eine gewisse epische Distanz gegenüber
dem Stoff herzustellen. Eckewart ist überdies in unverbrüchlicher Treue Kriemhilt
verbunden, was das Mythische wiederum relativiert.

In der Bechelarenepisode werden die Weichen gestellt für die Neuorientierung
hin auf die Schlacht, worauf es in der großen Epik ankommt, von der Zerstörung
Trojas über die Saalschlacht am Schluss der Odyssee bis hin zum Rolandslied. Die
karge Kernepisode von der heroischen Hortverweigerung mit anschließendem
Saalbrand und Tötung Atlis ist alles, was die alte Überlieferung zu bieten hatte. Wie es



Nibelungenlied 33

um erweiternde Zwischenglieder in der Sagenentwicklung bestellt ist, wissen wir
nicht.

In der Bewahrung des alten Motivbestands - Hortverweigerung und verräterische

Einladung - ist zwar Altes präsent, doch vor allem als Rohstoff für das Neue. So

wird die traditionelle Freund/Feind-Front aufgebrochen in einer tragischen
Humanisierung der alten Fabel, wenn nun Freunde und engste Verwandte einander

gegenüberstehen. Mit den feindlichen Brüdern im Thebenroman ist das nicht zu
vergleichen! Auszugehen ist von der Tatsache, wie der Epiker auf den abschließenden

Vernichtungskampf hinfuhrt und diesen gestaltet, wobei den Proportionen unsere
Aufmerksamkeit zu gelten hat: wieviel Raum gewährt er dem martialischen
Schlagabtausch und wieviel dem Humanum!

Auf die Bechelarenepisode folgt als weiteres Glied in der Hinführung auf den

Endkampf der Empfang am HofEtzels. Die Schilderung des Abschieds von Bechela-

ren unterstreicht das Anliegen des Dichters, die Hinordnung des Geschehens auf die
menschlichen Bindungen und die Festlegung auf den Raum - Osterrîche und Worms
bî dem Rine, womit sich der Kreis schließt - siehe erste âventiure - und das Donauland

seinen Platz neben dem Rheinland erhält und die Identifizierungsmöglichkeit
verstärkt.

Die Ankunft am Etzelhof führt zu einer Verdichtung wesentlicher Erzählstränge.
Zwei volle âventiuren verwendet der Dichter darauf, etwa 100 Strophen. Die
Kampfschilderung lässt auf sich warten. Das geht weit über das hinaus, was z.B. die

Thidrekssaga zu bieten hat, von den übrigen nordischen Quellen zu schweigen. Zu
Rüdiger, der schon in der den zweiten Teil einleitenden âventiure einen großen Auftritt

hatte, treten nun mit schwächerem Profil Hildebrand und Dietrich hinzu. Der
Dichter vereinnahmt damit die im Südosten vorherrschende Amelungensage. Geht

man vom Nibelungenlied aus, so würde man annehmen, dass die burgundischen
Sagen im Südosten bestens bekannt waren. Es überrascht nun, dass einschlägige
Quellen zwar die Beliebtheit von Carmina über Rüdiger und die Amelungen im
Donauraum bezeugen, nichts aber über einen gewaltigen Auftritt der Nibelungen
verlauten lassen. So z.B. bei Metellus von Tegernsee in seinen Quirinalien aus der zweiten

Hälfte des 12. Jahrhunderts, oder 100 Jahre früher im Bericht über die

Freizeitbeschäftigung des Bischofs Gunther vom Bamberg auf seinen Gütern in Kärnten.
Ein Schluss e silentio, aber immerhin!36 Ein seltsamer Befund, was dadurch erhärtet
wird, dass Heinrich von Veldeke bei seiner Schilderung der Rüstung des Eneas

vergleichsweise die Schwerter Haltecleir und Durendart aus dem Rolandslied und drei
aus der Dietrichssage erwähnt: Eckesas, Mimink und Nagelrink (V. 5692ff) und kein
Wort über Siegfrids Schwert verliert. Und selbst die österreichische Dichtung Helm-

36 Wilhelm Grimm, Die deutsche Heldensage. 4. Auflage. Unter Hinzufügung der Nachträge von Karl
Müllenhoff und Oskar Jähnicke aus der Zeitschrift für Deutsches Altertum, Darmstadt 1957, S. 49

(im Abschnitt Nr. 31 über Metellus von Tegernsee): quos orientis habet regio,/ flumine nobilis

Erlafia,/ carmine Teutonibus celebri,/ inclita Rogerii comitis/ robore seu Tetrici veteris. Dem Bischof
von Bamberg wirft sein Scholasticus vor, sich auf seinen österreichischen Gütern zu sehr mit der
Dietrichsage zu beschäftigen, anstatt die Kirchenväter zu studieren.



34 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

brecht von Wernher dem Gärtner, die penibel aufzählt, was an der aufwendig gestickten

Haube an Anspielungen zu sehen ist, nennt Troja, Eneas, Roland, Helche, Dietrich,

Witich (V. 42ff). Kein Wort über die Nibelungen. Man fragt sich, war die

Hereinholung der rheinischen Nibelungen ins Donauland etwa der Versuch, diesen

prestigiösen Sagenstoff dort ,heimisch' zu machen? Die auffallende Intensität, mit
der der Autor dabei verfährt, könnte das vermuten lassen; mit Konsequenzen für die

Literaturgeschichte! Die frühen altnordischen Quellen ignorieren andererseits die

Amelungensage. Neben Hildebrand und Dietrich wird vorsorglich auch der

Heißsporn Wolfhart eingeführt (Str. 1719), desgleichen kommt aber auch der burgundische

Volker zu Wort, was vorausdeutet und das Übergewicht der Wormser
unterstreicht.

Der Empfang ist auf drei Stufen angelegt: Begrüßung durch Dietrich von Bern,
durch Kriemhilt und schließlich Empfang bei König Etzel. Der Schwerpunkt liegt
bei Kriemhilt und Hagen, wobei es zu einer zunehmenden Verdichtung kommt,
ausgelöst vom Hinweis auf die Gefahr, die von der untröstlichen Kriemhilt ausgeht. Die
klare Entsprechung zum ersten Teil des Epos liegt auf der Hand. Dort ging die
Gefahr von den Tränen der beleidigten Prünhilt aus und führte zur Ermordung Sigfrids,
nun sind es die Tränen der untröstlichen Kriemhilt, und die führen zur Vernichtung
der Burgunder. Hier wie dort ist Hagen, der Vasall, die Schlüsselfigur. Er gewinnt
immer mehr Profil, sein Auftritt erfüllt die Hunnen mit Staunen und Schrecken. Das

Mittelstück, Kriemhilt und Hagen gewidmet, gleicht einem Diptychon und stellt ein

Paradebeispiel mittelalterlicher Kompositionsweise dar, die von neuzeitlicher Ästhetik,

die aufs Organische abzielt, nicht erfasst wird. Zwei grundverschiedene Bilder
von Kriemhilt, wobei der Dichter die erwähnte Dreistufigkeit der Empfangsszene
durchbricht, stehen da nebeneinander, was an die Erzähltechnik der französischen
Laisses similaires denken lässt, wobei dieses zweite Kriemhiltbild, das nun die 29.
âventiure füllt, die gesamte Empfangsszene beherrscht. Zuerst ist von ihrem Hass

und valschem muot die Rede. Ihre diskriminierende Begrüßung veranlasste Hagen,
sich den Helm fester zu binden (Str. 1737). Die Bevorzugung Giselhers wird dann

im Kampfgeschehen auf ergreifende Weise wirksam werden, was zeigt, wie durchdacht

Vieles ist. Neben dem Hauptthema, Kriemhilts Liebe, das hinter ihrem leit

steht, war da noch das unbequeme alte Motiv vom Goldhort zu ,bewältigen'. Die
eine Seite des Diptychons zeigt nun eine Kriemhilt, die abrupt Hagen nach dem

Goldhort fragt, was Hagens Selbstheroisierung provoziert und Kriemhilt in einem
schlechten Licht zeigt, was dazu führt, dass Dietrich sie als vâlandinne bezeichnen
kann (Str. 1748). Für mittelalterliche Kompositionstechnik keineswegs so deplaziert,

wie es uns erscheinen mag. Am Schluss des Epos, bei der entscheidenden
Konfrontation mit Hagen, wird Kriemhilt ebenfalls, wie wir sehen werden, die

Hortfrage stellen und wiederum als vâlandinne bezeichnet werden, doch das letzte

Wort liegt da bei ihrer Liebe zu Sigfrid, der im Schwert an Hagens Seite präsent ist.

Bei der ersten Begrüßung am Hof kann Kriemhilt nur, swinde blicke (Str. 1749)
auf ihre Feinde werfend, den Platz verlassen. Wie anders die zweite Tafel des
Diptychons. In der Einleitungsstrophe dieser 29. âventiure schiebt nun der Epiker das alles



Nibelungenlied 35

resolut beiseite, was die folgende Szene - auf die alles angelegt ist - stören könnte;

König Etzel muss noch warten! Diese âventiure, die also den Kern der neugestalteten
Ankunftsszene am Hofe Etzels bildet, enthält in konzentrierter Form das, worauf es

dem Epiker bei seiner Neugestaltung der alten mceren ankommt. Es ist das Humanuni

in einer ganz besonderen Ausprägung als Minne und Kriegertum. Dabei zeichnet

sich aber bereits eine bedeutsame Verschiebung des Schwerpunkts zu Letzterem
ab, denn Volker tritt an Hagens Seite und das Thema Kriegerfreundschaft - gipfelnd
dann in der Rüdigerszene - wird sich auf Kosten der problematisierten Minne
entfalten können.

Die Einleitungsstrophe der 29. âventiure liest sich wie ein Neueinsatz innerhalb
der Schilderung der Ankunftsszene. Sie zeigt überraschenderweise die beiden, Hagen

und Volker, wie sie auf einer Bank im Hof Platz nehmen; eine mehr als

ungewöhnliche Position, von der die alten mceren nichts wussten.37 Dazu bedurfte es eines

Anstoßes von außen. Nun hat schon vor Jahrzehnten Marianne Wynn auf die

frappierende Ähnlichkeit dieser Szene mit einer nicht minder zentralen Episode der

Wilhelmsepik aufmerksam gemacht, was die Nibelungistik beharrlich ignoriert. In
der Wilhelmsepik postiert sich Wilhelm auf einer Bank im königlichen Palais in Paris,

das Schwert übers Knie und fordert mit diesem Rechtsgestus vom pflichtvergessenen

König und der Königin, der Schwester Wilhelms - auch da die
verwandtschaftlichen Bindungen! - Rechenschaft und Unterstützung im Kampf gegen die
Sarazenen. Es ist eine rauhe gewaltsam einseitige Szene. Der Nibelungenepiker
übernimmt nur den beeindruckenden Rahmen. Es entsteht Neues im Einklang mit
der Humanisierungstendenz unsres Epikers. Von feudalrechtlicher Pflicht kann
keine Rede sein. Dem imponierenden Vasallen Hagen steht nun Kriemhilt nicht, wie
kurz zuvor, als bös keifende Vettel gegenüber, sondern als hohe schmerzerfüllte Frau
und Königin. Gegenüber der Wilhelmsepik sind die Rollen vertauscht.

Das zentrale Motiv, der Schwertgestus, erhält eine neue Funktion. Nun fordert
da die Königin Rechenschaft vom Mörder ihres Gatten (Str. 1789), mit der Macht
ihres hunnischen Aufgebots, doch daraus wird ein Kompliment gegenüber der

Kampfkraft der Burgunder, denn Kriemhilt verlangt erhebliche Verstärkung, dazu

unterbricht sie ihren Auftritt, um als Königin, under kröne (Str. 1770), die Stiege
herabzuschreiten. Dabei kein Wort über den Goldhort! Der Hinweis darauf, dass

der galante Spielmann Volker der Königin die schuldige Reverenz erweisen will, was

Hagens heroische Reaktion provoziert, zeigt, wie durchdacht das Ganze ist. Hagens
Verachtung gegenüber den Hunnen, vorbereitet durch Kriemhilt (Str. 1767ff), lässt

erkennen, wie sehr dem Dichter an der Heroisierung der Burgunder gelegen war.
Über die Heroisierung hinaus ist diese Szene mit ihrer unvergesslichen Emotiona-
lität auch eine der großen Errungenschaften der hochmittelalterlichen Dichtung.
Man muss sich fragen, ob die Germanistik, die sich 1968 die ästhetische Sensibilität
hat austreiben lassen, dafür noch ein Organ besitzt. Mit sicherem Blick hat der Epi-

37 Marianne Wynn, „Hagen's Defiance of Kriemhilt", in: Medieval German Studies Presented to

Frederick Norman by his Students, Colleagues and Friends on the occasion of his retirement, London
1965, S. 104-114.



36 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

ker das emotionale Potential erkannt, das in Hagens Schwertgestus lag. Dieses

Schwert, in der Wilhelmsepik ein bloß rechtliches Requisit, wird nun, wie dann am
Schluss des Epos, zu einem machtvollen Dingsymbol, in dem der tote Geliebte
präsent ist. Von dieser Waffe lässt der Dichter eine Faszination ausgehen, der er sich

gleichsam selbst nicht entziehen kann (Str. 1783f):

Der iibermüete Hagene leit' über siniu bein/ ein vil liehtez wâfen, ûz des knöpfe
schein/ ein vil liehter jaspes, grüener danne ein gras./ wol erkandez Kriemhilt, daz es

Sîfrides was.

Dô si daz swert erkande, dô gie ir trûrens nôt./ sin gehilze daz was guldin, diu scheide
ein porte rôt./ ez mante si ir leide: weinen si began./ ich waene, ez hete darumbe der
küene Hagene getân.

In zwei Strophen kann sich dieses lichte wâfen verselbständigen und zu visueller
Unwiderstehlichkeit verdichten, was den Dichter selbst noch einholt, wenn er am
Beginn der zweiten Strophe schon mit dem temporalen dô auf die Wiedergabe des

weiteren Geschehens einschwenken will; doch da sind das guldîne gehilze und die
scheide ein porte rôt, die ihn nicht loslassen. Angesichts dieser machtvollen dinghaften

Präsenz des ermordeten Geliebten versteht man Kriemhilts Handeln bis hin zum
verzweifelten Ende. Der Dichter versäumt es aber nicht, diesem leit der Kriemhilt
Hagen als den küenen gegenüberzustellen, den er eingangs noch als iibermüete
bezeichnet hatte. Es zeigt sich darin die unauflösbare Ambivalenz, die der Dichter in
dieser Gestalt zu verkörpern verstand. Hagens ergreifendes Schuldbekenntnis
(Str. 1790f): ich binz aber Hagene, der Sîfriden sluoc [... ] ich hân es alles schulde [... ]
ich hân iu leides vil getân fügt sich in diesen Zusammenhang.

Dem in diesen zwei Schwertstrophen vergegenwärtigten toten Geliebten folgen
zwei Strophen, die die Gegenseite in Szene setzen, nun nicht mehr Hagen allein,
sondern Volker an dessen Seite. Der Fiedelbogen des Spielmanns - wie immer man
zu der Metapher stehen mag - wird zum Schwert, nun als Symbol der Kampfkraft
der Kriegerfreunde. Die Mannen Kriemhilts ziehen ab, es bleibt das hochgemute
Kriegerfreundespaar, was sich schon am Schluss der Str. 1785 angekündigt hat. Die
Waagschale neigt sich immer mehr der Kriegerfreundschaft und damit auch dem
vorbildlichen Vasallentum zu auf Kosten von Kriemhilts minne und herzenjâmer
(Str. 1799ff). Nach dieser autoritativen Feststellung durch den Autor rückt nun
endlich der königliche Hof in den Blick, was eben zugunsten der beiden Krieger
ausgeblendet worden war. Die Begrüßung durch Etzel schließt ab, von Kriemhilt,
immerhin Königin und Etzels Gemahlin, keine Rede mehr. Das Kernpersonal erweitert

sich mit der Erwähnung Irnfrits, Hawarts und Irings. Von Rüdiger heißt es, dass

er Giselher zum König geleitet (Str. 1804). Giselher gewinnt an Bedeutung, indem

es, nun in Verbindung mit Hagen, durch Giselhers Äußerung über Kriemhilt und
seine bösen Ahnungen zu einem kurzen vorausdeutenden Intermezzo sentimentaler
Menschlichkeit kommt (Str. 1827f). Dabei wird es nicht bleiben; es ist dies keine
isolierte Randbemerkung, wenn wir etwas vorausblicken. Nach Ausbruch der

Kämpfe und unmittelbar, bevor Kriemhilt die Halle in Brand stecken lässt, stellt der
Dichter die beiden Geschwister einander direkt gegenüber (Str. 2101 ff). Es geht



Nibelungenlied 37

ihm also vorrangig darum, das grausame Kampfgeschehen mit Menschlichkeit zu

durchdringen. Mit diesem Einschub offenbart der Dichter, dass er eine besondere

Vorstellung vom heroischen Epos hatte.
Es folgt der zweite Versuch der Mannen Kriemhilts, die Feindseligkeiten zu

eröffnen, doch da ist erneut die epische Retardierungstechnik am Werk und ermöglicht

die Schilderung einer besonders packenden Episode. Es geht um die Nachtwache

Hagens und Volkers. Die Einbettung in die nächtliche Szenerie tut ein Übriges.
Das Zeitsignal, das diese âventiure einleitet, ist wortwörtlich aus Chansons de geste

übernommen: Der tac der hete nu ende und nähet' in diu naht (Str. 1818) - Ii jor va a

déclin si aprocha la nuitl Hinter diesen und ähnlichen ausladenden Hinweisen auf
Abend oder Morgen steht letztlich die Epik der Antike.

Die dritte und letzte Stufe im Geschehensablauf bis zum Ausbruch der Kämpfe
ist besonders aspektreich orchestriert. Die einleitenden Strophen (l849f) sind, in
Entsprechung zum Beginn der 30. âventiure, dem Tagwerden gewidmet, worauf der
Hinweis auf den Kirchgang folgt. Dabei wird die dafür angemessene Kleidung zum
Anlass auf Kampf einzustimmen, denn Hagen sorgt für das Anlegen der Rüstung
(Str. 1852ff), was er mit der Aufforderung zu gottesfürchtigem Verhalten verbindet
und zugleich vor Kriemhilts Heimtücke warnt. Kriemhilt versinkt immer mehr ins

Negative, je näher man dem Ende kommt. Nun führt der Dichter mit Hagens religiösen

Hinweisen die Religion als Kraft vor dem Untergang ein. Was bisher an Religiösem

zur Sprache kam, bewegte sich im konventionellen Bereich, wenn wir von
Kriemhilts Reaktion auf Sigfrids Tod absehen. Die Forschung hat immer wieder
versucht, mit Hagens Intervention ins Reine zu kommen, für neuzeitliches Empfinden

eine Monstrosität, doch das hat wenig zu besagen, vielmehr ist dies eine
Aufforderung, das Mittelaltergemäße darin zu sehen und zu akzeptieren, dass ein derartiges
Nebeneinander von echter Religiosität und extremer Heroik, ja Brutalität, kompositorisch

kein Problem war. Die Aufwertung der kriegerischen Burgundervasallen war,
vor allem gegen Schluss hin, das Hauptanliegen des Dichters. Ihm gelingt es dann

auch, was eine wesentliche erzählerische Errungenschaft darstellt, eine Stimmung
elektrisierender Gereiztheit zu schaffen, die zur Entladung drängt.

Vor Ausbruch der Feindseligkeiten baut der Dichter ein urepisches Element ein,
wonach der Held selbst durch sein Verhalten an seinem eigenen Untergang mitwirkt

- so Gunnarr in der Atlakvida oder Byrhtnod in der Battle ofMaldon. Wie wir sehen

werden, weiß auch die Njâls saga um diesen Aspekt des Heroischen, wenn sie
darstellt, wie Gunnarr das Abkommen bricht und heimkehrt. Die entgeisterte Reaktion
seines Bruders zeigt, dass da etwas Ungewöhnliches geschieht. Im Nibelungenlied
zeichnet sich das schon bei der Ankunft der Burgunder am Etzelhof ab, in der
Episode von der heroischen Nachtwache setzte sich das fort, intensiviert durch direkte
Hinweise auf den vil starken übermuot (Str. 1865). So lassen die Burgunder, wie der
Dichter eigens anmerkt, den Hunnenkönig bewusst im Unklaren über den wahren
Sachverhalt, so dass die Katastrophe ihren Lauf nehmen wird. Ihr Untergang ist also

auch irgendwie ihr Werk. Zum Eklat kommt es dann, wenn Volker ohne jeden
Grund beim Turnier nach dem Kirchgang ostentativ den hunnischen Galaritter



38 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

niedersticht (Str. 1886ff). Etzel als vorbildlicher Gastgeber kann gerade noch das

Ärgste verhindern (Str. 1897f), doch nun schaltet sich Kriemhilt ein und das Unheil
nimmt seinen Lauf. Hildebrand und Dietrich weigern sich, ihr zu Diensten zu sein,
bei Blœdelîn hat sie aber Erfolg (Str. 1903). Damit tritt man in die Schlussphase ein.

Vier âventiuren, über 200 Strophen, hat der Dichter auf das Ausgestalten des

Retardierens verwendet und dadurch den zweiten Teil des Epos wieder in zwei etwa

gleichlange Teile gegliedert, einmal vom Aufbruch in den Osten bis zum Ausbruch
der Feindseligkeiten, âventiure 20 bis 31, und dann die Kämpfe bis zum Schluss,
âventiure 32 bis 39. Man achte auf die Proportionen! Der Dichter nutzt diese

Strukturierung, um das betroffene Personal, das sich zusehends erweitert, auf differenzierte

Weise in Szene zu setzen, wie das in dieser Bewusstheit und Breite in
vergleichbaren großepischen Texten nicht angestrebt oder gar verwirklicht ist.

Nun zur Schilderung der Kämpfe, der Hauptattraktion eines Großepos. Auch da

fällt die Tendenz zur Gliederung auf Das Hauptaugenmerk des Dichters liegt weniger

beim großen Massaker als bei der eindringlichen Schilderung der Einzelkämpfe
und vor allem der Redeszenen. Unser Dichter verteilt das Geschehen auf zwei
getrennte Schauplätze; Kriemhilt hatte ja veranlasst, die knehte separat unterzubringen.
Das verschaffte dem Dichter die nötige Atemluft für die Konzentration auf den

Hauptkampf in der Königshalle. Man erkennt das Bemühen des Dichters zu
gliedern, zu gewichten und auch den Raum - denken wir an die schreckliche Stiege' -
wirkungsvoll einzusetzen. Auf eine detaillierte Kampfschilderung auf dem ersten
Schauplatz lässt er sich nicht ein, sondern beschränkt sich auf das Nötigste. Dankwart

enthauptet Blœdelîn, die knehte der Burgunder wehren sich auch mit Bänken
und Schemeln. Bei der großen Kampfschilderung unterscheidet er sich gegenüber
Vergil, Lukan, Walter von Châtillon und den Chansons de geste. Die erwähnten großen

Epen schwelgen darin, Lesern und Hörern ein gerütteltes Maß an Grässlichkei-
ten zuzumuten - Schädelspalten im Detail, Hervorquellen der Eingeweide, Verspritzen

des Gehirns, Herausspringen der Augen nach einem Hieb auf den Schädel,
Anschwellen der Flüsse wegen des Blutbades, und dass abgeschlagene Organe ihre

angeborene Funktion noch eine Weile ausüben können etc. In der Saalschlacht am
Schluss der Odyssee muss man sogar hinnehmen, dass dem unsympathischen, aber
harmlosen Ziegenhirten die Geschlechtsorgane abgerissen werden und man sie den
Hunden zum Fraß vorwirft! Auch der Verfasser des lateinischen Pseudo-Turpin im
Codex Calixtinus steht dem nicht nach und kann nicht genug daran kriegen, das

Hinmetzeln von Tausenden von Sarazenen hervorzuheben und stellt z.B. beim
Kampf Karls mit Aigolandus fest: Tanta sanguinum effusio die ilia agitur, quod victores

usque ad bases in sanguine natabant?&

Der Nibelungenepiker erzählt dagegen, wie sich bestimmte Menschen in dieser
fürchterlichen Tragödie verhalten. Was er dabei an unterschiedlichen Reaktionen
der Betroffenen herauszuarbeiten vermag, stellt eine unvorhersehbare Bereicherung
der epischen Kampfschilderungen dar. Für eine rasende vertierte Meute, wie man

38 Historia Karoli Magni et Rotholandi ou Chronique du Pseudo-Turpin, hg. von C. Meredith-Jones,
Genf 1972, S. 143.



Nibelungenlied 39

formuliert hat, war da kein Bedarf. Wenn ein Kämpfer mit einem Eber verglichen
wird, so ist das bekanntlich eine gängige epische Metapher für Mut und Kampfkraft
und wenn es heißt, dass Etzel aufatmet, weil er dem ttuvél - Volker - entrann, so

wird deshalb auch Volker nicht zum Leibhaftigen (Str. 2001); übrigens verwendet
Dietrich dasselbe Bild, um Wolfhart zurechtzuweisen (vgl. Str. 1993). Und was das

Bluttrinken betrifft, so erklärt der Dichter, dass der, der Blut getrunken hat, dâ von

gewan vil krefle (Str. 2117). Das deckt sich mit dem entsprechenden Hinweis im
Handbuch des deutschen Aberglaubens.

Mit dem blutüberströmten Dankwart, Hagens Bruder, der dem ersten rasch
erzählten Massenkampf entkommen konnte und die Stiege zur Königshalle
hinaufstürmt, ist man beim Hauptschauplatz und damit beim großen Schlusskampf
angelangt. Dieser gliedert sich, wie gesagt, in zwei Teile von ungleichem Gewicht. Da ist
das wüste Getümmel in der Halle, vergleichbar dem Kampf Blœdelîns mit Dank-
warts Mannen. Es geht nun darum, die anonyme Masse der Hunnenkrieger
auszuschalten, um Raum zu gewinnen für den Hauptteil, die großen Einzelkämpfe und
deren Umfeld. Schon im ersten Abschnitt, mit dem Erscheinen Dankwarts, tritt das

Massaker als solches zurück hinter eindrucksstarken Einzelszenen. Da ist die Tötung
Ortliebs (Str. 1961), ein blutiges Detail, gewiss, doch darin erschöpft sich das nicht,
denn es geht ja um die Einbeziehung Kriemhilts, der damit neues Leid zugefügt
wird. Dann werden die einzelnen Burgunderkrieger vorgestellt, neben Hagen,
Dankwart und Volker und vorsorglich vorausweisend auch Giselher, Kriemhilts
Lieblingsbruder! Von Hagen heißt es, dass er wüeten begann und so manegen heim
brach (Str. 1980f). Das wird aber nur behauptet und nicht im Einzelnen vorgeführt,
also eine grundsätzliche Abkehr von epischer Praxis!39 Der Dichter sah seine
Aufgabe woanders. Immer wieder wird der realräumliche Hintergrund betont. So wird
mehrfach auf Burgonden hingewiesen, Gunther ist der vogt von Rîne (Str. 1968) und
es ist von den recken von dem Rîne die Rede (Str. 1976). Dem steht der vogt von Berne

gegenüber, der künec der Amelunge (Str. 1981), der ritter [...] ûz Amelunge lant
(Str. 1983). Dieser Dietrich wird in ein zweifelhaftes Licht gerückt (Str. 1983ff). So

bittet Kriemhilt ihn um Hilfe, doch was antwortet der künec der Amelunge: „Wie sol

ich iu gehelfen [...] nu sorge ich umbe mich." (Str. 1984). Schließlich dann doch ein
sachter Versuch: „Daz will ich versuochen, ob ich tu gehelfen kann" (Str. 1986)! Dreimal

fällt das wichtige Wort helfe, was die Ohnmacht des Amelungenfürsten
unterstreicht. Das lässt vorausdenken an den Schluss des Epos. Dietrich hat alle Mühe die

abgekämpften Burgunder, Gunther und Hagen, zu bezwingen, übergibt sie

Kriemhilt und verlässt weinend die Szene!

39 Statt im Nibelungendichter einen Mann am Werk zu sehen, der nichts anderes im Sinne hatte, als

eine rauschhafte Blutorgie voller Grässlichkeiten vorzuführen - wie das die marktbeherrschende
Deutung zu werden scheint - sollte man auf die anderen epischen Werke blicken, wo es diese

Grässlichkeiten en masse gibt und keine Rüdigerszene und kein Gespräch Gîselhers mit seiner
Schwester. Wenn es dann heißt - Hagen und Volker halten sich vom Kampf fern aus anderen
Gründen als Achilles -, dass Rüdiger des muotes ertobete (Str. 2206), wie er die Stiege
hinaufstürmt, so wird damit einfach seine Kampfkraft betont.



40 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Die Einbeziehung Dietrichs ins Geschehen bewirkt eine Unterbrechung des

Hallenkampfes. Gunther bietet buoze und suone an. Die Freundschaft mit Dietrich
wird besiegelt und sogleich der edel Riiedegêr einbezogen (Str. 1996). Ein deutlicher
Fingerzeig auf das Kommende, das dann umso tragischer erscheint, wenn die beiden
in den Kampf eingreifen müssen. Hagen und Volker, die seit der 29. äventiure im
Vordergrund stehen, beherrschen auch den Rest dieser äventiure (Str. 1999ff), was
ebenfalls auf den Schluss des Epos vorausverweist wie die Erwähnung des

Heißsporns Wolfhart auf Seiten der Amelungen. Der Epiker bereitet über den Einsatz der

wichtigsten Personen das Ende vor.
Die großen Epen der Antike und die Chansons de geste sehen in der aufwendigen

Schilderung der großen Schlacht ihr Hauptanliegen. Beim Nibelungenepiker
gewinnt man den Eindruck, dass er sich diesem gattungsbedingten ,Zwang' nur
halbherzig unterwarf und seine Energie auf die Herausarbeitung dessen verwandte, was
außerhalb des Massengeschehens vor sich ging. In der Odyssee ist nach Beendigung
des Gemetzels im Saal das Epos zu Ende, im Nibelungenepos ist mit der hemdsärmeligen

Beseitigung der Leichen die große Saalschlacht zu Ende, doch nun folgt erst
das Eigentliche, die Einzelkämpfe an der Stiege, und es setzt sich die gründliche
Neuorientierung der epischen Kampfschilderung durch, wobei mehr geredet als

gekämpft wird, vom Beschreiben furchtbarer Wunden ohnehin keine Rede. Man
blicke nur auf die große Szene in der 36. äventiure, worin die Burgunder dem hunnischen

Herrscherpaar gegenübergestellt werden und es zu dem ergreifenden
Wortwechsel mit Kriemhilt kommt, in dessen Zentrum der unschuldige Gîselher steht.
Das fällt auch quantitativ ins Gewicht. Neben dem leit der Kriemhilt wird aber nun
die bedingungslose Treue der Könige gegenüber ihrem man, Hagen, zum entscheidenden

Movens des Geschehens. Vorbildliches Vasallentum gegen Kriemhilts
Minne. Die folgende äventiure stellt dann Rüdiger ins Zentrum. Was Rüdiger
betrifft, erlaube ich mir auf meine älteren Arbeiten zu verweisen, besonders auf meinen
Beitrag zum großen Ausstellungskatalog.40

Der Rüdiger-Erzählstrang verdichtet sich zum Höhepunkt der neuen nibelungi-
schen Darstellung großer Kämpfe, was dazu beiträgt, die alten mceren zum
hochmittelalterlichen Epos zu nobilitieren. Rüdigers Verhalten ermöglicht die ganz und gar
unvorhersehbare ritterliche Reaktion Hagens, die Waffen schweigen zu lassen, dem
sich Volker anschließt - und bereitet so den packenden Schluss des Epos vor, der
nicht zuletzt in der Apotheose Hagens liegt. Aber da war noch das Glanzstück der
alten Sagenüberlieferung, die heroische Hortverweigerung, wovon die Atlakvida

zeugt. Den Drachenkampf, ebenfalls eine Hauptattraktion der alten Sagen, konnte
der hochmittelalterliche Epiker weitgehend ignorieren. An der heroischen Verweigerung

der Herausgabe des Goldhorts führte kein Weg vorbei. Die kompositorischen

Schwierigkeiten, die sich der Dichter damit auflud, konnte er als mittelalterlicher

Epiker offenbar in Kauf nehmen; ein Lehrstück für mittelalterliche
Kompositionsweise!

40 Vgl. oben, Anm. 27.



Nibelungenlied 41

Im Verlauf des Epos zog der Goldhort nur punktuell das Interesse auf sich. Mit
der Ankunft der Burgunder am Hof Etzels ändert sich das, eher gewaltsam nach

modernem Empfinden. So kommt es zu der überraschenden Frage Kriemhilts nach
dem Goldhort, die von Hagen abgeschmettert wird, wie oben dargelegt. In Entsprechung

dazu geht es in der anschließenden âventiure um ein anderes wesentliches

Requisit - das in den alten Sagen fehlte - um Sigfrids Schwert und damit um den
Geliebten selbst. Am Schluss des Epos wird nun das, was vorher auf die âventiuren 28

und 29 auseinandergelegt war, in zwei Strophen zusammengefasst, ein klares Indiz
für bewusste Komposition (Str. 2371f): Hagens Bekenntnis und Kriemhilts
verzweifeltes und zugleich überwältigendes Sichklammern an Sigfrieds Schwert und die
anschließende Tötung Hagens mit diesem Schwert. Doch damit ließ es der Epiker
nicht bewenden. Seine neue Nibelungenbotschaft, König Etzel in den Mund gelegt
und Hildebrands Schwert anvertraut, war Rühmung Hagens und Verurteilung
Kriemhilts, was er in der Schlussstrophe besiegelt und als gültige Fassung der
Nibelungensage beansprucht: daz ist der Nibelunge nôt (Str. 2379)! Wenn Etzel, dem

durch Hagen furchtbares Leid zugefügt wurde, diesem Krieger, der im Dienst seiner
Herren zu allem bereit ist, als den allerbesten degen rühmt, muss die Überlegung
erlaubt sein, ob in dieser Situation diese Fügung nur aus sich heraus zu verstehen sei

oder ob nicht viel eher eine überbietende Anspielung vorliegen könnte. Zur gleichen
Zeit nämlich hat sich im arturischen Roman die Vorstellung vom meilleur chevalier

durchgesetzt. Solche und ähnliche Einzelbeobachtungen, die die amtliche
Nibelungenphilologie ignoriert, könnten wesentlich dazu beitragen, unser Bild von der

damaligen Literatur zu beleben. Mit der konsequenten Ausrichtung des Geschehens
auf das vorbildliche Vasallentum - herre/man - hin löst sich der Dichter vom Rittertyp

der Artusromane los, was ihn nicht hindert, gelegentlich die Begriffe rit-
ter/ritterschaft zu verwenden. Grundsätzlich geht es um den man, unterstrichen
durch kostbare Begriffe wie recke und degen. Dieser Konzentration auf das Vasallentum

verdanken wir, als besondere Überraschung, die Rüdigerepisode, womit der

Dichter, wie ich meine, auch eine politische' Botschaft verbunden haben dürfte.

Rüdiger kommt schließlich als gebrochener Mann seiner Vasallenpflicht nach, doch

nun verstößt ausgerechnet Hagen, der man schlechthin, dagegen; mit verheerenden

Folgen für seine herren - Rüdiger tötet Gernot! Der rheinische Hagen, der durch
diese noble Geste über sich hinauswächst, verneigt sich damit vor dem donaulän-
dischen Vasallen Rüdiger. Sollten darin Staufer und Babenberger so etwas wie ihr
gemeinsames heroic age erkennen und würdigen? Was das bedeuten könnte, wird
uns noch bei der abschließenden Frage beschäftigen, wie der Dichter sein Epos
verstanden wissen wollte.

Die zwei Pole, die der Neufassung der alten Sagen ihre Orientierung geben, sind
also Minne und Vasallität, in der ersten âventiure breit dargelegt, in den Schlussstrophen

wirkungsvoll zusammengefasst. Die Waage hat sich nun endgültig der Vasallität

zugeneigt. Kriemhilt, die vâlandinne - obgleich vil edelez wip - wird im Gegensatz
zu Hagen hingerichtet, wie weiter oben mit Blick auf Geneluns Hinrichtung
angedeutet wurde. Der leicht verächtlich frauenfeindliche Ton in den Worten Etzels,



42 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

dass Hagen von eines wîbes banden sterben musste, ist in die Beurteilung der Szene

einzubeziehen und es drängt sich der Schluss auf, dass die Minne, diese einmalige
Errungenschaft der volkssprachlichen Literatur des Hochmittelalters, einer strengen
Prüfung unterzogen wird. Für die Troubadours war fin'amors fons de bontat cà tot lo

mon illuminât - was direkt an Boethius anschließt. Reinmar und Walther rühmen

wîp und wîbes namen und für Wolfram hät Minne ûf erden hûs und ze himile ist reine

vor got ir geleite. An reine fehlte es Kriemhilt nicht und doch wird sie zur vâlandinne.

Neigt der Nibelungenepiker in seiner Darstellung dessen, was die Minne an
Zerstörerischem anrichtet, nicht doch dem damals gängigen Klerikerdictum zu, wonach
der amor huius mundifinem amarum habet? Wir lassen es dabei bewenden.

Der Dichter hat den Abschluss des Werkes dem zweiten Pol, der Vasallität,
anvertraut, was sich in der Handlungsführung vor allem seit der 29. âventiure immer
deutlicher abzeichnete. Hagen, der in Str. 2368 nachdrücklich auf seine Herren

verweist, präsentiert sich in seiner Hortverweigerung als Vasall und der Anblick des

abgeschlagenen Hauptes sînes Herren (Str. 2370), stimuliert ihn zu seiner Formulierung

der Hortverweigerung. Hagen evoziert das Herrschaftsgebiet - Burgonden -
und die kostbaren Namen seiner Herren und stellt die Verbindung her zu dem, was

in der ersten âventiure über die Macht der Burgunder in Worms am Rlne aufgebaut
worden war.41 Man kann darin nur eine beeindruckende Huldigung des Autors
sehen und den Ausdruck seines Stolzes auf solche Ahnen, was im Tod des vorbildlichen

Vasallen erhärtet wird. Man hat es dabei mit realen räumlichen Gegebenheiten

zu tun und es fragt sich doch, was das für Dichter und Hörer damals bedeutet
haben mag. Das gilt auch für das Donauland und insbesondere für Bechelaren. Die
mittelalterliche Neigung, an Großes in der Vergangenheit anzuknüpfen, ist bekannt,

man denke nur an die These von der trojanischen Abstammung der Franken. Das

Rheinland war um diese Zeit - siehe Otto von Freising - die Machtbasis der Staufer.

Über den altnibelungischen Namen Burgund ergab sich die Möglichkeit der Anbin-
dung an früheres großes Geschehen. Kaiser Friedrich I. hatte 1156 Beatrix von
Burgund geheiratet und sich dann in Burgund krönen lassen. Für das österreichische
Donauland ist keine sagenhistorische Nibelungenüberlieferung belegt; im Südosten

dominierte, siehe oben, die Dietrichsage mit ihrem freundlichen Attilabild. Dazu gab

es feste Beziehungen zwischen Rhein und Donau. 1156 erließ Friedrich I. das Privilegium

minus, das den österreichischen Markgrafen Heinrich zum Herzog erhob und
ihn mit außerordentlichen Privilegien ausstattete, was die engen Beziehungen der
beiden Herrscherhäuser festigte. Dass Friedrich beim 3. Kreuzzug den Landweg
durch Österreich wählte und es in Ungarn noch zur Verlobung seines Sohnes kam,

aus der dann nichts wurde, wird erheblichen Eindruck hinterlassen haben. Das alles

ist seit langem bekannt. Die Forschung wirkt wie gelähmt, doch es dürfte sich

lohnen, darüber nachzudenken.
Dass die Burgunder, wie auch Rüdiger, untergehen, ist alles andere als ein Makel.

Solche Krieger zu seinen - wie vage auch immer - Vorfahren zu zählen, war für die

41 Heinz Thomas, „Die Staufer im Nibelungenlied", in: Zeitschriftfür deutsche Philologie 109 (1990),
S. 321-354.



Nibelungenlied 43

burgundischen Staufer wie für die Österreicher ein Ruhmestitel. Mit dieser Ansip-

pung der Nibelungensagen an die Wirklichkeit des Hochmittelalters und der
literarischen Ausgestaltung zu einem großen Epos hatte der Osten gegenüber dem
französischen Westen mit dessen Chansons de geste und der Artusdichtung gleichgezogen.

Das bedeutet auch eine Aufwertung der alten Sagen, wenn man ihnen eine derart

wichtige Rolle im ,Ahnenpass' der rheinischen Burgunder und der donauländi-
schen Österreicher zuschreiben konnte. Nun hatte im Epyllion Waltharius die

Nibelungensage schon einmal literarisches Niveau erreicht, sogar auf lateinisch,
freilich um den Preis parodiert zu werden und als Unterhaltungsstoff für Gebildete

zu dienen. Den Nibelungensagen war damit gleichsam der Weg zu einer anspruchsvollen

Literarisierung verbaut. Dabei sollte es aber nicht bleiben. Im 12. Jahrhundert
im Zuge der raschen Auffächerung der literarischen Palette erhielt auch dieser Stoff
seine seriöse Literarisierungschance.

Der Nibelungenepiker hat diese Chance genützt, indem er es verstand, sich von
der wesenhaften Bindung an die mündliche Überlieferung zu lösen und sich im
literarischen Bereich umzusehen. Blicken wir zusammenfassend zurück und heben wir
über das Dargelegte hinaus die Schwerpunkte hervor. Abschließend werden wir die

Frage stellen, was dem Autor als Ziel seiner Darstellung der Nibelungensagen
vorschwebte.

Zusammenfassung

Blicken wir zurück und setzen wir bei dem an, was die führende französische Literatur

damals kennzeichnete. Die sich schon im Ludwigslied abzeichnende Herausbildung

eines bestimmten Territoriums als eines auch literarisch bedeutsamen Raumes

- ze Vrankön, la France, nicht den Osten des karolingischen Reiches erfassend - bot
eine günstige Voraussetzung für die Entstehung eines im National-Religiösen
gründenden Großepos. Man hat es da mit dem eigenen realen Raum zu tun, mit den

nicht minder realen Menschen, der eigenen Welt zugehörig: Roland, Wilhelm, Karl
etc., dazu nicht minder naheliegend der religiöse Konflikt mit den Sarazenen,
gipfelnd jeweils in der großen Schlacht. Es fehlt also nichts zu einem religiös-nationalen
Epos Frankreichs, all dies sogar unmittelbarer packend als das ferne Geschehen der
Ilias oder der Aeneis für die Menschen der Antike. Nun gibt es meines Wissens keine
direkten Aussagen der literarisch Interessierten des 12. Jahrhunderts zu ihrem
Verhältnis zu den Chansons de geste und der Frage nach einem ,Eposgefühl' dieser
Menschen. Was uns aus der literaturwissenschaftlichen Perspektive als besonders epos-
verdächtig erscheinen mag, muss es für die damaligen Dichter und deren Publikum
nicht unbedingt auch gewesen sein. Man kommt dem Problem wohl näher, wenn
man von der französischen Literaturszene des 12. Jahrhunderts ausgeht, die neben
der im Mündlichen wurzelnden Chansons de geste-Tradition vor allem auf die
literarische Aneignung der prestigiösen Bildungsstoffe der Antike - beginnend mit dem



44 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Alexanderstoff - ausgerichtet war. Wie stark die Bindung an die literarische
Übermacht der Antike war, kann man z.B. an der großen Romelegie Hildeberts von
Tours aus der ersten Hälfte des Jahrhunderts sehen oder an der Tatsache, dass

gegen Ende des Jahrhunderts, wie erwähnt, Walter von Châtillon mit seinem antikisierenden

Epos Alexandreis dieser Gestalt der Antike das gab, was ihr die Antike selbst

versagt hatte. Das Vergangenheitsabbild, das der Autor aber entwirft, ist nicht das

eines Epos. So mischt sich Alttestamentliches und Christliches ein und der Autor
scheut sich auch nicht, massiv Kritik an Zuständen in der Kirche anzubringen wie in
seinem Poem Propter Sion non tacebo. Die für ein Epos wichtige Kompaktheit wird
also immer wieder aufgebrochen.

War also für die Literaturkreise des romanischen Westens das Phänomen Epos
damit ein für allemal mit der Antike besetzt? Tatsächlich beschritt die volkssprachliche

Literatur Frankreichs gegen Ende des 12. Jahrhunderts auch einen neuen und
authentisch mittelalterlichen Weg, in der neuen Großform des höfischen Romans.
Chrétien de Troyes, der sich wie seine Landsmännin Marie de France von der
Bearbeitung lateinischer Literatur abwandte, stellte die volkssprachliche Literatur auf die

neue, mittelalterliche Grundlage. Gemäß seiner Translationsthese, gründend auf der
Einheit von chevalerie und clergie, die im Gegensatz zu Griechenland und Rom in la

France endgültig verankert sei, verlieh er dieser Einheit die vornehme antike Ahnenschaft,

die aber erst nun in seinem Romanwerk ihre überbietende Erfüllung findet,
wenn z.B. Piramus, der tragisch Liebende der Antike hinter dem chevalier als perfektem

Liebendem zurücktreten muss. Das Erregende daran ist, dass er dem Wirken
dieser Einheit von chevalerie und clergie nicht die mündlich tradierte authentisch
französische Tradition der Chansons de geste zuordnete, sondern diesen Bereich
ostentativ ignorierte und sich der matière de Bretagne zuwandte und die entsprechende

erzählerische Großform schuf, den höfischen Artusroman als molt bel con-

jointure. Hat damit Chrétien die französische Literatur seiner Zeit und der folgenden
Jahrzehnte von der erzählerischen Großform, die wir Epos zu nennen pflegen,
verabschiedet? Für das fruchtbare genus der Chansons de geste mit seiner grundsätzlichen

Affinität zum Genus Epos bedeutet Chrétiens Leistung zwar keineswegs den
Todesstoß - da war ja schließlich schon das Rolandslied - doch dann lief der höfische

Roman den mündlich überlieferten Ansätzen zu den Chansons de geste den

Rang ab. Demgegenüber wartete die deutsche Literatur des Hochmittelalters mit
einer Überraschung auf, indem sie alte nibelungische mündliche Überlieferungen zu
dem mittelalterlichen Epos zusammenfasste, von dessen Gewicht u.a. auch die
zahlreichen Handschriften zeugen.

Das, was der Nibelungenepiker mit seinem Werk vorhatte, sollte sich von den

Epen der Antike und den Chansons de geste unterscheiden. Das betrifft vor allem die

Kampfschilderung als Kernstück dieser Epen, deren Autoren nicht müde wurden,
die zugefügten Wunden in allen Varianten und Einzelheiten auszumalen. Auch Walter

von Châtillon, der gelehrte Zeitgenosse des Nibelungenepikers, eiferte in seiner
Alexandreis seinen großen antiken Vorbildern nach und ließ die Krieger in den

grässlichen Wunden herumwühlen. Der Nibelungenepiker, der es ebenfalls mit der



Zusammenfassung 45

Schilderung einer großen Schlacht zu tun hat, löste sich davon los und ging einen

eigenen Weg. So hätte er die Vernichtung in einem Nebengebäude untergebrachten
knehte der Burgunderkönige zum Anlass nehmen können, eine detaillierte Schilderung

dieses Massakers zu liefern, stattdessen erfährt man nur, dass Dankwart
Blœdelîn enthauptet und es im Saal zu einem wüsten Getümmel kommt; von Wunden

etc. keine Rede. Bloß 29 Strophen, die 32. âventiure füllend, werden darauf
verwendet. Nur in Str. 1945 heißt es von Dankwart ganz allgemein: hey waz er tiefer
wunden durch die helme sluoc! In der Hauptschlacht, dem Kampf in Etzels Halle, setzt
sich das fort. Mit Hagens Tötung des Etzelsohnes beginnt es, doch man erfährt
nichts über Schädelspalten, Hirnverspritzen, Gedärmöffnen, etc. Worauf es bei dieser

Kampfschilderung ankommt, ist die Profilierung der Hauptgestalten und das

geschieht vor allem im Gespräch. Dabei geht es nicht nur um die männlichen
kämpferischen Protagonisten, sondern nicht zuletzt um die Frauengestalt, Kriemhilt, die

schon zu Beginn als Hauptgestalt eingeführt worden war. Weder die Aeneis noch die
Chansons de geste hatten da Gleichwertiges zu bieten. Ein radikaler Eingriff in die

altnibelungische Tradition war es auch, Sigfrid so ostentativ ins zweite Glied
zurückzuschieben. Dazu wird von diesem vil edel magedin (Str. 2) gesagt, dass der

juncvrouwen tugende zierten anderiu wîp (Str. 3) - fast ein Affront gegenüber wip -
immerhin: wip, wie reine ein nam \ Mit dem Hinweis auf die Gefährlichkeit der
Frauenschönheit, was man mit Heinzle als die ,Helena-Formel' bezeichnen kann, wird
auf einen großen literarischen Hintergrund verwiesen, doch wo die antike Helena
keinerlei Anteil am Geschehen hat, wird Kriemhilt zur treibenden Kraft bis in den

furchtbaren Untergang hinein und das edele wip wird im selben Atemzug zur
vâlandinne, im Eneasroman ist es der Teufel, der viant, der Dido in den Selbstmord

triebt, im Nibelungenlied wird die Frau selbst zur Teufelin! Mit dem Hinweis auf die

sogenannte mittelalterliche Frauenfeindlichkeit wird man aber dem Frauenbild des

Nibelungenliedes nicht gerecht, abgesehen davon, dass nicht der leiseste luxuria-Ver-
dacht aufkommen kann. Dann hat man ja die unvergesslichen Bilder von dieser

Frau: Als Liebende an der Seite des ermordeten Geliebten, als alternde Witwe im
verweinten Alltagskleid vor Rüdiger und als imponierende Königin, under kröne, die
die Treppe herabschreitet, um ihrem Todfeind gegenüber zu treten. Das Ganze, wie
weiter oben ausgedrückt, auch ein typisch mittelalterliches Kompositionsproblem,
das Teil mittelalterlicher Literaturästhetik ist. Als bloße Interjektion wird man den

Hinweis auf vâlandinne nicht abtun können. Kommt damit ein religiöses Moment
ins Spiel? In der Nibelungenüberlieferung fehlt dafür jeder Ansatz. Spürte der Dichter

in seinem Bemühen, ein großes mittelalterliches Epos zu schaffen, die Notwendigkeit,

entsprechende religiöse Maßstäbe einzuführen? Dass damit vielleicht das

ganze epische Gefüge ins Rutschen kam - aus moderner Sicht - musste ihn nicht
unbedingt belasten. Der repräsentative Kirchgang im Dom zu Worms ist freilich
nicht viel mehr als religiöse Kulisse für den verhängnisvollen Streit der Königinnen.
Die ergreifende Szene nach der Ermordung Sigfrids dient in erster Linie der
Darstellung des Schmerzes, der schließlich die Katastrophe auslösen und jedes Verzeihen

ausschließen wird. Nicht einmal Giselher, Kriemhilts Lieblingsbruder, wird



46 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Kriemhilts gnadenlose Versteinerung in ihrem Schmerz lockern können. Wollte der

Dichter damit indirekt ausdrücken, dass eine derartige Verabsolutierung des

Schmerzes Schuld bedeuten und sogar ein vil edel wîp zur vâlandinne wandeln kann?

Doch wie sind Religion und Gott in ein Epos einzubringen, dem es nicht um den

Kampf mit Glaubesfeinden geht? Der Dichter des Nibelungenliedes entwickelte diese

Thematik aus bestimmten Personen und deren Reaktionen heraus und macht dies

zum Herzstück der großen Schlussepisode der Schlacht in Etzels Halle. Es beginnt
mit Hagens Aufforderung zum Gottesdienstbesuch, was man noch als konventionell
abtun kann. Doch dann platziert der Dichter mitten in die Kampfschilderung hinein
die Rüdigerszene, die die 37. âventiure füllt und 100 Strophen umfasst. (Zum
Vergleich, das einleitende Gemetzel, das mit der Vernichtung der knehte der Burgunder
endet, tat er mit 50 Strophen ab!) Diese Szene, die in ihrer Einmaligkeit kaum zu
überschätzen ist, verändert auch die Typik der großen epischen Kampfschilderung.
Aufbreiter Basis bereitet der Dichter das völlig Unerwartete vor, indem er aus Rüdigers

heillosem Dilemma Hagens Schildbitte, Rüdigers Schildgabe und Hagens
Abstinenz vom Kampf hervorgehen lässt. Da sind zuerst die Tränen Rüdigers ob der

Katastrophe, dann sein aus der Wilhelmsepik entlehnter Fausthieb, der den
schmähenden Hunnen niederstreckt, als Vorbereitung auf das lange Gespräch mit dem
hunnischen Herrscherpaar, worin ihm seine Pflichtenkollision bewusst gemacht
wird. Es stellt sich ihm nun das Problem der diffidatio. Er begnügt sich aber nicht mit
der bloß feudalrechtlichen Seite des Problems, die schon im Rolandslied spürbar
wird und worauf Panzer am Beispiel der Chansons von Renaus de Montauban mit
Nachdruck hingewiesen hat. Der Nibelungenepiker lässt seinen Rüdiger verzweifelt
ausrufen: daz ich die sêle vliese, des enhân ich niht gesworn (Str. 2150). Mit dem Begriff
sêle geht es um ein Herzwort der Religion und damit wird die rechtliche Problematik

religiös überhöht. Eine Interjektion ist das nicht!
Das führt zur anschließenden großen Klage (Str. 2153f), worin nun unmittelbar

Gott angerufen wird. Ist das Nibelungenlied doch nicht so religionslos wie Goethe
meinte? Rüdiger will auf seine Stellung am Hofverzichten und will ûfmînenfiiezen in

daz eilende gän (Str. 2157), Etzel lehnt das ab und will im Gegenzug Rüdigers
Stellung noch erhöhen. Schließlich beugt sich Rüdiger der Staatsraison, greift zu den

Waffen und nähert sich der schrecklichen Stiege'.
Dass der Dichter an dieser Stelle nicht vergisst, Giselher einzubeziehen, verdichtet

das humane Geflecht. Indem der Dichter aber nun ausgerechnet den kaltblütigen
Mörder Sigfrids und vorbildlichen Vasallen Hagen in den Mittelpunkt des Geschehens

rückt und ihn nun die Vasallenpflicht gegenüber seinen Burgunderherren
seinerseits verletzen lässt, bereitet u.a. die dann König Etzel in den Mund gelegte

Rühmung Hagens als besten degen vor. Mit Hagens Schildbitte, die das Kampfgeschehen

stoppt und mit Rüdigers Schildgabe wird wiederum Gott ins Geschehen einbezogen
(Str. 2195ff). Diese Anrufungen kann man nicht als Floskeln abtun, es geht doch
darum zu zeigen, wie in dieser extremen Situation für diese Krieger Gott
selbstverständliche Bezugsgröße ist. (Nebenbei sei erwähnt, wie wirkungsvoll der Dichter
sein Leitwort gäbe, geben zur Verdichtung der Szene einsetzt.) Es folgt der Kampf



Zusammenfassung 47

Rüdigers, und da greift nun der Dichter auf das entsprechende epische Muster
zurück: [... ] des muotes er ertobete (Str. 2206). Auch da ist dann von einer Blutorgie
keine Rede. Die Stiege, der räumliche Mittelpunkt des schrecklichen Geschehens,
wird durch das Gespräch zwischen Hagen und Rüdiger aber auch zu einem Ort
ergreifender Menschlichkeit, wenn es in klarer räumlicher Fixierung in Str. 2192 heißt:
dô rief vil lûte Hagene von der stiegen her zetal [...] so dass ausgerechnet an dieser
Stelle Schwertbitte und Schwertgabe möglich werden und das Morden unterbrochen

werden kann.
Das führt zu einem Seitenblick auf die Raumgestaltung in anderen Epen, der

Antike, in Chansons de geste und in der Alexandreis. Man vermisst hier ein klares
Raumgefühl. Das Gemetzel verliert sich in totaler Unübersichtlichkeit. Räumliches wird
nur zusammenhanglos und punktuell fassbar. Selbst die Halle, in der die Freier der

Penelope abgeschlachtet werden, kennt keine dem Nibelungenepos vergleichbare
klar räumliche Strukturen, was diese - wie im Fall der Stiege - gleichsam zu
Mitspielern macht.

Blicken wir von der das Kampfgeschehen beherrschenden Rüdigerepisode noch
einmal und abschließend auf die Schlussszene, die Hortverweigerung in ihrer
hochmittelalterlichen Verwirklichung. Es geht nun nicht mehr nur um den Goldhort,
sondern auch um das Schwert Sigfrids, und es ist zu fragen, ob nicht das alte Motiv
der Hortverweigerung dazu da ist, auf das Neue, Sigfrids Schwert, hinzuführen? Bei
der Schilderung der Ankunft der Burgunder am Hunnenhof wurden, wie weiter
oben dargelegt, diese zwei mächtigen Dingsymbole auf zwei getrennte âventiuren

verteilt, die 28. und die 29., ohne dass ein Zusammenhang hergestellt würde; ein
deutliches Signal für einen späten Eingriff in den Ablauf des Geschehens. Sigfrids
Schwert in der 29. âventiure strahlt dabei unvergleichlich heller als der Goldhort in
der vorausgehenden. In der Schlussszene des Epos werden nun beide Symbole
miteinander verbunden und gleichsam zu Akteuren, die die Handlung bestimmen, wobei

immerhin das Schwert - und somit Minne und Herzenjammer - das Schlusssignal

setzt (Str. 2372). Doch da ist noch Gott in Hagens Hortverweigerung und da

sind noch die Burgunder - letzeres schlägt den Bogen zurück zur ersten âventiure -
und da ist die vâlandinne (Str. 2371). Man wird Hagens Berufung auf Gott nicht
überbewerten wollen, doch sie ist nun einmal da und man kann darin eine Fortsetzung

dessen sehen, was in der Rüdigerepisode aufgebrochen ist. Diese Einbeziehung
Gottes geschieht auf dem Höhepunkt des nibelungischen Geschehens, der

Hortverweigerung. In der Atlakviöa heißt es in Str. 27: Rin skal räda/ rôgmâlmi skatna

(der Rhein soll verfügen/ über das Streit-Erz der Männer).42 Nun, im Epos die
Verlagerung von der konkreten Örtlichkeit - Rhein - ins Innermenschliche und Religiöse,

wie immer letzteres zu bewerten ist. Die alte Sage wird damit abschließend ins
hochmittelalterliche Lebensgefühl eingebettet und aufgewertet, was einem
hochmittelalterlichen Epos nur angemessen sein konnte.

42 Atlakvida in grœnlenzka, in: Klaus von See et al. (Hg.): Kommentar zu den Liedern der Edda. Bd. 7:

Heldenlieder. Heidelberg 2012, S. 297.



48 Teil I: Das Epos auf dem Kontinent und in England

Um Absicht des Dichters und Stellung des Nibelungenliedes als Epos innerhalb
der hochmittelalterlichen Literatur zu erfassen, ist es vor allem nötig, vom Hochmittelalter

und der verfügbaren Literatur auszugehen und nicht - mehr oder weniger
unterschwellig - auf das Germanische zu rekurrieren, dazu sind die literarischen

Anspielungen und Anleihen, die der Dichter in reichem Maße vornimmt, nicht nur
gelegentlich zu registrieren, sondern ernst zu nehmen und zu deuten, da man davon

ausgehen kann, dass der Dichter wusste, was er wollte und welche Ansprüche er
damit erhob. Fassen wir das Wichtigste zusammen: Da ist die markante Zweiteilung
des Werks mit ihrer klaren Verteilung der Gewichte, die âventiure 1 bis 19 mit ihrem
bunteren Geschehen und dann die âventiure von 20 bis zum Schluss mit ihrer
einheitlichen Linie auf den großen Kampf hin, der ganz und gar personalisiert ist durch
die Ausrichtung auf die Konfrontation Kriemhilt/Hagen. Das Ganze eingeleitet
durch das Minnegespräch zwischen Kriemhilt und Ute und einmündend in die
abschließende Tötung des wehrlosen Hagen/Turnus. Ich kann aus dieser konsequenten

Neuorientierung der alten Sagen - wozu ja noch manche Einzelheiten kommen

- nur den Schluss ziehen, dass der Nibelungendichter sein Nibelungenepos als

hochmittelalterliche Entsprechung zu Vergils Aeneis verstanden wissen wollte, nicht
als Reichsepos, sondern als das Minne- und Vasallenepos aus der Feudalwirklichkeit
heraus und verankert im realen Raum - am Rhein, in Passau und Bechelaren. Die
substantiellen Anleihen bei den Chansons de geste trugen zur Vermittelalterlichung
bei. Eingerahmt das Ganze durch die selbstbewusste Ankündigung in der ersten

Strophe muget ir nu wunder hœren sagen und die kategorische Schlussaussage daz ist
der Nibelunge liet/nôt. Ich könnte mir von dieser Deutung eine heilsame Auflockerung

unserer Literaturgeschichten versprechen, die sich ja meist damit begnügen,
die entstehenden Gattungen nebeneinander abzuhandeln. Man lasse sich von
Gottfrieds Dichterschau leiten. Gottfried lässt darin die deutsche Literatur mit der Eneit
Heinrichs von Veldeke beginnen, der daz erste ris in tiutscher Zungen impfete. Er geht
also von der Antike aus. Die frühe und primitive Alexanderdichtung ignoriert er. Mit
Heinrichs Werk ist er bei der Aeneis. Der Nibelungenepiker würde dem auf seine
Weise nicht nachstehen.

Das Nibelungenlied blieb als Epos im Vollsinn des Wortes ein Einzelfall. Schon
die Kudrundichtung bleibt weit unter Eposniveau und in der Dietrichsepik vollzog
sich eine weitere Zerfaserung der alten Sagensubstanz; von einzelnen Szenen
abgesehen geht es um bloßen Unterhaltungsstoff. Die Chanson de gesfe-Tradition dagegen

bewahrte in viel höherem Maße den Sinn für echt Episches.
Bezeichnend für das europäische Hoch- und Spätmittelalter ist nun die Tatsache,

dass der Artusritterroman eine unerwartete Vitalität entwickelte. Zwar gab es auch

da, wie zu erwarten, das Absinken ins Triviale, daneben aber entstanden z.B. in den

großen Prosaromanen - Lancelot, Perlesvaus etc. - Werke von hohem Rang. Im
französisch dominierten Mittelalter lief also der Roman - der Artusritterroman - dem
heroischen Epos den Rang ab.



Teil II

Das Epos in Island

Wenn wir uns nun der Njâls saga zuwenden, so deshalb, weil ich meine, dass in
diesem Werk die Möglichkeiten, die im genus Epos liegen, besonders umfassend
ausgeschöpft wurden. Der heroische Überschuss dieser Gattung wird darin auf
Menschenmaß zurückgeführt, zugunsten einer tiefgreifenden Einbeziehung
gesellschaftlich-menschlicher Fülle und darin integriert. In diesem Sinne zögere ich nicht, im
Untergang der Njälssippe in der abschließenden Katastrophe der brenna die
Entsprechung zur großen Schlacht der heroischen Epen zu sehen, doch nun eben nicht
extrem heroisierend abgehoben, sondern eingebunden ins Gemeinwesen der eigenen

Frühzeit und dieses in seiner realen menschlichen Fülle erfassend. Gehen wir
dem im Folgenden nach.

Das Fehlen einer mediävistisch orientierten Fiteraturgeschichtsschreibung,
bedingt durch die nationalsprachige Ausrichtung der Philologien, macht sich auch mit
Blick auf die vorliegende Fragestellung unangenehm bemerkbar. Was die
mittelalterliche Fiteratur Islands betrifft, kommt erschwerend hinzu, dass forschungsgeschichtliche

und ideologische Vorurteile einer zutreffenden Beurteilung im Wege
standen und stehen. So pflegt die Germanistik die Bedeutung Islands, ausgehend
vom Nibelungenlied, als Schatzhaus für altgermanische Überlieferungen zu betrachten

und ignoriert mit dieser archaisierenden Sicht, die nur einen Bruchteil der
isländischen Fiteratur des Mittelalters erfasst, das Europäische und spezifisch Isländische
daran.

Auf Island, um 870 entdeckt und rasch besiedelt - soweit es besiedelbar war -
wurde um 930 das Allthing eingerichtet und dem ganzen Fand eine einheitliche
Rechtsordnung gegeben -, ohne Exekutive, was die Durchführung der
Gerichtsbeschlüsse den Betroffenen überließ und zu den vielen Fehden führte. Um 1000
wurde ohne größere Probleme das Christentum eingeführt, um 1056 bereits ein
Bischofsitz errichtet, dem bald ein zweiter im Norden der Insel folgt und 1133
wurde zu Thingeyrar ein Benediktinerkloster eröffnet und die Basis für eine erstaunlich

intensive Fiterarisierung gelegt. Das Tor zur Europäisierung Islands war geöffnet

und die rege und mobile Einwandererbevölkerung machte auch Gebrauch
davon. Schon im materiellen Bereich war man ja aufgrund der kargen Natur des Bandes

in Vielem vom Ausland abhängig. Dem entsprach im Geistigen eine große
Offenheit gegenüber den westeuropäischen literarischen Errungenschaften; auch das

Fatein bildete keine Hürde.
Dieser Offenheit, die im 13. Jahrhundert - auch gefördert durch den norwegischen

Hof - zu einer großzügigen Übersetzertätigkeit vor allem aus dem Französischen

führte, steht eine ungewöhnlich stark ausgeprägte isländische Eigenentwick-



50 Teil II: Das Epos in Island

lung gegenüber, deren Medium die Prosa sein sollte und deren Movens die Historie.
Die Isländer kannten und pflegten zwar auch die altgermanischen Götter- und
Heldenlieder mit ihren stabgereimten Langzeilenversen, doch abgesehen von einigen
Ansätzen zu Neufassungen altheroischer Stoffe wie z.B. in den Atlamäl und den
Gudrunliedern erwies sich diese Tradition nicht mehr als zukunftsfähig, schon gar nicht
für die Erfassung nordisch-isländischer Sujets. Dazu kam, dass die Domäne der
poetischen Gestaltung von der extrem subtilen Skaldenkunst beherrscht wurde,
wodurch sich eine völlig neue Situation ergab. Die skaldische Strophe ist ihrem Wesen

nach absolut unepisch. Die beiden poetischen Adern, die austrocknende Tradition

in den alten Langzeilen und die neue Form, die Skaldik, fielen also für die

Herausbildung einer tragenden epischen Diktion aus. Von der Skaldik sollten aber
wertvolle Nebenwirkungen ausgehen. Die Skaldik ist betonte Individualkunst, sie ist
an namentlich bekannte Individuen gebunden, noch dazu praktisch ausschließlich

an Isländer, da diese nach einem kurzen norwegischen Vorspiel die Führung
übernahmen. Der Skalde, wenn er die komplexe Sprache der kenningar beherrschen
wollte, musste sich in Mythologie und Heldensage auskennen und trug somit dazu

bei, dass dieses Wissen erhalten blieb. Das Prestige der Skalden war groß, was man
auch daran sehen kann, welche Rolle sie am norwegischen Hof spielen konnten, vor
allem auch in Verbindung mit der Verehrung des Hl. Olaf; man denke an die

Glcelognskvida des borarinn loftunga oder gar an Geisli des Einarr Skülason. Die
isländischen Skalden stellten also eine wichtige Verbindung zum norwegischen
Königshof her, was der Bedeutung der Königsgeschichte zugutekam, wofür die
Geschichte Olafs des Heiligen (t 1030) die Hauptstütze bilden sollte. Die Kunst der
Skalden hat sicherlich dazu beigetragen, isländisches Selbst- und Eigenständigkeits-
bewusstsein zu stärken, was der literarischen Erschließung des isländischen', wozu
es in den Sagas kam, nur förderlich sein konnte.

Das Schicksal des heiligen Königs Olaf - und damit auch die Königsgeschichte
überhaupt - blieb nicht allein den Skalden überlassen. Die Historiographie - im
Zentrum die Olafssaga - wurde zum Mittelpunkt von Snorris historiographischem
Schaffen, der Heimskringla, dem Grundlagenwerk der norwegischen Königsgeschichte.

Das Medium war Prosa. Snorris Werk ist durch und durch Historiographie
und kein Epos. Die sich herausbildenden Sagas hingegen, diese unköniglichen
Spiegelungen des kargen isländischen Gemeinwesens, verließen die Bahn der etablierten

Historiographie. Ihr Betätigungsfeld waren Einzelschicksale einer begrenzten
Zeitspanne, was auch dem Fehlen einer größere Zeiträume umgreifenden ,Geschichte'

angemessen war. Die begrenzte Zeitspanne konnte auch dadurch zu einem epischen
Raum werden - söguöld.



Isländersagas, Königssagas und Geschichtsschreibung 51

Isländersagas, Königssagas und Geschichtsschreibung

Bevor wir darauf eingehen, wie dieser Raum gefüllt wurde, vergegenwärtigen wir
uns, wie stark im Norden der historisierende Impuls gewesen sein muss. So

begnügte sich Snorri nicht damit, eine Heiligenvita Olafs etwas historisch auszugestalten.

Er griff weit aus und stellte die gesamte norwegische Geschichte dar, poetische
Quellen wie das Ynglingatal auswertend und führte die Darstellung herauf bis ins
Hochmittelalter. Der historisierende Impuls sollte sogar aus autobiographischer
Sicht die Gegenwart des ausgehenden 12. Jahrhunderts erfassen in der Sverris saga,
die der isländische Abt Karl Jönsson mit Sverrir selbst verfasste. Dass dieser
abenteuerliche norwegische Herrscher, der sich an die Macht geputscht hatte, seine

eigene Saga der Feder eines Isländers anvertraute, lässt tief blicken. In den Sagas sollte
diese Kompetenz den isländischen Landsleuten selbst zugutekommen.

Die im Jahre 1000 erfolgte friedliche Übernahme des Christentums durch das

Allthing zeigt einerseits die Bedeutung dieser einmaligen Institution als Kernbereich
des sich konstituierenden Gemeinwesens - was uns besonders beschäftigen wird -,
macht andererseits auch deutlich, dass es aus dieser Geisteshaltung heraus den
Isländern fern lag, ihre eigene Vergangenheit zu verteufeln. Gute Voraussetzungen für
die nun entstehenden Isländergeschichten. Voraussetzung auch dafür, sich nicht mit
chronikalischem Beschreiben zu begnügen, sondern sich eine repräsentative und
unverwechselbare eigene Frühzeit zu schaffen. Damit nähern wir uns unserer Frage
nach einem isländischen Epos. Die Königsgeschichte mit ihren Abläufen durch die

Jahrhunderte hindurch blieb Historie; die sich herausbildenden isländischen Sagas,
die nur den kurzen Zeitraum, die söguöld, zu bewältigen hatten, standen vor anderen

Herausforderungen. Es genügte im Faufe der Entwicklung offenbar nicht, über
einzelne Begebenheiten und Schicksale zu berichten, sondern diese Frühzeit als solche

in den Blick zu nehmen und sich anhand prägender Einzelschicksale ihrer zu
vergewissern. Man stelle Egils saga, Laxdœla, Gîsla saga und Njâla nebeneinander. Da
stellt sich doch die Frage, dass die jeweiligen Verfasser nicht nur Erzählstoff
registrierten, sondern bewusst ihr Bild von der Vergangenheit Islands und seiner
Menschen ihren Fandsleuten darbieten wollten. Die Fiteraturgeschichten fragen nicht
energisch genug, was die einzelnen Erzähler mit ihrem Werk wollten.

Der historisierende Einsatz erfolgte zunächst, wie zu erwarten, in lateinischer
Sprache. So wird bekanntlich vom Priester Saemundr dem Weisen (f 1133) berichtet,

dass er sich in lateinischer Sprache über die norwegischen Könige und Island
geäußert habe. Seine Schriften sind nicht erhalten - der Aufschwung der
volkssprachlichen Fiteratur hat sie wohl überflüssig gemacht. Man kann diese Werke in
eine Reihe stellen mit den Stammes- und Volksgeschichten. Saemunds jüngerer
Zeitgenosse, der Priester Ari der Weise (+ 1148), bedient sich dann bereits der

Volkssprache in seiner Darstellung isländischer Frühgeschichte, in deren Mittelpunkt

die Annahme des Christentums steht. Anregungen dürfte er aus Bedas Histo-
ria ecclesiastica gentis Anglorum geschöpft haben, worin es ebenfalls um das Christentum

ging. Genealogische Dichtungen und Preislieder aus der heidnischen Zeit, wo-



52 Teil II: Das Epos in Island

für es auf dem Kontinent keine Entsprechungen gibt, standen als weitere Quellen
zur Verfugung.

Nicht minder wichtig und einmalig als Aris îslendingabôk ist das Buch von der
Landnahme (Landnâmabôk), an dessen Abfassung Ari mitbeteiligt gewesen sein

dürfte. Beide Schriften haben nichts Vergleichbares auf dem Kontinent. Sie sollten
sich als wegweisend für die weitere Entwicklung der Literatur Islands erweisen, vor
allem weil es darin um den einstaklingur geht, um das unverwechselbare Individuum,
den einzelnen Isländer, der in bedrängender Weise in seiner Eigenart präsent ist.43

Man erfährt Genaueres darüber, woher ein bestimmter namentlich genannter
Auswanderer kam, wie es um seine Familienverhältnisse bestellt war, wo er sich niederließ,

wozu noch einzelne erwähnenswerte Umstände treten konnten. Dabei handelte

es sich nicht um ganz ferne Menschen, sondern um nahe Familienangehörige, in
deren Besitz die jeweiligen Bauernhöfe sich noch befanden. Der entstehenden
Literatur stand somit ein konkretes Personenreservoir besonderer Art zur Verfügung,
worüber nicht einmal die Chansons de geste verfügten, ganz zu schweigen von der

Artusdichtung. Beide Werke, îslendingabôk und Landnâmabôk, zeugen von einem

ungewöhnlich starken isländischen Selbstbewusstsein. Die beginnende Schreibezeit
ruhte also bereits sicher in ihrer ,Islanditä', worauf die nun einsetzenden literarischen

Bestrebungen aufbauen konnten. Es ist symptomatisch, dass das erste Wort in
Aris Schrift „Isländer" lautet - îslendingabôk gorda ek [...] (Das Isländerbuch
verfaßte ich).44 Norwegen als Auswanderungsland erhält natürlich seinen Platz, es geht
aber um Island. Schon nach wenigen Seiten ist man beim Allthing mit seinen
Regelungen von Rechtsstreitigkeiten. Auf dem Thing wird auch die Annahme des

Christentums beschlossen. In der Njâla, in der die frühe isländische Literatur gipfelt, wird
diese Thingbezogenheit dem reichgefächerten isländischen Geschehen Halt verleihen.

In der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts regte sich auch in Norwegen das

Interesse an Geschichtsschreibung. So schrieb der Mönch Theodoricus eine Historia de

43 In seiner isländischen Kulturgeschichte hebt Nordal die Bedeutung des einzelnen als einstaklingur
hervor am Beispiel des Skalden Egill. Vgl. Siguröur Nordal, Islenzk menning, Reykjavik 1942,
S. 163ff. Ein Beispiel aus der Laxdœla saga mag das unterstreichen. Es geht um die Reaktion

Kjartans gegenüber den drohenden Bekehrungsmaßnahmen des Königs Olaf. Als Abschluss einer
dreifach gestuften Gesprächsabfolge legt Kjartan los: Engis manns naudungarmadr vil ek vera [...]
meÖan ek ma upp standa ok vâpnum valda (Laxdœla saga, hg. von Einar Öl. Sveinsson, Reykjavik
1934 (Islenzk fornrit V), S. 119. Deutsche Übersetzung (hier und in folgenden Zitaten aus der
Laxdœla saga) in: Laxdœla saga. Die Saga von den Leuten aus dem Laxardal. Herausgegeben und
aus dem Altisländischen übersetzt von Heinrich Beck, München 1997, S. 104: „Unter keines

Mannes Gewalt werde ich mich begeben [... ] solange ich aufrecht stehen und meine Waffen
gebrauchen kann"). Das ist dem Stil der Laxdœla entsprechend etwas grell überzeichnet, zeigt aber

umso deutlicher dieses Individualitätsbewusstsein. Ein diskreterer Verfasser hätte auf den Nachsatz

vdpnum valda verzichtet. Die Haltung des Verfassers der Njdla sticht wohltuend davon ab.
44 îslendingabôk. Landnâmabôk. Fyrri hluti, hg. von Jakob Benediktsson, Reykjavik 1968 (Islenzk

fornrit I, l), S. 3. Deutsche Übersetzung aus: Islands Besiedlung und älteste Geschichte, übertragen
von Walter Baetke, hg. von Felix Niedner (Thüle Altnordische Dichtung und Prosa 23), Darmstadt

1967, S. 43.



Isländersagas, Königssagas und Geschichtsschreibung 53

antiquitate regum norwagiensium und wohl um die gleiche Zeit entstand eine Historia

Norvegiae. Von besonderem Interesse, auch wegen der Verwendung der Volkssprache,

ist die erwähnte autobiographische Sverris saga aus dem ausgehenden
12. Jahrhundert. Von Snorris umfassender Darstellung der norwegischen Königsgeschichte

von den mythischen Ursprüngen bis hin zur Sverris saga - weit über 1000
Seiten - kann nur ein kräftiger Anstoß ausgegangen sein, in voller Breite auch auf die

Verhältnisse in Island einzugehen. An einer Stelle in der Heimskringla entschuldigt
sich Snorri auch gleichsam dafür, den Isländern zu viel Aufmerksamkeit gewidmet
zu haben. Dieser Anstoß könnte auf die Geschichte vom Skalden Egill zutreffen.45

Egils saga

Die beiden Stränge, Skaldendichtung und Prosa der Königsgeschichte, die die frühe

isländisch-norwegische Literatur prägen, bündeln sich exemplarisch in dieser Saga.

Man erlebt, wie der Isländer noch eng an die norwegische Königsgeschichte gebunden

ist und zugleich, wie er sich davon zu lösen vermag und sich in seiner
Eigenständigkeit behauptet. Das Phänomen Egils saga gewänne noch an Brisanz, wenn
man Snorri Sturluson als Verfasser ansehen könnte, wofür es auch gute Gründe gibt.
Mütterlicherseits stammte Snorri von Egill ab, dazu lebte er längere Zeit auf Egils
Hof in Borg und war selbst ein Vertreter der Skaldenkunst.

So faszinierend die Egils saga auch sein mag, ein Epos ist sie nicht, wie auch die

norwegische Königsgeschichte Snorris keines ist. Zu der umfassenden Darstellung
des Einzelschicksals Egils - immerhin 300 Seiten umfassend - musste im Laufe der

Entwicklung der Sagas etwas hinzutreten. Dies wurde, wie gezeigt werden soll,
erreicht in der Njâls saga aus dem Ende des 13. Jahrhunderts. Diese Saga ist das

vollwertige isländische Gegenstück zur norwegischen Königsgeschichte, wie sie in der

Heimskringla vorliegt - aber als Prosaepos. Darin kämpft nicht mehr ein einzelner
Isländer gegen die norwegische Königsmacht an - Letzterer bedarf es nicht mehr -,
sondern das isländische Gemeinwesen als solches, mit sich selbst beschäftigt, steht

zur Disposition. Dass zur gleichen Zeit dieses isländische Gemeinwesen dem
norwegischen Königreich einverleibt werden sollte, ist eine seltsame Koinzidenz. Die
isländischen Sagas im engeren Sinn, wie sie ab der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts
entstehen und sich zu einer eigenen literarischen Gattung entwickeln, sollten sich

nicht bloß mit dem chronikhaften Registrieren von Isländern der Frühzeit begnügen.

Vielmehr kam es dazu, dass einzelne Autoren mit wachsender Intensität sich die

Frage stellten, unter welchen Vorstellungen diese eigenen Vorfahren lebten, was sie

bewegte, wie sie mit ihren Daseinsbedingungen umgingen und wie diese Frühzeit zu
beurteilen sei. Von Saga zu Saga bildeten sich dabei unterschiedliche Vergangenheitsbilder

heraus, die die Autoren ihren Zeitgenossen nahebringen wollten, wohl
auch mit entsprechendem Anspruch und um sich von anderen Unternehmen dieser

45 Egils saga Skalla-Grimssonar, hg. von Siguröur Nordal, Reykjavik 1933 (Islenzk fornrit II).



54 Teil II: Das Epos in Island

Art abzuheben; mit bloßer skemmtun ist es dabei nicht getan. Als Manifestation und

Stärkung des isländischen Selbstbewusstseins sind diese Sagas ebenfalls nicht zu
unterschätzen; Vergleichbares bietet auf dem Kontinent nur das La France-Bewusst-
sein (siehe dazu oben, Fußnote 25).

Siguröur Nordal reihte, wohl zu Recht, die Egils saga unter die erste Gruppe der

Isländersagas ein.46 Unter den sechs von ihm genannten frühen Sagas befinden sich

Skaldengeschichten, was darauf hindeutet, dass die Isländergeschichten die Königssagas

voraussetzten, um sich dann davon zu emanzipieren. Die Egils saga kann dafür
als Kronzeuge auftreten. Während die isländischen Skalden am norwegischen Hof
erschienen, um sich vom König belohnen zu lassen für einen erfolgreichen Vortrag,
wobei wie im Fall Olafs des Heiligen ein privilegiertes Verhältnis entstehen konnte,
stehen sich in der Egils saga der isländische Bauer und Skalde und der norwegische
König auf Augenhöhe gegenüber, und Egill bietet dem König die Stirn. Das isländische

Gemeinwesen, konzentriert im Thing, spielt dabei noch keine Rolle; es geht
ausschließlich um das außergewöhnliche Individuum, das sich mit imponierender
Rücksichtslosigkeit durchzusetzen vermag. Der alte Egill hat sogar die Absicht, auf
dem Allthing Münzen auszustreuen, um sich dann daran zu delektieren, wie die

Thingteilnehmer einander beim Aufsammeln in die Haare geraten würden in einem
heillosen Durcheinander. In der Njâls saga, dieser Thingssaga schlechthin, wird das

isländische Gemeinwesen mit seiner wichtigsten Institution in einem anderen Licht
erscheinen, was zur Identifizierung einlädt und somit Eposfunktion erfüllen wird.
Egils saga und Njäla umspannen einen weiten Bogen, innerhalb dessen sich das

breite Spektrum der isländischen Sagas entfaltet. Die Literaturgeschichten, so z.B.

SigurcSur Nordal, beschränken sich meist darauf, diese Werke in eine chronologische
Abfolge zu bringen, was nichts über die Intention und den Rang der einzelnen Saga

aussagt. Man sollte beim Versuch, die Sagas zu gliedern, vielmehr auch danach

fragen, ob der jeweilige Verfasser sich damit begnügte, eine mehr oder weniger interessante

Geschichte aus der isländischen Frühzeit zu erzählen, oder ob es ihm darauf
ankam, an Hand solcher Geschichten eine Vorstellung davon zu vermitteln, was
seiner Ansicht nach das Dasein der Menschen dieser Frühzeit bewegte. Dabei kam

es zu sehr unterschiedlichen Vergangenheitsbildern. Stellt man Egill, Gisli, Grettir,
Kjartan/Bolli und Gunnarr nebeneinander, so treten die jeweiligen Vergangenheitsbilder

in aller Schärfe hervor, woraus zu ersehen ist, mit welcher Intensität die
Schreibezeit um die Erschließung ihrer Frühzeit bemüht war.

Bevor wir darauf eingehen, ein Blick auf eine Saga, die ein anderes Bild vom Isländer
der Frühzeit entwirft als die Egils saga und über das Register der leiseren Töne
verfügt, die Gisla saga, eine der ergreifendsten Isländergeschichten.

46 Siguräur Nordal, Litteraturhistorie B. Norgt og Island. Uppsala 1953, S. 241 ff.



Gîsla saga 55

Gi'sla saga

Die Gîsla saga, die nur ein Drittel des Umfangs der Egils saga aufweist, ist unspektakulärer

angelegt, obgleich es da auch Mord und Totschlag gibt.47 Sie bedarf auch
keines königlichen Gegenspielers mehr, Gislis Gegner ist das Schicksal. Gxsli und
seine Familie bilden den Handlungsraum, denn wie kaum in einer anderen Saga

kommt es auf die Familie an. Der Familienmensch Gisli, der sich auch aufs
Versemachen versteht, ist ein tüchtiger Handwerker und, wie sich zeigen wird, auch ein

tapferer Kämpfer. Die Saga vermeidet aber eine zu billige Idealisierung ihres Helden.
Wie er z.B. ohne Vorwarnung den Liebhaber seiner Schwester aus Gründen der
Familienehre erschlägt oder die Eitelkeit seines Sklaven börör ausnützt - er tauscht

mit ihm sein prächtiges Kleid - um sein eigenes Leben zu retten, ist kein Ruhmesblatt,

spricht aber für den Autor und das genus Saga! Das norwegische Vorspiel hat
keine Beziehung mehr zur Königsgeschichte. Die Sippe Gfslis verlässt nach gewalttätigen

Auseinandersetzungen Norwegen, und der Autor verlässt seinerseits die
historische Ebene der Islendingabôk und der Landnâmabôk. Man tritt in die Welt der Saga

ein, deren Leitthema das Wirken des Schicksals sein wird, die Ohnmacht des

Betroffenen und dessen Verhalten in diesem frühzeitlichen Kraftfeld.
Die ersten vier Kapitel, die von der Zeit in Norwegen und der Ansiedlung auf

Island handeln, verbleiben im sachlichen Stil der Landnâmabôk und ähnlicher
Darstellungen, doch das, was man erfährt, lässt aufhorchen. Es heißt da, dass die eben

Eingewanderten reiten til vârpings eitt vâr med jjôra tigu manna, ok vâru allir i lit-
klcedum („sie [ziehen] eines Frühjahrs mit vierzig Mann zum Frühjahrsding und
waren alle in bunten Kleidern"),48 dazu wird der Name Vésteinn, Gfslis Schwager,

genannt. An diesem ,erregenden Moment' hängt alles Weitere und die Saga kann

beginnen. Mit diesem beeindruckend inszenierten Auftritt auf dem Thing wollten
die Einwanderer sich gleichsam von vorneherein absichern. Es wird aber, wie sich

zeigen wird, das Gegenteil erreicht. Damit ist die Grundtendenz dieser Saga
angedeutet, die darin liegt, dem Leser am Beispiel Gislis vorzuführen, dass menschliches

Bemühen, Unheil aufzuhalten, sich als vergeblich erweist - typisch für die vorchristliche

Epoche Islands, die noch von heidnischer Düsternis überschattet war. Dazu
erfährt man, dass die eigentliche Aufgabe der Thingversammlung, Rechtsfragen zu
klären, die Gfslisippe offenbar nicht interessiert. Sie muss durch einen Anstoß von
außen dazu gebracht werden und es ist Gfsli, der seine Leute auffordert: „Gçngum pâ
til dôma" („Dann laßt uns zu den Verhandlungen gehen").49 Das führt aber nur dazu,
dass ihr Auftreten, hvé skrautligr flokkr peira var (wie prunkvoll ihr Aufzug sei),50

47 Vestfirdinga sçgur, hg. von Björn K. Üörölfsson und GuSni Jönsson, Reykjavik 1943 (fslenzk fornrit
VI). Gîsla saga Sürssonar, ebda., S. 1-118.

48 Gîsla saga Sürssonar (wie Anm. 47), S. 19. Deutsche Ubersetzung (für dieses und alle folgenden
Zitate aus der Gîsla saga) aus: Die Saga von Gisli Sursson. Aus dem Altisländischen übertragen und
erläutert von Franz B. Seewald. Stuttgart 1976, S. 37.

49 Gîsla saga, S. 20 (Die Saga von Gisli, S. 37).
50 Gîsla saga, S. 21 (Die Saga von Gisli, S. 38).



56 Teil II: Das Epos in Island

Aufsehen erregt. Das führt zur Frage, wie lange wohl bei diesem yfirgangr (Überheblichkeit)51

der Zusammenhalt dieser mächtigen Gruppe dauern werde. Ein
Außenstehender mit dem für solche Rollen bezeichnenden Namen Gestr meint, in drei
Jahren werde sich das anders darstellen. Drei Angaben sind festzuhalten: vera i lit-
klcedum, vera skrautligr, dazu yfirgangr! Gisli will verhindern, dass die Voraussage
eintritt; er bereitet die Etablierung einer Blutsbrüderschaft vor, um ein
Auseinanderbrechen der Großfamilie zu verhindern - und erreicht das Gegenteil, borgrimr
wird sich nämlich weigern einbezogen zu werden, da ihn mit Vésteinn nichts
verbinde - beide Schwäger Gislis! Das Unheil wird dann auch seinen Lauf nehmen, und
Gisli, der bemüht ist, es aufzuhalten, wird seinen Teil daran haben, da er dann der

Rachepflicht gegenüber dem ermordeten Vésteinn nachkommen muss. Es geht also

nicht nur um die simple Moral, dass arrogantes Auftreten, wenn man es so deuten
darf, Unheil provozieren kann. Der Verfasser machte daraus ein anrührendes Bild
aus dem Übergang Islands vom Heidentum zum Christentum. Gemessen an den

kargen Informationen über einzelne Isländer bei Ari und in der Landnâmabôk
vollzieht sich in den Sagas ein vertieftes Eingehen auf die einzelnen Menschen. Das zeigt
sich schon eindrucksvoll in der frühen Egils saga. Die jüngere Gisla saga eröffnet nun
auch tiefere Einblicke ins Innere der Menschen der Sagazeit. So lässt der Verfasser
nach dem erfolglosen Versuch, die Großfamilie zusammenzuschweißen, Gisli sagen:
„Nüfior sern mik grunadi [...] get ek ok, at audna rädi nü um petta." („Nun ist es

gekommen, wie mir schwante [...]. Ich vermute auch, dass das Schicksal seine Hand
im Spiel hat.")52 Diese Einsicht bewirkt aber keineswegs Tatenlosigkeit seitens
Gislis.

Als Gisli und Vésteinn sich nach dem obligaten Auslandsaufenthalt trennen, weil
Gisli heimkehren will, schmiedet er eine Münze in zwei Teilen, die genau ineinander

passen und übergibt die eine Hälfte Vésteinn als Erkennungszeichen und Warnung,
wenn Gefahr droht. Dabei spricht Gisli: „[...] mér segir svâ hugr um, at vit munim

purfa at sendask à milli" („Mir aber sagt meine Ahnung, daß wir es [die beiden Teile
der Münze] uns werden zuschicken müssen").53 Das lässt an das ahnungsvolle mik
grunadi denken, und beides öffnete den Blick ins menschliche Innere. Auch dieses

Mittel, die Medaille als Erkennungszeichen, wird sich als nutzlos erweisen für den
Entschluss Vésteins. Gislis Bemühen lässt auf eine mögliche Gefährdung Vésteins
schließen, wofür man außer borgüns Weigerung, Blutsbrüderschaft zu schließen,
noch keine konkreten Anhaltspunkte hat.

Dem Verfasser lag daran, am Schicksal Gislis zu zeigen, was einen Menschen der
Frühzeit bewegte und was dabei an menschlichem Potential zur Geltung kommen
konnte. Dieses Eingehen auf das Fühlen eines Vorfahren der nicht fernen Vergangenheit

sucht man in der Literatur des Kontinents vergebens. Geradezu ein Gütesiegel

der Sagas ist es ja, dass sich die Autoren nicht anmaßen zu wissen, was in den

Menschen vorgeht; man hält sich vielmehr streng an das, was von außen erkennbar

51 Gisla saga, S. 21 (Die Saga von Gisli, S. 38).
52 Gisla saga, S. 24 (Die Saga von Gisli, S. 39).
53 Gisla saga, S. 28-29 (Die Saga von Gisli, S. 42).



Gisla saga 57

ist an innerer Bewegung. Die Gisla saga durchbricht immer wieder dieses ,Gesetz',

was ihr eine besonders eindringliche menschliche Tonalität verleiht.
Nach Gislis Rückkehr von seiner Auslandsfahrt treffen auch sein Bruder Borkell

und sein Schwager Borgrimr auf Island ein. Der Verfasser betont auffällig, dass verÖr

par fagnafundr (und es gab ein freudiges Wiedersehn),54 doch unmittelbar darauf
kommt es zu dem verhängnisvollen Gespräch zwischen Gislis Gemahlin Auör und
Borkeis Ehefrau Äsgerär, das Borkell zufällig mithört. Dies abrupte Aufeinanderfolgen

von negativen Gegebenheiten auf das Positive lässt sich immer wieder beobachten,

nicht nur in der Gisla saga. Diese Darstellungsweise ist symptomatisch für die

Sicht auf die Vergangenheit, indem sie gleichsam von einer wesenhaften Bedrohtheit
des Menschen der Frühzeit ausgeht. Bei diesem Gespräch geht es um ein
Liebesverhältnis Vésteins mit Äsgerär. Gislis Gattin macht dabei eine gute Figur. Borkell

quittiert das Gehörte mit ein paar Versen, die Unheilvolles ahnen lassen. Äsgerär,
recht oberflächlich, nimmt das auf die leichte Schulter - sie werde das schon zu
regeln wissen mit ihrem Mann! Auär, die Schwester Vésteins, berichtet ihrem Mann.
Gisli reagiert auf seine fatalistische Weise: „[... ]pat munfram koma, sem audit verÖr."

(„und was geschieht, das ist vorherbestimmt.")55 Dem noch nicht heimgekehrten
Vésteinn droht also Gefahr. Die heimliche Ermordung, zu der es dann auch kommt,
wird die Unheilslawine in Gang setzen. Es muss auffallen, mit welcher Sorgfalt,
Ausführlichkeit und wie spannungsweckend der Erzähler verfährt, um auf die

Ermordung Vésteins hinzuführen. An diesem Punkt des Geschehensablaufs führt der
Erzähler eine unheilvolle Gestalt ein, den zauberkundigen Borgrimr nef und aktiviert
damit Unheilspotential, wobei eine Rückbindung an das norwegische Vorspiel und
die Vorgängergeneration hergestellt wird, was den Unheilsradius erweitert. Gisli, der

gleichnamige Onkel unseres Haupthelden, hatte mit dem Schwert Gräsiäa, das ihm
der Sklave Kolr widerwillig geliehen hatte, einen Berserker, der die Familie drangsalierte,

getötet und wollte nun diese besondere Waffe behalten. Im Streit mit Kolr
töteten die beiden einander und das Schwert zerbrach, war damit also gleichsam
unschädlich gemacht, es blieb aber im Familienbesitz, denn bei der Erbteilung, die

Gisli dann mit seinem Bruder vornimmt, beansprucht Borkell die Bruchstücke für
sich, was nichts Gutes ahnen lässt! Der üble Borgrimr nef schmiedet daraus eine Art
Spieß, somit ist die Unheilswaffe wieder einsatzbereit. Der Erzähler kann sich nicht

genug tun mit dem Ausbreiten der Einzelheiten dieses Umschmiedens. Borgrimr -
Gislis Schwager - und Borkell schließen sich mit dem Zauberer ein und var pat
algçrt at kveldi (das war am Abend fertig),56 was das Gruselige noch unterstreicht. Im
Anschluss daran erfährt man von der Rückkehr Vésteins. Das Szenario ist komplett,
die Unheilswaffe liegt bereit und prompt kommt es zur Ermordung Vésteins. Was

dabei der Autor aufbietet, um diese Tat entsprechend zu inszenieren - im wahrsten
Sinn des Wortes - gibt der Gisla saga eine Sonderstellung. Da diese Sage zu den

kürzeren gehört, hat dieser erzählerische Aufwand umso mehr Gewicht. Dem Ver-

54 Gîsïa saga, S. 29 (Die Saga von Gisli, S. 42).
55 Gisla saga, S. 34 (Die Saga von Gisli, S. 45).
56 Gisla saga, S. 38 (Die Saga von Gisli, S. 47).



58 Teil II: Das Epos in Island

fasser war dabei offenbar besonders daran gelegen, herauszuarbeiten, wie es bei den

Vorfahren der heidnischen Zeit um die Entscheidungsfreiheit bestellt war. Für die

Intensität der Auseinandersetzung mit der eigenen Frühzeit eine wichtige Quelle.
Von Gisli heißt es, dass er die große winterliche veizla (Gasterei) vorbereitet,

obgleich er seit seinem Aufenthalt in Dänemark lét af blôtum, also keine heidnischen

Opfer mehr darbrachte.57 Auär, Vésteins Schwester, hätte gerne, dass ihr Bruder bei
diesen Festlichkeiten dabei wäre, was Gisli, wiederum ahnungsvoll, ganz anders

sieht: „Annan veg er mér petta gefit, pvi at ek vilda gjama gefa til, at kann kœmi hér nü

eigi." („Darüber denke ich nun ganz anders. Ich gäbe gerne noch etwas dazu, daß er

jetzt nicht herkäme!")58 Auf das folgt die erwähnte Grasiöa-Episode und im
Anschluss daran kommt die Nachricht, dass Vésteinn sich auf dem Weg zu Gislis Hof
befinde. Man achte darauf, wie hier alles Schlag auf Schlag aufeinander folgt und
einzutreten droht, was Gisli abwenden möchte. Gisli, der Mann zwischen den Zeiten,

gibt bei allem Fatalismus nicht auf und will alles tun, um zu verhindern, dass

Vésteinn nach dem fatalen Gespräch der Frauen anwesend sei. Es folgt die beispiellose

Schilderung eines atemberaubenden Wettlaufs - im wahrsten Sinn des Wortes

- mit dem Schicksal, der im letzten Augenblick noch zum Erfolg zu führen scheint
und dann doch zu nichts führt. Gisli schickt zwei Knechte aus - sie tragen
bezeichnenderweise die stabenden Phantasienamen Hallvarör und Hävarör - die Vésteinn

entgegenreiten sollen, um ihn davon abzuhalten auf Gislis Hof zu kommen. Als
Beweis dient die halbe Erkennungsmünze, die Gisli einst geschmiedet hatte. Es kommt
zu einer minuziösen Schilderung des Weges. Die Knechte verfehlen zunächst den

Ankömmling, korrigieren ihren Irrtum, treiben ihre Pferde bis zur Erschöpfung an
und renna pä af hestunum ok kalla (springen sie von den Pferden und rufen)59 - als

äußerstes Mittel. Und tatsächlich, Vésteinn vernimmt ihr Schreien und hält inne.
Man atmet auf, doch es kommt anders. Dieser ungewöhnliche erzählerische
Aufwand kann doch nur den Zweck haben, das Gewicht der folgenden Entscheidung zu
erhöhen. Das Erkennungszeichen, die halbe Münze, erhärtet die Verlässlichkeit der

Botschaft Gislis. Bevor man Vésteins Antwort erhält, heißt es hann [... ] rodnar mjçk
(er wurde ganz rot),60 ein Zeichen hoher innerer Erregung, und dann die Antwort,
die den ganzen Aufwand zunichtemacht: „Satt eitt segi pit," segir hann, „ok mynda ek

aptr hafa horfit, efpit hefÖid hitt mikfyrr, en nüfalla vptn çll til Dyrafjardar, ok mun ek

pangat rtöa, enda em ekpessfüss." („Es stimmt, was ihr sagt, und ich wäre auch umgekehrt,

wenn ihr mich früher getroffen hättet. Aber nun fallen schon alle Wasser zum
Dyrifjord, und auch ich werde dahin reiten - es zieht mich nun einmal dahin.")61 De
facto könnte er natürlich immer noch umkehren, doch da ist etwas, was es ihm
unmöglich macht und ihn zwingt, wie die Gewässer nun in die andere Richtung
hinabzustürzen. Und Vésteinn bekennt sich außerdem dazu, er sei pessfüss - erpicht da-

57 Gisla saga, S. 36 (Die Saga von Gisli, S. 46).
78 Gisla saga, S. 37 (Die Saga von Gisli, S. 46).
59 Gisla saga, S. 39 (Die Saga von Gisli, S. 48).
60 Gisla saga, S. 40 (Die Saga von Gisli, S. 48).
61 Gisla saga, S. 40 (Die Saga von Gisli, S. 48).



Gisla saga 59

rauf! Dem Zwang folgt also die Entscheidung, Vésteinn beugt sich nicht nur diesem

Zwang! Blicken wir auf Gunnarr in der Atlakvida. Er nimmt die verräterische Einladung

an und besiegelt damit seinen Untergang. Nichts Äußeres, wie Vésteins
Gewässer, zwingt ihn, es ist allein der ,Zwang' der Heroik. Der Hinweis auf die

Atlakvida hat seinen Sinn, Gisli selbst wird sich darauf beziehen. Dazu bietet sich ein
Blick auf die berühmte Episode von der Umkehr Gunnars von Hliöarendi an, wo die
unheilvolle Entscheidung ebenfalls durch einen naturhaften Zusammenhang provoziert

wird. Wir kommen darauf zurück.
Vesteinn kehrt also nicht um und sogleich verdichten sich Unheilssignale und

Warnungen. So wird nun mehrfach auf das auffällige Erscheinungsbild Vésteins

hingewiesen, wie er daherreitet i blâri kâpu ok [...] reiô vid hrynjandi (er hatte einen
schwarzen Mantel um, [... ] und ritt mit einem klingenden Zaum),62 was an das

erwähnte nicht heilvolle Auftreten der Gisli-Sippe auf dem Thing denken lässt. Dazu
erfährt man von Leuten, die von drohender Gefahr reden und fragt sich, woher die
das wissen. Das braucht aber nur ein neuzeitliches Gemüt zu stören, viel wichtiger
ist, dass damit Signale gesetzt werden, die auf Unheil deuten.

Vésteinn ist nun bei Gisli angekommen, und der sucht seinen Bruder borkell auf,

um ihm die Gastgeschenke Vésteins zu übergeben, borkell verweigert die Annahme,
was den Autor zur Bemerkung veranlasst, dass pykkir honum um allt einn veg â

horfask (und es schien ihm [Gisli], daß sich alles in einer Richtung bewege).63
Wiederum dieses fatalistische Leitmotiv, wobei der Autor erneut die für den Sagastil

typische Festlegung auf die bloß äußere Wahrnehmung innerer Vorgänge durchbricht

und zu wissen beansprucht, was in den Menschen vorgeht. Mit der nun
folgenden Schilderung der ungewöhnlichen Umstände der Ermordung Vésteins wollte
der Autor die Lage der Menschen der Frühzeit in ihrer Ausgeliefertheit an archaische

Gesetze und an das Schicksal vor Augen führen. Ein nächtliches Unwetter
reisst die Dächer weg und bedroht die Heuvorräte. Vésteinn will mithelfen, doch
Gisli lehnt ab. Offenbar eine dieser Vorsichtsmaßnahmen Gislis, die dann das

Gegenteil bewirken. Vésteinn und seine Schwester bleiben im Hause zurück. Vésteinn
liegt wach, als vor Tagesanbruch jemand eindringt und ihm einen Spieß durch die

Brust stößt, was er mit der sagahaften trockenen Bemerkung quittiert: „Hneitpar."
(„Der saß!")64 Er will aufstehen und stürzt tot zu Boden. Der Mörder bleibt
phantomhaft.

An den Reaktionen Gislis und seiner Gattin zeigt der Verfasser nun, wie sehr die
Blutrache das Dasein dieser Menschen bestimmte. Selbst noch das umfassende

Gesamtgemälde isländischer Frühzeit, die Njâls saga, wird davon geprägt sein. Auör will
verhindern, dass ihr Gatte in den Blutrachemechanismus hineingezogen wird und

verlangt vom furchtsamen Knecht börcSr den Spieß aus der Wunde zu ziehen und
sich somit zum Rachevollzug zu verpflichten, doch da kommt Gisli und nimmt das

auf sich, zieht den Spieß heraus, verbirgt die blutige Waffe in einer Schublade, er

62 Gisla saga, S. 41 (Die Saga von Gisli, S. 49).
63 Gisla saga, S. 42 (Die Saga von Gisli, S. 50).
64 Gisla saga, S. 43 (Die Saga von Gisli, S. 51).



60 Teil II: Das Epos in Island

wird sie ja dann selbst verwenden, und lässt sich dann am Bettrand nieder. Vorjahren

hat Siegfried Beyschlag auf das typisch Sagahafte dieser Bewegung hingewiesen.
Der Autor sagt hier nicht, was in Gisli vorgeht; er vertraut es dieser „nebensächlichen"

Geste an, die mehr sagt als Worte. Er gibt damit zu verstehen, dass Gisli -
eingebunden in die isländische Frühzeit - der Verpflichtung zur Rache fraglos
nachkommen wird, dies aber bereits aus einer gebrochenen Haltung heraus geschieht.
Eine ähnliche humanisierende Tendenz offenbart der Autor auch am Verhalten der
unmittelbar betroffenen Frauengestalt. Auör ist nicht mehr die typische archaische
Hetzerin. Noch die Njäla wird sich mit diesem Frauentyp auseinanderzusetzen
haben. Wenn Auör den völlig ungeeigneten Versuch macht, dem unbeteiligten und
ängstlichen börör die Rachepflicht zu übertragen, so hat das wenig zu tun mit einer
zu erwartenden feierlichen ,Weihe' zum Rachevollzug. Das Gespräch zwischen Gisli
und seinem Bruder im Anschluss an das Begräbnis weist in dieselbe Richtung, wenn
borkell zweimal die fast modern anmutende Frage stellt: „Hversu bersk Audr af um
brôdurdaudann?" („Wie trägt es Aud, daß ihr Bruder tot ist?")65 Und wenn Gisli
darauf antworten kann „hon bersk ajlitt, ok pykkir mikit" („Sie trägt es tapfer, so nah es

ihr geht.");66 Gislis Strophe Hylr â laun und Uni [...] (Hüllt unters Linnen still
[... ])67 bekräftigt diesen Einblick ins Innere.

Der Mord an Vésteinn bleibt auf den engsten Kreis beschränkt, die Öffentlichkeit,

das Thing, nimmt kaum Anteil. Die Schilderung von Vésteins Ermordung wird
abgeschlossen durch eine seltsame Episode. Eine Magd, von Gisli ausgeschickt,
überbringt die Nachricht von der Ermordung Vésteins an den Hof borgims. borkell,
der Vésteinn gegenüber Groll hegen musste wegen der Liebesaffäre, meint, das habe

wenig Bedeutung, borgrimr reagiert korrekt. Das Ganze ist eigenartig martialisch
eingerahmt: borgrimr nef mit der Axt in der Hand und borkell mit Schwert,
spannenlang aus der Scheide gezogen. Sagt das etwas aus über den Mörder? Auch die

übrigen Mannen in Waffen. Alles bleibt aber im Bereich der Sippe; selbst beim
Begräbnis spielt die Öffentlichkeit keine Rolle.

Die Schilderung der entsprechenden nächtlichen Ermordung borgrims hat
nichts ihresgleichen in der Sagaliteratur und kontrastiert mit der Tötung Vésteins.
Gisli hat sich ans Lager seiner Schwester und ihres Gatten herangepirscht. Er tastet
herum und tekr à brjôsti (berührt Thordis an der Brust)68 seiner Schwester mit kalter
Hand, bördis hält dies für eine Geste ihres Gatten - hon hugöi (sie hatte geglaubt),69
wie der Autor zu wissen vermeint! Die Kälte der Hand evoziert für den Leser eher
Leichenkälte. Die beiden schlafen wieder ein, Gisli wärmt seine Hand und berührt
nun borgrimr, was dieser offenbar für einen Annäherungsversuch hält - ein sacht
erotischer Unterton ist kaum zu leugnen. Doch statt einer Liebkosung durch seine
Frau widerfährt ihm der tödliche Stich mit Gräsiöa. Im Gegensatz zur Tötung

65 Gisla saga, S. 46 (Die Saga von Gisli, S. 53).
66 Gisla saga, S. 46 (Die Saga von Gisli, S. 53).
67 Gisla saga, S. 47 (Die Saga von Gisli, S. 53).
68 Gisla saga, S. 53 (Die Saga von Gisli, S. 60).
69 Gisla saga, S. 53 (Die Saga von Gisli, S. 60).



Gisla saga 61

Vésteins ist aber nun von dieser Unheilswaffe keine Rede mehr, sie wird einfach

entfernt. Ist damit der unheilvolle Rachemechanismus durchbrochen?
Man fragt sich, was der Autor mit der außerordentlichen fast peniblen Ausführlichkeit

der Vorbereitungen von Gislis Mordtat bezwecken wollte. Manches dabei

entzieht sich unserer Einsicht. Er wollte wohl zeigen, dass Gisli mit seiner sorgfältigen

Planung und Durchführung seiner Tat unbedingt zu verhindern suchte, dass sie

aufgeklärt würde, somit weiteres Unheil abgewendet werden könnte. Sein Kalkül
scheint auch aufzugehen, doch da ist der Grabhügel borgrims!

Die Ermordung borgrims stellte eine Art Gleichgewicht her und brachte das

gestörte Verhältnis der Brüder wieder einigermaßen in Ordnung, so dass Gisli sagen
konnte „at nü sé okkart vinjengi sem pâ, er bezt hefir verit" („daß es um unser beider
Freundschaft wieder stünde wie in unsrer besten Zeit").70 Doch der Zauberer

borgrimr nef ist noch da. Bçrkr, der Bruder des ermordeten borgrimr, veranlasst den

Zauberer, dass er seiddi seid (einen Zauber bestellte),71 der bewirken solle, dass dem

Mörder keine Unterstützung nützlich sein würde. Dann wendet sich der Sagaautor
dem Grabhügel borgrims zu, dessen Südseite immer schneefrei blieb, weil Gott
Freyr, dessen großer Verehrer borgrimr war, nicht wollte, dass zwischen ihnen Frost
herrsche - at jrari â milli peira (daß es zwischen ihnen fröre).72 Damit kommt eine

mythische Komponente ins Spiel, die es zu beachten gilt, wenn dann der Grabhügel
ins Gesichtsfeld rückt.

Gisli gelingt es, den bösen Zauberer zu beseitigen, und die Familien haben die

gewohnten Spiele aufgenommen. Alles scheint wieder in normalen Bahnen zu
verlaufen. Während einer Spielunterbrechung bessert Gisli ein Spielutensil aus und

horfir â hauginn Porgrtms (dabei wandte er sich Thorgrims Hügel zu).73 Der Anblick
dieses ungewöhnlichen Grabhügels veranlasst ihn, eine Strophe zu zitieren, was er
ceva skyldi (niemals hätte sollen),74 wie es ganz und gar unsagahaft heißt. In dieser

Strophe, skaldisch verschlüsselt, verrät sich nämlich Gisli als Mörder borgrims. Geht

von diesem Grabhügel, ausgezeichnet durch die Beziehung zum Gott Freyr, gleichsam

ein Zwang aus, vergleichbar dem, der von den hinabstürzenden Gewässern bei
Vésteins Entschluss ausging oder was Gunnarr in der Njäla beim Anblick der
Landschaft die berühmten Worte sagen lässt: „Fçgr er hlidin [...]" („Wie schön ist die

Halde!")?75 Wir werden darauf zurückkommen. Wie dem auch sei, die letzte
Entscheidung über Gislis Schicksal wird dann doch eindeutig beim Menschen liegen,
bei Gislis Schwester bördis, der Gattin des Ermordeten, die die Strophe entschlüsselt

und den Inhalt preisgibt, worauf bezeichnenderweise Gisli erneut mit einer

70 Gisla saga, S. 56 (Die Saga von Gisli, S. 63).
71 Gisla saga, S. 56 (Die Saga von Gisli, S. 63).
72 Gisla saga, S. 57 (Die Saga von Gisli, S. 63).
73 Gisla saga, S. 58 (Die Saga von Gisli, S. 64).
74 Gisla saga, S. 58 (nicht übersetzt in der verwendeten dt. Ausgabe, vgl. Die Saga von Gisli, S. 64).
75 Brennu-Njdls saga, hg. von Einar Ol. Sveinsson, Reykjavik 1954 (Islenzk fornrit XII), S. 182. Deut¬

sche Übersetzung (für dieses und alle folgenden Zitate aus der Njdls saga) aus: Njals saga. Die Sage

von Njal und dem Mordbrand. Herausgegeben und aus dem Altisländischen übersetzt von Hans-
Peter Naumann. Münster 2005 (Skandinavistik Sprache - Literatur - Kultur 3), S. 128.



62 Teil II: Das Epos in Island

Strophe reagiert. Zwei Wendepunkte, die über Leben und Tod entscheiden, sind
also jeweils mit einer skaldischen Strophe verbunden, was sie heraushebt und
zugleich das besondere Gewicht der skaldischen Strophe erweist. Das einemal spielt
über dem unter dem Schutz des Gottes Freyr stehende Grabhügel Mythisches
herein als wirkende Macht, das anderemal die alte heldenepische Überlieferung mit
ihren Verhaltensweisen, worauf wir gleich näher eingehen werden. Die Gisla saga
entwirft damit ein eindringliches Bild von den Vorfahren aus der isländischen Frühzeit,

leistet damit einen Beitrag zur ,Erhellung' dieser Zeit aus der Sicht des

13. Jahrhunderts und füllt damit die knappen Erwähnungen einzelner namentlich

genannter Vorfahren bei Ari und in der Landnâmabôk mit Leben. Bemerkenswert

ist, wie vor allem Gisli als Mensch dabei fassbar wird.
Bçrkr, der neue Gatte von Gislis Schwester, ist zutiefst betroffen vom Tod seines

Bruders und der Tatsache, dass es keine Genugtuung für diese Tat gab. Er macht
sich nun auf den Weg til büs sins (trifft Anstalten für die Einrichtung seiner neuen
Wirtschaft und für das gesamte Hauswesen).76 hördis geleitet ihn hinaus. Nun will
Bçrkr wissen, warum sie nach den Spielen svâ ôglçôfyrst â hausti (so unfroh damals

im Herbst)77 gewesen sei (man achte auf die Jahreszeit; haust deutet auf Unheil
hin!). Wie die beiden am Grabhügel borgrims vorbeikommen, bleibt bördis brüsk
stehen und gesteht ihrem Mann, dass Gisli der Mörder sei. Der Grabhügel veranlasst

ihr ruckartiges Stehenbleiben und bewirkt das fatale Geständnis, wie vorher, als der

Anblick des Grabes Gisli zur Rezitation der verhängnisvollen Strophe veranlasst

hatte. Die Erzählung ist an einem entscheidenden Punkt angelangt; es geht um die

Pflicht, Rache zu nehmen für die Tötung borgrims. In der heldenepischen Überlieferung

ist das die Stunde der Frau, die als die Hetzerin schlechthin die Männer zur
Rache aufstachelt. Noch die Njäla wird sich, wie wir sehen werden, mit diesem

Frauentyp - der isländischen Frühzeit zugehörig - auseinandersetzen müssen,

bördis verrät also den Namen des Mörders ihres Gatten, vollzieht aber keine hvçt
(Aufhetzung) - es geht um ihren Bruder! Bçrkr reagiert typisch für eine hvçt, wenn
es heißt er verÖr äkafliga reidr (maßlos erregt).78 borkell relativiert die Aussage seiner
Schwester - wenn wir der Handschrift Y folgen - und fügt hinzu „opt eru kçld kvenna

rdS" („Off sind kalt der Weiber Räte "),79 wobei das Adverb opt das Apodiktische der

sprichwörtlichen Äußerung ebenfalls relativiert! Die altheroisch kompakte hvçt-
Szene beginnt sich also aufzulösen, borkell, der Bçrkr begleitet, entfernt sich unter
einem Vorwand und berichtet Gisli, dass er als Mörder entlarvt sei, da seine Schwester

rannsakat visuna (die Strophe herausgekriegt) habe.80 Gisli schweigt auf das hin;
er versinkt also in Schweigen und erst aus diesem vielsagenden Schweigen steigt die

Strophe auf, in der er das Verhalten seiner Schwester am vergleichbaren Verhalten
der nibelungischen Guörün misst, die ihren Gatten opferte, um die Brüder zu rä-

76 Gisla saga, S. 60 (Die Saga von Gisli, S. 66).
77 Gisla saga, S. 61 (Die Saga von Gisli, S. 66).
78 Gisla saga, S. 61 (Die Saga von Gisli, S. 66).
79 Gisla saga, S. 61 (Die Saga von Gisli, S. 67).
80 Gisla saga, S. 61f (Die Saga von Gisli, S. 67).



Gisla saga 63

chen. Für sich selbst nimmt Gisli diese altheroische Haltung nicht mehr in
Anspruch, wenn er konstatiert, dass seine Schwester ihm hefir [...] gefit [...]
daudaräd.u Das ist nicht nibelungische Heroik, sondern Resignation.

Der Autor sieht also das Dasein seiner Vorfahren eingebettet in Mythos und
Heroik und zeigt das an diesem Einzelschicksal. Ihm lag daran, eine Atmosphäre
schicksalhafter Ausweglosigkeit zu schaffen, was sich auch in der Verwendung des

Begriffs gcefumadr (Mensch, der Glück hat) äußert. So heißt es zweimal, dass Gisli

zwar tüchtig war, aber kein gcefumadr, was abschließend eingeschränkt wird zu eigi i
çllum hlutum gcefumadr (wenn er auch nicht in allem ein Mann des Glückes war).82

Extrem ist diese Ausrichtung auf ôgcefa (Glücklosigkeit) in der Grettis saga-, bei Egill
spielt das keine Rolle. Der Autor der Gisla saga traute aber seinen Gestalten zu,

gegen das Unausweichliche anzugehen und bei all diesen Zwängen ein hohes Maß an

anspruchsvoller Menschlichkeit zu entwickeln. Als Beispiel dafür, wie sehr dem Autor

daran lag, auch diesen Aspekt frühzeitlichen Daseins herauszuarbeiten, sei an die

Schilderung von Gislis heroischem Untergangskampf erinnert, bei dem Gislis Gattin
tatkräftig Anteil nimmt, was Gisli zu der fast,modernen' Feststellung veranlasst: „Pat
vissa ekfyrir Içngu, at ek var vel kvcentr, en pô vissa ek eigi, at ek vcera sva vel kvcentr sem

ek em." („Das wußte ich schon sehr lange, daß ich gut beweibt war, aber das wußte
ich doch nicht, daß ich so gut beweibt war, wie ich's bin!").83 Der Autor zeigt dann

eine Fördis, die den Tod ihres Bruders rächen will, doch eben nicht mehr aus dem
altheroischen Pathos des Atliliedes heraus. Fördis ist nun im isländischen
bäuerlichen Alltag angekommen, wenn sie feststellt: „Grata mun ek Gisla, brödur minn"
(„Weinen wird ich um Gisli, meinen Bruder")84 und versucht, Eyjölf zu erstechen.

Wir halten hier inne. Wenn es abschließend heißt, dass Gislis Gattin Auör in Dänemark

Christin wird, aber nicht zurückkehrt, so hat das, wie in anderen Sagas auch,

keinen Einfluss mehr auf das Geschehen. Erst die Njâla wird versuchen, diesem

stereotypen Anhängsel episches Leben einzuhauchen.

Die Isländer hatten im Hochmittelalter innerhalb kurzer Zeit ein großes Quantum
volkssprachlicher Literatur hervorgebracht, auch wenn wir nur auf die
isländischnordischen Stoffe achten, wozu noch die Aneignung südlicher Werke in voller Breite
kommt. Beim Nordischen im engeren Sinn stehen die norwegische Königsgeschichte

und im 13. Jahrhundert die Sturlunga saga im Vordergrund, was geschlossene

Quantitäten betrifft. Aus beiden entstand aber kein einheimisches Epos. Bei der

großen Königsgeschichte, gipfelnd in Snorris Heimskringla, stand dem u.a. die

Hagiographie - Olâfr helgi - im Wege und bei der Sturlunga saga die zu große
Wirklichkeitsnähe. Doch da waren die rasch sich entwickelnden Sagas über die eigenen

81 Gisla saga, S. 62 (In der dt. Ausgabe nicht übersetzt, gemeint ist: seine Schwester habe etwas getan
[indem sie die Strophe herausbekommen hatte], was den Tod - nämlich seinen eigenen - zur
Folge hat).

82 Gisla saga, S.IIS (Die Saga von Gisli, S. 106).
83 Gisla saga, S. 112 (Die Saga von Gisli, S. 103).
84 Gisla saga, S. 116 (Die Saga von Gisli, S. 106).



64 Teil II: Das Epos in Island

Vorfahren der isländischen Frühzeit, einer Epoche die offenbar im kollektiven Be-

wusstsein als Gründerzeit des neuen Gemeinwesens empfunden wurde. Sie erwies
sich als eposträchtige Zeit, in die zu versenken der Selbstvergewisserung diente,
wofür bei anderen germanischen Stämmen die Grundlagen fehlten.

Die Sagas stellen bekanntlich ein Novum in der Literaturgeschichte dar. Wir
setzten mit der Egils saga ein, die von einem prominenten isländischen Vorfahren
handelt und noch wesenhaft an die Königsgeschichte gebunden ist, in ihrer
Eigenständigkeit sich aber schon davon emanzipiert. Es sollte eine lange Reihe von
Darstellungen isländischer Einzelschicksale aus der Frühzeit folgen, woraus wir stellvertretend

die Gisla saga herausgegriffen haben, die nur noch eines kurzen norwegischen

Vorspiels bedurfte ohne Bindung an die Königsgeschichte.

Njäls saga

Gegen Ende des Jahrhunderts kulminierte diese auf die volle literarische Durchdringung

der eigenen isländischen Frühzeit ausgerichtete Erzählform in dem über 450
Seiten umfassenden opus magnum der Njâls saga. Bei diesem Umgang hätte man
erwarten können, dass der norwegischen Königsgeschichte mehr Raum gegönnt
würde. Für den Verfasser war aber der norwegische Ausgangspunkt offenbar kein
Problem mehr. Sein Blick war ganz auf das isländische Gemeinwesen der Frühzeit
gerichtet. Dieses Werk, das innerhalb der Sagaliteratur und darüber hinaus nicht
seinesgleichen hat, erfüllt m.E. die Erwartungen, die wir an ein großes Epos zu stellen

pflegen in höherem Maße als etwa der Beowulf, das Rolandslied oder sogar das

Nibelungenlied, was im Folgenden zu zeigen versucht werden soll. Von einem
Nationalepos zu sprechen wie bei la douce France in den Chansons de geste, wäre angesichts
der politischen Unbeträchtlichkeit Islands übertrieben, obgleich nicht auszuschließen

ist, dass dieses überdimensionierte Werk auch in einem bewussten Spannungsverhältnis

zur norwegischen Königsgeschichte zu sehen sei; immerhin griff ja um
1260 der norwegische König nach Island, das sich sehr wohl als eigenständig empfand.

Die Isländer um diese Zeit waren die Fehden der Sturlungazeit leid und sicherlich

nicht unzufrieden mit dem Anschluss an Norwegen; an einem beeindruckenden
Dokument ihrer Identität sollte es aber nicht fehlen. Die Njäla war so ein Dokument.

Die Njâls saga, die sich an Umfang und Perspektivenreichtum von den formalen'

Sagas abhebt, setzt wie diese ein - hét madr [...] (ein Mann hieß)85 - damit wird
versichert, dass das, was folgen wird, dem bekannten fruchtbaren Wurzelgrund
altisländischer Überlieferungen entstammt. Diese traditionelle Einführung erschöpft
sich aber nicht in ihrer Stereotypik, denn mit dieser Namensnennung tut sich ein
weiter Florizont auf, das Thing, und damit das isländische Gemeinwesen der Frühzeit

mit seinen Menschen und Problemen, was dann auch tatsächlich den Mittel-

85 Brennu-Njâls saga, S. 5 (Njals saga, S. 7) (wie Anm. 75).



Njâls saga 65

punkt dieser Saga bilden wird. MçrcSr Gigja Sighvatsson, dieser maôr, ist nämlich ein
bedeutender mâlafylgjumadr (ausgezeichnter Rechtsbeistand) und Içgmadr (in
gesetzlichen Angelegenheiten so beschlagen), und es geht um Içgligir dômar (rechtsgültige

Urteile).86 Mit diesem präzise erweiterten Horizont ist ein handlungsmäßiges
Umfeld gegeben, das potentiell Aktionsraum eines Epos sein kann. Dazu kommt es

in dieser Einleitung zu einem erregenden Moment, das Spannung und Erwartung
wecken musste und Großepisches evozierte, im Hinweis darauf, dass Frauenschönheit

Quelle von Unheil sein kann. Der Verfasser erwähnt dies nicht nur nebenbei,
sondern im Rahmen einer kleinen eindrucksvollen Szene. Eben hat er eine zweite
bedeutende Person ins Geschehen eingeführt, einen gewissen Hçskuldr, und berichtet,

dass dieser mit seinem Bruder Hrütr beisammensitzt. Seine Tochter Hallgerär
ist ebenfalls anwesend, ein hübsches Kind, wie es heißt, frid synum ok mikil vexti ok

hârit svâfagrt sem silki ok svd mikit, at pat tôk ofan â belti (sie war hübsch und groß
gewachsen, ihr Haar glänzte wie Seide und war so lang, daß es ihr bis über die Taille
fiel).87 Hçskuldr fragt nun seinen Bruder, ob er nicht auch finde, dass das Kind
außergewöhnlich hübsch sei: „Pykkipér eigifçgr vera?" („Ist sie nicht schön?").88 Hrütr
aber schweigt, und erst als Hçskuldr insistiert, antwortet er: „Aïritfçgr er mœr sjâ, ok

munu margir pess gjalda" („Sicher, das Mädchen ist schön, und manch einer wird es

zu spüren bekommen")89 und fügt noch hinzu: „en hitt veit ek eigi, hvadan pjôfsaugu
eru komin i œttir värar" („Doch ich weiß nicht, woher die Diebesaugen in unsere
Familie kommen").90 Bedeutsames Schweigen vor einer schicksalsschweren Aussage
ist uns - siehe oben - auch in der Gîsla saga begegnet. Hrüts Äußerung lässt an die
antike Helena denke, deren Schönheit Unheil über Griechen und Trojaner brachte.
Über die Trôjumanna saga u.a. war dem Norden dieser Stoff vertraut. Es stellt sich in
diesem Zusammenhang eine seltsame Koinzidenz ein, die das Nibelungenepos aus

dem Südosten mit der Njâls saga im äußersten Nordwesten verbindet. Beide Werke
stellen das kommende Geschehen unter die fatale ,Helena-Formel', wie Heinzle es

genannt hat. Beim Nibelungenlied dürfte diese Ansippung an das große Vorbild den

großepischen Anspruch des Werkes nicht unerheblich erhöht haben. Der Autor
verbindet mit dem Hinweis auf die Gefährlichkeit von Frauenschönheit noch etwas
moralisch Belastendes, wenn Hrütr von Hallgerös pjôfsaugu spricht. Äußert sich

darin die vielberufene mittelalterliche Frauenfeindlichkeit? Aber da ist ja noch die
resolute, doch rechtschaffene Gattin Njâls

Das zweite Kapitel der Njâla führt im Anschluss an die Aussagen über Mçrdr auf
das Thing, das sich in dieser Saga als der Mittelpunkt des isländischen Gemeinwesens

herausstellen wird. Auf dem Thing rät Hçskuldr seinem Bruder, um die Hand
der Tochter Mçrds, Unnr, anzuhalten, eine gute Partie. Die Verhandlungen verlaufen

auch erfolgreich, in einem halben Jahr soll Vermählung sein. Man verlässt das

86 Brennu-Njâls saga, S. 5 (Njals saga, S. 7)
87 Brennu-Njâls saga, S. 6 (Njals saga, S. 7)
88 Brennu-Njâls saga, S. 7 (Njals saga, S. 7)
89 Brennu-Njâls saga, S. 7 (Njals saga, S. 7)
90

Brennu-Njâls saga, S. 7 (Njals saga, S. 7)



66 Teil II: Das Epos in Island

Thing. Nun kommt die Nachricht vom Tod des Bruders Hrüts in Norwegen und
dass sein Erbe dort in Gefahr sei. Die typisch bäuerlichen Erbstreitigkeiten werden
dann weiteren Zündstoff liefern. Die Vermählung wird verschoben, Hrütr bricht auf
nach Norwegen. In der Egils saga, in der ebenfalls Rechtsfragen eine Rolle spielen, ist
noch die Königsgeschichte als solche präsent in den beeindruckenden Gestalten von
Haraldr hinn härfagri (Harald Schönhaar) und Eirikr Haraldarson blööox (Erich
Blutaxt). In der Njâla hat sich das verschoben. Gunnhildr konungamööir (Gunnhild
Königinmutter) ist an die Stelle der Könige getreten und das überdies eher in einem
anekdotisch-schwankhaften Zusammenhang. Sie macht Hrütr sofort zu ihrem
Geliebten und sorgt nebenbei dafür, dass seine Erbansprüche in seinem Sinn geregelt
werden. Hrütr will dann heimkehren. Er leugnet gegenüber Gunnhildr, dass er auf
Island eine Braut hat. Gunnhildr, die von sich behaupten kann, dass sie ä svâ mikit
vald (so viel Macht)91 über ihn, sagt voraus, dass er und seine Braut keine Erfüllung
in der Ehe finden werden, was dann auch tatsächlich eintritt. Bei dieser Szene ist zu
beachten, was man m.E. kaum bedacht hat, dass der Autor ein neues Bild von Gunnhildr

entwirft, indem er sie humanisiert und sentimentalisiert, statt sie, wie noch in
der Egils saga als böse Zauberin darzustellen; nur der Hinweis, dass sie Macht über
Hrütr habe und ihre Voraussage deuten noch darauf hin. Gunnhildr spannt einen

Goldring um Hrüts Hand und umarmt ihn zum Abschied. Dieses Abweichen vom
üblichen Bild der Gunnhildr ist ein Indiz dafür, wie in dieser Saga die Sicht auf die
Frühzeit und deren Personal sich differenziert und aufhellt.

Die Ehe Hrüts mit Unnr wird auch prompt getrennt, was zu rechtlichen Problemen

- Regelung von Vermögensfragen - führt.
Der Autor schwenkt dann über zu der nun schon herangereiften Hallgerör. Neben

ihrer äußeren Erscheinung - ungewöhnliche Schönheit, schlanker Wuchs,
herrliches Haar - erfährt man auch etwas über ihren Charakter: çrlund ok skaphçrd (eine
verschwenderische Natur mit starkem Eigenwillen),92 was aber im Rahmen des

Normal-Menschlichen verbleibt. Ihr Vertrauter allerdings, Pjöstölfr, ein Totschläger und
Bösewicht, übrigens kein gebürtiger Isländer, hat auf Hallgerör einen schlechten
Einfluss - at hann vœri engi skapbœtir Hallgeröi ([man sagte,] daß er Hallgerös
Charakter kaum mildern würde).93 Mit Nachdruck legt der Autor als Geschehensraum
das Menschliche fest und hält übertrieben Fornaldarsagahaftes energisch fern. Er
überlässt das Böse nicht bequem dem Magischen, sondern sieht es als Möglichkeit
der menschlichen Natur.

Was nun folgt, bis hin zum Schluss, steht unter dem Kompositionsprinzip der

Steigerung und rückt die isländische Frühzeit in ein besonderes Licht, was deren

Aufwertung befördert und worin nicht zuletzt die raison d'être der eigenständigen
Gattung der Saga liegen dürfte. Der Verfasser geht nun auf Hallgerör ein. Es ergibt
sich die Aussicht auf eine eheliche Verbindung. Als Freier wird ein gewisser Porvaldr
eingeführt, eigentlich eine gute Partie, nur sein Jähzorn wird vorsorglich vermerkt.

91 Brennu-Njdls saga, S. 21 (Njals saga, S. 16).
92 Brennu-Njäls saga, S. 29 (Njals saga, S. 22).
93 Brennu-Njâls saga, S. 30 (Njals saga, S. 22).



Njâls saga 67

Hallgerös Vater bringt die Verhandlungen zum Abschluss, leider über den Kopf
seiner Tochter hinweg, was sie tiefverletzt. Bei den Ehen, um die es nun gehen wird,
ist das Gesetz der Steigerung offenkundig, gestützt durch die epische Dreizahl. Mit
dieser Steigerung verbindet sich auch eine Differenzierung im Menschlichen. In der
Welt der Saga sind Mord und Totschlag nichts Ungewöhnliches und setzen oft die

Handlung in Gang. Demgegenüber ist in der Njâla die eher weniger spektakuläre
Ohrfeige, psychologisch verständlich eingesetzt, dreimal das entscheidende Element
im Geschehen. Die nicht minder folgenschwere Feindschaft zwischen Hallgerör und

BergJjöra, der Gattin Njäls, wird dann auf einen noch weniger spektakulären Anlass

zurückgehen.
Die erste Ehe der Hallgerör steht nicht nur psychologisch unter einem ungünstigen

Stern; es gibt da noch Reste eines archaisch-mythisch geprägten Vergangenheitsbildes,

verkörpert im üblen bjöstölfr und dem zauberkundigen Svanr, einem
Verwandten Hallgerös. Beide freunden sich an und beim Vermählungsgelage
tuscheln sie so sehr miteinander, dass es auffällt. Hallgerös provokative Lustigkeit lässt

ebenfalls nichts Gutes ahnen. Eine gespannte Atmosphäre, die der Autor zu vermitteln

weiß.
Über die Verschwendungssucht Hallgerös kommt es zu dem fatalen Wortwechsel

mit ihrem Gemahl, was zur deftigen Ohrfeige führt. Es heißt nun, dass Hallgerör
sat üti (vor dem Haus [saß]);94 sie ist zutiefst niedergeschlagen. In dieser nebensächlich

scheinenden Feststellung des vera üti dürfte mehr stecken. Mit Frauen, die sich

in dieser vera-üti-Situation befinden, scheint es eine besondere Bewandtnis zu
haben, worin archaische Vorstellungen wirksam sein dürften. Auch die eddische Dichtung

weiß davon. So sucht Odin in der Vçluspâ die Vçlva auf, die (Str. 28) Ein sat
hon üti (Allein saß sie draußen),95 um wichtige Kunde von ihr zu erhalten. Und von
Brynhildr heißt es in der Sigurdarkvida in skamma (Str. 6) ebenfalls: Ein sat hon üti
und über das Schicksal Sigurds befindet: „Hafa skal ek Sigurd / - eda pô svelti! [... ]"
(Allein saß sie draußen [... ] „Haben muß ich Sigurd/ - oder sonst möge er sterben!

[...]").96 Bei Hallgerör geht es um Leben oder Tod ihres Gatten. Aus dieser Position
heraus vollzieht sie de facto gegenüber ihrem Vertrauten Pjöstölfr eine hvpt -
Aufhetzung. Pjöstölfr versteht sofort, dass er den Backenstreich rächen muss und es fällt
auch das entsprechende Wort hefna (rächen).97 Mit hefna ist ein Stichwort gefallen,
das die Handlung beherrschen wird bis - ironischerweise - hin zu den letzten Worten

Njäls, der zeitlebens gegen den Rachegeist angegangen ist. Nun lehnt er das

Angebot Flosis, das brennende Haus zu verlassen ab, denn er sei madr gamall ok litt til
büinn at hefna sona minna ([ich bin] ein alter Mann und tauge schwerlich dazu,

94 Brennu-Njdls saga, S. 34 (Njals saga, S. 25).
95 Edda. Die Lieder des Codex Regius (wie Anm. 31), S. 7. Deutsche Übersetzung aus: Die Götterlieder

der Älteren Edda. Übersetzt, kommentiert und herausgegeben von Arnulf Krause. Stuttgart 2006,
S. 17.

96
Sigurdarkvida in skamma, in: Klaus von See et al. (Hg.): Kommentar zu den Liedern der Edda. Bd. 6:

Heldenlieder, Heidelberg 2009, S. 330.
97 Brennu-Njdls saga, S. 34 (Njals saga, S. 26).



68 Teil II: Das Epos in Island

meine Söhne zu rächen).98 Man geht kaum fehl, wenn man die Njâls saga liest als die

grundsätzliche Auseinandersetzung mit dem Phänomen Rache, worin der christliche
Verfasser das Problem der frühen isländischen Gesellschaft sah. Er widmete darum
auch der hvpt besondere Aufmerksamkeit als Domäne der Frauen Hallgerär,
BergJjöra und Hildigunnr.

Pjostölfr zieht mit seiner Axt, die das dominierende Dingsymbol der bjöstölfr-
Szenen ist, los und erschlägt Hallgerds Gatten. Hallgerär schickt den Täter zu ihrem
Onkel, dem zauberkundigen Svanr, und verhindert so die Bestrafung des Täters.

Die Parallelszene, die aus der zweiten - nun aber glücklichen Ehe hervorgeht, ist
in das gleiche Gerüst eingebettet wie die eben besprochene, intendiert aber zugleich
die Loslösung davon; ein beachtlicher erzählerischer Kunstgriff. Hallgeräs zweite

Vermählung steht unter einem günstigen Stern. Hallgerär ist damit einverstanden,
Glümr zu heiraten, und das Paar lebt in sehr gutem Einvernehmen. Der Ehe

entspringt auch eine Tochter, die borgerär genannt wird, womit über Hallgerös Vorfahren

eine Beziehung zu Sigurär Fäfnisbani hergestellt wird - eine Konzession an die

heldenepische Tradition. Inzwischen erfährt man, dass der üble zauberkundige
Svanr beim Fischen ertrunken sei. Er soll in einen Berg eingetreten sein, wo er
empfangen wurde; noch ein mythischer Rest. Bedenklich allerdings, dass Hallgerär diesen

Verlust sehr bedauert; aber immerhin, ein Bösewicht weniger, bleibt noch

bjöstölfr. Hqskuldr hat ihn verjagt, doch Hallgerär will ihn aufnehmen, allerdings
nicht ohne die Zustimmung ihres Mannes, denn, wie sie betont, es sei „Vel um âstir
okkrar" („Ja, wir lieben uns").99 Sie umarmt ihren Mann und erhält die Zustimmung.
Glümr und bjöstölfr geraten natürlich bald aneinander, worüber Glümr seiner Gattin

berichtet - das Ganze also betont in realistisch-alltägliches Licht getaucht!
Hallgerär nimmt bjöstölfr in Schutz, es entwickelt sich ein Wortwechsel, der mit einem
Backenstreich endet. Nun zeigt sich aber die humane Hallgerär, wenn es heißt Hon
unni honum mikit (Sie liebte ihn sehr).100 Doch da taucht bjöstölfr auf und erfährt,
was Hallgerär widerfuhr, von der aber nun keine Aufhetzung - hvçt - ausgeht, im
Gegenteil. Dessen bedarf es nun auch nicht mehr, das Böse hat sich verselbständigt,
bjöstölfr gekk i braut ok glotti vid (ging weg und grinste höhnisch)101 - ein unheilvolles

Grinsen. Er tötet Glümr und kehrt mit seiner blutigen Axt, die diesen Abschnitt
als Symbol beherrscht, zurück. Hallgerär schickt den Mörder zu ihrem Onkel Hrütr,
der ihn auch prompt erschlägt. Damit ist dieser Bösewicht auch liquidiert und man
könnte sagen, dass nun die unheilvollen Reste aus der archaisch-mythischen Welt
beseitigt seien und die Bahn frei ist für Neues, in dessen Licht der Autor nun die
isländische Frühzeit getaucht sehen will. Unheil und das Böse sind aber mit dieser

Humanisierung Hallgeräs und der Liquidierung des typischen Bösewichts nicht aus

der Welt geschafft. Es wird nun darum gehen, das Böse als integrierenden Bestandteil

der frühisländischen Gesellschaft darzustellen und sich damit auseinanderzuset-

98 Brennu-Njdls saga, S. 330 (Njals saga, S. 228)
99 Brennu-Njâls saga, S. 46 (Njals saga, S. 34).
100

Brennu-Njâls saga, S. 48 (Njals saga, S. 35).
101 Brennu-Njâls saga, S. 48 (Njals saga, S. 36).



Njâls saga 69

zen. Eben diese Hallgerôr wird daran Anteil haben, etwa in Verbindung mit dem
eitlen Sigmundr, oder der heimtückische Mprör Valgarösson, ein normales Glied der

Thinggemeinschaft.
Für eine zu erwartende dritte eheliche Verbindung Hallgerds scheinen nun die

Voraussetzungen nicht ungünstig zu sein. Prompt folgt auch die Einführung
entsprechender neuer Hauptpersonen, wobei der Autor auf eine breite mündliche
Überlieferung aufbauen und mit entsprechender Aufmerksamkeit des Publikums
rechnen konnte; es geht um Gunnarr und Njall. Die Verbindung mit dem bisher
Erzählten ergibt sich zwanglos, da Gunnarr als Verwandter der Unnr in deren
Rechtsstreit einbezogen werden kann. Die Tötung der beiden Ehemänner hatte
noch nicht zu einer Einbeziehung des Things geführt, was sich nun ändern wird mit
Gunnarr und Njall. Mit dem Thing gerät dann auch immer mehr das isländische
Gemeinwesen der Frühzeit in den Mittelpunkt des Geschehens. Diese Erweiterung
des Horizonts bildet die Grundlage dafür, dass aus einer bloßen individuellen
Isländersaga das Epos werden konnte. Der Rechtsstreit wird zugunsten Unnrs gelöst,
nicht ganz ohne Njâls Kniffe und Gunnars Drohung mit Zweikampf. Auf das letztlich

gütliche Ende der Affäre fällt allerdings ein Schatten, denn Hrütr sagt voraus -
das gehört zu seiner Rolle -, dass Gunnarr für seine erfolgreiche Intervention letztlich

übel belohnt werde, was Gunnarr mit heroischem Gleichmut quittiert: „Ferrpat
sem ma („Es kommt, wie es kommen muß").102 Die Thingöffentlichkeit reagiert
positiv; Menn ridu heim nü af pinginu, ok haßi Gunnarr ina mestu sœmô af mâlinu.

(Nun ritten die Leute vom Thing heim, und Gunnar gewann durch den Ausgang der
Sache hoch an Ansehen.)103 Gunnarr beansprucht keine Belohnung seitens Unnr,
hofft aber, wenn nötig, auf Unterstützung seitens ihrer Familie. Was unmittelbar
darauf folgt, lässt in dieser Hinsicht nichts Gutes ahnen. Dabei geht es aber nicht um
dumpfe Schicksalsverfallenheit, sondern um menschliche Verhaltensweisen.

Im nächsten Kapitel wird nämlich der Personenkreis im negativen Sinn erweitert.
Es tritt ein gewisser ValgarÖr ins Geschehen ein. Unnr heiratet ihn, wie es offenbar

missbilligend heißt ân râdi allrafrœnda sinna (ohne die Zustimmung aller ihrer
Verwandten).104 Dieser Valgarär var madr gràlyndr ok ôvinsœll (der Mann war verschlagen

und unbeliebt).105 Dieser Ehe entsprang ein Sohn namens Mprör. Von ihm
heißt es hann var slœgr madr [...] ok illgjarn (er war ein Heimtücker und zog hinterhältig

seine Fäden);106 er wird Gunnarr übel mitspielen. Wiederum nicht bloße
Schicksalsverfallenheit, sondern menschliche Bosheit als Element der Frühzeit.
Unmittelbar darauf folgt das Gegenbild; die Sippe Njâls mit ihrem Umfeld wird ins
Geschehen eingeführt. Unter den Söhnen Njâls wird Skarpheöinn herausgehoben.
Damit sind Grundlagen aus dem rein Menschlichen gelegt und der Autor kann auf
einen neuen typischen Sagaerzählstrang überleiten, die Ausfahrt des Isländers nach

102 Brennu-Njâls saga, S. 67 (Njals saga, S. 47).
102 Brennu-Njâls saga, S. 68 (Njals saga, S. 47).
104 Brennu-Njâls saga, S. 70 (Njals saga, S. 48).
105 Brennu-Njâls saga, S. 70 (Njals saga, S. 48).
106

Brennu-Njâls saga, S. 70 (Njals saga, S. 48).



70 Teil II: Das Epos in Island

Norwegen. Der Autor weicht aber dabei von der üblichen Typik ab. Ein Norweger,
der bei Gunnarr den Winter verbracht hat, will ihn dazu bewegen, at hann skyldifara
utan (ins Ausland zu fahren).107 Gunnarr zeigt seltsamerweise dafür kein Interesse.

Er sucht Nj all auf und will erfahren, ob diese Ausfahrt râôligt (vernünftig)108 sei, was

Njâll bejaht. Dieses ungewöhnliche Desinteresse Gunnars an der üblichen Ausfahrt
des Isländers muss doch etwas bedeuten, auch wenn man nicht das Gras wachsen
hört. Gunnarr gewinnt auch dadurch eine Sonderstellung als überzeugter Isländer.
Das lässt vorausdenken an seine Weigerung, auch nur drei Jahre ins Exil zu gehen
und Island zu verlassen. Es muss auch auffallen, dass das übliche Ziel der Ausfahrt,
der norwegische Elof, nur kurz erwähnt wird; festgehalten wird nur der Tod Gunn-
hilds - eine positive Tatsache. Man kann darin eine weitere Distanzierung von der

norwegischen Königsgeschichte sehen. Man erfährt stattdessen von erfolgreichen
Kämpfen zur See, wobei Gunnarr die durch seidr (Zauber) aufgeladene Waffe eines

gewissen Elallgrimr erbeutet, einen atgeirr (Hauspieß),109 in dem es syngr [...] âdr
hâtt (erklingt der Spieß vorher laut),110 bevor ein Totschlag folgt, ein typischer
archaisierender ,Tribut' an Publikumserwartungen, vergleichbar der Waffe Gräsida der
Gîsla saga. Gegenüber besiegten Gegnern verhält sich Gunnarr großherzig, ist nicht
beutegierig und rät ihnenfara tilfôstrjarôa sinna (in ihre Heimat zurückzufahren).111

Mit diesem Begriff rechnet man in diesem Kontext nicht; seine Verwendung zeugt
m.E. wiederum von der ,Heimatverbundenheit' Gunnars und es fällt einem wiederum

seine Weigerung ein, Island zu verlassen, wobei er sogar den Rechtsbruch in
Kauf nimmt. Die germanische Überlieferung kennt m.E. noch kein Äquivalent zu
föstrjörd-, dies setzt altrömisches Patria-Denken voraus. Siehe dazu oben zum
Hildebrandslied (V. 24).

Bei der Schilderung von Gunnars Treiben in den dänisch-südschwedischen
Gewässern spielt in veredelter Form und unter Ausblendung brutaler Exzesse Forn-
aldarsagahaftes herein wie schon in der Egils saga, dort mit aller Brutalität. Gunnars
Ruhm führt ihn schließlich an den dänischen Hof Harald Gormssons. Der König
bietet ihm sogar kvânfang ok riki mikit (eine Heirat und eine Herrschaft)112 an, doch
Gunnarr lehnt ab, denn er will Jyrsf til Islands (zuerst nach Island)"3 reisen! Der
König sagt voraus: „Pä munt pü aldri aptr koma til vàr" („Dann wirst du nie wieder

vor uns treten").114 Gunnarr überlässt das wiederum dem Schicksal: „AuÖna mun pvi
ràôa, herra" („Darüber bestimmt das Schicksal, Herr")!115 Mit reichen Gaben
ausgestattet, verlässt er den dänischen Hof. Norwegen bleibt nicht gänzlich ausgeblendet.
Auf der Rückreise macht Gunnarr auf Vorschlag seines Begleiters Station beim Jarl

107 Brennu-Njâls saga, S. 74 (Njals saga, S. 50)
108 Brennu-Njâls saga, S. 74 (Njals saga, S. 50)
109 Brennu-Njâls saga, S. 80 (Njals saga, S. 53)
110

Brennu-Njâls saga, S. 80 (Njals saga, S. 53)
111

Brennu-Njâls saga, S. 81 (Njals saga, S. 54)
112 Brennu-Njâls saga, S. 82 (Njals saga, S. 55)
113

Brennu-Njâls saga, S. 82 (Njals saga, S. 55)
1,4 Brennu-Njâls saga, S. 82 (Njals saga, S. 55)
"s Brennu-Njâls saga, S. 82 (Njals saga, S. 55)



Njâls saga 71

Hâkon. Es wird angemerkt, dass Gunnarr Gefallen an Bergljöt, einer Verwandten
des Jarls fand, und dieser es nicht ungern gesehen hätte, dass Gunnarr um die Hand
des Mädchens anhielte. Diese Andeutungen - mehr ist es nicht - sind auf Kjartans
seriöse Romanze mit Ingibjprg, der Schwester König Olafs und auf Hrüts derbes

Verhältnis zur geilen Gunnhildr zu beziehen. Vom Jarl reichlich mit Mehl versorgt -
auf Island hatte es ein Missjahr gegeben - kehrt Gunnarr heim. Es ist - Kalkül des

Verfassers - Zeit des Allthings. Dieses rückt nun immer mehr in den Mittelpunkt, da

man nun in die entscheidende Phase des Sagageschehens eintritt, was der Autor mit
besonderer Sorgfalt registriert. Er bescheinigt Gunnarr und seinem Bruder, dass sie

ihren Hausleuten gegenüber freundlich auftreten und keinerlei Arroganz erkennen
lassen. Dann heißt es, was ebenfalls positiv zu vermerken ist, dass Gunnarr sogleich
seinen Freund Njall aufsucht. Njäll will nicht zum Thing reiten und rät auch

Gunnarr davon ab; er würde dort viel beneidet werden, worauf Gunnarr entgegnet,
er wolle mit jedermann in Frieden leben. Gunnars Bruder aber ermuntert ihn, zum
Thing zu reiten, denn „mun par vaxa sœmd pin vid" („Dein Ansehen wird dort noch
wachsen"),116 was Gunnarr aber offenbar nicht so sehr interessiert, denn er will dort
finna gôda menn (mit guten Leuten zusammen[zu]kommen)117 - doch wen findet er
dort? Hallgerör! Der Hinweis auf goda menn ist derart überdeutlich auf die
Grundthematik des Werkes bezogen, dass Gunnarr zum Sprachrohr des Autors wird; dazu

wird nicht minder überdeutlich seine friedliche Sinnesart herausgestellt, wodurch
die altheroische Tradition, ein Gütesiegel der Frühzeit, deren Vertreter Gunnarr ist,
in neuem Licht erscheinen kann. Auch das ein Beitrag zur Gestaltung der eigenen
Frühzeit im Epos. Die Begegnung mit Hallgerör wird betont als Schlüsselszene

dargestellt, wobei auf auffällige Weise das ,Äußere' zur Geltung kommt - ein bezeichnendes

Indiz für Denken und Empfinden mittelalterlicher Menschen im Allgemeinen.

Das imponierende Auftreten Gunnars und seiner Leute auf dem Thing wird
positiv vermerkt, vielleicht ein Hinweis auf die Gîsla saga, wo in der Voraussage des

Gestr ein Schatten auf Gisli und seine Gruppe fiel. Es folgt nun die Begegnung
Gunnars mit Hallgerör.

Von Gunnarr heißt es, er begibt sich herab vom Içgberg (Gesetzesfelsen)."8 Von
einem Mitwirken an Regelung von Rechtsfragen ist keine Rede. Hallgerör ist wichtiger!

Gunnarr begegnet einer Gruppe von Frauen, alle vel bünar (vornehm
gekleidet).11'1 An ihrer Spitze befand sich jene, er bezt var büin (am besten gekleidet)120
und die begrüßte sogleich Gunnar und verwickelt ihn djarfliga (geradeheraus)121 in
ein Gespräch über seine Auslandsfahrt. Der Autor gibt dazu eine ungewöhnlich
ausführliche Beschreibung ihres Äußeren, ihrer kostbaren Kleidung und ihrer
Haarpracht; letzteres hat ja Leitmotivqualität. In Entsprechung dazu das nicht minder

116 Brennu-Njâls saga, S. 84 (Njals saga, S. 57)
117

Brennu-Njâls saga, S. 84 (Njals saga, S. 57)
118 Brennu-Njâls saga, S. 85 (Njals saga, S. 57)
119 Brennu-Njâls saga, S. 85 (Njals saga, S. 57)
120 Brennu-Njâls saga, S. 85 (Njals saga, S. 57)
121 Brennu-Njâls saga, S. 85 (Njals saga, S. 58)



72 Teil II: Das Epos in Island

imponierende Erscheinungsbild Gunnars. Er trägt das Prunkgewand, das Haraldr
konungr Gormsson gaf honum (ihm Harald Gormsson geschenkt hatte)122 und hat

hringinn â hendi, Hâkonarnaut (den Ring von Hakon am Arm).123 Dieses Insistieren
auf der äußeren Pracht dürfte kaum der bloßen Freude am Dekorativen dienen,
vielmehr ist an christlich-mittelalterliche Einschätzung äußeren Glanzes als gefährliches

Blendwerk zu denken. Dazu die Eile, der Gunnarr verfällt, wie er um Hallgerös
Hand anhält. Hallgerds Bemerkung, „en mannvçnd mun ek vera" („aber ich würde
ihn [einen Heiratsinteressenten] mir gut aussuchen"),124 trägt ebenfalls zur Aufladung

der Szene bei. Eine direkte unheilvolle Vorausdeutung fehlt, desgleichen ein
Kommentar des Autors. Der Autor meidet zunächst eine plumpe unheilvolle
Festlegung der Zukunft Gunnars als Ehemann der Hallgerör, ein Zeichen beachtlicher
ästhetischer Sensibilität, was der Besonderheit des Schicksals Gunnars entspricht.
Spannung ist aber aufgebaut. Das anschließende Gespräch zwischen Gunnarr und

Hallgerös Vater Hpskuldr und ihrem Onkel Hrütr führt nach der ungewöhnlich
glanzvollen Szene mit Hallgerör und ihren Frauen auf den Boden der bäuerlichen
Wirklichkeit zurück. Im ersten Kapitel wollte Hpskuldr von seinem Bruder erfahren,
ob er nicht auch von der Schönheit Hallgerös beeindruckt sei. Nun tritt Gunnarr
hinzu und hält um HallgerÖs Hand an. Hpskuldr reagiert positiv mit einer kleinen

Einschränkung ef per er pat alhugat (falls es dir Ernst damit ist),125 was aber nicht
weiter präzisiert wird. Hpskuldr wendet sich nun an seinen Bruder - in Entsprechung

zum Gespräch im ersten Kapitel der Saga. Hrütr konstatiert zunächst, dass die
beiden grundverschieden seien, Gunnarr ein rechtschaffener tüchtiger Mann,
Hallgerör dagegen blandin mjpk (doch wie es mit ihrem Charakter steht, ist zweifelhaft)126

und fügt hinzu, er wolle Gunnarr nicht hintergehen. (Gunnars Misstrauen

gegenüber den beiden, sie seien wegen des Erbstreits gegen eine Ehe Gunnars mit
Hallgerör, wird von Hrütr ausgeräumt. Ein nebensächlicher Hinweis, der aber die

Wirklichkeitsdichte dieser Saga unterstreicht.) Hrütr klärt nun Gunnarr
schonungslos über Hallgerös Charakter auf - allt um skaplyndi Hallgerdar ofregit (Ungefragt

[erzählt] Hrut dem Gunnar, wie es sich mit Hallgerd verhält),127 was aber

Gunnarr nicht von seinem Vorhaben abbringt. Nun geht es auch nicht so sehr um
die Schönheit Hallgerös, sondern um die pjôfsaugu (Diebesaugen); eine gravierende
Verlagerung gegenüber Helena und Kriemhilt! Hrütr muss das hinnehmen, indem
er konstatiert ykkr er bâdum girndarrâd" („daß ihr beide auf diese Ehe

brennt").128 Von diesem Begriff könnte viel abhängen. Baetkes Wörterbuch zur
altnordischen Prosaliteratur übersetzt mit „Liebesheirat". Das ist romantisch sentimental

und verfehlt wohl den Sinn der Passage. Anders Cleasby/Vigfusson mit ihrer

122 Brennu-Njâls saga, S. 85 (Njals saga, S. 58).
122 Brennu-Njâls saga, S. 85 (Njals saga, S. 58).
124 Brennu-Njâls saga, S. 85f (Njals saga, S. 58).
124 Brennu-Njâls saga, S. 86 (Njals saga, S. 58).
126

Brennu-Njâls saga, S. 86 (Njals saga, S. 59).
127 Brennu-Njâls saga, S. 87 (Njals saga, S. 59).
128 Brennu-Njâls saga, S. 86f (Njals saga, S. 59).



Njâls saga 73

Übersetzung ,mad with love'. Man muss sich fragen, ob der Sagaautor damit nicht
doch im europäischen Mittelalter angekommen ist? Sinnliche Liebe als Gier und
damit als Quell des Unheils, wie sich herausstellen würde? Doch, wie weit trägt das

in dieser Saga? Es könnte an die Substanz der Njâla gehen, es wäre aber verfehlt, aus

ihr ein bloßes Moralexempel zu machen. Die auffallende Diskretion, mit der der

Autor über eine mögliche erotische Verblendung Gunnars hinweggeht, weist
daraufhin, dass er von ihm den Makel sündhaften erotischen Verhaltens fernhalten
wollte.

Gunnarr sucht nach dem Thing sogleich Njäll auf, ein positives Signal, doch Njall
ist deprimiert über Gunnars Entschluss - kann tôle pungt â kaupum hans (Die Nachricht

machte ihn sehr betroffen.)129 und macht die unheilvolle Voraussage: „Afhenni

mun standa allt it ilia, er hon kemr austr hingat" („Von ihr wird alles mögliche Unheil
ausgehen, wenn sie zu uns in den Osten kommt").130 Hrütr hatte sich bloß negativ
über Hallgerös Charakter geäußert, Njâls Aussage, gemäß dem Prinzip der Steigerung,

ist umfassender. Gunnarr kontert mit der Versicherung „Aldri skal hon spilla
okkru vinfengi" („Unsere Freundschaft wird sie niemals zerstören").131 Verbindet
man Njâls Voraussage mit Hrüts Feststellung über girndarrâô Gunnars und
Hallgerös, so ergäbe sich punktuell - wenn nicht mehr - die Einsicht, dass eben nach

mittelalterlicher Sicht der amor huius mundi ins Verderben führt. Amor stünde also

gegen vinfengi. Im Verlauf der Handlung spielt amor aber keine Rolle im Gegensatz
zu vinfengi, die großartig obsiegt; ein Ruhmestitel, den der Autor seinen Landsleuten
der Frühzeit verleiht und somit einen wesentlichen Beitrag dazu leistet, diese Saga -
über alle anderen hinaus - zum isländischen Epos zu machen.

Das Thema von der Fragwürdigkeit der Frauenschönheit in Verbindung mit der

möglichen Abwertung des Eros wird nun eingebettet in die offenbar wichtigere
Auseinandersetzung mit dem Phänomen Rache. Bemerkenswert dabei ist, dass das, was

zu Rachetaten führt, jeweils auf die Bosheit des einzelnen Menschen zurückgeht, auf
Hallgerör und dann auf Mprör, worauf in einem dritten Anlauf mit Flosi sich eine

neue Perspektive eröffnet. Die dumpfe Macht des bloß Schicksalhaften würde damit
in den Hintergrund treten; auch das ein wesentlicher Beitrag zur ,Vergangenheitsbewältigung'.

Gunnars Vermählung, von ihm großzügig organisiert, wird in einer Nebenhandlung

von einem Ehekrach überschattet. Ein Verwandter Gunnars, brâinn, von dem

es heißt, dass er seine Frau nicht liebt, vergafft sich in Hallgerös minderjährige Tochter,

trennt sich von seiner Frau und heiratet das Mädchen. Über die Vermählung
Gunnars verlautet nichts Negatives. Im Gegenteil, es heißt abschließend durchaus

positiv, Hallgerdr tôk viô bûrâdum ok var fengsçm ok atkvœdamikil (Hallgerd
übernahm den Haushalt auf Hlidarendi. Sie hielt auf Aufwand und schaltete mit fester
Hand.)132 Auch ihre Tochter erwies sich als gute Hausfrau. Der Autor vermeidet also

129 Brennu-Njâls saga, S. 87 (Njals saga, S. 59)
130

Brennu-Njâls saga, S. 87 (Njals saga, S. 59)
131 Brennu-Njâls saga, S. 87 (Njals saga, S. 59)
132 Brennu-Njâls saga, S. 90 (Njals saga, S. 6l)



74 Teil II: Das Epos in Island

eine Schwarz-Weiß-Zeichnung und lässt es beim Vermählungsfest eben nicht zu
einem Eklat kommen, der die Unheilslawine in Gang setzen würde. Er vermeidet
diesen Kurzschluss und setzt stattdessen neu ein. Es kommt zum üblichen winterlichen

Gelage. Njäll ist an der Reihe, Gunnarr und HallgerÖr nehmen daran teil. Es

kommt zu einem Wortwechsel zwischen Hallgerör und Bergjmra, der Gemahlin
Njäls. Aus diesem banalen Zank um die Sitzordnung wird der Autor nun die Tragödie

Gunnars und der Njälssippe herausentwickeln. Die Saga bleibt damit betont im
Zwischenmenschlichen, es gibt keinerlei ahnungsvolle Hinweise auf das Wirken
unheilvoller Schicksalsmächte, ganz zu schweigen von einer eventuellen Einflüsterung

des Teufels. Es muss ohnehin auffallen, dass bei der literarischen Aufarbeitung'
der isländischen Frühzeit in den Sagas der Teufel keine Rolle spielt! In der Gisla saga
löst ebenfalls ein Wortwechsel zweier Frauen, allerdings intim und nur zufällig
belauscht, das Unheil aus, doch da geht es immerhin um Liebe und eheliche Treue. In
der Njâla heißt es nur, dass Bergjaöra Hallgerör ihren Platz am Tisch zugunsten ihrer
Schwiegertochter streitig macht und sich durchsetzt mit den Worten „Ek skal her

râda" („Hier bestimme ich!").113 Wie sie dann das Waschbecken herumreicht, wird
sie von Hallgerör ob ihrer missgestalteten Fingernägel und der Bartlosigkeit ihres
Mannes geschmäht, was Berg|)6ra mit dem Hinweis kontert, dass Hallgerös Gatte
Eorvaldr einen Bart hatte, was sie aber nicht daran hinderte, seinen Tod zu verursachen.

Hallgerör ist empört und verlangt von Gunnarr, dem tüchtigsten Mann auf
Island, wie sie betont, diesen Affront zu rächen, was Gunnarr zurückweist und die
Freundschaft mit Njäll beschwört.

Was wie ein bloßer Ehekrach aussieht, wird zu einer Schlüsselstelle in der
Auseinandersetzung mit der Vergangenheit, denn nun brechen Totschlag und Rache in
die Welt Gunnars und Njäls herein. Der Reaktion Gunnars kommt besondere

Bedeutung zu, denn sie ist so angelegt, dass sie einen größeren Zusammenhang
evoziert. Es handelt sich dabei um eine ins häusliche verlagerte Variante eines altheroischen

Verhaltensmusters, um die Hetzszene, in der eine Frauengestalt einen Mann
aufhetzt, Rache zu nehmen, wobei auch dessen Leben auf dem Spiel steht. Man
kennt dieses Handlungsmodell der hetzenden Frau aus den eddischen Liedern, z.B.

aus der Sigurdarkvida in skamma, der Gudrünarhvgt, den Hamdismäl. Auch die
Laxdœla saga greift dieses altheroische Modell auf. Nicht so die Njâla. Gunnarr
lehnt sich vehement dagegen auf und verwendet für den Mann, der sich aufhetzen

lässt, sogar den abwertenden Begriff eggjanarfifl („Ich habe keine Lust, mich durch
deine Hetzerei zum Narren machen zu lassen!").134 Eine starke Distanzierung vom
altheroischen Muster, die die Sonderstellung der Njâla innerhalb der Sagaliteratur
untermauert. Ein Blick auf die anspruchsvolle Laxdœla saga bietet sich an. Das
altheroische Muster ist - bei aller,Modernität' dieser Saga - noch durchaus verbindlich.
Bolli fügt sich der hvçt seiner Gattin Gudrun. Er bereut zwar sogleich, was zum
einem, im Verglich zur Njâla noch unbewältigten, Nebeneinander von Archaisch und
Christlich führt. Angesichts dieses Sachverhalts fragt man sich, ob nicht bei dieser

Brennu-Njâls saga, S. 91 (Njals saga, S. 62).
114 Brennu-Njâls saga, S. 91 (Njals saga, S. 62).



Njdls saga 75

unterschiedlichen Sicht auf die Vergangenheit eine bewusst kritische Bezugnahme
auf die Laxdœla saga besteht; das würde auch unser Bild von den Sagas etwas stärker
akzentuieren. Vor dem Untergang der Njälssippe, wie wir sehen werden, kommt es

zu einer packenden und erfolgreichen Hetzszene, die das altheroische Muster in

neue Zusammenhänge rückt.
Der Hinweis auf die Bartlosigkeit Njäls wird sich zu einem Leitmotiv entwickeln,

das für den Ablauf des Geschehens mitentscheidend sein wird. Die Einführung von
Rache und Hetzerin ist als erzählerisches Programm zu verstehen, das nun die

Hauptlinie der Saga bilden wird und worin sich des Autors Sicht auf die Vergangenheit

niederschlägt. Schon angesichts des im bloßen Umfang der Saga implizierten
Anspruchs muss man dieser Problemstellung und deren erzählerischer Bewältigung
die gebührende Aufmerksamkeit schenken. Der Erzähler setzt mit besonderer Sorgfalt

das Prinzip der Steigerung ein, wobei zusehends die Thingöffentlichkeit an

Bedeutung gewinnt, was hinsichtlich des isländischen Selbstverständnisses und mit
Blick auf das genus Epos die Sonderstellung dieser Saga mitbegründet. Entscheidend

wird die abschließende Einbeziehung der Religion sein. Es ergibt sich also eine

durchdachte und komplexe Gliederung des gewaltigen Stoffes.

Aus dem Zank der beiden Frauen kommt es zu Totschlag und Rache, was sich in
dreifach gesteigerter Stufung vollzieht und in gekonnter Variation bewältigt wird;
zuerst betrifft es Sklaven, dann Freigelassene und schließlich Freie, was die Spannung

bezüglich des Kommenden erhöht. Die Hauptbetroffenen, Gunnarr und Njäll,
sind aber zum Erstaunen der Thingöffentlichkeit, die noch in Passivität verharren
kann, in der Lage, den Rechtsfall unter sich zu lösen, was zeigt, dass der Autor es den

Vorfahren zutraut, derart gravierende Probleme ohne Einsatz von Gewalt zu lösen;
auch das Schicksal spielt dabei keine Rolle. Doch der verderbliche Automatismus

von Totschlag und Rache kann nur gestoppt, aber noch nicht überwunden werden.

Dennoch, es ist dies bereits ein gewichtiger Beitrag zur ,Humanisierung' der Frühzeit.

Bei Gunnarr taucht nun ein gewisser Sigmundr auf, eine glänzende Erscheinung,
dazu noch Skalde. Sein Begleiter, Skjpldr, ist ein übler Kerl, was bereits eine Belastung

darstellt. Gunnarr warnt Sigmundr vor frameggjan Hallgerdar (sobald meine
Frau Hallgerd zu irgendetwas anstachelt),135 was dieser positiv zur Kenntnis nimmt.
Hallgerör überhäuft Sigmundr mit ihren Gunsterweisen und gewinnt in ihm ein

willfähriges Werkzeug für ihre Rachepläne. Die altheroisch-schicksalhafte hvçt
verändert sich hier und wird psychologisiert zu einer Art Dienstleistung, wo bei den

vorausgehenden Aufhetzungen das Archaische noch durchschimmern konnte, z.B.

im Motiv der Erregung. Vor der brenna wird es, mit Hildigunnr und Flosi, noch
einmal zu einer spektakulären hvçt kommen, worin Archaisches und Christliches auf
geradezu abenteuerliche Weise miteinander verbunden werden. Hallgerör will
Rache nehmen für den Tod des üblen Brynjölfr, der in einem fairen Kampf von börör,
dem fôstri (Ziehvater) der Njälssöhne, getötet worden war. Sigmundr und Skjçldr

135 Brennu-Njâls saga, S. 106 (Njals saga, S. 73).



76 Teil II: Das Epos in Island

nutzen feige ihre Überzahl aus und erschlagen Törör. Nun sind die Njälssöhne
unmittelbar in den Rachemechanismus einbezogen. Auf die Warnung brains, dass der
Tod des Törör gerächt werde, meinte Hallgerör, ob das etwa karl inn skegglausi (der
alte Mann ohne Bart)136 - also Njäll - leisten könne, worauf Träinn auf die Söhne

Njäls verwies; somit ist nun die Njälssippe unmittelbar betroffen und das markiert
die neue und entscheidende Stufe im Geschehen, an dessen Ende die Njälsbrenna
steht, auf die alles angelegt ist, wie es sich für das Epos gehört, und die die isländische

Gesellschaft im Kern erschüttern wird.
Der feige Totschlag durch Sigmundr und Skjçldr kann von Gunnarr und Njäll

noch gütlich geregelt werden und selbst Skarpheöinn, der kämpferischste der Njalssöhne

ist bereit, diese Lösung zu akzeptieren; er lässt aber keinen Zweifel daran, dass

„en eftil verdr nçkkut med oss, pâ munu vér minnask â inn forna fjandskap" („aber falls
noch mehr auf uns zukommt, wollen wir uns an die alten Schandtaten erinnern").137

Dieser Fall wird auch eintreten. Erzählerisch gekonnt, legt der Autor nun eine Pause

ein, stellt also so etwas wie menschliche Normalität her, indem wir erfahren, dass

Gunnarr versucht, Sigmundr zu überzeugen, sich verantwortungsbewusst zu verhalten

und sich vor Spott und Hohn zu hüten, was Sigmundr auch zusagt. Man erfährt
dann, dass geschwätzige Landstreicherinnen, die vom Njälshof herkommen, bei

Hallgerör auftauchen, die sich in Gesellschaft vieler Frauen und Sigmunds befindet.

Hallgerör will nun wissen, was Njäll und seine Söhne machen. Von Njäll berichten
die Schwatzweiber: „Stritadisk hann vid atsitja" („Er strengte sich mit dem Stillsitzen
an"),138 was herabsetzend dessen Friedfertigkeit illustriert. Ganz anders das Bild
seiner wehrhaften Söhne: Skarpheöinn schärft seine Axt, Grimr skepti spjôt (schäf-
tete einen Spieß), Helgi hnaud hjalt â sverd (hämmerte einen Griff ans Schwert), und
Hçskuldr treysti mundrida iskildi (nietete an einer Schildfessel).139

Das Geschehen tritt nun in die neue und entscheidende Phase ein, indem der
Horizont sich weitet und zunächst die Njälssippe als Ganzes und immer weitere
Teile der isländischen Gesellschaft zu Trägern der Handlung werden. Über das

Schicksal des Einzelhelden Gunnarr hinaus entsteht ein umfassendes Bild der
isländischen Frühzeit mit dem Anspruch einer gültigen Zusammenschau über das

hinaus, was andere Isländersagas im Einzelnen dazu zu bieten hatten. Den Anstoß zur
Problematisierung der Vergangenheit gaben Hrüts Bemerkungen zu Hallgerör, doch
dann geht es zusehends um mehr als um Hallgerös Schönheit und Diebsaugen. Der
Schwerpunkt verschiebt sich auf die Männer, wobei die Ehre zur maßgebenden
Größe wird.

Hallgerör will seltsamerweise von den Schwatzweibern noch erfahren, was die

Hausleute Njäls treiben. Der moderne Leser wird nicht mit dieser Frage rechnen,
dem Autor aber war es wichtig, das mit dieser Frage dann verbundene Neue in die

Handlung einzuführen. Hallgerör erfährt, dass einer der Knechte Mist ausbreitet auf

136 Brennu-Njâls saga, S. 107 (Njals saga, S. 74).
137 Brennu-Njâls saga, S. 111 (Njals saga, S. 77).
138 Brennu-Njâls saga, S. 112 (Njals saga, S. 78).
139 Brennu-Njâls saga, S. 112 (Njals saga, S. 78).



Njâls saga 77

der Hofwiese, um deren Ertrag zu fördern. Hallgerör meint dazu, Njâll täte gut
daran, den Mist auf seine Wangen aufzutragen, dann wäre er bärtig wie andere Männer
auch. Man sollte darum Njâll karl inn skegglausa (den Alten ohne Bart)140 nennen
und seine Söhne die Mistbärtier, tadskegglinga,141 und sie fordert Sigmundr auf, das

in Verse zu fassen. Die Einbeziehung der Skaldik in die Schmähung erhöht natürlich
ihre Schlagkraft. Gunnarr, der gerade eintritt, bekommt alles mit, ist reidr mjgk (aufs
Äußerste aufgebracht) und sagt Sigmunds, des Dichters, Tod voraus. Die Landstreicherinnen

kehren zum Hof Njâls zurück und berichten dort. Der Autor betont, dass

dies ungefragt - ofregit - und ä laun,H2 also heimlich, geschieht. Im bewussten Kontrast

dazu reagiert Bergjmra, die der Autor zum Mittelpunkt einer Hetzszene macht,
wodurch die Njalssöhne zur Rache aufgestachelt werden. Die hvçt-Szenen bei
Hallgerör erweisen sich im Vergleich dazu als Vorspiel. Die Verlagerung des Typs der
hetzenden Frau von der negativ gesehenen Hallgerör auf die resolute und
rechtschaffene Gattin Njâls zeigt, wie ernst es dem Verfasser war, diesen wichtigen Aspekt
der stark altheroisch geprägten Frühzeit nicht nur mit einer Hallgerör in Verbindung
zu bringen; auch das ein Beitrag zu seinem Bemühen, der eigenen Vergangenheit
gerecht zu werden. Blicken wir von da aus dann voraus auf den Schlussteil der Saga,

so treffen wir dort auf die dritte hetzende Frau.
Zurück zur hvçt der Bergjmra. Über eine Seite verwendet der Erzähler auf die

Schilderung und präsentiert dabei ein Prachtstück sagagemäßen Erzählens, was die

Wichtigkeit dieser Episode besiegelt und die Unwiderstehlichkeit dieser hvçt vor
Augen führt. Die Njâlssippe sitzt beim Essen, da platzt BergJjöra herein mit der
Kunde von der Schmähung und sie wendet sich an alle ihre Söhne: „Pér synir minir
eigud allir eina gjçfsaman" („Ihr, meine Söhne, habt ein Geschenk gemeinsam
erhalten"),143 nämlich den Titel Mistbärtier. Am Schluss der Episode - Njâll sieht, wie
seine Söhne bewaffnet das Haus verlassen - stellt er fest gegenüber seiner Frau: „Uti
väru synir pinir med väpnum allir" („Alle deine Söhne waren draußen mit ihren
Waffen").144 Es schließt sich damit ein Bogen und innerhalb dieses Rahmens vollzieht
sich die hvçt, wobei es auf die meisterhaft gestaltete Diskrepanz zwischen den be-

wusst verharmlosenden Äußerungen Skarpheöins gegenüber seiner hetzenden Mutter

und dem, was den Gebärden und der Körpersprache anvertraut ist, ankommt:
„Gaman pykkir kerlingunni at, môdur vârri," segir Skarphedinn okglotti viel, en pô spratt
honum sveiti i enni, ok kômu raudirflekkar i kinnr honum Grimr var hljôdr ok beit â

vçrrinni [...] („Es scheint der Alten Spaß zu machen, unsrer Mutter," sagte

Skarphedin, und er grinste dabei, doch brachen ihm Schweißperlen aus der Stirn
und seine Wangen bekamen rote Flecken [... ] Grim saß still da und biß sich auf die

Lippe.)145 Das Ziel der Rachehandlung wird am Schluss genannt: vig Sigmundar (die

140 Brennu-Njâls saga, S. 113 (Njals saga, S. 79).
141 Brennu-Njâls saga, S. 113 (Njals saga, S. 79).
142

Brennu-Njâls saga, S. 114 (vgl. Njals saga, S. 79: „ungebeten und im Geheimen").
143 Brennu-Njâls saga, S. 114 (Njals saga, S. 79).
144 Brennu-Njâls saga, S. 115 (Njals saga, S. 80).
145 Brennu-Njâls saga, S. 114 (Njals saga, S. 79).



78 Teil II: Das Epos in Island

Erschlagung Sigmunds)!146 Der Heftigkeit der Äußerungen Bergjaöras - hon [...]
geisadi mjçk (sie spuckte Gift und Galle)147 - entspricht Njâls warnende Stimme:

„[...] jafnan orkar tvimcdis, po at hefnt sé" („und off bleiben Zweifel, ob man am
Ende durch Rache gewinnt").148 Njâls Skepsis ist zunächst unbegründet, denn selbst

diese großangelegte Racheaktion gegen Sigmundr und Skjçldr erweist sich als

beherrschbar. Gunnarr kümmert sich nicht um die Sticheleien Hallgerös. Er arrangiert
sich sogleich mit Nj all und das Thing, das in voller Besetzung tagt, wird weiter nicht
bemüht; dazu bekräftigen Njâll und Gunnarr ihre Freundschaft, von der es heißt ok

vâru jafnan vinir (und blieben für immer Freunde).149 Angesichts der Thingöffentlichkeit

wird damit ein weiteres Anliegen dieser Saga, die vorbildliche Freundschaft,
als hoher Wert der Frühzeit zuerkannt.

Mit der in der Thingöffentlichkeit bereinigten Angelegenheit ist nun auch die
gesamte Njâlssippe als vollwertiger Partner in die Handlung integriert und gewinnt
darin immer mehr an Bedeutung. Der Blick kann sich nun wieder auf Gunnarr richten,

dessen erzählerisches Schicksal in die entscheidende Phase eintritt. Die
Racheprobleme können nicht mehr nur zwischen den beiden Freunden geregelt werden,

sondern die Thingöffentlichkeit bestimmt das Bild der isländischen Frühzeit,
wie das in den übrigen Isländersagas nicht so der Fall ist und was nicht zuletzt die

Sonderstellung der Njâla und ihren großepischen Anspruch begründet. Der Autor
versammelt das entsprechende Personal. Da sind Gizurr und Geirr als Vertreter des

Rechts und der Öffentlichkeit: Peir Gizurr fylgdusk at hverju mâli (Gizur der Weiße
und Geir unterstützen sich in jeder Angelegenheit).150 Dazu der schon erwähnte
üble Mprör Valgarösson, von dem es heißt: kann çfundadi mjçk Gunnar (Er steckte

voller Mißgunst gegen Gunnar).151 Schon im ersten Kapitel war mit den Diebsaugen
Hallgerös, deren Herkunft Hrütr sich nicht erklären konnte, das latent Böse erfahrbar

geworden. Mit dem Hinweis auf die Bosheit des Mprör verlässt man nun den
Bereich des Familiären. Das unerklärbare Böse und das dadurch verursachte Unheil
greifen um sich. Dabei ergeben sich, wenn wir weiter vorausblicken, bemerkenswerte

Unterschiede zwischen dem Untergang Gunnars und dem der Njâlssippe, die

zeigen, wie differenziert der Autor die Vergangenheit zu sehen imstande war. Auf
diese Unterschiede soll nun eingegangen werden und wir überschlagen das Gros des

Textes, das dem vorausgeht.
Gunnarr wird bei all seiner Friedfertigkeit immer tiefer in gefährliche Rachesituationen

hineingezogen, immer weitere Kreise sind betroffen und über die beiden -
Gunnarr und Njâll - hinaus gewinnt die Thingöffentlichkeit immer mehr an
Gewicht. Der Handlungsstrang, der zum Untergang Gunnars führt, muss in der mündlichen

Überlieferung eine solide Basis gehabt haben mit Schwerpunkt auf der Heroi-

14<' Brennu-Njâls saga, S. 1 IS (Njals saga, S. 80).
147 Brennu-Njdls saga, S. 114 (Njals saga, S. 80).
148 Brennu-Njdls saga, S. 114 (Njals saga, S. 80).
149 Brennu-Njâls saga, S. 118 (Njals saga, S. 83).
150 Brennu-Njdls saga, S. 119 (Njals saga, S. 83).
151 Brennu-Njdls saga, S. 119 (Njals saga, S. 83).



Njâls saga 79

sierung, wie man das auch aus anderen Sagas kennt. Aus der Art, wie Gunnarr im
19. Kapitel ins Geschehen eingeführt wird, geht auch hervor, dass es sich bei ihm um
den großen epischen Helden handeln wird, was sich dann ja auch bestätigt. Der Autor

begnügt sich aber nicht mit einer simplen Heroisierung; ihm geht es vielmehr
darum, das Bild des Helden zu differenzieren im Sinn einer konsequenten Humanisierung.

Der holzschnitthaft typische Held heldenepischer Tradition wird überwunden,

wenn Gunnarr sich fragen kann „hvârt ek mun pvi ôvaskari madr en adrir menn

sem mérpykkir meirafyrir en pdrum mçnnum at vega menn" (ob ich weichlicher bin als

andre, weil es mir schwerer fällt als andren, Menschen totzuschlagen).152 Für den

exemplarischen Helden wird also das Töten zu einem Problem; der Autor lässt
damit die noch heidnische Frühzeit in neuem Licht erscheinen. Er legt noch eins nach,

wenn etwas später Gunnarr bekennt „Sättgjarn hefi ek jafnan verit" („Versöhnungsbereit

bin ich immer gewesen").153 Egill kannte solche Skrupel nicht, vom brutalen
Achilles, der noch die Leiche Hektors herumschleift, zu schweigen. Der Autor der

Njäla greift also radikal in die Substanz altheroischer Dichtungstradition ein und
distanziert sich damit auch vom Tenor der meisten Sagas. Man muss sich dabei doch

fragen, wie das an die harten Kämpfertypen gewohnte Publikum auf diese Abkehr
vom altheroischen Heldenideal reagiert hat.

Nicht minder wichtig als die Schilderung der Kämpfe sind die damit verbundenen

Rechtshändel; eine Schwerpunktverlagerung, wodurch das öffentliche Leben
der frühen Isländer mit dem Schicksal des einzelnen ,Helden' gleichzieht, was nicht
ohne Folgen für Wesen und Funktion dieser Saga innerhalb der bereits gut etablierten

Literaturgattung Isländersaga bleiben konnte. So wird Gunnarr durch den
Ehezwist zwischen Hrütr und Unnr von Anfang an in einen solchen Rechtsfall hineingezogen,

was sich fortsetzt im Streit zwischen Bergjaöra und Hallgerör und schließlich
in der Otkell-Episode Gunnarr selbst betrifft. Man muss sich also gedulden, bis es

endlich zum ersten Totschlag Gunnars kommt. Dazu ist neben Gunnarr der weise

Njäll, der keine Waffe benützt, erzählerisch nicht minder bedeutsam. In der Njäla
geht es also auch darum, den ,Helden' als wesentlichen Bestandteil des frühen
isländischen Gemeinwesens neu zu sehen.

Wie die von Hallgerör und Bergjaöra verursachten Gewalttaten und Racheakte ist
auch der Untergang Gunnars konsequent und weitausholend auf Steigerung angelegt,

gekrönt von einem einmaligen Höhepunkt. Wenden wir uns diesem zu. Der
Autor zieht unterschiedliche Erzählfäden zusammen zu einem komplexen Gewebe,
das die Grundlage bildet für diesen Höhepunkt, mit dem man nicht rechnet - nicht
einmal der Betroffene selbst, Gunnarr, wie sich zeigen wird. Es wird enger um ihn,
wobei es aber Njäll immer wieder gelingt, die Rechtsstreitigkeiten in friedliche Bahnen

zu lenken. So sucht Gunnarr nach dem Beginn seiner Kämpfe seinen Freund

Njäll auf und fragt, wie es nun weitergehen werde. Der rechtskundige Freund, der
auch in die Zukunft blickt, sagt voraus, dass die Thingverhandlungen Gunnars
Ansehen steigern werden, aber „Mun petta upphaf vigaferla pinna." (Damit wird für dich

151 Brennu-Njâls saga, S. 139 (Njals saga, S. 98).
153

Brennu-Njâls saga, S. 145 (Njals saga, S. 101).



80 Teil II: Das Epos in Island

eine Zeit der Totschläge beginnen.")154 Gunnarr erbittet nun von Njâll heilrcedi

nçkkur (hilfreichen Rat).155 Njâll sagt voraus, dass Gunnarr ein hohes Alter erreichen

werde, wenn er es vermeide, mehrere Familienmitglieder in direkter Linie zu
töten und ein Abkommen zu brechen, das gôdir menn (gutgesinnte Männer)156
geschlossen hätten. Letzteres kann Gunnarr mit guten Gründen ausschließen. Es geht
also um die Einsicht in die Zukunft und da liegt es nahe, die stark zukunftsorientierte
Gîsla saga in die Betrachtung einzubeziehen. Diese Saga zeigt mit großer Anteilnahme

den ,Helden' in seinem Wissen um seine Ohnmacht gegenüber dem Walten
des Schicksals. Die Njäla hat sich mit diesem düsteren Bild vom Menschen der
Frühzeit nicht abgefunden. Dass zwischen beiden exemplarischen Bildern der Frühzeit

kein Zusammenhang bestehen soll, leuchtet mir nicht ein. Der Verfasser der

Njäla hat hier m.E. nachdrücklich in die Diskussion der Isländer um ihre Frühzeit

eingegriffen. Mit seinem umfassenden Epos hat er seiner Sicht auch die nötige Autorität

verliehen. In dieser Sicht wird die Zukunft nicht so sehr als Raum konzipiert, in
dem vor allem ein blindes Schicksal Anteil hat. Der Autor führt dann eine weitere

Differenzierung ein, die das Töten mehrerer Familienmitglieder in direkter Linie
betrifft. Dass es in der Njäla dazu kommt, wird nicht auf das Wirken des Schicksals

zurückgeführt, sondern auf die Bosheit eines bestimmten Menschen, des üblen

Mprör, der schon vorsorglich eingeführt worden ist. Mprör rät borgeirr, dafür zu

sorgen, dass Gunnarr im Kampf einen derartigen Totschlag begehen muss. (Der
Autor versäumt es allerdings, den Leser darüber zu informieren, wie Mprör zu
diesem Wissen kam!) Gunnarr muss dann zur bloßen Selbstverteidigung einen
solchen Totschlag begehen, so dass nur noch die zweite Bedingung Njals übrig bleibt,
der Bruch eines Abkommens. Da freilich liegt einzig und allein die Entscheidung
beim Betroffenen selbst, weder Schicksal noch menschliche Bosheit haben damit zu

tun. Damit gewinnt der Mensch der Frühzeit eine besondere Würde und
Verantwortlichkeit, was weit darüber hinausgeht, was Landnâmabôk und die meisten Sagas

dazu zu sagen haben; vor allem die fatalistische Gisla saga wäre da zu nennen. Der
Anspruch, den das Epos an die Menschengestaltung stellt, dürfte da zur Geltung
kommen. Gunnarr kann von sich sagen, dass ihm der Bruch einer getroffenen
Abmachung nicht zuzutrauen sei.

Der böse MprÔr hat erreicht, dass Gunnar ein weiteres Familienmitglied töten
muss. Njâll gelingt es aber auf dem Thing, ein für Gunnarr günstiges Urteil durchzusetzen;

nur für drei Jahre müsse er ins Exil gehen. Njâll sagt mit auffallendem Nachdruck,

„at par liggr vid Uf pitt, ef pü heldr eigi pd sœtt, sem gçr er" („daß dein Leben
daran hängt, wenn du den Vergleich nicht hältst, der geschlossen wird"),157 worauf
Gunnarr nicht minder nachdrücklich antwortet: „Hvergi cetla ek mer," segir Gunnarr,

„af at bregda [...]" („Ich denke nicht daran, ihn zu brechen", sagt Gunnar)158 und

154 Brennu-Njâls saga, S. 139 (Njals saga, S. 98).
155 Brennu-Njâls saga, S. 139 (Njals saga, S. 98).
156 Brennu-Njâls saga, S. 139 (Njals saga, S. 99).
157 Brennu-Njâls saga, S. 177 (Njals saga, S. 125).
148 Brennu-Njâls saga, S. 177f (Njals saga, S. 125)



Njâls saga 81

wiederholt das beim Verlassen des Things. Das Adverb hvergi wird sich als

Schlüsselwort dieses entscheidenden Erzählabschnitts erweisen, was die Durchdachtheit
des Ganzen erweist. Nun kommt es zu der mit Recht berühmtesten Passage der
altisländischen Literatur. Gunnarr trifft mit seinem Bruder alle Vorbereitungen zur
Abreise, nimmt Abschied und - kehrt um. Von der Deutung dieser vielinterpretierten

Stelle hängt viel ab - auch für unsere Fragestellung bezüglich Epos. Beim Hinabreiten

zum Schiff stolpert Gunnars Pferd, er fällt aus dem Sattel, sein Blick wird
zurückgelenkt auf den Abhang und die Äcker, was Gunnarr zu seiner berühmten
Äußerung veranlasst: „Fçgr er hliöin, svâ at mér hefir hon aldri jafnfçgr synzk, bleikir akrar
ok siegin tun, ok mun ek rida heim aptr okfara hvergi." („Wie schön ist die Halde! So

schön habe ich sie noch nie gesehen: die gelben Felder und das gemähte Wiesland.
Ich kehre um und fahre nirgends hin!")159 Sein Bruder, zutiefst betroffen, distanziert
sich von Gunnarr und besteigt das Schiff; er will nie mehr nach Island zurückkehren.
Auch diese Reaktion zeigt, dass sich höchst Ungewöhnliches ereignet. Schon der
Sturz vom Pferd lässt nichts Gutes ahnen, wie man von vergleichbaren Anlässen -
etwa dem Sturz des Königs Haraldr haröräSi vor der Schlacht bei Stamford Bridge -
weiß. Wir konzentrieren uns im Folgenden auf die Interpretation, die Lars Lönnroth
in seinem hervorragenden Buch über die Njdla vorgelegt hat.160 Ausgehend von der
durch Sveinsson nachgewiesenen Parallele in der Alexanders saga betrachtet er diese

Passage als grundsätzliche Kritik des Verfassers am Verhalten Gunnars aus christlicher

Sicht als eine Form der Weltverfallenheit und Arroganz. Für Alexander trifft
das zweifellos zu, wenn es da heißt: At komannda morne gengr konungr âfiall eitt hätt
oc ser padanyfir landet. Par matte hann alla vega siafra serfagra vollo bleika akra stora

scoga [... ] oc er konungr seryfir pessafegrd alia pa mcelir hann [... ] Petta riki [...] cetla

ec mer sialfum. (Am folgenden Morgen besteigt der König einen hohen Berg und
schaut über das Land. Da konnte er überallhin schöne Flächen, hellgelbe Felder und
große Wälder erblicken [... ] und wie der König all das Schöne sieht, [... ] da sagt er:
Dieses Herrschaftsgebiet werde ich mir aneignen [...]).161 Dahinter steht vernehmlich

die biblische Szene von der Versuchung Jesu durch den Satan in der Wüste. Es

gibt aber keinen Zweifel daran, dass Gunnarr sich wie ein Anti-Alexander verhält
und damit ist einer etwaigen christlich-moralischen Verurteilung seines Verhaltens
der Boden entzogen. Alexander will Besitz ergreifen, Gunnarr kehrt um und zurück
zu dem, was ohnehin sein Eigen ist. Es heißt: Honum vard litit upp til hltdarinnar [...]
(Da fiel sein Blick auf die Anhöhe);161 es wird ihm also etwas zuteil, der Blick auf
Landschaft und Äcker und tün (Wiesland). Dieser Anblick ist so beeindruckend,
dass Gunnarr sich apodiktisch äußert: fara hvergi, und dieses hvergi sogleich wieder-

159 Brennu-Njàls saga, S. 182 (Njals saga, S. 128).
160 Lars Lönnroth, Njälssaga. A critical introduction. Berkeley 1976, S. 150ff.
161 Isländischer Text zitiert nach: Alexanders saga. Islandsk oversœttelse ved Brandr Jônsson. Hg. von

Kommissionen for Det Arnamagnaeanske Legat, Kopenhagen 1925, S. 14, Z. 25-30. Deutsche
Übersetzung vom Autor (A.W.).

162
Brennu-Njäls saga, S. 182 (Njals saga, S. 128).



82 Teil II: Das Epos in Island

holt „Hvergi mun ekfara" („Nein, ich werde nicht fahren")!163 Man hat dieses

Leitwort im Ohr aus seinen harschen Äußerungen über einen eventuellen Vertragsbruch,

also in einem außerordentlich positiven Zusammenhang, was dieses erneute

hvergi aufwerten muss. Es ist auch auf ein weiteres unscheinbares Adverb zu achten -
aldri (noch nie, niemals). Es geht also um etwas Einmaliges, das bisher nicht be-

wusst war. Man vergleiche Vésteins verhängnisvolle Entscheidung, nicht umzukehren.

Da geht von der Außenwelt eine bannhafte Wirkung aus. Vésteinn folgt den ins

Tal hinabstürzenden Gewässern und somit in den Untergang. Gunnarr entscheidet
sich zu bleiben. Auch für ihn bedeutet das schließlich Untergang, doch nicht
naturhaftem Zwang folgend, sondern eigenem Entschluss. Aus dem Bewusstsein der
Schönheit seines Lebensraumes entscheidet er sich zur Heimkehr und nicht aus

dem Ausgeliefertsein an die hinabstürzenden Gewässer. Gunnarr als Mensch der
isländischen Frühzeit wird in der Njäla durch seinen Entschluss gleichsam zum
Isländer schlechthin, und damit erhärtet der Autor mit seiner Saga den Anspruch, das

Islandepos vorzulegen, während viele der übrigen Sagas bloß Geschichten von
Isländern sind. Für Lönnroth ist Gunnarr aufgrund seines seltsamen Verhaltens und
seiner Äußerung „a proud man", der sich „foolish" verhalte, wenn er „encounters the
kind of seductive challenge", die sich einst mit Hallgerör bot und nun mit der
Schönheit der hlid. Dieser „temptation" kann er nicht widerstehen. Die Gleichsetzung

der gefährlichen Schönheit der Hallgerär mit der des heimatlichen Abhangs ist

geistreich und verlockend, doch da ist die Frage, warum sich der Stolz Gunnars nicht
schon beim Abschiednehmen zeigte und er erst nach dem Sturz vom Pferd und dem
Blick zurück der ,Versuchung' erliegt. Vielmehr erkennt doch Gunnarr erst mit
diesem Blick zurück, was er an seiner ,Heimat' hat; von „deceptive promise of
continued prosperity and happiness" kann doch keine Rede sein. Übrigens trifft es ja
nicht zu, dass man vor dem 19. Jahrhundert nichts von „noble nationalism" gewusst
hätte.

Die Olâfs saga helga Snorris, in der die Norwegische Königsgeschichte gipfelt,
weist in der Schilderung vom bevorstehenden Untergang des Königs eine vergleichbare

schauhafte ,Heimatszene' auf. Olâfr ist dabei, nach Norwegen zurückzukehren.
Er kommt von Osten über das Gebirge und ist entgegen seiner Gewohnheit auffallend

still: Var hann hljôdr, mcelti ekki vid menn (war er ganz still und redete mit
niemandem),164 worauf der Bischof nach dem Grund seines ungewöhnlichen Verhaltens

fragt. Der König antwortet med ähyggju mikilli: „Undarliga hluti hefir boritfyrir
mik um hrid. Ek sä nü yfir Nöreg er ek leit vestr affjallinu. Kom mér pâ i hug at ek hafda

margan dag gladr verit i pvi landi. [...]" (mit großer Nachdenklichkeit: „Seltsame

Dinge sind mir eine Weile vor Augen gekommen. Ich blickte nun hin über Norwegen,

als ich im Westen der Berge Ausschau hielt. Da wurde mir bewusst, wie glücklich

ich so manchen Tag in diesem Land gewesen bin").165 In der Strophe, die der

163 Brennu-Njäls saga, S. 182 (Njals saga, S. 128).
164 Snorri Sturluson, Heimskringla II: Olafs saga helga hg. von Bjarni AcSalbjarnarson, Reykjavik 1945

(Islenzk fornrit XXVII), S. 351. Deutsche Übersetzung vom Autor (A.W.).
165 Heimskringla II (wie Anm. 164), S. 351. Deutsche Übersetzung vom Autor (A.W.).



Njâls saga 83

Skalde Sigvatr nach seiner Heimkehr von Rom auf seinen gefallenen König gedichtet

hat und worin die norwegische Natur zum Toten in engster Beziehung gesehen

wird, findet dieses norwegische Heimatgefühl ergreifenden Ausdruck:

Ho Jjôttu mér hlaeja,

hçll um Nöreg allan

- fyrr vask kendr â knprrum -
klif, meöan Ölafr lifSi.
Nu Jaykki mér miklu

- mitt striö er svâ - hliöir
- jçfurs hylli vardk alla -
öbliöari siäan.166

In freier Wiedergabe der komplexen Skaldenstrophe etwa wie folgt: „Die hohen
schienen mir zu lachen, die steilen in ganz Norwegen - früher ward ich viel gesehen
auf den Schiffen (des Königs) - die Klippen, solange Olaf lebte. Nun scheinen mir
um vieles - so ist mein Schmerz - die Berghänge - ich verlor (durch den Tod) des

Fürsten ganze Huld - unfreundlicher seitdem."167 Dieser nicht selbstverständlichen

Einbeziehung Norwegens - sogar seiner Landschaft - hat ihre Entsprechung im
Selbstverständnis der Menschen als Norweger, wie die berühmte Szene vor der
Seeschlacht bei Svolder zeigt. Ölafr Tryggvason beurteilt die heraussegelnden
feindlichen Flotten. Die der Dänen und Schweden werden als nebensächlich abgetan,
doch angesichts der Schiffe des Jarl Eirikr Häkonarson sagt er: „[...] oss er van

snarprar orrostu afpvt lidi. Peir eru Nordmenn, sem vér erum." („Und von der Schar

haben wir schlimmen Streit zu erwarten! Das sind Norweger wie wir!")168
Zurück zu Gunnarr. Da ist die ungewöhnlich harsche moralische Reaktion seines

Bruders Kolskeggr. Die Distanzierung von seinem Bruder verbindet sich mit dessen

seltsam überflüssiger Distanzierung von Island „[...] at ek œtla mér ekki at sjâ Island"
(„daß ich nicht daran denke, Island je wiederzusehen").169 Das Einhalten des

Abkommens ist für ihn wichtiger als die Verbundenheit mit Island. Ist Kolskeggr also

noch kein richtig sesshafter Isländer? (Dass Gunnarr es dann sogar ablehnt, sich

nach Westisland zurückzuziehen, wie Olaf Pfau ihm rät, mag eine Konzession an
mündliche Überlieferungen sein.) Mit Sicherheit kann man sagen, dass dadurch,
dass ausgerechnet der edle und treue Gunnarr vertragsbrüchig werden konnte,
Island - die hltd, die Äcker und das tun - an Eigenständigkeit und Unverwechselbarkeit

gewinnt und die Routine der problemlosen Ausfahrt und des wikingerhaften
Herumschweifens durchbrochen wird. Von Kolskeggr heißt es, dass er in Dänemark

getauft wird. In einer Traumvision erfährt er, dass er guds riddari (ein Ritter Got-

166 Zitiert nach Klaus von See, Skaldendichtung. Eine Einführung, München und Zürich 1980, S. 72.
167 Deutsche Übersetzung in: von See, Skaldendichtung, S. 72.
168 Snorri Sturluson, Heimskringla I: Olafs safa Tryggvasonar, Reykjavik 1941 (Islenzk fornrit XXVI),

S. 357. Deutsche Übersetzung aus: Snorri Sturluson, „Heimskringla". Sagen der nordischen Könige,
hg., übersetzt und kommentiert von Hans-Jürgen Hube, Wiesbaden 2006, S. 204.

169 Brennu-Njdls saga, S. 183 (Njals saga, S. 128).



84 Teil II: Das Epos in Island

tes)170 werden soll, worauf er nach Miklagarö (Byzanz) aufbricht und dort hgßingi
fyrir Vceringjalidi (Befehlshaber in der Varägergarde)171 wird. Die übliche abschließende

Reise in den Süden wird also von Gunnarr ferngehalten; die mündliche
Überlieferung hatte da auch kräftig vorgearbeitet, doch darüberhinaus wird durch
die betont scharfe Unterscheidung im Verhalten der beiden Brüder betont, dass

Gunnarr eben noch ganz der isländischen Frühzeit angehört, während bei seinem
Bruder die Saga auf das übliche mittelalterlich christliche Ende einschwenkt.

Zu dem Island der Njäla gehören nicht nur Gunnars hliö, die Äcker und das tun,
sondern auch das isländische Gemeinwesen und dessen Mittelpunkt, das Thing. Im
zweiten Teil der Saga, der Schilderung des Untergangs der Njalssippe kommt das

voll zum Tragen und bestimmt Standort und Perspektive der Saga. Das hängt auch
damit zusammen, dass nun die isländische Gesellschaft ins Kraftfeld des Christentums

eintritt. In Gunnars humanisierender Ablehnung leichtfertigen Tötens
vernimmt man einen Vorklang dazu wie auch im relativ ritterlichen Verhalten der Gegner

Gunnars, die sich weigern, Feuer an das Anwesen Gunnars zu legen. Sein
Schicksal vollzieht sich aber noch im leicht idealisiert dargestellten altheroischen
Muster. Zu Gunnars Entschluss zur Heimkehr und damit zum Bruch des Abkommens

und zum Untergang tritt dann als entscheidendes Element Hallgerös Weigerung,

eine Strähne ihres prachtvollen Haares zur Ausbesserung der Bogensehne zur
Verfügung zu stellen - ihre Rache für die Ohrfeige. Das besiegelt Gunnars Untergang,

womit auch die Dreizahl der unglücklichen Ehen HallgercSs erfüllt ist.

Ausschlaggebend sind jeweils die Entscheidungen der beteiligten Menschen und nicht
so sehr das Schicksal. Auch darin spürt man bereits das Moderne.

Der Untergang der Njalssippe in der brenna vollzieht sich im Gegensatz dazu

nicht mehr im hellen Licht idealisierter Heroik. Nun tritt das Böse in einer Weise ins
Geschehen ein, die in der Geschichte von Gunnarr eher nur latent vorhanden war -
in der Gestalt des MçrcSr. So erfährt man, dass Mprär bereits Christ ist, ja sogar
seinen Vater zu bekehren versucht, was misslingt. Typisch für des Autors
Darstellungsweise heißt es in unmittelbarem Anschluss daran, dass dieser MçrcSr Böses im
Schilde führt, indem er - mit Erfolg - versucht, zwischen Hçskuldr und den Njâls-
söhnen Zwietracht zu säen. Dieser neuen Form des Bösen - sündhaft im christlichen
Sinn - steht die nicht minder neue Form des Guten in der Lichtgestalt Hçskulds
gegenüber. In dieser Verschiebung spiegeln sich, wie man gesehen hat, auch Reaktionen

auf Zustände der allerjüngsten Vergangenheit, der sogenannten Sturlungazeit.
Wir setzen an einem wichtigen Punkt des Geschehens im zweiten Teil ein. Die

Njalssöhne werden in eine verhängnisvolle Auseinandersetzung mit einem gewissen
bräinn hineingezogen, der ihnen auf ihrer Auslandsfahrt übel mitgespielt hatte.
Diese Auslandsfahrt ermöglichte auch die Einführung einer neuen Gestalt, des Käri
Sçlmundarson, der auf ihrer Seite in einen Kampf eingreift. Dieser Käri ist kein
Isländer, er stammt vielmehr or Sudreyjum (von den Hebriden).172 Er kommt also von

170 Brennu-Njdls saga, S. 197 (Njais saga, S. 137).
171

Brennu-Njâls saga, S. 197 (Njals saga, S. 137f).
172 Brennu-Njâls saga, S. 204 (Njals saga, S. 142).



Njäls saga 85

außen und wird Anteil daran haben, dass schließlich der alte heillose Rachezwang
der Versöhnung weichen muss. Der Zwist mit bräinn, der diesen das Leben kostet,
wird gründlich vorbereitet und auf breiter Basis die Thingöffentlichkeit einbezogen.
Zunächst stellt der Autor in einer sich steigernden Dreierstufung die immer heilloser
werdende Situation dar. So erfährt man zuerst, dass Ketill, der Bruder des bräinn,
sich bei Njall aufhält. Es wird ihm nahegelegt, mit seinem Bruder zu sprechen. Dieses

Gespräch nimmt keinen positiven Verlauf. Von Ketill heißt es nur, en kann kvekz

fâtt mundu herma afordum peira (aber er wollte die Unterhaltung mit seinem Bruder
nicht groß wiedergeben),173 was nichts Gutes verheißt. Der rechtskundige Nj all

schlägt vor, möglichst viele Leute in diese Affäre einzubeziehen, um Zeugen zu
haben, wenn es zu üblen Beleidigungen kommen sollte. Hierauf wird ein zweiter
Versuch unternommen, mit bräinn ins Gespräch zu kommen. Diesmal ist Käri, der mit
den Njälssöhnen verschwägert ist, der Vermittler. Er hat ebensowenig Erfolg wie
Ketill; die wörtliche Wiedergabe des Eindrucks des Gesprächs verstärkt diesen
Eindruck, wenn Käri meint: ekki herma mundu ord peira (er wolle ihre Unterredung
nicht wiederholen).174 Die Situation bei bräinn hat sich dazu ins Martialische verändert.

15 streitbare Männer befinden sich auf seinem Hof, darunter besonders üble
Kerle wie Hrappr und Feinde der Njälssöhne. Überdies heißt es, dass bräinn besonders

arrogant auftritt: Er var skrautmenni mikit ok reidijafnan i blâri kâpu [... ] gyldan
hjâlm (gab viel auf ein prachtvolles Äußeres und trug auf seinen Ausritten stets einen
blauen Mantel. Er hatte einen vergoldeten Helm auf [...]).175 Das lässt nichts Gutes
ahnen. Es kommt nun - unter diesen Voraussetzungen - zum dritten Versuch, mit
bräinn über die Angelegenheit während der Auslandsfahrt ins Gespräch zu kommen,

und nun sind es die Njälssöhne selbst, die sich auf den Weg machen. Es kommt
zu einem geschickt aufgebauten verbalen Schlagabtausch zwischen den Njälssöhnen
und dem versammelten Gefolge brains. Auf Seiten der Njälssöhne profiliert sich

immer mehr SkarpheSinn, in dem der Autor das altheroische Ethos der Frühzeit
verkörpert sieht, bis er in der brenna ebenfalls in die neue christliche Welt hineingenommen

wird, bräinns Leute verweigern den .Ankömmlingen den Gruß, was

Skarpheöinn seinerseits zu einer sarkastischen Begrüßung herausfordert: „Allir sé vér
velkomnir" („Willkommen, wir alle!")-176 Dass dann Hallgerör, die mit ihrem neuen
Liebhaber, Hrappr, ebenfalls zugegen ist, den Disput eröffnet, ist ein Hinweis darauf,
dass der zweite Teil der Saga mit der Gunnarssaga verbunden ist. Es geht dem Autor
eben um ein großes einheitliches Werk. Mit Hallgerör ist auch die Schmähung Njäls
und seiner Söhne - Bartlosigkeit und Mistbärtlinge - zwanglos gegeben und kann
den Höhepunkt des Streits bilden mit den entsprechenden Folgen. Wie differenziert
der Autor verfährt, erkennt man daran, dass bräinn sich an dieser Schmähung nicht
beteiligt, ja sogar: hann pekti menn af ordum pessum (er versuchte, seine Leute zum

173
Brennu-Njâls saga, S. 226 (Njals saga, S. 158).

174 Brennu-Njâls saga, S. 227 (Njals saga, S. 159).
175 Brennu-Njâls saga, S. 227 (Njals saga, S. 159).
176

Brennu-Njâls saga, S. 228 (Njals saga, S. 160).



86 Teil II: Das Epos in Island

Schweigen zu bringen).177 Abschließend ist zu sagen, dass Njâls Kalkül, eine

möglichst breite Öffentlichkeit einzubeziehen, aufgeht, denn die Kunde von diesem

Streit zieht weite Kreise: Nü verdr umrœda mikil um deildpeira, okpôttusk allir vita, at

eigi mundi svâ büit sjatna (Nun wurden ihre Zwistigkeiten weit und breit beredet,
und alle waren überzeugt, daß es dabei nicht bleiben würde).178 Die Njälssöhne
lassen natürlich diese neuerliche Schmähung nicht auf sich sitzen. Die kurze

Lagebesprechung nach der Rückkehr der Njalssöhne fasst die Situation und das, was

zu erwarten ist, zusammen, wobei jeder der Hauptbeteiligten den für ihn typischen
Beitrag leistet. Njall, der friedfertige Rechtskundige, will wissen: „Nefndud per
nçkkura vâtta at oröunum?" („Habt ihr für die Beschimpfung Zeugen?"), was auf die

Regelung in der Öffentlichkeit des Things abzielt. Dem setzt SkarpheÖinn entgegen:
„[...] vér œtlum ekki at sœkja petta nema â vâpnapingi" („wir haben nicht vor, die
Sache anders als mit Waffen auszutragen")179 - also ein ,Thing' anderer Art. Es

schaltet sich noch Bergjpöra ein und stachelt ihre Söhne auf, indem sie ihnen indirekt
den Vorwurf der Feigheit macht, was Käri als völlig überflüssig zurückweist.
Abschließend heißt es, dass sie alle in aller Heimlichkeit beraten: tala peir lengi hljôtt,
allir fedgar ok Käri (sprachen sie lange leise miteinander, Njal und seine Söhne und
Kari).180 Es wird betont, dass Njäll daran teilnimmt. Das wird sich auf fatale Weise
ändern und stellt ein nicht unwichtiges Begleitthema dar. Tenor bei dieser

Auseinandersetzung mit Erâinn ist erneut die Schmähung Njâls und seiner Söhne -
karl inn skegglausi und tadskegglingar -, was zurückverweist auf Hallgerör und
Sigmundr und ausschlaggebend sein wird bei der Njâlsbrenna. Die Ehre wird also

zusehends neben der Rachethematik zum Markenzeichen der isländischen Frühzeit.
Im weiteren Handlungsverlauf spielen wiederum die Klatschweiber eine Rolle,

wodurch die Öffentlichkeit ins Geschehen einbezogen wird. Sie berichten BergJjora,
dass Erâinn mit seinem Gefolge unterwegs sei und heben sein arrogantes Auftreten
hervor und dass Njäll und seine Söhne geschmäht wurden. BergJjöra bespricht sich

in aller Heimlichkeit und nun ohne Beisein Njâls mit ihren Söhnen. Es folgt der

Auszug der Njälssöhne, die sich an Erâinn rächen wollen. Sie greifen also das zweite
Mal zu den Waffen. Die Szene ist parallel zu der ersten angelegt, als sie Sigmundr
erschlugen. Die Axt des SkarpheÖinn bildet jedesmal das dinghafte Symbol. Njäll
hört nun wieder, wie SkarpheÖinn nach ihr greift, geht hinaus und fragt seine Söhne
nach ihrem Vorhaben. Diesmal erfährt man auch etwas über ihre ungewöhnlich
glanzvolle Ausrüstung, die der des Erâinn in keiner Weise nachsteht. Solche
Äußerlichkeiten' haben etwas zu bedeuten. Bei Sigmundr und Erâinn kündigt sich damit
nichts Heilvolles an; denken wir auch zurück an Vésteins Ritt, der ihn in den Untergang

führen sollte. Wollte der Verfasser damit in erster Linie den Njälssöhnen nur
einen glänzenden Auftritt gönnen? SkarpheÖinn erschlägt Erâinn auf spektakuläre
Weise. Im Gegensatz zum Kampf gegen Sigmundr fallen auf diesen düstere Schatten

177 Brennu-Njdls saga, S. 229 (Njals saga, S. 161).
178 Brennu-Njdls saga, S. 229 (Njals saga, S. 161).
179 Brennu-Njdls saga, S. 229 (Njals saga, S. 161
180 Brennu-Njdls saga, S. 229 [Njals saga, S. 161).



Njâls saga 87

in Form von Vorausdeutungen Njâls und es fragt sich, ob nicht auch das ungewöhnlich

glanzvolle Auftreten der Njälssöhne auf Untergangsbezogenheit hinweist, denn
die Tötung brains, so gerechtfertigt sie auch ist, ist die Voraussetzung für kommendes

Unheil. Beim dritten und letzten bewaffneten Auszug der Njalssöhne, der der

verhängnisvollen Tötung Hçskulds gilt, erfährt man nichts über ihr Auftreten. Der
Autor tut das ungewöhnlich kurz ab: [...] ok tôku peir Njâlssynir pâ väpn sin (Die
Njalssöhne [... ] nahmen ihre Waffen).181 Das muss genügen.

Nun geschieht aber etwas Unvorhersehbares, was u.a. die einmalige Stellung der

Njäla in der Sagaliteratur ausmacht. Es geht ja um die Überwindung des Rachedenkens.

Der Autor setzt an der Wurzel an, bei dem, der nach dem hergebrachten
Ehrenkodex in erster Linie an der Rache gelegen sein muss, bei brâinns Sohn Hçskuldr.
Nun konnte der Totschlag brains dank des Entgegenkommens der Angehörigen
und Njâls gemäß dem Gesetz - sem Içgstôdu til (nach dem Gesetz)182 - mit der

entsprechenden Summe des Wergeids abgegolten werden, doch Njâll wollte sicher

gehen, indem er das herkömmliche Zpg-Denken durch eine Geste der Menschlichkeit

überhöhte. Er nimmt Hçskuldr, den Sohn des Erschlagenen, in seine Familie als

Ziehsohn auf, um den Rachegeist endgültig zu bannen. In diesem Zusammenhang
ist festzuhalten, dass man kurz darauf erfährt, dass das Christentum im Norden Einzug

hält; Njâls Entschluss also gleichsam eine Vorwegnahme christlicher Ideen
darstellt. Kein Wunder, dass dann Njâll und die Seinen auch sogleich die neue Lehre
annehmen. Njâls Entschluss zur Adoption Hçskulds bedeutet, dass der Autor bereits
der heidnisch-isländischen Frühzeit ein christliches Experiment zutraute. Es scheint
auch zu gelingen. Die Njälssöhne nehmen Hçskuldr freundlich auf ok gerdu honum

allt til sôma (und erwiesen ihm jeden Gefallen),183 und Njâll selbst lässt ihm seine

ganze väterliche Zuneigung angedeihen.
Gemäß seiner Erzählweise führt der Autor in unmittelbarem Anschluss daran die

Person ein, die Njâls großen Friedensplan zum Scheitern bringen wird, Flosi. Er
wird den entscheidenden Anteil an der Njâlsbrenna haben, aber auch an der endgültigen

Versöhnung am Schluss. Dann betritt eine weitere Figur die epische Bühne,
Flosis Nichte Hildigunnr - ihr Name, wie der Hçskulds, ist im Gegensatz zu Flosi in
keiner anderen Quelle belegt. Darf man daraus schließen, dass es zu Hçskuldr und

Hildigunnr keine nennenswerte mündliche Überlieferung gab und somit der Einsatz
dieser beiden Schlüsselgestalten also eine Phantasieleistung des Autors war? Die
krasse Gegensätzlichkeit ihrer Charaktere - extrem altheroisches Rachedenken bzw.

nicht minder radikale christliche Versöhnungsbereitschaft - lässt tatsächlich nicht
viel Raum für Verankerung in der historischen Wirklichkeit.

Hildigunnr wird Hçskulds Gattin. Njâll gelingt es, für Hçskuldr ein Godenamt

einzurichten, was zusätzlich die Lage stabilisiert. Alles ist auf bestem Weg, doch die

Dämonen der Frühzeit sind noch nicht endgültig gebannt, auch wenn eine weitere

Totschlagsaffäre, ausgelöst durch die Tötung des unehelichen Sohns Njâls durch

181
Brennu-Njâls saga, S. 280 (Njals saga, S. 193).

182
Brennu-Njâls saga, S. 236 (Njals saga, S. 166).

188 Brennu-Njâls saga, S. 237 (Njals saga, S. 167).



88 Teil II: Das Epos in Island

Angehörige Trains das Verhältnis der Njâlssippe zu Hçskuldr, dem Sohn Trains,
nicht zu trüben vermag.

Die aus der Frühzeit ererbte Last der Racheproblematik verbindet sich, wie
erwähnt, mit einer neuen Sicht auf das Böse, was mit dem Übergang zum Christentum
zusammenhängt. Der Autor schiebt einen langen Abschnitt - gut 20 Seiten - über
die Annahme des Christentums ein, was von vielen Interpreten als Kompositionsfehler

vermerkt wird. In dem breitangelegten Prosaepos ist aber reichlich Platz dafür
und außerdem ist zu bedenken, dass für den Autor die Annahme der neuen Religion
ein derart kapitales Ereignis gewesen sein muss, dass er sich genötigt sah, ausführlich
darauf einzugehen, für das Anliegen, der Schaffung eines identitätsstiftenden Epos,
geradezu eine Notwendigkeit. Überdies ist unseres Autors Kristnipâttr ins Geschehen

und in die Personenkonstellation integriert. Wie nämlich viele Isländer sich

kritisch zum Religionswechsel in Norwegen äußern, at slikt vceri mikil firn at hafna

fornum ätrünadi (was für ein unerhörter Frevel es sei, sich vom alten Glauben
abzuwenden),184 ist es nicht zufällig Njâll, der sich ahnungsvoll für den neuen
Glauben ausspricht und auch sogleich mit seiner Sippe den neuen Glauben
annimmt. In Anschluss daran heißt es bezeichnenderweise, dass Valgarär und sein
Sohn Mçrôr gingu mjçk t môti trü (eiferten sehr gegen den Glauben).185 (Im
vorliegenden Text kommt es zu einem Widerspruch, was die Haltung des Mçrâr
betrifft, denn an späterer Stelle erfährt man, dass er seinem Vater rät, das Christentum

anzunehmen, was dieser vehement ablehnt und die christlichen Symbole
vernichtet.) Valgarär, der von einer Ausfahrt zurückkommt, erfährt, dass Hçskuldr,
der neue Gode, dieses Amt auf Kosten Mçrâs erhalten hat und rät seinem Sohn, sich
bei den Njalssöhnen einzuschmeicheln und sie aufzustacheln, Hçskuldr zu töten,
was dann deren Untergang herbeiführen werde. Mçrèr, obgleich nun Christ, wird
den Plan seines heidnischen Vaters ausführen. Wie wir sehen werden, wird auch der
bewusste Christ Flosi unchristlich handeln. Für den Autor war das wohl symptomatisch

für die Übergangszeit und es spiegelt sich darin auch die jüngste isländische

Zeitgeschichte mit ihren fatalen Aktionen christlicher Zeitgenossen. Festzuhalten ist
aber, dass der infame Plan zur Vernichtung der Njâlssippe vom alten Heiden
Valgarär stammt. Er sagt zu seinem Sohn, wenn die Njälssöhne tot seien, könnte er
die Führung im Bezirk übernehmen. Das lässt direkt an die Machtkämpfe der

Sturlungazeit denken!
Die Njalssöhne haben Trâinn, Hçskulds Vater, getötet. Hçskulds Pflicht wäre es,

gemäß dem alten Rachegedanken, sich zu rächen, was dem vorbildlichen Christen

ganz und gar fern liegt; nicht so für Skarpheöinn, der den Einflüsterungen MçrÔs
erliegen wird. Neu prallt hier aufAlt und dabei ist besonders bemerkenswert, dass in
diesem Zusammenprall das Wesen des Altheidnisch-Heroischen sich zum Schlechteren

verändert. Am Verhalten Skarpheäins und dann Flosis wird das vorgeführt.
Mçrâr macht sich auch an Hçskuldr heran, um ihn gegen die Njalssöhne

aufzuhetzen, scheitert aber an dessen vorbildlich christlicher Einstellung, die in dem Be-

184 Brennu-Njäls saga, S. 255 (Njals saga, S. 177).
185 Brennu-Njâls saga, S. 261 (Njals saga, S. 180).



Njâls saga 89

kenntnis gipfelt: ,,pâ vil ek hâlfu heldrpola dauda afpeim en ekgerapeim nçkkut mein"

(„da würde ich viel lieber den Tod durch sie erleiden wollen als ihnen Schaden
antun").186 So wird es auch kommen. Bei einem Besuch Hçskulds und seiner Gattin
Hildigunnr bei Flosi ist die Rede davon, dass sich die Beziehung zu den Njälssöhnen
verschlechtert hätten. Flosi rät Hçskuldr, nicht heimzukehren, sondern sich andernorts

niederzulassen, was Hçskuldr ausschlägt. Bei dieser Weigerung schwingt auch

bei Hçskuldr noch ein altheroischer Ton mit, wenn er sagt, man könnte dann meinen,

„at ekflyja paöanfyrir hrœzlu sakir [...]" („daß ich aus Angst von dort fliehen
würde")187 und er kehrt heim. Flosi gibt ihm zum Abschied eine skarlatsskikkju
(Scharlachmantel),188 ein kostbares Kleidungsstück. Nun liegen nicht nur in der

Njâla kostbare Kleider, Arroganz und Tod oft nahe beisammen. Bei Hçskuldr kann
aber von provozierendem Auftreten keine Rede sein. Dieser skikkja wird eine andere

Funktion zukommen. Es handelt sich auch um ein Geschenk Flosis, und es wird sich

erweisen, dass dieses Geschenk gleichsam Macht über ihn gewinnen wird.
Die bösen Einflüsterungen MçrÔs bleiben nicht ohne Wirkung auf die Njäls-

söhne. Sie glauben seinen Verdächtigungen und ziehen aus, Hçskuldr zu töten, um
einem Racheakt zuvorzukommen. Dieser dritte Auszug der Njalssöhne zu einer

Gewalttat, nach der Tötung Sigmunds und dann Brains, unterscheidet sich von diesen

darin, dass es dort um berechtigte Ansprüche ging und es zu einem fairen Kampf
kam. Wozu es nun kommt, ist nicht mehr altheroischer Totschlag, sondern heillos
sündhaftes Tun. Dementsprechend ändern sich auch die Umstände. Bergjaöra fragt
ihren Mann, was denn ihre Söhne wohl planten. Njäll erwidert, er wisse es nicht und
das bedeute nichts Gutes: „Ekki em ek t rädagerä med peim", segir Njäll, „sjaldan var ek

pâfrâ kvaddr, er in gôdu vâru râdin" („Ich bin in ihre Pläne nicht eingeweiht", sagt

Njal, „aber ich war selten ausgeschlossen, wenn sie Gutes zu beratschlagen
hatten.")189 Beim Auszug der Söhne liegt wiederum der Akzent auf der Vollzähligkeit -
alle, allirl Man tritt nun in die vorbereitende Phase des großangelegten
Schlussabschnitts des Geschehens ein, worauf die Saga von Anfang an angelegt ist. Es zeigt
sich nun, dass in dem neuen christlichen Umfeld, wofür Hçskuldr steht, die altheroische

Ethik sich auflöst, die bei Gunnars Untergang noch intakt war. Es wird erzählt,
dass Hçskuldr aufwacht, sich ankleidet - auch die kostbare skikkja anlegt. Er geht
aufs Feld um zu säen. Die skikkja ist für diese bäuerliche Tätigkeit natürlich kein

adäquates Kleidungsstück; sie wird sich als machtvolles Dingsymbol erweisen, von
dem Kraft ausstrahlt; Hçskuldr hält zwar in der einen Hand noch das Schwert, im
Ganzen aber geht es um das Bild vom friedlichen Sämann. Die Njalssöhne stürmen
auf ihn ein - wiederum heißt es allir, so als wollten sie alle schuldig werden.
Unvorstellbar, dass ausgerechnet der altheroische Recke Skarpheöinn die Parole ausgegeben

hätte, dass sie alle auf den einen losgehen sollten. Er führt dann auch den
entscheidenden Schlag, was Hçskuldr in Analogie zu Jesu Worten wie folgt quittiert:

186
Brennu-Njäls saga, S. 278 (Njals saga, S. 191)

187 Brennu-Njâls saga, S. 279 (Njals saga, S. 192)
188 Brennu-Njâls saga, S. 279 (Njals saga, S. 192)
189 Brennu-Njâls saga, S. 280 (Njals saga, S. 193)



90 Teil II: Das Epos in Island

„Gud hjâlpi mér, en fyrirgefi yör!" („Möge Gott mir helfen und euch vergeben!")/90
worauf [hjljôpu peir pa at honum allir ok unnu â honum (Da drangen auch die übrigen

auf ihn ein und verwundeten ihn zu Tode.)191 Der Autor konstatiert bloß dieses

feige unritterliche Verhalten, das so ganz dem Wesen Skarpheöins widerspricht. Das

hängt auch mit dem lapidaren Sagastil zusammen, doch das genügt nicht.
Skarpheöinn derart aus der Rolle fallen zu lassen, ist nur zu verstehen als Annäherung

an das blindwütige Rasen heidnischer Verfolger, wie man das aus der
Märtyrerliteratur kennt. Dass der Autor diesen erzählerischen Bruch in der Darstellung
Skarpheöins vornehmen konnte, zeigt, wie sehr ihm daran lag, dem Neuen, das

Hpskuldr vertritt, auf der Gegenseite das Entsprechende entgegenzusetzen - das

Böse. Diese Entheroisierung wird sich in der brenna entfalten und die ehrenwerte
altheroische Sicht auf die Racheproblematik als unzulänglich erweisen.

Njäls Reaktion ist dann auch dementsprechend unheilvoll, wenn er auf die Frage,

was nun passieren werde, in wohlstilisierter Dreierabfolge mit wichtigem Einsatz
erwidert: „Daudi minn", segir Njäll, „ok konu minnar ok allra sona minna." („Mein
Tod", sagt Njal, „und der meiner Frau und aller meiner Söhne.")192 Der Autor
kommentiert das noch, indem er feststellt: Sjâ einn hlutr var svâ, at Njdli fell svâ ncer, at
hann mâtti aldri ôklpkkvandi um tala. (Es gab nichts, was Njal so naheging wie diese

eine Sache, daß er nie ohne Tränen darüber sprechen konnte.)193 An späterer Stelle

wird er das präzisieren, wenn er sagt: „[...] at ek unna meira Hçskuldi en sonum

mtnum, ok er ek spurda, at hann var veginn, pôtti mér slokkt it sœtasta Ijôs augna minna,
ok heldr vilda ek misst hafa allra sona minna ok lifdi hann" („[...] daß ich Höskuld
mehr liebte als meine eigenen Söhne, und als ich erfuhr, daß er erschlagen war,
schien mir das süßeste Licht meiner Augen erloschen, und ich hätte lieber alle meine
Söhne hergegeben, wenn er noch am Leben wäre.")194

Mit der Tötung Hpskulds ergibt sich also eine neue Situation, die das Bild von
der isländischen Frühzeit gründlich verändert. Nun schwenkt die Erzählung hinüber
zu Hildigunnr, der Gemahlin des Ermordeten. Sie erwacht, vermisst ihren Gemahl
und klagt über „hardir [...] draumar" („Schwer habe ich geträumt").195 Es wird dann
der Leichnam des Getöteten entdeckt und über einen Viehhüter erfährt man, dass

Skarphedinn den Totschlag für sich beansprucht habe. Im Gegensatz zu ihrem Gatten

verkörpert Hildigunnr - die Frauengestalt - das altheroische Gesicht der Frühzeit

in voller Schärfe, wie man ihrer ersten Äußerung entnehmen kann, wenn sie

sagt: „Karlmannligt verk vceri petta, [... ] ef einn hefdi at verit" („Eine mannhafte Tat
wäre es gewesen, [...] wenn einer allein sie vollbracht hätte").196 Mit diesem
Einblenden einer typisch altheroischen Reaktion verbindet der Autor die Einbeziehung

190 Brennu-Njâls saga, S. 281 (Njals saga, S. 193).
191

Brennu-Njâls saga, S. 281 (Njals saga, S. 193).
192 Brennu-Njâls saga, S. 281 (Njals saga, S. 194).
193 Brennu-Njâls saga, S. 281 (Njals saga, S. 194).
194 Brennu-Njâls saga, S. 309 (Njals saga, S. 213).
199 Brennu-Njâls saga, S. 282 (Njals saga, S. 194).
196

Brennu-Njâls saga, S. 282 (Njals saga, S. 194).



Njâls saga 91

des christlichen Reliquienkults. Weil das, modern gesehen, zu unlösbaren

Widersprüchlichkeiten führt, ist es umso aufschlussreicher für die Absicht des Erzählers.

Hildigunnr nimmt die blutverkrustete skikkja des Ermordeten, trocknet damit alles

auf, scharrt die Blutkrusten zusammen und legt die kostbare skikkja in eine Truhe. In
Verbindung mit dem als betont heiligmäßig geschilderten märtyrerhaften Tod
Hçskulds bewegt man sich mit dieser Geste seiner Gattin im Bereich der Heiligen-
und Märtyrerverehrung und des Reliquienkults, der des Dinghaften bedarf. Wie die

resolut-wehrhafte Hildigunnr dann diese ,Reliquie' einsetzen wird, markiert einen

Höhepunkt des Werkes im Versuch, Altheroisches und Christliches in Verbindung
zu bringen.

Nicht minder wichtig ist in diesem Zusammenhang nun die besonders massiv

einbezogene Öffentlichkeit, was das Thing in den Mittelpunkt des Interesses rücken
wird. Die Ermordung Hçskulds spurdisk um allar sveitir ok mceltisk illafyrir (wurde in
allen Landesteilen ruchbar und hart verurteilt).197 Dieser Kasus betrifft also ganz
Island; das Großepos wird damit seinem identitätsstiftenden Anspruch gerecht. Wie
wichtig der Autor die Thingöffentlichkeit nimmt, zeigt sich an der Ausführlichkeit,
mit der er darauf eingeht - etwa 60 Seiten verwendet er darauf, einmalig in der
Geschichte der isländischen Sagas. Alles läuft auf die Katastrophe der Njâlsbrenna
hinaus, worin für den Autor aus seiner Sicht - so darf man annehmen - die isländische

Frühzeit zu Ende ging und die neue Zeit anbrach. Dass ihn dabei die Flugumyrar-
brenna aus der jüngsten Zeitgeschichte inspiriert haben dürfte, liegt nahe. Wollte er
damit seinen Zeitgenossen einen Spiegel vorhalten, indem er einerseits am Verbrechen

der Njâlsbrenna nichts beschönigte, andererseits aber seiner Zeit eindringlich
vor Augen führte, wie die Landsleute der Frühzeit es vermochten, mit dieser
Katastrophe umzugehen, was dieser Frühzeit Größe verlieh, die die Njâla in den Rang
eines Islandepos erhebt. Die Sturlunga saga bietet, verglichen damit, nur nackte
chronikalische Fakten über die brutalen Feindseligkeiten der Sturlungazeit.

Das durchgehende Thema, sagten wir, ist die Problematik der Rache. Im Zwist
zwischen Hallgerör und Bergjaöra ist das angelegt, zieht weitere Kreise in der
Einbeziehung der Njâlssippe und wird nun abschließend auf den entscheidenden Punkt
geführt in der Rache für den auf schmähliche Weise getöteten vorbildlichen Christen

Hçskuldr. Erschwerend kommt dazu, dass für diese vorbeugende Tat kein
Grund bestand, was ebenfalls die Unzulänglichkeit des alten Rachedenkens offenbart.

Durch die in Hçskuldr personifizierte neue christliche Zeit gerät das altheroische

Wertesystem ins Wanken. Das wird besonders krass - und nicht psychologisch
überzeugend - am Beispiel Skarpheöins vorgeführt. Dieser Verzicht auf psychologische

Stimmigkeit ist ein starkes Indiz dafür, dass im Umfeld des frommen Hçskuldr
das Böse eine neue Qualität gewonnen hat, was der Autor nur zu konstatieren

vermag. Im Verhalten Flosis, wie wir sehen werden, wird sich das verdeutlichen.

Skarphedinn entspricht auf Seiten der Frauengestalten Hildigunnr, die Gattin
des Getöteten. In ihr konzentriert sich das mit Frauen und Rache verbundene

197
Brennu-Njäls saga, S. 283 (Njals saga, S. 195).



92 Teil II: Das Epos in Island

Thema der Aufhetzung der Männer zum Totschlag. In der Njäla ist es an drei

Frauengestalten gebunden, an Hallgerör, Bergjaöra und nun an Hildigunnr. Die hvgt
(Aufhetzung) Letzterer ist von anderer Qualität als die bisherigen: Die Gattin
Hpskulds wird sich nicht mit Worten begnügen, sie setzt als machtvolles Dingsymbol

die blutverkrustete skikkja ein, der sich der Aufzuhetzende nicht entziehen kann.
Es bedarf nun noch einer neuen Person, das ist Flosi, der Onkel der Hildigunnr.
Flosi ist schon vorsorglich eingeführt worden. Das geschah bezeichnenderweise im
unmittelbaren Anschluss an die Szene, in der Hpskuldr, der dann Flosis Nichte
Hildigunnr heiraten wird, von Njäll als Ziehsohn adoptiert wurde. Flosi ist zutiefst
betroffen vom Tod Hpskulds, er ist erfüllt von âhyggju ok reiâi, ok var hann po vel

stilltr (nimmt es mit großer Betroffenheit und Zorn auf, blieb aber dennoch
beherrscht).198 Die Betonung dieses Wesenzuges - vera vel stilltr - hat ihre Funktion
im weiteren Geschehen; sie weist voraus auf die Szene mit Flosis Nichte Hildigunnr
und steht in einer seltsamen Spannung zu seinem Verhalten auf der entscheidenden

Thingverhandlung und bei der Njälsbrenna. Sie ist ein weiterer Beleg für die

weitgespannte treffende Wortwahl, was literarische Komposition voraussetzt und
mündlich formelhafter Überlieferung nicht zuzutrauen ist.

Mit Flosi ist nun auch der Osten Islands ins Geschehen einbezogen. Nach dem

Tod Hpskulds will Flosi at peir skyldi fjglmenna mjök til pings (daß sie mit großem
Aufgebot zum Thing kommen sollten);199 es ist also gleichsam ganz Island von
diesem Ereignis betroffen, was den Anspruch des Werkes unterstreicht. Der Autor legt
ein breites Fundament für die Thingversammlung, auf der das Schicksal der Njäls-
sippe besiegelt wird, indem er beide Parteien ausführlich in ihrer jeweiligen
Besonderheit vorführt. Zur einen Partei: Flosi berät sich mit Freunden, wobei die
außerordentliche Besonnenheit der Beteiligten auffällt. Es ist keine Rede von Rache,

vielmehr herrscht bei aller Trauer die Absicht Unheil zu vermeiden. So rät ein gewisser

Runôlfr Flosi: „[... ] gefir ro reidi ok takir pat upp, at minnst vandrœdi hljôtisk af"
(„daß du deinen Zorn zügelst und die Sache so behandelst, daß am wenigsten Unheil

daraus erwächst").200 Flosi unterstützt Runôlfr, lässt aber offen, dass es schlimm
enden könnte. Die folgende Szene, es ist mehr als ein bloßes Gespräch, steht denn
auch im offenen Gegensatz dazu. Es geht nun um die Begegnung Flosis mit seiner

Nichte, der Gemahlin des Getöteten. Nebenbei bemerkt, ist auch hier die Technik
des unmittelbaren Aufeinanderfolgens gegensätzlicher Positionen als ein weiteres
literarisches Strukturelement der Njäla zu beobachten. Hildigunnr bereitet Flosi
einen großen Empfang; gut zwei Seiten verwendet der Autor auf diese Schlüsselszene

und gibt damit zu verstehen, dass sie entscheidend sein wird und nicht das

vorausgehende kurze Gespräch der beiden besonnenen Männer. Flosi wehrt sich

gegen diesen unangemessenen Aufwand, indem er sagt, er wolle nur eine Kleinigkeit
essen und dann weiterreiten. Es kommt anders. Die Macht des archaischen
Rachedenkens setzt sich durch. Damit tritt man in die abschließende Phase der Auseinan-

198 Brennu-Njâls saga, S. 287 (Njals saga, S. 197).
199 Brennu-Njâls saga, S. 287 (Njals saga, S. 198).
200 Brennu-Njâls saga, S. 289 (Njals saga, S. 199).



Njals saga 93

dersetzung mit diesem Problem der Frühzeit ein. Die Schilderung des folgenden
Auftritts ist ein Höhepunkt der Sagaliteratur. Die Begrüßung weckt schon die

Aufmerksamkeit, wenn Hildigunnr ihren Onkel ungewöhnlich feierlich - fast klerkamäl
(d.h. in sakraler/ liturgischer Sprache) - anspricht: „[...] er nü fegit hjarta mitt
tilkvämupinni" („Mein Herz freut sich über dein Kommen!").201 Nach dem Essen -
hier wäre noch auf die Symbolik des zerschlissenen Handtuchs einzugehen - tritt
Hildigunnr vor Flosi hin, streicht sich das Haar aus dem Gesicht und weint. Flosi
weiß, dass sie gôôan mann (einen guten Mann)202 beweine und setzt damit einen für
die Njâla wichtigen Begriff ein. Er gibt damit auch zu verstehen, dass sein Sinn auf
Versöhnung gerichtet ist, was sich sogleich konkretisiert, wenn er auf Hildiguns
Frage, mit welcher Unterstützung seinerseits sie rechnen könne, antwortet, dass er
dem Gesetz entsprechend handeln und ein friedliches Abkommen - scett -
unterstützen werde, das gödir menn ausgehandelt hätten, sodass ,,vér sém vel sœmdir" („er
[i.e. der Vergleich] für uns höchst ehrenvoll ausfällt").

Blenden wir zurück zu Gunnarr, der Njäll gegenüber versicherte, er wolle auf
dem Thing gôdir menn treffen! Den Worten Flosis setzt nun Hildigunnr in effektvoller

Spitzenstellung entgegen: „Hefna mundi Hçskuldr pin, ef hann cetti eptir pik at
mcela." („Höskuld würde Blutrache für dich nehmen, wenn er die Mordklage zu
führen hätte.")203 - was natürlich keineswegs der Sinnesart Hpskulds entsprechen
würde. Die hetzende Frau setzt sich mit ihrem archaischen Rachedenken über die

neue Wirklichkeit hinweg und wird Erfolg haben. Sie holt die skikkja hervor, in der

Hpskuldr ermordet wurde, geht pegjandi (schweigend)204 auf Flosi zu - das bedeutsame

Schweigen deutet auf Entscheidendes hin - und wirft sie über ihn, so dass das

verkrustete Blut herunterrieselt. Sie weiht ihn damit gleichsam der Rache. Er wird
sich dem auch nicht entziehen können. Um dieser Racheweihe Nachdruck zu
verleihen, beschwört sie auch noch den christlichen Gott - und „[... ] allra krapta Krists

pins" („bei [...] allen Wunderzeichen deines Christus"),205 damit Flosi zur Rache

fähig werde - andernfalls würde er ja zum nidingr (ehrlosen Lumpen)206 werden.
Diese groteske Vermischung heidnisch-archaischen Rachedenkens mit dem neuen
Gottesbild war also für den Autor durchaus eine Möglichkeit, den Übergang zur
neuen Religion in der isländischen Frühzeit zu kennzeichnen. Flosi ist entsetzt, greift
zu der bewährten Fügung köld eru kvenna râd und weist auf die unheilvollen Folgen
des Racheszenarios hin. Flosis Gesicht wird dabei zum Spiegel dessen, was er
empfindet: hann var i andliti stundum rauör sem blöd, en stundumfçlr sem gras, en stundum
blâr sem hei (daß er im Gesicht bald rot wie Blut, bald fahl wie Gras, bald schwarz

201
Brennu-Njâls saga, S.

202 Brennu-Njâls saga, S.

203 Brennu-Njâls saga, S,
204 Brennu-Njâls saga, S.
205 Brennu-Njâls saga, S.
206 Brennu-Njâls saga, S.

289f (Njals saga, S. 199)
291 (Njals saga, S. 200).
291 (Njals saga, S. 200).
291 (Njals saga, S. 200).
291 (Njals saga, S. 201).
291 (Njals saga, S. 201).



94 Teil II: Das Epos in Island

wie Hei [Göttin der Unterwelt in der nordischen Mythologie] wurde).207

Vergleichbares merkt der Autor bei Skarpheöinn an.

Eine Szene aus der dem Norden wohlvertrauten Sage vom Untergang der
Nibelungen sei herangezogen, aus der Gudrünarhvgt und den Hamdismäl, worin eingebettet

in Unheilsatmosphäre das altheroische Rachedenken in seiner Unerbittlichkeit

zum Ausdruck kommt, zugleich aber in seiner zerstörerischen Kraft. Da ist die
rachedürstende Frauengestalt Gudrun, die ihre Söhne aufhetzt, ihre Schwester zu
rächen. Hamöir, keineswegs rachegierig verweist auf den Tod Sigurds. Das mächtige
Dingsymbol fehlt ebenfalls nicht; es sind die blutigen Bettlaken, die drei Verse in
Anspruch nehmen!

Nun zur Gegenpartei. Njäll und Skarpheöinn entsprechen Flosi und Hildigunnr.
Njäll fragt Skarpheöinn: „Hverja rddagerd hafid pér nü fyrir [...]?" („Was habt ihr
euch nun vorgenommen").208 Njäll bekennt sich feierlich zu seinen Söhnen und will
auf dem Thing seine Autorität zu ihren Gunsten einsetzen „[...] pvi at pat er sômi

minn at skiljask eigi viö ydur mal, medan ek lifi." („weil es für mich Ehrensache ist,
euch nicht im Stich zu lassen, so lange ich lebe.")209 Das deutet voraus, dass das bisher

nicht konfliktfreie Verhältnis zwischen Vater und Söhnen sich im Bewusstsein
der Zusammengehörigkeit auflösen wird in der brenna. Das Hauptthema der brenna,
die Rache, lähmt also nicht das Interesse des Autors an den Schicksalen der beteiligten

Menschen. Er nimmt vielmehr dieses Hauptthema zum Anlass, weitere menschliche

Schicksale einzubeziehen und diese Fäden zusammenzuziehen in seinem großen

altisländischen Humangewebe. Skarpheöinn begibt sich auf Bundesgenossensuche,

Vater Njäll reitet zum Thing. Skarpheöinn, dessen Reputation durch die
unfaire Ermordung gelitten hat im Bewusstsein der Hörer und Leser, bekommt nun
Gelegenheit, vor dem Untergang seine altheroische Haltung bestätigen zu können,
doch nicht nur das!

In der Katastrophe der Njälsbrenna führt der Autor sein Grundproblem, die
Rache, das Problem der Frühzeit, einer Lösung zu. Mit Recht hat man, wie erwähnt,
diese brenna mit einem besonderen Scandalon der isländischen Zeitgeschichte, der

Flugumyrarbrenna, in Verbindung gebracht. Man sollte aber auch die altgermanische

Überlieferung einbeziehen. So gipfelt die AtlakviÔa in der großartig barbarischen

Schilderung der Vernichtung von Atlis Halle im Feuer - Gudruns Rache für
den Tod ihrer Brüder. Auch für die Njälsbrenna ist letztlich eine Frauengestalt
verantwortlich - Hildigunnr als isländische Gudrun Gjükadöttir! Für den Autor der

Njâla wird aber, im Gegensatz zur Atlakvida, die brenna nicht Gegenstand schauriger
Bewunderung, sondern Anlass das Menschentum der Frühzeit zu vergegenwärtigen.

Nicht zu übersehen ist dabei die Öffentlichkeit. Alle, die auf dem Thing etwas zu

sagen haben, sind aufgeboten und kommen aus unterschiedlichen Landesteilen zum
Thing. Vor Beginn der Verhandlungen wird Njäll gefragt, wie er die Lage einschätze.

Er antwortet „Heldr pungt, pvi at mik uggir, at hér muni eigi gœfumenn hlut at eiga."

207 Brennu-Njâls saga, S. 292 (Njals saga, S. 201).
208 Brennu-Njâls saga, S. 295 (Njals saga, S. 203).
209 Brennu-Njâls saga, S. 295 (Njals saga, S. 203).



Njdls saga 95

(„Ich habe schwere Bedenken, denn ich fürchte, daß hier Leute verwickelt sind,
denen das Glück nicht hold ist.")210 Njâll führt damit einen Begriff ein, der das nun
folgende Geschehen auf dem Thing in ein typisch sagahaft unheilvolles Licht
tauchen wird, man denke an die Gisla saga oder an Grettir. Diese ,Konzession' an

typisch archaische Vorstellungen zur Orchestrierung der beginnenden Untergangsschilderung

zeigt, wie bemüht der Autor war, ein möglichst umfassendes Bild zu

bieten, was für die Vorstellungswelt dieser Menschen bedeutsam war. So führt er

nun als Leitthema die Idee der ôgœfa ein und verbindet sie mit Skarpheöinn, der
noch am tiefsten in der archaisch-heroischen Welt verwurzelt ist, woraus man
erkennen kann, welche Bedeutung der Autor dieser Welt zuerkannte. Die
Bundesgenossensuche, zu der es nun kommt und die ihrerseits die Thingöffentlichkeit als

entscheidenden Faktor der Gesamthandlung bestätigt, führt das auf überraschend
eindrucksvolle Weise vor und ist die angemessene Vorbereitung der
Thingverhandlung, die den Untergang der Njâlssippe besiegeln wird. Im Anschluss an die

pessimistische Äußerung Njäls über die ôgœfumenn folgt ein rascher Blick auf die

Gegenpartei, auf Flosi und einen gewissen Hallr, der sich mit großem Gefolge aus

dem Osten des Landes eingefunden hat. Er var vitr madr okgôdgjarn (war ein kluger
und wohlmeinender Mann)211 und tritt für Versöhnung ein. Auch Flosi äußert sich

nicht aggressiv, legt sich aber nicht fest. Nach Verbündeten gefragt, nennt er Mçrôr
- ein schlimmes Vorzeichen, was Hallr auch entsprechend kommentiert.

Der für die erzählerische Vergegenwärtigung der Frühzeit wesentliche Gesichtspunkt

der Heroisierung vor dem Untergang wird in der Njäla nicht so sehr an der

kämpferischen Leistung festgemacht wie bei Gisli, Grettir, Kjartan oder Gunnarr,
sondern vollzieht sich im Rahmen der Bundesgenossensuche somit in der

konsequenten Einbindung in die Thingöffentlichkeit. Es bedarf dabei keinerlei Gewalttat

- wie dann auch der Untergang in der brenna ohne spektakuläre Waffentaten ablaufen

wird. In einer sechsstufigen Abfolge wird die Bundesgenossensuche vorgeführt.
Das altheroische Muster von der Erhöhung des Helden vor seinem Untergang
gewinnt dabei, konzentriert auf Skarpheöinn, eine neue Dimension, indem sie sich
innerhalb der gesellschaftlichen Kontakte im Rahmen der Thingversammlung
abspielt.

Äsgrimr und Njâll beraten sich und dann bricht Äsgrimr mit den Njälssöhnen zur
Bundesgenossensuche auf. Dass Njäll nicht daran teilnimmt, ist kein gutes Zeichen,
verschafft aber Skarpheöinn den nötigen Entfaltungsraum, auf den es ankommt. Ob

man der ungewöhnlich heftigen Bewegung Äsgrims - Pâ spratt Äsgrimr upp (Dann
stand Asgrim plötzlich auf)212 - Bedeutung beimessen soll, bleibe offen. Die erste
Station ist bei Gizurr, der Beistand zusagt, was rasch abgetan ist. Beim zweiten
Versuch holt sich Äsgrimr eine Absage; der Gefragte will sich aus diesen Streitigkeiten
heraushalten, lenkt aber den Blick auf Skarpheöinn und dessen offenbar ungewöhnliche

Erscheinung. Es geht nun darum, das Unheilvolle, das Skarpheöinn umgibt,

210 Brennu-Njâls saga, S. 296 (Njals saga, S. 204).
211 Brennu-Njâls saga, S. 297 (Njals saga, S. 205).
212

Brennu-Njâls saga, S. 297 (Njals saga, S. 205).



96 Teil II: Das Epos in Island

immer stärker hervortreten zu lassen bis hin zum Untergang in der brenna, wobei
darauf zu achten ist, welche Verschiebungen sich ergeben können; auf die wird es

ankommen, denn sie zeigen, wie differenziert der Autor die altheroische Tradition
betrachtet. Leitmotiv ist die mythische Vorstellung von der ôgcefa. Skarpheöinn fühlt
sich provoziert und reagiert entsprechend, worauf man sich zum Goden Snorri
begibt, der sie wiederum freundlich empfängt, bezeichnenderweise - als Gode! - auf
die Probleme hinweist, die die Ausweitung dieses Rechtscasus für die anderen
Landesteile nach sich ziehen würde. Er verspricht aber, die Gegenpartei nicht zu
unterstützen. Dann fällt Snorris Blick auf Skarpheöinn. Er ist von dessen Erscheinung
beeindruckt und spricht ihm die gœfa ab, was Skarpheöinn zu der Äußerung veranlasst,

Snorri möge lieber seinen Vater rächen als Voraussagen über ihn zu äußern.

Snorri lässt sich aber nicht provozieren. Es wird immer deutlicher, dass zur Heroisierung

vor dem Untergang auch die Provokation des eigenen Untergangs gehört. Bei
der vierten Station setzt sich das fort, worauf der Gang zu Guömundr dem Mächtigen

folgt, der sich wohlwollend äußert, aber ebenfalls auf die unheilvolle Gestalt

Skarpheöins hinweist: „Ok erpô madrinn ôgœfusamligr" („Und dennoch ist das Glück
nicht mit diesem Mann"),213 was diesen zu kritischen Bemerkungen veranlasst, was
aber ohne Folgen bleibt. Bei der sechsten und letzten Station kommt es dann zum
Eklat. Im Ganzen geht es also um eine differenzierte Erzählphase, die nicht
ihresgleichen hat und durch die weitgespannte Einbeziehung der Wirklichkeit des Things
sowohl hinsichtlich des Vergangenheitsbilds der Islendingasögur als auch der
altheroischen Überlieferungen ein Novum darstellt mit besonderem epischem Anspruch.
Der Autor bereitet diese Erzählphase gründlich vor. Porkeil häkr, der Unterstützung
bringen soll, vertritt die Ljösvetningaleute; er hat im Ausland Ruhm erworben und
wird als kappi mikill (gewaltiger Haudegen)214 bezeichnet. Äsgrimr bittet
Skarpheöinn, sich nicht in die Verhandlungen einzuschalten. Auf diese Bemerkung
hin bietet der Erzähler ein ungewöhnlich martialisches Bild von Skarpheöinn, ein
deutlicher Hinweis! Skarpheöinn zeigt sein typisches Grinsen. Seine Waffe, die Axt,
darf nicht fehlen; Skarpheöinn wird sogleich auf sie verweisen. Dazu erlebt man die
reale Öffentlichkeit des Things, wenn borkell die Frage in den Mund gelegt wird, ob
denn Guömundr inn riki Hilfe zugesagt habe, was verneint werden muss, worauf
borkell ebenfalls Unterstützung verweigert, da er nicht „[...] fylgja at rçngu mâli"
(„unrecht Tun unterstützen")215 will. Doch dann apostrophiert er Skarpheöinn und
das bedeutet das Ende der Bundesgenossensuche. Diese Konfrontation gipfelt in der

Heroisierung Skarpheöins, dessen Axt über das Schwert borkels triumphiert; dieser

muss sein Schwert einstecken, was ihm weder vorher noch nachher passierte. Die
Waffen werden dabei gleichsam zu Wesenheiten, was altheroischer Sehweise

entspricht. Nicht minder wichtig erscheint dem Autor die Realität des Things,
indem er nochmals Guömundr zu Wort kommen lässt, der nun, nach der missglückten

Bundesgenossensuche Unterstützung zusagt.

213 Brennu-Njâls saga, S. 302 (Njals saga, S. 208).
214 Brennu-Njâls saga, S. 303 (Njals saga, S. 209).
215 Brennu-Njâls saga, S. 304 (Njals saga, S. 210).



Njâls saga 97

Es beginnen die Thingverhandlungen, bei denen der ganze pingheimr
(Thingvolk),216 wie es treffend heißt, Anteil nimmt. Der Autor legt im einzelnen dar, wie
sehr sich diese Menschen der Frühzeit um eine friedliche Beilegung des Konflikts
bemühen. Der Hauptbeteiligte, Flosi, erweist sich als sehr schwierig, die Aussichten
verdüstern sich: okpôtti ôvcenliga horfa (und alles sah sehr düster aus)!217 Den Höhepunkt

bildet die ergreifende Versöhnungsrede Njâls, die in der weiter oben bereits

herangezogenen Aussage gipfelt, dass mit der Tötung Hçskulds „pôtti mér slakkt it
sœtasta Ijôs augna minna" („schien mir das süßeste Licht meiner Augen erloschen"),
gefolgt von der eigentlich ungeheuerlichen Feststellung: „ok heldr vilda ek misst hafa
allra sona minna ok lifli hann." („und ich hätte lieber alle meine Söhne hergegeben,

wenn er noch am Leben wäre.")!218 Auf das hin heißt es sogar, dass Flosi svaradi pâ
çllu vel ok hét pô eigi (antwortete ihnen entgegenkommend, versprach aber

nichts.)219 Es wird viel verhandelt, und schließlich will auch Flosi den Spruch gôÔra

manna akzeptieren. Man einigt sich auf ein extrem hohes Wergeid und allir svçruôu
vel (Alle äußerten sich befriedigt)220 - also auch Flosi. Njall bedankt sich für das

erzielte Abkommen, doch da steht Skarpheöinn daneben pagdi ok glotti vid (sagte
kein Wort und grinste).221 Das Geld wird zusammengehäuft, und Njâll legt zum
Überfluss noch silkislœdur ok böta (einen Seidenmantel und ein paar Stiefel)222 drauf,
kostbare Kleidungsstücke, die - wie Sveinsson anmerkt - sowohl von Männern als

auch von Frauen getragen werden konnten. Und nun geschieht das Unerwartete, der
Bruch des Abkommens provoziert durch Flosi, der scheinheilig fragt, wer denn diese

Kleidungsstücke getragen habe und antwortet auf die entsprechende Intervention
Skarpheöins, dass dies wohl sein Vater, karl inn skegglausi, gewesen sei, von dem man
nicht wisse, ob er ein Mann oder Weib sei. Dieser Rückbezug auf die Schmähung
Njâls durch Hallgerör und Sigmundr ist für Skarpheöinn unerträglich und
entsprechend fällt seine Antwort aus. Flosi wirft das angesammelte Geld über den

Haufen, will keinen penning annehmen, sondern hefna (Blutrache nehmen für)223

Hpskuldr. Damit ist das Leitwort gefallen, das alte Rachedenken setzt sich durch.
Die Teilnehmer am Thing konstatieren, dass „miklir ôgœfumenn" („große Unglücksraben")224

am Werk waren. Njâll, zutiefst deprimiert, sagt Unheil für alle Beteiligten
voraus. Skarpheöinn widerspricht, denn seiner Ansicht nach hat die Gegenseite
keine rechtliche Grundlage, gegen sie vorzugehen: „peir megu aldri sœkja oss at
landslçgum" („sie können uns nach dem Landrecht nichts anhaben")225 - er denkt
also noch in den Kategorien der alten Gesellschaft.

216 Brennu-Njâls saga, S. 307 (Njals saga, S. 212).
217 Brennu-Njâls saga, S. 307 (Njals saga, S. 212).
218 Brennu-Njâls saga, S. 309 (Njals saga, S. 213).
219 Brennu-Njâls saga, S. 309 (Njals saga, S. 213).
220

Brennu-Njâls saga, S. 312 (Njals saga, S. 215).
221 Brennu-Njâls saga, S. 312 (Njals saga, S. 215).
222 Brennu-Njâls saga, S. 312 (Njals saga, S. 216).
223 Brennu-Njâls saga, S. 314 (Njals saga, S. 217).
224 Brennu-Njâls saga, S. 314 (Njals saga, S. 217).
225

Brennu-Njâls saga, S. 314f (Njals saga, S. 217)



98 Teil II: Das Epos in Island

Die Ausführlichkeit der Schilderung dieses Rechtskasus - einmalig in der
Sagaliteratur - muss den Zeitgenossen des Dichters das Island der Frühzeit in einer
Weise vergegenwärtigt haben, die die Identifizierung mit diesem Land und seiner

Vergangenheit überzeugend besiegelte.
Unheilvolles Geschehen beruht also auf zwei Rechtsbrüchen. Gunnarr bricht das

Abkommen, Flosi ebenfalls. Gunnarr bezahlt mit dem Tod, Flosi nicht mehr; er tritt
in die neue Zeit ein. In beiden Fällen gibt etwas ,Äußerliches' bei diesen Rechtsbrüchen

den Ausschlag, bei Gunnarr diefegurÖ der bäuerlich-isländischen Landschaft,
hei Flosi das kostbare Kleidungsstück.

Der Unterschied zwischen diesen beiden Rechtsbrüchen, in Begründung wie in
den Folgen, ist hinsichtlich der Vergegenwärtigung der isländischen Frühzeit
besonders aussagekräftig. Der Rechtsbruch Gunnars wirft kaum einen Schatten auf
ihn, ungeachtet der Äußerungen seines völlig verstörten Bruders. Gunnarr ist dann
auch völlig ungebrochen das heroische Ende gegönnt im alten Glanz. Flosis Rechtsbruch

dagegen, in der schändlichen Schmähung Njäls - gerade Njäls! - ist moralisch
verwerflich und das sind auch die Folgen, die nicht minder schändliche brenna. Dies

stellt, extrem formuliert, gleichsam den moralischen Bankrott der ausgehenden
altheroischen Frühzeit dar, beginnend mit der Tötung Hçskulds. Aber da ist das

heiligmäßige Sterben Hçskulds und da ist Njäls Tod und der Tod Skarpheöins. In dem
Umfeld Njäls gewinnt die isländische Übergangszeit eine neue Würde, in die auch

Skarpheöinn einbezogen werden kann und die im Christlichen wurzelt. So wenn er

- gegen besseres Wissen - dem Rat des Vaters, sich ins Haus zurück zu ziehen, folgt.
Und da sind die zwei Kreuzzeichen, die sich Skarpheöinn vor dem Sterben
eingebrannt hat. Im Mittelpunkt aber steht der Leichnam Njäls, von dem Hjalti sagen
wird, dass er „engan dauds manns Hkama sét hafi jafnbjartan" („so strahlend, wie ich
es noch nie an einem toten Menschen gesehen habe");226 was alle für stör jartegn (ein
großes Wunder)227 halten. Der Autor vergisst aber das Altheroische nicht ganz. Da
ist Njäls Aussage, bevor er sich ins Haus begibt, um dort zu sterben und sich weigert,
Flosis Angebot des freien Abzugs anzunehmen: „Eigi vil ek üt ganga, pvi at ek em

madr gamall ok litt til büinn at hefna sona minna, en ek vil eigi Ufa viö skçmm." („Ich bin
ein alter Mann und tauge schwerlich dazu, meine Söhne zu rächen. Und in Unehre
will ich nicht leben.")228 Dass der friedliche Njäll hier das fatale Wort hefna in den
Mund nimmt, rundet die Gesamthematik des Werkes mit einem heroischen Akzent
ab. Desgleichen vollzieht Skarpheöinn eine subtile Heroisierung seines

unkriegerischen Vaters, wenn er dessen Sterben wie folgt kommentiert: „Nü munfadir
minn daudr vera, ok hefir hvârki heyrt til hans styn né hösta" („Nun dürfte mein Vater
tot sein, und man hat von ihm weder Stöhnen noch Husten gehört") !229 Und da ist,
neben Skarpheöins Kreuzmarke, seine Axt, die er vor dem Sterben noch in den Bal-

226 Brennu-Njâls saga, S. 343 (Njals saga, S. 237).
227 Brennu-Njâls saga, S. 342 (Njals saga, S. 217).
228 Brennu-Njâls saga, S. 330 (Njals saga, S. 228).
229 Brennu-Njâls saga, S. 331 (Njals saga, S. 229).



Njdls saga 99

ken gerammt hatte und die nun auf den nicht minder heroischen horgeirr skorar-

geirr übergehen wird.
In Kâris Racheaktionen lebt dann das Alte nochmals auf, doch schließlich kommt

es zur Bußfahrt nach Rom, und es wird die Versöhnung zwischen Flosi und Kâri
besiegelt. Kâris Vermählung mit Hildigunnr schließt den Kreis. Dem modernen
Leser mag dies wie ein christliches Notdach über einer altheroischen Ruine erscheinen,

doch man tut gut, goethezeitliche Kompositionsprinzipien nicht zu verabsolutieren.

Der Verfasser der Njâls saga begnügte sich nicht damit, etwas sçgulegt über
einzelne Menschen der isländischen Frühzeit zu berichten, er wollte diese Frühzeit
in der entscheidenden Phase des Übergangs zum Christentum auf eine Weise

vergegenwärtigen, die es seinen Landsleuten und Zeitgenossen ermöglichte, sich der
Besonderheit ihres Landes bewusst zu werden und sich eingebettet zu wissen in der
Totalität eines Großepos. Was die Heimskringla für Norwegen als Königsgeschichte
leistete, war die Njâls saga für die Isländer als Islandepos. Vergleichbares an
Lebensfülle und Wirklichkeit hat die mittelalterliche Literatur des Kontinents nicht
aufzuweisen.

Laxdcela saga

Betrachten wir abschließend zwei weitere umfangreiche Sagas, die Laxdœla saga und
die Grettis saga,230 mit Blick auf das Epos, was die Sonderstellung der Njâla
verdeutlichen wird. Es wird sich auch zeigen, dass sich im 13.Jahrhundert die

isländischen Sagas zusehends zu einem Medium entwickelten, in dem versucht

wurde, mit wachsender Bewusstheit die eigene Frühzeit erzählerisch differenziert zu

,bewältigen' und nicht bloß Informationen über Besiedlung etc. zu liefern. Aus
literarhistorischer Sicht ist die bloße Tatsache zu würdigen, dass es überhaupt im
13. Jahrhundert auf Island zu dem sich rasch entfaltenden Genus der Islendingasögur
kommen konnte, das auf vielfältige Weise und mit unterschiedlicher
Schwerpunktbildung auf die eigene Frühzeit einging, wie schon unser Überblick über die

Egils saga und die Gîsla saga erkennen ließ. Die Laxdœla saga und die Grettis saga
reichern dieses Tableau bedeutsam an. Die Literaturgeschichte sollte diese
unterschiedlichen literarischen Bemühungen um die eigene Frühzeit nicht nur
registrieren, da doch anzunehmen ist, dass die Autoren Interesse daran hatten, ihr
jeweiliges Vergangenheitsbild zur Geltung zu bringen. Bei diesen durchdachten und
dann in vielen Fällen auch ausführlichen Darstellungen der eigenen Frühzeit, die

zum Teil weit über das hinausgehen, was mündliche Überlieferungen zu bieten
hatten, wie substantiell diese von Fall zu Fall auch sein mochten, ist doch
nachdrücklich zu fragen, was diese Autoren bewogen hat, nicht nur Überlieferungen
festzuhalten, sondern daraus ein bestimmtes Bild von der Vergangenheit und dem

230 Laxdœla saga, hg. von Einar Öl. Sveinsson, Reykjavik 1934 (Islenzk fornrit V). Grettis saga
Âsmundarsonar, hg. von Guönijönsson, Reykjavik 1936 (Islenzk fornrit VII), Nachdruck 1954.



100 Teil II: Das Epos in Island

Verhalten der Vorfahren zu machen. Dabei kam es zu sehr unterschiedlichen

Deutungen der Faktoren, die das Dasein und Handeln dieser Menschen bestimmten.
Nun gibt es in einzelnen Sagas gelegentlich Hinweise auf andere Sagas - so

erwähnt die Grettis saga z.B. die Laxdœla -, Ansätze zu kritischen Bemerkungen gibt es

aber nicht. Die oft stark von einander abweichenden Bilder der Vergangenheit wurden

offenbar problemlos hingenommen. Für Autoren und Publikum war also der
Rahmen der Vergangenheitsdarstellung weit genug gespannt; ein Grettir hatte darin

genau so Platz wie ein Njäll. Auch die Einbeziehung des Problems
Heidentum/Christentum führte zu keinerlei Divergenzen. So ist auch von religiösen Eiferern

keine Rede und z.B. in der Grettis saga ist der Priester problemlos in die
abenteuerliche Geschichte Grettirs integriert wie König Olaf; ein extremes Beispiel ist
auch die ,hetzende' Frauengestalt Hildigunnr in der Njâla - wie oben dargelegt. Für
diese Einstellung ist schon die Annahme der neuen Religion durch die Isländer

maßgebend geworden, bei der gleichsam der Hausverstand die Leitlinie vorgab. Das

bot gute Voraussetzungen für eine breit angelegte und relativ tolerante Sicht auf die

Vergangenheit, in der Platz für sehr Unterschiedliches sein konnte. Der Vielfalt der

Perspektiven der einzelnen Sagas kam das zu Gute, wie ja auch Skaldik und die

Bewahrung der Götterlieder - beides typisch für Island - davon profitierten.
Wenden wir uns abschließend der Laxdœla saga und der Grettis saga zu. Es ist

aufschlussreich zu sehen, welche Probleme in diesen anspruchsvollen Texten im
Mittelpunkt stehen und wie die Autoren damit umgehen. Die Laxdœla ging sehr
bewusst ihren Weg und wartete mit eigenen Lösungen auf. Wie diese zu beurteilen
sind, wird auch im Hinblick auf die Njâla zu erörtern sein. Beiden Sagas gemeinsam
ist die offenbare Tendenz zu einer anspruchsvollen Beschäftigung mit der isländischen

Frühzeit. Man begnügte sich nicht damit, mündliche Überlieferungen, mehr
oder weniger ausgestaltet, bloß zu registrieren, wobei sich allerdings gleich zu
Beginn der Darstellung erhebliche Unterschiede zwischen den Sagas zeigen. Da die

Njâla jünger sein dürfte als die Laxdœla saga, stellt sich die Frage, wie es um die

jeweiligen Vergangenheitsbilder bestellt ist, auch wenn es in der Njâla keine direkte

Bezugnahme auf die Laxdœla gibt. Es ist durchaus zu überlegen, ob nicht der Verfasser

der Njâla auch aufgrund seiner Quellenlage über das hinausgehen wollte, was die
Laxdœla zu bieten hatte, indem er deren Bemühen um das komplexe Einzelschicksal
der Guörün und Kjartans auf der Basis des Epos weiterentwickelte zum isländischen
Gesamtbild.

Wo die Njâla gleich zu Beginn mit Hrüts Hinweis auf Hallgerör ein erregendes
Zeichen setzt und dann zielgerichtet einen Aktionsraum auflädt und Nebensächliches

meidet, bietet die Laxdœla saga auf den ersten fast hundert Seiten eher das

Bild eines erweiterten Landnâmabôk-Szenarios. Dieses vorwiegend historisierende
Interesse zieht sich dann durch die Saga in antiquarisierenden Hinweisen wie nu

[...] Dieser ungewöhnlich ausführlichen und problemlosen Einleitung kann man
entnehmen, dass für den Autor Mythisch-Unheilvolles nicht so sehr Bestandteil
seines Vergangenheitsbildes war. Es geht um die einzelnen Menschen als solche; das

Gemeinwesen, vertreten im Thing, tritt nicht in seinen Gesichtskreis. Das Zurück-



Laxdœla saga 101

treten außermenschlicher Mächte, Zauber, Schicksal zeigt sich auch darin, dass

bestimmte ,belastete' Gegenstände wie das Schwert Fôtbîtr an Bedeutung verlieren
und eher als Relikte zu bewerten sind als gestaltende Faktoren.

Beim Bemühen des Autors, die Menschen und deren Verhalten in den Mittelpunkt

zu stellen, zeigt sich in der Laxdœla ein Doppelaspekt, einerseits die schon

lange erkannte Tendenz zu mittelalterlicher Verhöfischung, was vor allem die
männliche Hauptgestalt, Kjartan, betrifft und andererseits die fast nibelungische
Frauengestalt Gudrun; eine Quadratur des Kreises, die bezeichnendes Licht wirft
auf die literarische Szenerie Islands im 13. Jahrhundert. Der Autor der Njâla, wie wir
gesehen haben, setzte sich dann seinerseits mit Heroik und Rache als Problemen des

isländischen Gemeinwesens auf breiter Basis auseinander und führt vor, wie den
Menschen der Frühzeit die Bewältigung dieses Problems gelang. Er vertraute die

Lösung dieses Problems der neuen christlichen Generation an, Flosi und

Hildigunnr. Aus moderner Sicht mag das zu kompositorischen Komplikationen führen

und unbefriedigend erscheinen, ist aber gerade deshalb aufschlussreich mit Blick
auf das, was ein isländischer Autor des 13. Jahrhunderts seinen Landsleuten der
Frühzeit zutrauen konnte. Was in der Njâla schließlich zu vereinigen war, klafft in
der Laxdœla - verkörpert in Kjartan und Gudrun - noch auseinander; ein Indiz
dafür, dass der Verfasser sich auf Neuland begab, wo der Autor der Njâla dann schon

ein kompakteres Bild der Vergangenheit darbieten konnte, das von gelungener
Überwindung des Gegensatzes zwischen Heroik/Rache und Christentum kündete.

Mythisch-Magisches hält der Verfasser der Laxdœla saga von den Hauptgestalten
fern. Das zeigt sich schon bei der Waffe Fôtbîtr, wogegen das Schwert bzw. der Spieß
Grâsîda der Gîsla saga in dieser Hinsicht noch ungleich stärker unheilvoll belastet ist.

In der Laxdœla verliert damit auch das Schicksalhafte an Bedeutung zugunsten des

Humanums, eines Humanums, das wie auch in der Gîsla saga auf wenige Personen
beschränkt ist und das isländische Gemeinwesen als Ganzes noch nicht in den Blick
nimmt. Diese unterschiedliche Belastung der Frühzeit in diesen besonders hochwertigen

Sagas stellt einen wichtigen Gesichtspunkt dar. So spielen in der Laxdœla auch

Begriffe wie gceja, ôgcefa, ôgœfumenn kaum eine Rolle. Anders verhält es sich mit dem
ebenfalls mit der Frühzeit verbundenen Konzept der Heroik. Es ist zu fragen, wie der
Verfasser der Laxdœla als Isländer des 13. Jahrhunderts im Vergleich mit anderen

Sagamännern damit umging. An zwei Hauptgestalten, einer männlichen und einer
weiblichen, setzt er sich damit auseinander. Die Art, wie er verfährt, lässt eine nicht
unbedeutende Reduktion des Heroischen erkennen oder dessen Verdünnung,
wogegen dann die Njâla in voller Breite und Tiefe sich diesem Problem als

Zentralproblem der Frühzeit stellt und somit ein anderes Bild dieser Zeit entwirft.
Die verfügbare mündliche Überlieferung spielt da natürlich auch mit, entscheidend
ist aber die Perspektive des jeweiligen Autors.

Was die Heroik im Bezug auf Kjartan betrifft, kann man eine Art Verflachung
feststellen, in der längst zu Recht erkannten Verhöfischung, was als Versuch zu werten

ist, die Frühzeit in neuem Licht erscheinen zu lassen, und auf diesen Versuch
kommt es an, wenn man die literarische Szene Islands in den Blick nimmt. Die ge-



102 Teil II: Das Epos in Island

stalterischen Grenzen dieses Versuchs werden im Vergleich mit der Njâla - man
denke an die brenna-Episode - deutlich und lassen ihn als plakativ erscheinen. Es

zeigt sich schon bei der Schilderung des Auftretens Kjartans am norwegischen Hof,
wo er schließlich, wie zu erwarten, zu hohen Ehren gelangt. Diese Episode, auf die

wir bereits oben in Verbindung mit der Frage nach dem einstaklingr-Bewusstsein
hingewiesen haben, ist aber auch im Zusammenhang mit der Heroisierungsthematik
zu sehen, auf die der Autor nicht verzichten durfte und wollte; es ging ja schließlich

um Kjartan. Angesichts des gewaltsamen Vorgehens des norwegischen Königs in
seinen Christianisierungsbestrebungen lässt es der Autor zu einem abrupten - wie
gleichsam vorgefertigen - heroischen Auftrumpfen Kjartans kommen:

„Engis manns nauöungarmaör vil ek vera", segir Kjartan, „meöan ek ma upp standa ok

vâpnum valda; Jrykki mér jjat lltilmannligt, at vera tekinn sem lamb ör stekk eöa

melrakki 6r gildru; joykki mér hinn kostr miklu betri, ef maär skal \>o deyja, at vinna ]oat

nçkkut aör, er lengi sé upp haft slöan."

„Unter keines Mannes Gewalt werde ich mich begeben", sagt Kjartan, „solange ich
aufrecht stehen und meine Waffen gebrauchen kann. Es schiene mir auch von der Art
kleiner Leute zu zeugen, wie ein Lamm aus der Hürde oder ein Fuchs aus der Falle

geholt zu werden. Besser scheint mir zu sein, wenn man schon sterben soll, etwas zu
vollbringen, was lange nachlebt."231

Mit der Abwertung dessen, was er als lltilmannligt bezeichnet, nimmt Kjartan für sich
die stôrmennska in Anspruch, dieses imponierende Männlichkeitsideal, das die Sagas

in den Menschen der Frühzeit verkörpert sehen wollten. Man kann darin die stark
idealisierende Tendenz erkennen als nicht unwesentlichen Impuls zur literarischen

Ausgestaltung der eigenen Frühzeit.

Kjartan trägt dann etwas dick auf, wenn er von seiner Absicht spricht at brenna

konunginn inni (den König in seinem Hause verbrennen),232 was Bolli konsequent
auch gleich als nicht lltilmannligt (kleiner Leute Art) kommentiert. Grelle Töne
dieser Art finden sich in der Njdla nicht. Taten brauchen allerdings in der Laxdœla
diesem zu perfekten heroischen Credo nicht zu folgen, da sich ja alsbald eine enge
Freundschaft zwischen Kjartan und dem König entwickelt.

Auch nach der Rückkehr nach Island erwartet den Hörer/Leser statt Kunde von
kämpferischen Taten die leicht anrüchige Episode von Kjartans Blockade der
hygienischen Einrichtungen der Bolli-/Guörün-Partei. (Hierfür muss es eine starke

mündliche Tradition gegeben haben, da ein Autor kaum auf diese seltsame Idee
verfallen wäre.) Die Gudrun-Partei zeichnet sich durch fragwürdige Eigentumsdelikte

aus, und Zwist über Landkauf erhöht die Spannung. Zu Mord und Totschlag
kommt es aber zunächst nicht, das Thing, dieses Herzstück der Njâla, spielt keine
Rolle. Die Tötung Kjartans hängt auch nur vordergründig mit diesen Zwistigkeiten

231 Laxdœla saga, hg. von Einar 01. Sveinsson, Reykjavik 1934 (îslenzk fornrit V), S. 119. Deutsche

Übersetzung (für dieses und alle folgenden Zitate aus der Laxdœla saga) aus: Laxdœla saga. Die

Saga von den Leuten aus dem Laxardal, herausgegeben und aus dem Altisländischen übersetzt von
Heinrich Beck, München 1997, S. 104.

232 Laxdœla saga, S. 119 (Laxdœla saga. Die Saga... S. 104.



Laxdœla saga 103

zusammen, vielmehr mit der nibelungischen Eifersucht. Das Moment des Heroischen

wird also praktisch vom Mann auf die Frau verlagert, die Gudrun der Laxdœla

wird zur nibelungischen Brynhildr, wenn der Autor Gudrun nach der Tötung
Kjartans in ihrem hochkonzentrierten Gespräch mit Bolli sagen lässt: „[...] er mér

pykkir mest vert, at Hrefna mun eigi ganga hlczjandi at sœnginni x kveld." („was mir am
besten erscheint, daß nämlich Hrefna heute abend nicht lachend zu Bett gehen
wird.")233 Die Strophen 8 und 30 der Sigurdarkvida in skamma bieten sich zum
Vergleich an. Diese Übereinstimmung mit der eddischen Nibelungenüberlieferung wird
sich aber als gebrochen erweisen, lässt aber erkennen, wie wichtig für bestimmte
Sagaverfasser diese Annäherung der Menschen der isländischen Frühzeit ans

Altheroische gewesen sein muss. Wo die Laxdœla sich mit der eben dargelegten
Thematik begnügt, es also gleichsam beim Zitat bewenden lässt, führt dann die

Njala darüber eine Grundsatzdiskussion, die sich durch das ganze Werk zieht.

Ist die Reaktion Gudruns auf die Kunde vom Tod Kjartans auch von alt-

nibelungischer Härte geprägt, Bollis Antwort liegt ebenfalls auf dieser Linie, so sackt

diese fast altheroische Szene dann ab ins ,Ganzgewöhnliche' eines häuslichen

Zwists, wenn es heißt: Gudrun fann pä, at Bolli reiddisk, ok mcelti: „Haf ekki slikt vid,

pvx at ek kann pér mikla pçkkfyrir verkit; pykki mér nü pat vitat, at pû vill ekki géra i
môti skapi tnxnu." (Gudrun bemerkte da, daß Bolli zornig war, und sprach: „Sag das

nicht, denn ich bin dir sehr dankbar für deine Tat. Ich glaube nun zu wissen, daß du

nichts gegen meinen Willen unternimmst.")234
Im Gegensatz zur weiblichen Hauptgestalt gibt es bei Kjartan keinerlei Annäherung

an Nibelungisches. Er wird viel mehr fast ins Märtyrerhafte stilisiert, indem es

heißt, dass er die Waffe wegwirft und sich dem Tod preisgibt.
Die Saga hält dann noch verschiedene Ereignisse aus Gudruns Leben fest.

Schließlich heißt es: Nü tekr Gudrun mjçk at eldask ok lifdi vid slika harma, sem nü var
frä sagt um hrid. Hon varfyrst nunna â îslandi ok einsetukona. (Gudrun begann nun
sehr zu altern und lebte weiter mit dem Kummer, von dem im Vorangegangenen
erzählt wurde. Sie war die erste Nonne und Einsiedlerin auf Island.)235 Kurz darauf
erfährt man: ok erpatsçgn manna, at hon yrdi sjônlaus. Gudrün andadisk at Helgafelli
(und die Leute sagen, daß sie schließlich erblindete. Sie starb auf Helgafell und fand
dort auch ihre Ruhe.)236 Zwischen diesen beiden Passagen schiebt der Autor einen

umfangreichen Abschnitt ein. Man erfährt darin aber nichts über ihre religiöse
Einstellung und wie es dazu kam. Stattdessen geht es nachdrücklich um ihr Verhältnis
zu ihren Männern. In der zweimaligen Frage Bollis geht es um das Verb unna
(lieben), das ins Sentimentale weist; dabei kommt es auf die gekonnte Stilisierung an,
die die Bedeutung des Gesagten unterstreicht. Bolli will erfahren: „Hverjum hefir pü
manni mest unnt?" („Welchen Mann hast Du am meisten geliebt?")237 Der Akzent

233 Laxdœla saga, S. 154f (Laxdœla saga. Die Saga... S. 132.
234 Laxdœla saga, S. 155 (Laxdœla saga. Die Saga... S. 132.
235 Laxdœla saga, S. 228 (Laxdœla saga. Die Saga... S. 192.
236 Laxdœla saga, S. 228f (Laxdœla saga. Die Saga... S. 193.
237 Laxdœla saga, S. 228 (Laxdœla saga. Die Saga... S. 192.



104 Teil II: Das Epos in Island

liegt auf mest. Die Antwort ist von packender Sagahaftigkeit: „Peim var ek verst, er ek

unna mest." („Dem fugte ich Schlimmstes zu, den ich am meisten geliebt habe.")238

Defacto wird mit dieser herausgehobenen und die Saga abschließenden Episode die

Minne zum durchgehenden Thema erhoben. Die Njâla, die mit dem Einsatz der
Helena-Formel - Schönheit der Hallgerär als Unheilsquelle - ebenfalls die Minne
als Zentralthema zu favorisieren scheint, wird sich nicht daraufbeschränken.

Auch die männliche Hauptgestalt, Kjartan, ist von der Minne betroffen. Neben
Gudrun geht es andeutungsweise auch um Ingibjçrg, die Schwester des Königs Öläfr

Tryggvason. Die Freundschaft zwischen Kjartan und Bolli verschärft die Problematik,

wenn es heißt, dass Bolli und Kjartan unnusk mest (liebten sich am meisten),239

und wenn man im selben Atemzug erfährt, dass Kjartan und Gudrun oft beisammen
sind. Die enge Freundschaft der Väter, Oläfr und Osvifr, verdichtet das menschliche
Netz. In diesem dichten Kontext fällt nun eine Äußerung, die Grundsätzliches über
die Perspektive der Laxdœla saga verrät. Vater Oläfr spricht mit Kjartan über dessen

Besuche bei Gudrün. Es ist ihm das offenbar nicht ganz geheuer, obgleich er
anerkennen muss, dass Gudrun „ein er sva kvenna, at mér pykki pér fullkosta" („und sie

allein für die hielte, die ganz zu dir paßte").240 Doch dann folgt aber: „Nü er pat
hugbod mitt, en eigi vil ek pess spâ, at vér frcendr ok Laugamenn berim eigi allsendis gcefu

til um vär skipti." („Es ist eine Ahnung, aus der ich jedoch keine Vorhersage machen

will, daß unsere Verwandten und die Leute von Laugar kein dauerhaftes Glück
verbinden wird.")241 Oläfr will seine Vorahnungen nicht als Prophezeihung verstanden

wissen, aber immerhin, das S chicksalswort gœfa ist gefallen - wenn auch nur
andeutungsweise. Der Autor nimmt also eine ungleich ,modernere' Position ein als

die Verfasser der Gtsla saga oder gar der Grettla. Diese diskret geäußerte Distanzierung

von einer festen Prophezeihung ist sehr aufschlussreich, bedeutet sie doch
nichts mehr und nichts weniger als eine Abkehr von dem typischen Vergangenheitsbild,

das geprägt ist von unausweichlicher Schicksalsverfallenheit. So treffen z.B. die

Voraussagen eines Gestr oder Glämr unaufhaltsam ein. Die Njâla wird dann auch
über die modern anmutende Auflockerung verfügen, wenn man an das Zukunftswissen

Njäls denkt, das eine mechanische Festlegung des Kommenden meidet. Ich sehe

darin einen nicht unwesentlichen Beitrag zur ,Bewältigung' der isländischen
Frühzeit durch die Sagaautoren. Die Njâla wird die Tendenz der Verlagerung vom
ausgweglosen Walten des Schicksals hin zur Entscheidung der Menschen auf breiter
Basis weiterführen. Kjartan respektiert die Ansicht des Vaters, meint aber, at petta
myndi betr takask (daß er auf besseren Fortgang hoffe).242 Diese konzentrierte
Episode wird komplettiert durch den Hinweis, dass Kjartan immer von Bolli
begleitet wird. Das Geschehen in der Laxdœla liegt also ganz und gar in den Händen
der Beteiligten. In diesem Zusammenhang noch ein Blick auf den erotischen

218 Laxdœla saga, S. 228 (Laxdœla saga. Die Saga... S. 193.
235 Laxdœla saga, S. 112 (Laxdœla saga. Die Saga... S. 98.
240 Laxdœla saga, S. 112 (Laxdœla saga. Die Saga... S. 99.
241 Laxdœla saga, S. 112 (Laxdœla saga. Die Saga... S. 99.
242 Laxdœla saga, S. 112 (Laxdœla saga. Die Saga... S. 99.



Laxdœla saga 105

Nebenschauplatz, den norwegischen Hof. Es geht dabei um den Gunnhildr-
Komplex. In der Egils saga spielt die erotische Gier der konungamôôir
(Königinmutter) keine Rolle; da geht es nur um die böse Zauberin, die aber

gegenüber dem Dichter Egill den Kürzeren zieht. In der Njäla dagegen wird das

aufgegriffen, in der Episode mit Hrütr, aber des Bösen entkleidet und somit schon
humanisiert. Magisches wirkt nur noch nach im Bann, den Gunnhildr über Hrüts
künftig eheliche Verbindung auf Island ausspricht. Von Gunnarr selbst wird das

ferngehalten, der norwegische Hof spielt für ihn keine Rolle. Die Laxdœla deutet das

typische Gunnhildr-Erlebnis um in Kjartans Romanze mit der schönen Ingibjçrg,
der Schwester des Königs Ölafr. Das fügt sich nahtlos in das bewusst stärker

geglättete Vergangenheitsbild dieser Saga. Ob der Autor damit auch beabsichtigte,
Bollis,Verrat' an Kjartan zu entschuldigen, sei dahingestellt. Auf eine entsprechende
Anspielung Bollis bei dessen Trennung von Kjartan antwortet Letzterer: „Haf ekki

sHkt viö, en hera skaltufrcendum vârum kveÔju mina ok sâ vinum." („Rede nicht dergleichen,

und bringe meine Grüße unseren Verwandten und auch den Freunden.")243
Der Verfasser der Laxdœla saga mit ihrer Konzentration auf das Problem der

Hauptgestalten wollte kein Epos schreiben. Er blieb im Rahmen der Individualgeschichte

ausgewählter Personen und leistete darin seinen besonderen Beitrag zum
Bild der isländischen Vergangenheit. Die Probleme der isländischen Gesellschaft in
ihrer Ganzheit nahm er nicht in den Blick. So wird auch z.B., wie erwähnt, nur
nebenbei registriert, dass Gudrun einsetukona wird und es gibt keine Hinweise darauf,

was das für sie bedeutete. Man vergleiche damit die Gestalt des Flosi in der Njäla, an
der die schmerzliche Spannung zwischen Alt und Neu eindrucksvoll vorgeführt
wird. Mag der abschließende Hinweis in der Njäla auf die Pilgerfahrt in den Süden

wie ein Appendix anmuten, so zeigt sich auch darin und in der abschließenden
ehelichen Verbindung Kâris mit Hildigunnr die Entwicklung von der bloßen Isländersaga

zum Islandepos.

243 Laxdœla saga, S. 126 (Laxdœla saga. Die Saga... S. 110.



106 Teil II: Das Epos in Island

Grettis saga

Abschließend ein Blick auf die Grettis saga, die allein schon vom Umfang her sich zur
Beurteilung anbietet. Verglichen mit der Njäla ist sie deren absolutes Gegenteil, was
die Frage aufwirft, ob nicht da doch ein Zusammenhang bestehen könnte. Nun ist
anzunehmen, dass die Grettis saga jünger ist als die Njala, ein Eingehen Letzterer auf
Erstere also auszuschließen ist. Aber da ist die mündliche Überlieferung, die im Fall
der Grettis saga besonders reich und nachhaltig gewesen sein dürfte und dem Autor
der Njala sicherlich nicht unbekannt war. Dazu kommt, dass der Verfasser der
Grettis saga, wenn man die Anlage betrachtet, eher ein bloßer Kompilator einer
reichen Überlieferung als ein strukturierender Autor war, so dass es nicht abwegig sein
dürfte anzunehmen, dass der Dichter der Njäla sich mit seinem eigenen Vergangenheitsbild

auch von verbreiteten Überlieferungen à la Grettla unterscheiden und ein
differenziertes und umfassenderes Bild von den Menschen der Frühzeit entwerfen
wollte. Wo die Njäla schon auf den ersten Seiten die Weichen stellt für das

Kommende, enthalten die ersten 13 Kapitel der Grettla nichts, was für das Künftige von
Bedeutung wäre. Erst mit der Erwähnung der Geburt des Helden beginnt das

Geschehene, das sich ausschließlich auf das Leben dieses einzelnen Menschen
konzentriert. Das Leitthema besteht darin, zu zeigen, dass der Held reyna afl (Kraft
erproben) will. Im Vergleich zur Njäla ist das ostentativ wenig. Interessant dabei, dass

vor allem zu Beginn der Laufbahn Grettirs dessen unangenehme Eigenschaften
hervorgehoben werden und durchgehend sein ofsi (Übermut) negativ vermerkt wird.
Dieser Aspekt wird mit solcher Penetranz verfolgt, dass man sich bei aller Bewunderung

für diesen heldenhaften Menschen fragt, ob nicht da aus christlicher Sicht ein

gleichsam typisches Bild von einem Menschen gezeigt wird, der doch noch, bei aller
konventionellen Christlichkeit, die diese Saga bereits kennzeichnet, mit seiner
Überheblichkeit in der mythischen Düsternis der Frühzeit lebte - gleichsam als eine

Art caveat. Es ist aber festzuhalten, dass es nicht zu einer direkten Warnung vor
superbia kommt. Die Njäla hatte da schon längst aufklärend eingegriffen. Die Betonung

der ungewöhnlichen körperlichen Überlegenheit des Helden färbt auch auf
viele andere Gestalten dieser Saga ab. Immer wieder heißt es von neu ins Geschehen
eintretenden Männern, dass sie über ungemeine Körperkraft verfügten; gleichsam
ein Gütesiegel der frühzeitlichen Isländer. Bei Grettir zeichnet sich das schon in
früher Jugend ab. Ein markantes Beispiel ist der Ringkampf mit dem etwas älteren
und sehr starken AucSunn. Schon dieses frühe Kräftemessen gewinnt in dieser Saga
hohe Bedeutung. Grettir unterliegt noch, doch er quittiert seine Niederlage mit der

hochkarätigen, sagagemäßen Aussage: „Prcell einn pegar hefnisk, en argr aldri." („Ein
Knecht nur rächt sich gleich, ein Feigling nie.")244 Der junge Grettir ist natürlich
weder Sklave noch Feigling und bereitet mit seiner Äußerung eine ausgedachte, fast

feierliche Rache eines heroischen Menschen vor. Diese sprichwörtliche Äußerung ist

2+1 Grettis saga Âsmundarsonar (wie Anm. 230), S. 44. Deutsche Übersetzung (für dieses und alle

folgenden Zitate aus der Grettis saga) aus: Die Saga von Grettir, aus dem Altisländischen übersetzt
und kommentiert von Hubert Seelow, Düsseldorf/Köln 1974, S. 41.



Grettis saga 107

in diesem Kontext freilich deplaziert, bezieht sie sich doch auf einen seriösen

Rachekasus, rührt somit an die Substanz altisländischen Rachedenkens und wertet
diese Rauferei über Gebühr auf.

In der Njdla war diese einseitige Ausrichung auf die körperliche Überlegenheit
schon einer differenzierteren Sicht gewichen, was sich pointiert an dem einen

Haupthelden, Gunnarr, zeigt, ganz zu schweigen vom weisen Nj all.

Eine Kraftprobe besonderer Art bot sich im Kampf mit dem Wiedergänger
Glämr, der dem Geschehen über die bloße Kraftprobe hinaus eine mythische
Perspektive eröffnete, die das Leben des Helden von Grund auf veränderte und dem

Humanum Raum gab, worin sich dann auch die Leidensfähigkeit des Helden
offenbaren konnte und die Tragfähigkeit menschlicher Beziehungen, vor allem im
Familiären, erweisen sollte. Über drei Seiten verwendet der Autor auf die Schilderung
dieses Kampfes und des teuer erkauften Sieges. Wo die Njdla ihr vielschichtiges
Geschehen fast ausschließlich der Verantwortlichkeit der beteiligten Menschen

anvertraut, macht die Grettla ein unheimliches ins Mythische weisendes Ereignis
zum Knackpunkt der Saga. Die Njdla hat z.B. nur in der Nebenepisode von Gunnars
Erscheinen in seinem Grabhügel einen mythischen Rest, was aber ohne Einfluss auf
das Geschehen bleibt, eine Art Konzession an das Publikum, das mit mythischen
Elemente rechnete? Nun, die Grettis saga erfüllte derartige Erwartungen auf
beeindruckende Weise. Nicht minder wichtig als der Kampf Grettirs selbst ist dessen

Einbettung. Dabei kommt dem besondere Bedeutung zu, was ich Vorjahren mit dem

Begriff „wirkende Außenwelt" zu umschreiben versuchte als wesentliches Element
der noch mythisch fundierten archaischen Lebenswelt. Der Wiedergänger Glämr
muss erfahren, dass er im innerhäuslichen Bereich unterliegen dürfte und versucht

nun, den Gegner ins ungeschützte Freie zu zerren, unter das fahle Mondlicht und
die dahinziehenden Wolkenfetzen: Nu i pvi er Glämr feil, rak skyit frâ tunglinu, en

Glâmr hvessti augun upp i moti [...] „Pd legg ekpat d vidpik, atpessi augu sepérjafnan
fyrir sjônum [... ]" (Jetzt in dem Augenblick als Glam fiel, zog eine Wolke vom Mond

weg. Glam aber schaute mit durchdringendem Blick auf [...]. „Dann verfluche ich
dich dazu, daß du immer diese Augen vor dir siehst [... ] ").245 Alles werde für Grettir
eine unheilvolle Entwicklung nehmen, er werde geächtet werden und die Einsamkeit
nicht ertragen können; ôgœfa ok hamingjuleysi (Mißgeschick und Unglück)246
werden sein Leben bestimmen und ihn schließlich til dauda draga (zum Tode
ziehen).247 Diese wichtigen Begriffe, die die Njdla von ihren Frühzeitmenschen
bereits fernzuhalten vermochte, erweisen hier erneut ihre Macht, was an die Gisla

saga denken lässt und die Sonderstellung der Njdla unterstreicht.
Das Unheil, das nun unaufhaltsam ins Dasein Grettirs einbricht, bewirkt aber,

dass über die Darstellung des bloßen Kräftemessens hinaus auch das Menschliche
stärker hervortreten kann, wobei vor allem das Verhältnis zur Mutter humanisierend
wirkt. Wir überschlagen Manches. Grettir muss nun erfahren, dass sein Vater ge-

245 Grettis saga, S. 121 (Die Saga von Grettir, S. 99).
246 Vgl. Grettis saga, S. 121 (Die Saga von Grettir, S. 99).
247 Grettis saga, S. 121 (Die Saga von Grettir, S. 99).



108 Teil II: Das Epos in Island

storben ist, dass man seinen Bruder Atli ermordet hat und dass er selbst geächtet ist.
Als nicht unwichtig ist festzuhalten, dass bei dieser Ächtung das Thing nur eine
nebensächliche Rolle spielt; verglichen mit der Njâla eine andere Welt, in der sich
diese Frühzeitmenschen bewegen. Grettir nimmt zu diesen drei Unheilsbotschaften
mittels einer Skaldenstrophe Stellung:

Allt kom senn at svinnum,
sked min, bragar ttni,

fçdur skal drengr afdauda
drjûghljôdr ok svd brôdur;

pô skal margr i morgin
môtrunnr Hedins snötar,

brjôtr, ofslikar sütir,
sverSs, daprari verda.

Auf einmal kam alles zum klugen
Vortragenden des Gedichts; meine Ächtung;
der Mann soll auch sehr still sein

wegen dem Tod des Vaters und des Bruders;
doch mancher Baum des Treffens des Mädchens Hedins
wird morgen trauriger werden
über solche Schmerzen,
Brecher des Schwertes.248

Die anspruchsvolle Versform verleiht der Aussage zusätzliches Gewicht. Man denke

an Gislis ,Nibelungenstrophe', die ebenfalls an einem Wendepunkt des Geschehens

- Verrat der Schwester - eingesetzt wird. Der praktische Verzicht der Njâls saga auf

Strophen mag an der Überlieferung liegen, ist aber auch ein willkommenes Indiz
dafür, dass diese Saga fest in der Welt der Prosa verankert ist.

Grettirs Strophe ist, wie es sich gehört, auf die beiden Hälften, je vier Verse

angelegt. Die zweite Hälfte ist als Überbietung der ersten Hälfte gedacht, wie das

einleitende pô skal ankündigt. Der bitteren Einsicht, ausgedrückt in der Intensivform
drjûghljôdr am Schluss der ersten Hälfte, entspricht am Schluss der zweiten Hälfte
der überbietende Komparativ daprari, nun auf andere Menschen bezogen, die seine

Kampfkraft spüren werden. Dieser Doppelaspekt ist ein guter Spiegel dessen,

worum es in dieser Saga geht: Leiderfahrung und imponierende Waffentaten.

Grettir, zurückgekehrt von seiner verhängnisvollen Ausfahrt, bei der es zu der
fatalen hüsbrenna gekommen war, und der nun von seiner Ächtung erfahren muss,
sucht seine Mutter auf; Frauen wird in den Sagas ohnehin Wichtiges anvertraut.
Grettirs Verhältnis zu seinem Vater war kühl; nicht so das zu seiner Mutter. Schon
bei seiner Ausfahrt heißt es, dass sie sich seiner annimmt, indem sie ihm in einer
kleinen Abschiedsszene eine kostbare Waffe, das Schwert Jçkulsnautr, übergibt und

meint, er werde es brauchen können, denn es sei sigrscelt (es brachte [...] Sieg).249

Dieses Schwert wird zwar dann bei einem Kampf erwähnt, spielt aber weiter keine

248 Grettis saga, S. 147 (Die Saga von Grettir, S. 120).
249 Grettis saga, S. 49 (Die Saga von Grettir, S. 45).



Grettis saga 109

Rolle, und Grettir gibt es seinem Bruder Atli, es erweist sich also als totes Motiv.
Bezeichnend für die Erzählweise des Autors ist es aber, dass er sich offenbar nichts

von dem entgehen lassen will, was für die Ausgestaltung der Frühzeit charakteristisch

sein könnte.
In der Begegnung, zu der es nun kommt, erscheint die Mutter als leidgeprüfte

Frau, die schonungslos ihre Fage darstellt: „en svipul verdr mér sonaeignin; er sä nü

drepinn, er mér var parfastr, en pü ütlcegr gçrr ok ôbôtamadr, en inn pridi er svâ ungr, at
ekki mâ at hafask" („doch vergänglich ist für mich der Besitz von Söhnen; der ist jetzt
erschlagen, der mir am nützlichsten war, und du bist geächtet worden und man
braucht keine Buße für dich zu bezahlen, und der dritte ist so jung, daß er nichts
ausrichten kann").250 Diese Szene mit der Mutter, die die Ächtungszeit einleitet,
erhält eine Entsprechung in der letzten Begegnung Grettirs mit seiner Mutter, die
das tragische Ende einleitet. Grettir kann Einsamkeit und Dunkelheit nicht mehr

ertragen. Guömundr inn riki rät ihm nun, auf dem der Küste vorgelagerten Felseneiland

Drangey Zuflucht zu suche, das nur mittels einer Leiter zu ersteigen sei und
somit Sicherheit biete. Grettir will diesem Rat auch folgen, sucht aber noch seine

Mutter auf, was der Autor zu einer großen Szene ausgestaltet, in der Wesentliches
der Saga auf einprägsame Art und Weise zur Geltung kommt. Im Mittelpunkt dieser
abschließenden heroisierenden Szene steht dann auch die Mutter. Damit reiht sich
die Grettis saga ein in die Tradition, die der Frau eine bevorzugte Stellung neben
dem männlichen Helden zuweist. Die altheroischen Nibelungenfrauen Gudrun und
Brynhildr zeugen davon und noch Gislis Rühmung seiner resoluten Ehefrau vor
seinem Tod ist eine rührende häusliche Variante davon.

Grettir bekennt, dass er es nicht mehr ertragen kann „at vera einn saman" („allein
zu sein").251 Es geht um das bedrückende Erleben des Ausgeliefertseins - keine Rede
mehr von reyna afl. Ein leidensfähiger Mensch steht vor uns. Grettirs Geständnis, er
könne nicht mehr ohne Begleiter auskommen, erfährt man noch aus dem Mund des

Autors. Die Antwort Illugis erfolgt in direkter Rede und man tritt in die Szene ein.
Keine billige Heroik, sondern echte Bruderliebe bestimmt Illugis Entschluss. Grettir
ist beglückt, will Illugis Angebot aber nur annehmen, wenn es auch die Mutter
annimmt, die nun das Wort hat. Mit wenigen packenden Worten geht sie auf ihre
Situation ein. Doch um Grettir zu helfen, nehme sie es auf sich „[...] at sjâ â bak ykkr
bâdum sonum mtnum" („euch, meine beiden Söhne, fortgehen zu lassen").252 Sie

stattet ihre Söhne mit dem Nötigsten aus, begleitet sie hinaus und verkündet ihre
schicksalhaften Abschiedsworte. Wiederum geht es um „synir mtnir tveir" („meine
zwei Söhne").253 Sie betont, dass ihre Söhne „vdpnbitnir munu pit verda" („ihr werdet
von Waffen verletzt werden"),254 ein heroisierender Moment, worauf Grettir
entsprechend antworten kann. Die Warnung vor böser Zauberei beschließt ihre Rede

250 Grettis saga, S. 153 (Die Saga von Grettir, S. 124).
251 Grettis saga, S. 222 (Die Saga von Grettir, S. 176).
252 Grettis saga, S. 223 (Die Saga von Grettir, S. 177).
253 Grettis saga, S. 223 (Die Saga von Grettir, S. 177).
254 Grettis saga, S. 223 (Die Saga von Grettir, S. 177).



110 Teil II: Das Epos in Island

und es folgt ein Satz, der sich wie eine Nebenbemerkung anhört und der doch diese

große Szene auf unvergessliche Weise nahebringt und humanisiert. Es heißt da: En

er hon haflipetta mœlt, grét hon mjçk (Und als sie das gesagt hatte, weinte sie sehr.)255

Eine Bemerkung, die gerade durch ihre Kargheit den Reichtum dieser Prosa
offenbart. Das letzte Wort hat - der Anlage des Werkes entsprechend - Grettir. Er

sagt zum Abschied: „Gratpü eigi, môdir; pat skal sagt, atpü hafir sonu âtt, en eigi dœtr,

ef vit erum med vâpnum sôttir, ok lifvel ok heil." („Weine nicht, Mutter; das soll gesagt
werden, daß du Söhne gehabt habest, und nicht Töchter, wenn wir mit Waffen
angegriffen werden, und lebe wohl und glücklich.")256 Zu Beginn von Grettirs
Laufbahn hatte ihm seine Mutter noch als besondere Waffe das Schwert Jçkulsnautr
überreicht, was sich, wie gesagt, allerdings als totes Motiv herausstellte, also eher als

Konzession an Erwartungen des Publikums zu werten ist. Eine Annäherung an den

Typ der hetzenden Frau wird ganz vermieden, statt dessen Tränen.
Bei der Schilderung von Grettirs Untergang zieht der Autor viele Register, was an

der sicherlich reichen mündlichen Überlieferung liegt, darüber hinaus aber auch
seine Erzählhaltung illustriert, Zauberei spielt dabei eine entscheidende Rolle. Die
Njäla hatte dessen nicht mehr bedurft. Mit der gleichen Selbstverständlichkeit und
ohne jede Problematisierung gehört zum Vergangenheitsbild der Grettla auch die

neue Religion. Der Priester ist einfach da. Selbst die Ohnmacht Olafs des Heiligen
angesichts des verhängnisvollen Auftritts des rätselhaften piltr (Knaben), dessen

Intervention das Schicksal Grettirs bestimmt, wird bloß registriert. Es fehlt auch

jeder Hinweis darauf, dass das Tun Grettirs, das weitgehend auf reyna afl abzielt, als

Hybris verdächtigt würde.
Was lässt sich aus diesen Bemerkungen zur Grettis saga hinsichtlich der

Gattungsfrage Epos sagen? Die Grettis saga bleibt im Rahmen einer einsträngigen
spannenden Geschichte, menschlich durchaus anrührend, worin aber die isländische
Frühzeit nur einen zeitlichen Rahmen bildet. Zuvor hatte schon der Autor der Njäla
die isländische Frühzeit als großen humanen Handlungsraum konzipiert, in dessen

Daseinsfülle sich die Isländer des ausgehenden 13. Jahrhunderts eingebettet fühlen
konnten - eben im Epos.

155 Grettis saga, S. 224 (Die Saga von Grettir, S. 177)
256 Grettis saga, S. 224 (Die Saga von Grettir, S. 177)



Literaturverzeichnis

Primärliteratur

Alexanders saga. Islandsk oversœttelse ved Brandr Jônsson. Herausgegeben von Kommissionen
for Det Arnamagnaeanske Legat. Kopenhagen 1925.

Aliscans. Kritischer Text von E. Wienbeck, W. Hartnacke, P. Rasch. Genf 1974.
Atlakviöa in grœnlenzka, in: Klaus von See et al. (Hg.): Kommentar zu den Liedern der Edda.

Bd. 7: Heldenlieder. Heidelberg 2012.
Beowulf. With the Finnesburg Fragment. Herausgegeben von C.L. Wrenn. London 1953.

Brennu-Njäls saga. Herausgegeben von Einar Ol. Sveinsson. Reykjavik 1954 (Islenzk fornrit
XII).

Brot af Sigurdarkvido, in: Klaus von See et al. (Hg.): Kommentar zu den Liedern der Edda.
Bd. 6: Heldenlieder. Heidelberg 2009.

Das Annolied. Herausgegeben von Martin Opitz MDCXXXIX, diplomatischer Abdruck besorgt
von Walther Bulst. Heidelberg 1961.

Das Ludwigslied, in: Althochdeutsches Lesebuch. Zusammengestellt und mit Wörterbuch ver¬
sehen von Wilhelm Braune, fortgeführt von Karl Helm. 14. Aufl. Tübingen 1962, S. 136-
138.

Das Nibelungenlied. Herausgegeben von Helmut de Boor. Wiesbaden 1957.
Die Saga von Gisli Sursson. Aus dem Altisländischen übertragen und erläutert von Franz B.

Seewald. Stuttgart 1976.
Die Saga von Grettir. Aus dem Altisländischen übersetzt und kommentiert von Hubert

Seelow. Düsseldorf und Köln 1974.
Edda. Die Lieder des Codex Regius nebst verwandten Denkmälern. Herausgegeben von Gustav

Neckel. I. Text. 5., verbesserte Auflage von Hans Kuhn. Heidelberg 1983.
Die Edda des Snorri Sturluson. Ausgewählt, übersetzt und kommentiert von Arnulf Krause.

Stuttgart 1997.
Die Götterlieder der Älteren Edda. Übersetzt, kommentiert und herausgegeben von Arnulf

Krause. Stuttgart 2006.
Edda Snorra Sturlusonar. Herausgegeben von Guönijönsson. Reykjavik 1949.

Egils saga Skalla-Grtmssonar. Herausgegeben von Siguräur Nordal. Reykjavik 1933 (Islenzk
fornrit Ii).

Gîsla saga Sürssonar: s.u., Vestfiröinga sçgur.
Gottfried von Strassburg: Tristan und Isold. Herausgegeben von Friedrich Ranke. Berlin und

Frankfurt/Main 1949.
Grettis saga Asmundarsonar. Herausgegeben von Guöni Jönsson. Reykjavik 1936

(Nachdruck 1954) (islenzk fornrit VII).
Hildebrandslied, in: Althochdeutsches Lesebuch. Zusammengestellt und mit Wörterbuch

versehen von Wilhelm Braune, fortgeführt von Karl Helm. 14. Aufl. Tübingen 1962,
S. 84-85.

Historia Karoli Magni et Rotholandi ou Chronique du Pseudo-Turpin. Herausgegeben von
C. Meredith-Jones. Genf 1972.



112 Literaturverzeichnis

Islendingabôk. Landnâmabôk. Fyrri hluti. Herausgegeben von Jakob Benediktsson. Reykjavik
1968 (islenzk fornrit I, l).

Islands Besiedlung und älteste Geschichte. Übertragen von Walter Baetke, herausgegeben von
Felix Niedner (Thüle Altnordische Dichtung und Prosa 23). Darmstadt 1967.

Karolus magnus et Leo papa, in: Poetae latini aevi carolini. Herausgegeben von E. Dümmler.
Berlin 1881 (Monumenta Germaniae Historica V: Poetarum latinorum medii aevi, Bd. I),
S. 366-379.

La Chanson de Guillaume. Herausgegeben von Duncan McMillan, Bd. I. Paris 1949.
La Chanson de Roland. Übersetzt von H.W. Klein. München 1963 (Klassische Texte des

romanischen Mittelalters 3).
La Chevalerie Vivien. Chanson de geste. Herausgegeben von A.-L. Terracher. Paris 1909.
Laxdœla saga. Herausgegeben von Einar Ol. Sveinsson. Reykjavik 1934 (islenzk fornrit V).
Laxdœla saga. Die Saga von den Leuten aus dem Laxardal. Herausgegeben und aus dem

Altisländischen übersetzt von Heinrich Beck. München 1997.

Njals saga. Die Saga von Njal und dem Mordbrand. Herausgegeben und aus dem
Altisländischen übersetzt von Hans-Peter Naumann. Münster 2005 (Skandinavistik
Sprache - Literatur - Kultur 3).

Sigurdarkvida in skamma, in: Klaus von See et al. (Hg.): Kommentar zu den Liedern der Edda.
Bd. 6: Heldenlieder. Heidelberg 2009.

Snorri Sturluson: Heimskringla I-II. Herausgegeben von Bjarni Aöalbjarnarson. Reykjavik
1941, 1945 (Islenzk fornrit XXVI-XXVII).

Snorri Sturluson: „Heimskringla". Sagen der nordischen Könige. Herausgegeben, übersetzt und
kommentiert von Hans-Jürgen Hube. Wiesbaden 2006.

Publius Vergilius Maro: Aeneis. Herausgegeben von Gian Biagio Conte. Berlin und New
York 2009 (Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana 2005).

Vestfirdinga spgur. Herausgegeben von Björn K. bôrôlfsson und Gucini Jönsson. Reykjavik
1943 (Islenzk fornrit Vi). Darin: Gisla saga Sürssonar, ebda., S. 1-118.

Walter von Châtillon: Alexandreis: Das Lied von Alexander dem Großen. Übersetzt,
kommentiert und mit einem Nachwort versehen von Gerhard Streckenbach. Heidelberg
1990.

Sekundärliteratur

Andersson, Theodore M. Early epic scenery. Homer, Vergil and the medieval legacy. Ithaca, NY
1976.

Bezzola, Reto R. Les origines et la formation de la littérature courtoise en occident. Paris 1958-
1963.

Fechter, Werner. Lateinische Dichtkunst und deutsches Mittelalter. Berlin 1964 (Philologische
Studien und Quellen 23).

Frappier, Jean. Les chansons de geste du cycle de Guillaume d'Orange. Paris 1955.

Grimm, Wilhelm. Die deutsche Heldensage. 4. Auflage. Unter Hinzufügung der Nachträge
von Karl Müllenlioff und Oskar Jähnicke aus der Zeitschrift für Deutsches Altertum.
Darmstadt 1957.

Haubrichs, Wolfgang. Geschichte der deutschen Literatur, Bd. I, Teil 1: Die Anfänge. Frankfurt
1988.



Literaturverzeichnis 113

Heinzle, Joachim. „Gnade fiir Hagen? Die epische Struktur des Nibelungenliedes und das

Dilemma der Interpreten", in: Fritz Peter Knapp (Hg.): Nibelungenlied und Klage: Sage

und Geschichte, Struktur und Gattung. Heidelberg 1987 (Passauer Nibelungengespräche
1985), S. 257-276.

Knapp, Fritz Peter. „Der Artushof als Raumkulisse bei Wace, Chrétien des Troyes und
dessen deutschen Nachfolgern", in: Matthias Däumer et al. (Hg.): Artushof und

Artusliteratur. Berlin 2010 (Schriften der internationalen Artusgesellschaft 7), S. 21-41.
Langosch, Karl. Waltharius, Ruodlieb, Märchenepen. Lateinische Epik des Mittelalters mit

deutschen Versen. Darmstadt 1956.

Lönnroth, Lars. Njâls saga. A critical introduction. Berkeley 1976.

Lukâcs, Georg. Die Theorie des Romans. Berlin 1965.

Nordal, Siguröur. Islenzk menning. Reykjavik 1942.

Nordal, Siguröur. Litteraturhistorie B. Norge ogIsland. Uppsala 1953.

Panzer, Friedrich. Das Nibelungenlied. Stuttgart 1955.

Thomas, Heinz. „Die Staufer im Nibelungenlied", in: Zeitschrift für deutsche Philologie 109

(1990), S. 321-345.
Vinaver, Eugène. À la recherche d'une poétique médiévale. Paris 1970.

Von See, Klaus. Skaldendichtung. Eine Einführung. München und Zürich 1980.

Wolf, Alois. Heldensage und Epos: zur Konstituierung einer mittelalterlichen volkssprachlichen
Gattung im Spannunesfeld von Mündlichkeit und Schriftlichkeit. Tübingen 1995

(ScriptOralia 68).
Wolf, Alois. „La douce France - Grundlage und Entfaltungsraum neuer literarischer

,Wirklichkeit' im Mittelalter", in: Volker Kapp und Werner Theobald (Hg.): Das
Geheimnis der Wirklichkeit. Kurt Hübner zum 90. Geburtstag. Freiburg i. Br. 2011, S. 253-
291.

— „Solaz nos faz antiquitas. Erwägungen zum Prolog des Alexanderliedes und zur
Entwicklung volkssprachlicher Erzählweise", in: Volker Honemann et al. (Hg.): German

Narrative literature of the Twelfth and Thirteenth Centuries. Studies presented to Roy Wisbey

on his Sixty-fifth Birthday. Tübingen 1994, S. 123-137.
— „Literarische Verflechtungen und literarische Ansprüche des Nibelungenliedes", in:

Joachim Heinzle et al. (Hg.): Die Nibelungen. Sage - Epos - Mythos. Wiesbaden 2003,
S. 135-159.

— „Waltharius", in: Killy Literaturlexikon, 2. Auflage. Berlin 2011, Sp. 118-122.

Wynn, Marianne. „Hagen's Defiance of Kriemhilt", in: Medieval German Studies Presented to

Frederick Norman by his Students, Colleagues and Friends on the occasion of his retirement.
London 1965, S. 104-114.


	Die Saga von der Njálsbrenna und die Frage nach dem Epos im europäischen Mittelalter
	...
	...
	Abstract
	Vorwort
	Einleitung
	Teil I : das Epos auf dem Kontinent und in England
	Teil II : das Epos in Island
	Literaturverzeichnis


