
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 51 (2013)

Artikel: Ökononemesis und der masslose Wert der Literatur : zu Figuren des
Ökonomischen in Carsten Hauchs Slottet ved Rhinen (1845)

Autor: Brandenburg, Florian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858184

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ökononemesis und der maßlose Wert der Literatur.
Zu Figuren des Ökonomischen in Carsten Hauchs Slottet Med

Rhinen (1845)

Florian Brandenburg (Berlin)

Durch das Schätzen erst giebt es Werth:
und ohne Schätzen wäre die Nuss des Daseins hohl.

Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra

Zwei dichotome und zugleich komplementäre Tendenzen scheinen das westliche
ökonomische Denken maßgeblich geprägt zu haben: die tiefe Sehnsucht nach einem
absoluten und intrinsischen Wert der Dinge und die damit einhergehende omni-
präsente Skepsis gegenüber einer auf Konvention beruhenden Repräsentation von
Wert, die Vertrauen in den festgelegten und vereinbarten Wert voraussetzt und auf
diese Weise bereits der Spekulation und dem Verdacht des Betruges die Tür öffnet.

Beide Tendenzen zeigen sich beispielsweise nicht nur im Bereich der Werttheorie,

in dem lange die Position einer Arbeitswert- gegenüber einer Nutzentheorie
bevorzugt wurde,1 sondern ebenso deutlich im Rahmen metallistischer Konzeptionen

von Geld, die bis zum Ende des 19. Jahrhunderts und darüber hinaus die
Geldtheorie dominierten:2 Im Gegensatz zu nominalistischen Geldtheorien, nach
denen der Wert des Geldes rein auf Konvention beruht, versuchen metallistische
Theorien den Geldwert durch seinen Materialwert zu bestimmen. Der Wert der
Münze entspricht dem Edelmetallwert aus dem sie besteht. Abgesehen davon, dass

jene erhoffte Präsenz eines festen Wertes durchaus trügerisch ist, weil u.a.
Edelmetallpreise selbst Schwankungen unterliegen und damit letztendlich keine
Wertkonstanz sichern können, zeigt sich in der metallistischen Geldtheorie die Sehnsucht
nach einer Unmittelbarkeit von Wert.

Durch dieses Beispiel mag deutlich werden, dass die Frage des Wertes geradezu
in jene Problematik mündet, die im Anschluss an Martin Heidegger und Jacques
Derrida ,abendländische Metaphysik' genannt werden könnte: Denn innerhalb der
metallistischen Geldtheorie werden gerade jene zentralen Dichotomien von Inner-

1

Vgl. Nadja Gernalzick: Kredit und Kultur. Ökonomie- und Geldbegriff bei Jacques Derrida und in
der amerikanischen Literaturtheorie der Postmoderne. Heidelberg: 2000 American studies;
80), S. 29-30.

2 Vgl. Gernalzick: Kredit und Kultur, S. 159; siehe auch die beeindruckende und klassische
Studie des Nationalökonomen Joseph A. Schumpeter (1883-1950), auf die Gernalzick sich

maßgeblich bezieht: Joseph A. Schumpeter: Geschichte der ökonomischen Analyse. Göttingen:
2009 [Erstausgabe posthum 1954], S. 104.



166 Florian Brandenburg

lichkcit/Äußerlichkeit, Präsenz/Repräsentation und Natürlichkeit/Künstlichkeit
unter Bevorzugung des jeweils ersten Terms konzeptionalisiert.3

Die Frage nach dem Wert und der angemessenen Wertbemessung übersteigt
folglich per se den wirtschaftstheoretischen Rahmen. Einige aktuellere Arbeiten
haben darum einerseits auf NahVerhältnisse, Analogien und Parallelentwicklungen
zwischen Wirtschaftstheorie und poststrukturalistischer Theoriebildung
hingewiesen,4 und andererseits auf die Konzeptionalisierung wirtschaftstheoretischer

Vorstellungen und die Verwendung ökonomischer Metaphern in der Literatur
fokussiert.5

Der Wert dieser Arbeiten kann nicht abgestritten werden. Jedoch scheinen die
Ambivalenzen jener abendländischen Metaphysik nicht ausreichend in den Blick

geraten zu sein. War die Sehnsucht nach einem intrinsischen und möglichst absoluten

Wert nicht begleitet von einem tiefen Unbehagen an jeglicher Form von
Wertbildung? War der Glaube an den Wert nicht selbst schon infiziert von einem
abgründigen Zweifel an seiner Beständigkeit? War Wert wirklich stets von Unwert
bzw. Nicht-Wert zu unterscheiden?

Anhand der Lektüre eines Textes des dänischen Schriftstellers Carsten Hauch
(1790-1872) aus der Mitte des 19. Jahrhunderts werde ich zeigen, wie die Frage
nach wahrem und scheinhaftem Wert der Dinge auf der einen Seite auf Grundlage
erzählter wirtschaftlicher Ereignisse und individueller finanzieller Handlungen der

Figuren verhandelt wird; dabei bedient sich der Text der wirtschaftsgeschichtlich
traditionell wirkmächtigen Unterscheidung zwischen Ökonomik und Chrematistik.
Während in dieser Beziehung zwischen wahrem und falschem Wert unterschieden
werden kann, konzeptionalisiert der Text auf einer anderen Ebene auf den ersten
Blick punktuell erscheinende ökonomische Metaphern, um über Bildung und

Bemessung von Wert im literarischen Feld zu reflektieren. In diesem Kontext scheint
die Frage nach dem intrinsischen absoluten Wert sich anders darzustellen.

1. Carsten Hauchs Slottet ved Rhinen (1845)

Carsten Hauch zählt zu denjenigen dänischen Autoren des 19. Jahrhunderts, zu
denen umfassende Studien bisher weiterhin ausstehen.6 Dieses Forschungsdesiderat

3 Siehe hierzu insbes. Derridas Auseinandersetzung mit grundlegenden Prinzipien und

Konzepten eines weit gefassten Begriffes von Ökonomie in Jacques Derrida: Falschgeld.
Zeitgeben I. München: 1993.

4 Hier insbesondere: Gernalzick: Kredit und Kultur.
5 Beispielhaft sei hier auf folgenden Sammelband verwiesen: Nicole Bracker und Stefan

Herbrechter (Hg.): Metaphors of Economy. Amsterdam: 2005 Critical Studies; 25).
6 Abgesehen von den wenigen biographischen und literaturgeschichtlichen Darstellungen sei

an dieser Stelle insbesondere hingewiesen auf Poul Houe: „Steamy Dreams - Or Merely
Dreams of Steam? Carsten Hauch's America in His Novel ,Robert Foulten' (1852)". In:
American Studies in Scandinavia 36 (2004), S. 78-89; Alvhild Dvergsdal: ,„Pleiaderne ved
Midnat' av Carsten Hauch. Om ä gjare et rom ubegripeligt". In. Ärsberetning. Institut for
Nordisk Sprog og Litteratur, Aarhus Universitet 1992 (1993), S. 27-35. Über Hauchs Roman



Ökononemesis und der maßlose Wert der Literatur 167

betrifft auch Hauchs groß angelegten zweibändigen Roman Slottet ved Rhinen von
1845.7 Obwohl der Roman bei Veröffentlichung den Status eines Skandalons

zugesprochen bekam,8 wird er selbst in literaturgeschichtlichen Darstellungen selten und
dann meist nur beiläufig erwähnt.9 Jorgen Breitensteins Zeitschriffenartikel Carsten

Hauchs romaner von 1969,10 in dem er nach analogen Konstruktionsmustern in den

Romanen Hauchs wie nach literarischen Vorbildern fragt, stellt bis heute den

einzigen Forschungsansatz dar, der in geringem Maß auch Slottet ved Rhinen in die

Betrachtung einbezieht. Auffällig ist vor allem Breitensteins negative Einschätzung
des Romans, die explizit - ohne Nennung von Quellen - an vorgängige pejorative
Urteile anschließen will: „Slottet ved Rhinen (1845) er undertiden blevet betragtet
som Hauchs dârligste roman."11 Weiter die gängige Einschätzung zusammenfassend
führt Breitenstein aus: „Man har indvendt imod den, at personerne mangier liv og
kun er taleror for besternte livsopfattelser. I virkeligheden ligger bogens egentlige
svaghed dog nseppe her."12

Breitenstein betrachtet Slottet ved Rhinen in der Nachfolge Frederik J. Billeskovs
als philosophischen Roman,13 in dessen Zentrum zwei Frauen, jeweils zwei

gegensätzliche Weltauffassungen verkörpernd, um die Liebe und geistige Gefolgschaft

eines jungen Mannes kämpfen - was zum tragischen Ende beider Frauen
führen wird: Die naturverbundene, tiefgründige Franziska v. Waldstädten14 steht
dabei im Widerstreit mit Emilie Prechtl, der Anhängerin eines vulgärhegelianischen
Standpunktes. Letzterer gelingt es durch subtile Intrigen, einen tiefen Bruch in das

Liebesglück zwischen Franziska und dem jungen Mann namens Arthur Helmuth zu

Guldmageren (1836, zweite veränderte Auflage von 1851) vgl. Stefanie von Schnurbein:
„Darstellung von Juden in der dänischen Erzählliteratur des poetischen Realismus". In:
Nordisk Judaistik. Scandinavian Jewish Studies 25 (2004), S. 58-78.

7 Carsten Hauch: Slottet ved Rhinen eller De forskiellige Standpunkter. Kopenhagen: 1845. Im
vorliegenden Artikel zukünftig aufgeführt mit der Sigle SvR einschließlich Nennung von
Band- und Seitenzahl.

8 Siehe unten im vorliegenden Artikel.
9 Vgl. bspw. Frederik Winkel Horn: Den danske Litteraturs Historie. Fra dens Begyndelse til vore

Dage. En Haandbog. Bd. 2. Kopenhagen: 1881, S. 263; Peter Hansen: Illustreret dansk
Litteraturhistorie. Bd. 2. Kopenhagen: 1886, S. 552; Hans Brix: Danmarks Digtere. Fyrretyve
Kapitler afdansk Digtekunsts Historie med Billeder. Kopenhagen: 1925, S. 207; Kai Flor: Dansk
Litteratur fra Ludvig Holberg til Kaj Münk. Kopenhagen: 1942, S. 208-209; Gustav Albeck,
Oluf Friis und Peter P. Rohde: Dansk litteraturhistorie. Bd. 2. Kopenhagen: 1967, S. 238-239.

- Sowie neueren Datums: Sven H. Rossel: A History of Danish Literature. London, Lincoln:
1992 A History of Scandinavian Literatures; l), S. 184. Ebenso: Soren Baggesen: „Carsten
Hauch. Forfatterportraet". Auf: www.adl.dk (23.04.2011).

10
Jorgen Breitenstein: „Carsten Hauchs romaner". In: Danske studier 64 (1969), S. 20-47.

11 „Slottet ved Rhinen (1845) ist mitunter als Hauchs schlechtester Roman betrachtet worden."
Breitenstein: Carsten Hauchs romaner, S. 35.

12 Breitenstein: Carsten Hauchs romaner, S. 35. „Man hat gegen ihn eingewandt, dass den
Personen Lebendigkeit fehlt und sie lediglich Sprachrohr für bestimmte Lebensauffassungen
sind. In Wirklichkeit liegt die eigentliche Schwäche des Buches doch kaum hier."

13 Vgl. Breitenstein: Carsten Hauchs romaner, S. 20.
14 Man beachte vor allem die Namenswahl: der für sich selbst sprechende Nachname sowie der

Vorname, der auf die Hagiographie über den Hl. Franziskus verweist.



168 Florian Brandenburg

reißen und selbst eine Beziehung mit diesem einzugehen. Entsetzt vom charakterlichen

und philosophischen Wandel ihres ehemaligen Geliebten verstirbt Franziska

v. Waldstädten kurz vor dessen Hochzeit mit Emilie Prechtl. Aber noch bevor die

Trauung vollzogen werden kann, erlebt Arthur Helmuth eine Geistererscheinung,
besinnt sich auf mysteriöse Weise und löst vor dem unmittelbaren Eingehen der Ehe

jegliche Verbindung zu Emilie Prechtl, die schließlich ihren philosophischen
Lehrmeister heiratet und nach dessen Selbsttötung alsbald verarmt.

Nach Jorgen Breitenstein, der in seinem Versuch einer Interpretation, auf jene
drei Figuren fokussiert, deren geschilderte Entwicklung tatsächlich den größten
Raum des Erzählens einnimmt, liegt die maßgebliche Schwäche des Romans zum
einen in der inkonsequenten und uneindeutigen Handhabung des philosophischen
Themas,15 sowie insbesondere in der mangelnden narrativen Ökonomie des

Romans, die zu erzählerischen und künstlerischen Schwächen führe. So erfülle vor
allem die Figur des Dichters Eginhard S. innerhalb des Romans keine Funktion; sie

sei nur unzureichend mit der Haupthandlung verknüpft und schwäche die Ökonomie

des Textes.16 Gleiches gelte für die Binnenerzählung über das tragische Leben
der Clara v. Mandesloh,17 der verstorbenen Tante Franziska v. Waldstädtens, deren

geheimnisvolles Ableben sich im Verlauf des Romans allmählich enthüllt - und

zwar, was Breitenstein übersieht, initiiert durch den Dichter Eginhard.
Jene narrativen Komplexe, die in Breitensteins Interpretationsansatz der Kritik

unterliegen und aus der Betrachtung als funktionslos ausgeschlossen werden, können

jedoch Grundlage einer erneuten Lektüre werden. Meine These ist, dass der

Roman auf zwei verschiedenen Ebenen die Frage nach der Bemessung von Wert
verhandelt: Ich werde zunächst aufzeigen, dass Hauchs Text nicht nur als

philosophischer Roman im Sinne Breitensteins aufgefasst werden kann, sondern sich

ebenso als Geschichte eines Adelshauses, seines Besitzes und Vermögens über drei
Generationen hinweg lesen lässt. Es wird herausgearbeitet werden können, dass der

Text in seiner Schilderung der Geschichte jenes Adelshauses auf eine traditionelle
dichotome Konzeption ökonomischen Denkens zurückgreift, die innerhalb des

Romans eine Unterscheidung von wahrem und falschem Wert erlaubt.
Anschließend werde ich anhand der Figur des Dichters Eginhard S. und der

Erzählersituation darlegen, inwiefern der Text in Bezug auf die Bemessung
literarischen Wertes nicht jener traditionellen Konzeption folgt, sondern darauf verzichtet,

Wert von Unwert zu unterscheiden.

15 Siehe dazu unten im vorliegenden Artikel; vgl. auch Breitenstein: Carsten Hauchs romaner, S.

38.
16 S. Breitenstein: Carsten Hauchs romaner, S. 38.
17 S. Breitenstein: Carsten Hauchs romaner, S. 38-39.



Ökononemesis und der maßlose Wert der Literatur 169

2. Ökononemesis: Erbe und Besitz im Zeichen von Ökonomik und

Chrematistik

Der Roman erzählt die Geschichte des Adelshauses v. Mandesloh mit seinen beiden

untergeordneten Familienzweigen v. Mandesloh und v. Waldstädten (vgl. Abb. l).
Die sich im Roman entfaltende Geschichte wird über Vererbung von Besitz und

Finanzvermögen sowie - wie sich zeigen wird - über die Frage des (rechtmäßigen)
Erbes entlang der Erblinie strukturiert. Von zentraler Bedeutung ist dabei die

Lebensgeschichte der Clara v. Mandesloh, die sich - erzählt mit Stilmitteln der

gothic novel und der Kriminalgeschichte - dem Leser erst allmählich enthüllt.

Frau von Herr von
Mandesloh ® Mandesloh

Leopold von Gabriele von
Waldstädten

OD
Mandesloh

Clara von
Mandesloh

GD Charles OD Natalie

Franziska Wilfried „Creolerinde" QQ Maurice Constance

„en kräftig Slxgt" „en Pige" Clara

+ 8 x t

Abb. 1 Figurenkonstellation in Carsten Hauchs Slottet ved Rhinen (Diagramm von FB).

In einer unglücklichen, aus dynastischen Gründen geschlossenen Ehe gefangen,
verbleibt die naturverbundene und die kulturellen Lebensformen des Adels
ablehnende Clara v. Mandesloh kinderlos. Ihr Ehemann Charles möchte sie deshalb
überreden ein Kind zu adoptieren. Nur aufgrund von Druck und dem Wunsch, ihrer
Schwester eine Liebesehe zu ermöglichen, die der Zustimmung von Charles als

Vormund und Familienoberhaupt bedarf, willigt sie ein. Allmählich wird jedoch
deutlich, dass es sich bei dem adoptierten Kind namens Constance nicht um einen
Waisen handelt, sondern um das leibliche Kind von Charles und seiner Geliebten
Natalie, die sich auf perfide und subtile Weise die Freundschaft Claras erschlichen
hat. Weder Charles noch Natalie wollen Claras Forderung einer Scheidung
akzeptieren: Charles sieht sich aufgrund seines katholischen Glaubens der Möglichkeit
beraubt, erneut heiraten zu können und kann eine Scheidung nicht mit seinem
Verständnis des Adels vereinen; der geldgierigen und verschwenderisch lebenden
Natalie ist eine Scheidung schlichtweg zu teuer. Weil beide aber vor einem Mord
zurückschrecken, entschließen sie sich, Clara v. Mandesloh heimlich im Turm des



170 Florian Brandenburg

Schlosses einzusperren und ihren Tod vorzutäuschen. Aufgrund der Verstrickung
mehrerer Zufälle stirbt Clara Jahre später im Turm den qualvollen Hungertod.

Der Betrug und das Verbrechen stellen ein zentrales Ereignis auf der Ebene der
Histoire des Textes (im Sinne Gérard Genettes)18 dar, denn mit diesen wird eine

illegitime und weder von Clara noch von der Erzählinstanz gewünschte Erbfolge
eingeleitet. Schließlich ist Constance nur aufgrund der betrügerischen Adoption
innerhalb der Adelsfamilie erbberechtigt.

So war es auch Clara v. Mandelohs eigentlicher Herzenswunsch, dass aufgrund
ihrer ungewollten (und in diesem Verständnis von der Erzählinstanz als natürlich
markierten bzw. zumindest vorgesehenen) Kinderlosigkeit ihre jüngere Schwester
Gabriele den Besitz der Familie erben sollte.

Entscheidend für den weiteren Verlauf der Familiengeschichte ist
dementsprechend auch nicht die Aufklärung des Verbrechens an Clara v. Mandesloh,
sondern der weitere Gang des Erbes durch die Generationen. Überblicksartig und
vereinfacht lässt sich der Weg des Erbes in der Familie folgendermaßen skizzieren:

1. Herr v. Mandesloh verheiratet seine Tochter Clara mit deren Cousin
Charles, der nach seinem Ableben neues Familienoberhaupt wird (vgl. ins-
bes. SvRII, 155-174). Beide bleiben kinderlos.

2. Durch den Betrug von Charles und Natalie wird nicht, wie von Clara ur¬

sprünglich vorgesehen, ihre Schwester Gabriele Erbin des Hauses (SvR II,
175,181-205), sondern Constance nimmt durch Adoption deren Platz ein.

3. Aus der illegitimen und eigentlich ungültigen Ehe zwischen Natalie und
Charles (denn Clara lebt noch bei Eheschließung) gehen acht Kinder hervor,

die jedoch alle das dritte Lebensjahr nicht erreichen. Natalie verstirbt
bei der Totgeburt ihres letzten Sohnes (SvR II, 208, 229, 232). Damit bleibt
die gesundheitlich schwach konstituierte Constance die einzige Nachfahrin
des Familienzweiges.

4. Constance geht mit Maurice eine von Natalie arrangierte Ehe ein. Er nimmt
dabei den Namen der Familie v. Mandesloh an. Constance bekommt zwei
(kränkliche) Kinder, die den Familienzweig fortführen sollen; Constance
verstirbt (u.a. SvRI, 100-101, 120, SvRII, 229-230).

5. Maurice erfährt von dem Betrug und dem Verbrechen an Clara v. Mandes¬

loh. Lim die Ehre der Familie zu wahren, verschweigt er jedoch die
Geschehnisse. Er sieht aber ein, dass eigentlich Gabriele bzw. deren
Nachfahren die rechtmäßigen Erben hätten sein müssen. Um eine geringe
Entschädigung zu leisten, überträgt er den Geschwistern Franziska und Wilfried
v. Waldstädten, Gabrieles Kindern, eine größere Geldsumme, wobei er seine

Identität als Geldgeber zu verheimlichen weiß (SvR II, 249-250).
6. Wirtschaftlich durch Spekulation nahe am Ruin und als Revolutionär

bezichtigt, wandert Maurice mit seinen Töchtern nach Südamerika aus. Zuvor

berichtet er dem preußischen König schriftlich von allen Geschehnissen

18 Vgl. u.a. Gérard Genette: Die Erzählung. München: 1994.



Ökononemesis und der maßlose Wert der Literatur 171

Clara v. Mandesloh betreffend und bittet darum, Franziska und Wilfried als

Besitzer des Schlosses samt zugehöriger Ländereien zu bestimmen, um
damit die rechtmäßige Erblinie wiedereinzusetzen. Nach Franziskas Tod
bleibt Wilfried (vorerst) letzter Erbe des Hauses v. Mandesloh/ v.
Waldstädten (vgl. SvRII, 289-293, 324).

7. Eine Tochter von Maurice verstirbt auf der Reise (SvR II, 290); der baldige
Tod der anderen Tochter wird angedeutet (SvR II, 323-324). Damit ist
diese Linie der Familie v. Mandesloh ausgestorben; es verbleibt nur die
Familie v. Waldstädten. Maurice erwirbt in Südamerika günstig Land, heiratet
erneut und begründet ein neues Geschlecht, dessen glückliches Geschick
der Erzähler hervorhebt (SvR II, 323-324).

Verfolgt man die verschiedenen Schritte der Vererbung von Besitz, so wird ersichtlich,

dass der Roman nicht nur die allmähliche Aufklärung des Verbrechens an Clara

v. Mandesloh erzählt, sondern die Wiederherstellung einer legitimen Erbfolge
inszeniert. Dem Betrug durch die erzwungene Adoption wird die sich allmählich
vollziehende Rückkehr zu einem als gerecht perspektivierten Zustand entgegengesetzt.

Diese Restitution erfolgt aber nicht so sehr auf der Ebene intendierter
Figurenhandlung: Zwar versucht Maurice durch seine anonyme Schenkung sowie
sein Bittschreiben, das Schloss Mandesloh an Wilfried und Franziska v. Waldstädten

zu übertragen, eine Entschädigung zu leisten, gleichzeitig scheint jedoch etwas
Schicksalhaftes in der Handlung zugegen zu sein. Dies betrifft u.a. das letztendliche
Aussterben des Familienzweiges der v. Mandeslohs. Mit einem vor allem durch
Adam Smith (1723-1790) bekannt gewordenen Ausdruck könnte behauptet werden,

dass die Leitung einer unsichtbaren Hand das Erbe in der Abfolge der Generationen

den rechtmäßigen Personen zuführt, so dass am Schluss jedem der ihm
zustehende Teil zukommt.

In dieser Hinsicht ist aber ein weiterer Aspekt von Bedeutung: Jegliches
Finanzvermögen scheidet im Laufe dieser Wiederherstellung von Gerechtigkeit aus der

Erzählung aus. Wilfried und Franziska erben letztendlich nur das Schloss Mandesloh
einschließlich der Ländereien und der zum Haus gehörigen Bediensteten. Der
gesamte Kapitalbesitz ist innerhalb des Restitutionsprozesses verlorengegangen:
Charles und Natalie lebten verschwenderisch auf ständigen Luxus und Vergnügen
bedacht (vgl. u.a. SvR II, 170, 173, 209, 230); Maurice, weitaus geringer der
Verschwendung zugetan als seine Schwiegermutter, tätigte riskante und unglückliche
Finanzgeschäfte, die nicht nur sein eigenes, sondern auch große Teile des Vermögens

von Wilfried und Franziska verzehrten (vgl. SvR II, 252-253, 266). Diese

Trennung von eigentlichem Besitz und Finanzvermögen, hinter der eine Skepsis

gegenüber Geld und Geldgeschäften zu Tage tritt, ist entscheidend. Es verwundert
daher nicht, dass Geld in der Schilderung der Geschichte des Familienzweiges der v.
Mandeslohs immer wieder in Form von Erpressung, Verschwendung,
Finanzgeschäften und Spekulationen von Bedeutung ist, während in der Darstellung der v.



172 Florian Brandenburg

Waldstädtens Finanzvermögen höchstens in Form drohender Armut oder als Mittel
zur Rettung von Freunden der Familie eine Rolle spielt (vgl. SvR II, 265-266).

Dies geht einher mit der kontrastierenden Gegenüberstellung beider Fami-
lien(zweige). Die Sympathielenkung der Erzählinstanz fokussiert durchgehend auf
die positiven Eigenschaften der Angehörigen des Hauses v. Waldstädten, während
der Familienzweig v. Mandesloh der negativen Kontrastierung dient.

Dies gilt vor allem für die Schilderung von Charles und Natalie. Charles wird
dargestellt als Angehöriger eines alten dynastischen Adelsgeschlechtes, dem an
seiner als traditionell markierten Lebensweise gelegen ist, die vor allem gesellschaftliche

Verpflichtungen in Form von Festen und Empfängen beinhaltet. Während
Clara v. Mandesloh die Konventionen und Verpflichtungen dieses Adels als ermattend

und naturfern ablehnt, ist gerade Natalie eine Begeisterte Befürworterin
derselben. Bei ihr gesellen sich jedoch - anders als bei Charles - eine ausgesprochene
Geldgier und ein umfassendes Luxusbedürfnis hinzu (SvR II, 170, 173, 175, 182,
209). Um beides zu befriedigen schreckt sie selbst vor Erpressung nicht zurück (SvR
II, 209). Gesellschaftliche Festivitäten und die Gier nach Luxus und Geld werden
bei Natalie als unbegrenzt und maßlos dargestellt; ihr Leben gilt - aus der
Perspektive des Erzählers - als ständiges Überschreiten des rechten Maßes, als Exzess.

Der Erzähler verweist deutlich darauf, dass Natalie im Kontext jener gesellschaftlichen

feierlichen Anlässe Mittel zur Verhinderung und zum Abbruch von
Schwangerschaften einnahm, die u.a. in Form von Spätfolgen auch für den frühen Tod ihrer
späteren acht Kinder mit Charles verantwortlich seien (SvR II, 208). Hier verweist
der Erzähler folglich nicht nur auf die Lebensfeindlichkeit dargestellter adeliger
Lebensweise, sondern diese wird konkret an unsittlich bewertetes (Sexual-)Verhal-
ten gebunden. Folge ihres unsittlichen Lebenswandels scheint auch das unglückliche
Leben von Natalies Nachfahren zu sein. Die Schilderungen von Constance wie auch
die Ausführungen zu ihren beiden Töchtern beschränken sich ausschließlich auf
deren schwachen gesundheitlichen Zustand und auf den frühen Tod (SvR I, 101,

120; SvR II, 229, 290, 324). Der lebensfeindliche und unnatürliche Lebenswandel

von Natalie scheint sich auf diese Weise im Geschlecht zu rächen. Dass dieses

gesundheitliche Erbe von der Mutter bzw. Großmutter herstammt, wird
verdeutlicht, indem der Erzähler ausdrücklich auf Maurices glückliches Schicksal in
Südamerika verweist, wo jener eine „deilig Creolerinde" (SvR II, 323; „hübsche
Kreolin") heiratet und so die Grundlage eines neuen Familiengeschlechtes legt. So

bemerkt der Erzähler: „Af dette TEgteskab synes en kraftig Slaegt at ville fremgaae

[...]" (SvR II, 323).19 Mit der Gründung dieses neuen Familiengeschlechts geht
auch eine Maskulinisierung einher; man bedenke, dass Maurice den Namen v.
Mandesloh erst durch Heirat annahm, jene neue Familie hingegen durch die
Erzählinstanz patrilinear begründet wird.

Der Familienzweig der v. Waldstädtens hingegen gerät in der Darstellung zur
Essenz einer bürgerlichen Familienidylle: Franziska und Wilfried wachsen aufgrund

19 „Aus dieser Ehe scheint ein kräftiges Geschlecht hervorgehen zu wollen."



Ökononemesis und der maßlose Wert der Literatur 173

des Todes ihrer Eltern bei ihrem Onkel in einem naturnahen und größten Teils
lebensfroh geschilderten Umfeld auf, das nicht nur von bürgerlicher Geselligkeit und

entsprechenden Bildungsidealen geprägt ist, sondern ebenso von einer bürgerlichen
Bescheidenheit, die auf ein maßvolles Miteinander des gesamten Haushaltes, Familie

wie Bedienstete einschließend, abzielt. Jedem im Haus der Familie soll der

angemessene Teil zukommen, was eine Unterscheidung zwischen Kernfamilie und
Personal nicht aufhebt. Ebenso ist die Darstellung des Familienlebens bemüht, die
sittliche Febensweise und die gegenseitige verantwortungsvolle Fürsorge der
Familienmitglieder zu betonen, die auch dem bediensteten Personal gegenüber gewährt
wird.20

Während im Familienzweig der v. Mandeslohs insbesondere der (vermeintliche
und flüchtig dargestellte) Wert des Geldes geschätzt wird, besteht der wahre Wert
auf Seiten der Familie v. Waldstädten in der Fürsorge um das ,Haus', was die Sorge

um die Familie, die Angehörigen des Hauses und die Pflege der Fändereien
einschließt. Die Sympathielenkung der Erzählinstanz fällt eindeutig zu Gunsten der
letzteren Wertbemessung aus. Auch in dieser Hinsicht verdeutlicht die geläuterte
Figur des Maurice die in der Konstruktion des Textes bevorzugte Form von Besitz
und Weise des Wirtschaftens: Der in Europa verarmte Maurice verdankt seinen

Wiederaufstieg - neben einer erneuten Hochzeit - dem Erwerb günstiger
Fändereien und dem Bewirtschaften derselben.

Hauchs Roman Slottet ved Rhinen bedient sich bei der kontrastierenden
Gegenüberstellung beider Familien einer wirkmächtigen Tradition ökonomischen
Denkens, die genau jene angeführten Gegensätze implizit zu konzeptionalisieren
versteht.

In der Nachfolge des Aristoteles kann man dieses Gegensatzpaar mit den Begriffen

Ökonomik und Chrematistik belegen.21 Denn bereits Aristoteles unterscheidet
in seiner Nikomachischen Ethik wie auch in der Politik22 eine befürwortete
beschränkte Form des Wirtschaftens und eine entgrenzte Form, die er der Maßlosigkeit

bezichtigt.
Sein Entwurf der guten Haushaltsführung, die Ökonomik,23 beruht auf dem

Gedanken einer natürlichen Verteilungsgerechtigkeit. Die Natur und die ihr
abgerungenen Produkte stellen laut Aristoteles die Grundlage einer Hausgemeinschaft

20 Es ist markant, dass diese Fürsorge im Text fest mit der Kategorie Geschlecht verbunden zu
sein scheint: Es ist Franziska, die sich wie bereits ihre Tante Clara in besonderem Maße um
die Bediensteten kümmert; ebenso auffällig ist, dass beide Figuren durch ihren Tod aus dem
Text ausscheiden. Eine weitere Untersuchung müsste unbedingt stärker auf die Kategorie
Geschlecht fokussieren.

21 Im Folgenden beziehe ich mich vor allem auf die Ausführungen von Gernalzick: Kredit und

Kultur, S. 29-46, S. 144-161, S. 183-184 und S. 236; Schumpeter: Geschichte, S. 100-106;
beachte auch Derrida: Falschgeld, S. 15-17 und S. 202-207.

22 Vgl. Aristoteles: Politik, I, 8-11; sowie Aristoteles: Nikomachische Ethik, V, 5.
23 Dementsprechend sollte zwischen den Begriffen Ökonomik und Ökonomie unterschieden

werden: Während Ökonomik das dichotome Gegenkonzept zur Chrematistik bezeichnet, ist
der Begriff der Ökonomie weiter gefasst und kann die Dichotomie umfassen; vgl. auch
Gernalzick: Kredit und Kultur, S. 149.



174 Florian Brandenburg

dar. ,Haus' bezieht sich in diesem Zusammenhang nicht alleine auf eine familiäre
Gemeinschaft, sondern stellt eine komplexe soziale Größe dar, die alle zum Haus

zugehörigen Personen samt die von ihnen erwirtschafteten Güter einschließt.

Entsprechend der natürlichen Position in der hierarchischen Ordnung dieser Gemeinschaft

würde einem Mitglied der seiner Stellung angemessene Anteil zukommen.

Wichtig ist folglich, dass sowohl Ordnung als auch Maß der Zuteilung als natürlich
angesehen werden. Dies spiegelt sich auch in etymologischen Erörterungen der

Begriffe Ökonomie '/»Ökonomik': oïkoç verweist dabei auf das spezifische Sozial-

gefüge des Hauses und vôpoç auf das Gesetz. Mehrfach wurde jedoch daraufhingewiesen,

dass das Verb vepeiv - was übersetzt werden kann mit »verteilen', »zuteilen',

,ordnen' oder »verwalten' - sich in der Bedeutung des Begriffes niedergeschlagen
haben kann, so dass eine »Ökonomie'/»Ökonomik' nicht nur als Gesetz des Hauses,
sondern auch als Gesetz der Zuteilung begriffen werden kann.24 Hier zeigt sich, dass

moralphilosophische Überlegungen und ökonomische Konzeptionen eng
miteinander verbunden sind. Das gute Leben verlangt das natürliche und angemessene
Maß.

Der Vorstellung einer natürlichen, maßvollen und gerechten Weise des

Wirtschaftens setzt Aristoteles eine unnatürliche, künstliche, entgrenzte und exzessive

Form entgegen: die sog. Chrematistik. Während die Ökonomik die Hauswirtschaft
bezeichnet, handelt es sich bei der Chrematistik um eine geldwirtschaftliche
Kaufmannskunst. Sowohl der Tauschhandel und die Kaufmannkunst seien zwar auf die

Erfindung des Geldes, das den wahren Wert der Güter nie angemessen repräsentieren

könne, angewiesen, die Ökonomik besitze jedoch eine natürliche Grenze und
beachte das natürliche Maß, während die Chrematistik dazu diene, Reichtum in
unbegrenztem Maße aus sich selbst heraus (bspw. durch Zinswirtschaft) zu
generieren. Während der Ökonomik folglich die Bewertungen natürlich, maßvoll und
begrenzt zukommen, wird die Chrematistik als künstlich, unnatürlich, scheinhaft
und grenzenlos bestimmt. Damit dient die Ökonomik zur Grundlage eines guten
und wahren Lebens; die Chrematistik hingegen, so fasst Gernalzick das moralphilosophische

Fazit der Aristotelischen Konzeption, „übersteigt [...] alle Grenzen des

guten Lebens, die des Bedürfnisses, des Nützlichen, des Natürlichen, des Vernünftigen,

des Kalkulierbaren", so auch die Grenze zwischen „Bedürfnis und exzessivem

Verlangen".25
Für die Geschichte des sog. »westlichen' ökonomischen Denkens ist die von

Aristoteles überlieferte Unterscheidung grundierend. Diese Tradition schlägt sich u.a. in
einer merklichen Skepsis gegenüber dem Geld und seiner Wertbildung, einer tiefen
Sehnsucht nach einem absoluten und bestenfalls intrinsischen Wert der Dinge und
der Hoffnung auf eine beständige, gerechte und natürliche Zuteilung der Güter
nieder.

24 Siehe insbes. Derrida: Falschgeld, S. 16; ähnlich: Gernalzick: Kredit und Kultur, S. 184.
25 Gernalzick: Kredit und Kultur, S. 152.



Ökononemesis und der maßlose Wert der Literatur 175

In einer Aristotelischen Tradition stehen somit nicht nur seit den Kirchenvätern
das Kredit- und Zinsverbot für Christen oder die mittelalterliche Vorstellung des

Hauses als komplexe und umfassende soziale Größe; bis ins 20. Jahrhundert hinein
ist ein Fortwirken dieser Tradition auf das ökonomische Denken festzustellen.26

Nadja Gernalzick betont u.a. die Wirkmächtigkeit dieser Tradition im Denken von
Hegel und Marx sowie die unlösliche Verbindung von Wirtschaftswissenschaften
und Moralphilosophie bis ins letzte Drittel des 19. Jahrhunderts hinein.27

Hauchs Text steht in Bezug auf die Darstellung beider Familienzweige in der

Tradition dieses Denkens. Die explizit und implizit in dem Gegensatzpaar Ökonomik

und Chrematistik konzeptionalisierten Dichotomien lassen sich in den binären

Oppositionen, mit denen die v. Waldstädtens und die v. Mandeslohs kontrastierend

gegenübergestellt werden, wiederfinden: Moral vs. Amoral, Innerlichkeit vs.
Äußerlichkeit, Natürlichkeit vs. Künstlichkeit, Maß vs. Entgrenzung bzw. Exzess. Das

allgemeine wie aber auch insbesondere das ökonomische Handeln einer Figur kann

weitestgehend der Opposition Ökonomik/Chrematistik zugeordnet werden. In
seiner impliziten Wertung bleibt der Text der traditionellen Zuschreibung treu und

bevorzugt jeweils die Zuordnungen zum Begriff der Ökonomik, während alle Zu-
schreibungen aus dem Bereich der Chrematistik abgewertet werden. Dies betrifft
auch die Aspekte Besitz und Finanzvermögen: Innerhalb des Romans scheint eine

eindeutige und konstante Bewertung vorgenommen zu werden, die dem vermeintlichen

Wert des Geldes misstrauisch gegenübersteht und die aus ihm erwachsenden

Geldgeschäfte als gefahrvoll ablehnt. Realem Besitz wird hingegen ein dauerhafter,
konstanter und intrinsischer Wert zugesprochen.

Damit vollzieht der Roman die Unterscheidung zwischen Ökonomik und
Chrematistik und unterwirft seine eigene Handlung der Bevorzugung des erstgenannten
Begriffs: Die sozusagen chrematistisch charakterisierten Figuren des Familienzweigs
v. Mandesloh scheiden aus dem Roman ganz ähnlich dem Geldvermögen des

Adelshauses aus; am Ende der geschilderten Handlung ist das Konzept der Ökonomik

nicht nur das vom Text favorisierte, sondern dieses wird textuell geradezu
strukturierend für die Geschichte des Adelshauses: Wenn man Ökonomik im
Aristotelischen Sinne als Gesetz der Zuteilung begreift, das einem jeden Angehörigen des

Hauses sein von Natur aus gerechtes und zustehendes Maß zukommen lässt, dann
wiederfährt genau diese schicksalhafte ,Ökononemesis' dem Adelsgeschlecht, die

mit der Restitution des Familienzweiges v. Waldstädten und dem Untergang des

Familienzweiges v. Mandesloh endet.

26 Gernalzick: Kredit und Kultur, S. 146-148.
27 Gernalzick: Kredit und Kultur, S. 146-148, zudem S. 113.



176 Florian Brandenburg

3. Literarische Produktion und literarische Wertbemessung in Hauchs

Slottet ved Rhinen

Eben jene Unterscheidung von wahrem (also innerlichem, beständigem, ursprünglichem,

natürlichem) und falschem (folglich äußerlichem, unsicherem, künstlichem,
sekundärem) Wert, die die Unterscheidung zwischen Ökonomik und Chrematistik
erlaubt und die der Roman sich anmaßt zu treffen, scheint auf einer anderen Ebene
des Textes jedoch völlig zu scheitern.

Hier bietet sich die Möglichkeit, die zweite Figur, die Breitenstein für das
künstlerische Misslingen des Romans verantwortlich macht, in die Überlegung zu
integrieren und nach der Funktion des Dichters Eginhard S. zu fragen. Meine These

ist, dass über diese Figur die Bedingungen von Produktion und Rezeption von
Literatur und deren angemessene künstlerische Bewertung verhandelt werden.

Der Text eröffnet mehrere Perspektiven sowohl auf die Einschätzung des

literarischen Schaffens Eginhards als auch auf seine Person als Autor. Aussagen werden
dabei nicht nur von verschiedenen Figuren sowie der Erzählinstanz getroffen,
sondern ebenso wird seine Wahrnehmung durch eine größere literarische Öffentlichkeit
wiedergegeben.

Von Bedeutung ist dabei der radikale Bruch, der der Bewertung Eginhards
widerfährt. Während er zunächst als aufstrebendes Taient gilt, das bereits auf große
literarische Erfolge verweisen kann und dem ein sicherer Platz in der
Literaturgeschichte zugesichert scheint, werden seine Werke im späteren Textverlauf nur mit
Hohn und Spott bedacht. Wie kommt es aber zu dieser Umwertung Eginhards? Wo
liegen die Ursachen dafür? Welche Figuren bzw. dargestellten Instanzen des

literarischen Systems tragen zu seinem Sturz bei?

Es darf nicht übersehen werden, dass die Darstellung Eginhards von Anfang an

durchgängig ambivalent angelegt ist: Einerseits erscheint Eginhard u.a. durch seinen
herzlichen Umgang mit seiner Umwelt, seine Aufgeschlossenheit und Freundlichkeit

durchaus positiv charakterisiert, so dass er zu den anderen Figuren weitestgehend

eine freundschaftliche oder von Fürsorge gekennzeichnete Beziehung
unterhält; gleichzeitig fokussieren aber die Erzählinstanz wie auch die Figuren des

Romans auf die ausgesprochene Geltungssucht und Eitelkeit des Dichters. So lebt
Eginhard zum Beispiel nach eigener Angabe nur, um sich einen ruhmreichen Platz

im Gedächtnis kommender Generationen zu erarbeiten (SvR I, 137, 225). Es ist
eine Mischung aus krankhaftem Geltungsdrang, Größenwahn und Selbstzweifel, die

Eginhard nach seinem literarischen Scheitern in einem Irrenhaus verenden lassen

(SvR II, 127-135). Der Keim des Wahnsinns ist jedoch von Beginn des Textes an

präsent.
Auffällig ist, dass die negative Darstellung insbesondere die literarische

Produktionstechnik Eginhards betrifft. Der Dichter ist besessen von der Angst keine neuen
oder nur unzureichende literarische Stoffe zu verwerten, weil nach seiner Meinung
alle wertvollen Stoffe schon zuvor von Schriftstellern verbraucht worden seien (SvR
I, 88-89). Deshalb begibt er sich auf eine ständige Suche nach neuen Stoffen: Schon



Ökononemesis und der maßlose Wert der Literatur 177

zu Beginn des Romans thematisiert der Erzähler das kennzeichnende Verhalten

Eginhards; die Aussagen anderer Personen in seinem Umfeld beständig
niederzuschreiben, um Material für neue literarische Produktion zu erschließen (vgl. SvR I,

11-12). Dieses Verhalten skizziert Eginhard den gesamten Textverlauf hindurch und
verleitet ihn sogar dazu, schließlich eher spontan und unbedacht ein Gedicht zu

plagiieren.
Eginhards Vorgehen, Informationen aus seinem direkten Umfeld zu literarischen

Stoffen zu verarbeiten, stößt jedoch an seine Grenzen, sobald es die Veröffentlichung

höchst privater und intimer Angelegenheiten betrifft. Um diese dennoch
literarisch verwerten bzw. sich weitere Stoffe erschließen zu können, etabliert er

zusammen mit weiteren Schriftstellern eine Art Handelsbündnis, zu dem er sich

offen vor seinen Freunden bekennt:

Jeg var saa heldig under mit Ophold i Ems, [... ] at trseffe sammen med et Par Forfat-
tere fra Sydtydskland, og jeg har sluttet et Slags Handel med dem, der kan vaere mig til
stor Fordeel. De have nemlig lovet at meddele mig charakteristiske Bemaerkninger
over Personer, som de, formedelst Familie- og Venskabsforbindelser, ikke tor bruge,

jeg derimod skal til Giengield sende dem Beskrivelser over Personer, som jeg kiender,
men som jeg ligeledes af en eller anden Grund ikke vover at fremstille. (SvR I, 91)

Ich war so glücklich während meines Aufenthaltes in Ems, mit ein paar Schriftstellern
aus Süddeutschland zusammenzutreffen und ich habe eine Art Handel mit ihnen
geschlossen, der mir von großem Vorteil sein kann. Sie haben nämlich versprochen, mir
charakteristische Bemerkungen über Personen mitzuteilen, welche sie, wegen Familien-

und Freundschaftsverbindungen, nicht zu gebrauchen wagen, ich dagegen soll
ihnen als Entgelt Beschreibungen über Personen senden, die ich kenne, aber welche
ich gleichfalls aus dem einen oder anderen Grund nicht wage darzustellen.

Diese Vereinbarung zwischen Eginhard und den süddeutschen Schriftstellern etabliert

somit eine Art Tauschsystem, in dem literarische Stoffe gehandelt werden. Zwei
Beziehungskreise werden dabei verbunden: Aus im Kreis von Freunden und Familie
ausgetauschten Intimitäten, die eigentlich nur aufgrund wechselseitigen Vertrauens
in Verschwiegenheit und gegenseitiger Loyalität geäußert werden, generieren Eginhard

und die mit ihm in Verbindung stehenden Schriftsteller durch Tausch
literarische Stoffe, die sie aufgrund jenes genannten Vertrauensverhältnisses nicht selbst

verwerten können. Die Beziehung zu Familie und Freunden ist darum durch
Vertrauensbruch gekennzeichnet, während auf Basis der Tauschbeziehungen eine

Wechselseitigkeit etabliert wird, die ebenso auf Verschwiegenheit und Vertrauen in
diese angewiesen ist.

Der Erzähler bezeichnet dieses Produktionssystem Eginhards später selbst als

„Schwarzhandel" („Tuskhandel"; SvR II, 120), also als einen nicht zulässigen und
verdeckten Markt, und markiert somit dessen illegitimen und abzulehnenden Status.

Literarische Produktion gerät zu einer Art Bündnissystem zwischen verschiedenen

Schriftstellern, das grundsätzlich die Regeln von Freundschaft und Familie zu
verletzen scheint.



178 Florian Brandenburg

All diese negativen Charaktereigenschaften als auch die eigentümliche Jagd nach
literarischen Stoffen beeinflussen jedoch nicht wirklich die Beurteilung von
Eginhards Werken. Selbst sein größter Kritiker, der zynische und zugleich nüchtern
denkende Dr. Wagner, dessen Gedicht Eginhard plagiiert, kann dem Dichter trotz
aller charakterlichen Schwächen das literarische Taient nicht absprechen (vgl. SvR I,
224, 226, 228); Gleiches gilt für andere Figuren des Romans (vgl. u.a. SvR I, 193,
121).

Wenn aber der ambivalente Charakter Eginhards und die bewusst von den

Figuren wahrgenommene Grundlage seines literarischen Schaffens nicht die Bewertung

seiner Werke berührt, dann stellt sich die Frage, ob der Text Aufschluss
darüber gibt, wie literarischer Wert zustande kommen soll. Über Maurice v. Mandesloh
findet sich eine Aussage des Erzählers, die zu einer möglichen Antwort beitragen
kann. Maurices Einschätzung von Eginhards Person und Schaffen wird mit Rückgriff
auf eine ökonomische Metaphorik an das allgemeine Urteil über einen Schriftsteller
und seine Werke gebunden:

Maurice havde nemlig [... ] en stor Agtelse for ethvert fremtraedende Talent, ja for en-
hver Virtuositet, isaer naar den offentlige Mening eller bekiendte Maends Dom forst
havde stemplet dem med sit Praeg og derved forvandlet dem til gangbar Mynt, og her
skielnede han neppe saa skarpt og sikkert, at han ikke undertiden künde bedrages af
den uaegte Tilsaetning, hvormed det aedle Metal tidt i slige Tilfaelde er giennemtraengt.
(SvR II, 3-4)

Maurice hatte nämlich eine große Achtung vor jedem herausragenden Talent, ja vor
jeder Virtuosität, besonders wenn die öffentliche Meinung oder das Urteil bekannter
Männer diese erst mit ihrer Prägung gestempelt hatten und sie dabei zu gangbarer
Münze verwandelten, und hier unterschied er kaum so sicher und scharf, dass er nicht
manchmal durch den unechten Zusatz, womit das edle Metall häufig in solchen Fällen
durchsetzt ist, betrogen werden konnte.

Die öffentliche Meinung und das Urteil bekannter Personen scheinen somit auf
überindividueller Ebene die Wertung literarischer Produktionen zu bestimmen.

Der Rückgriff auf ökonomische Metaphern führt aber hinsichtlich des obigen
Zitates in ein Problem: Literarischer Wert wird analog zum Geldwert gedacht,
wobei an dieser Stelle ein metallistischer Gelddiskurs aufgerufen wird, der den Wert
einer Münze anhand des Edelmetalls bemessen möchte, aus dem sie besteht. Dieses
Bild scheint jedoch nicht aufgehen zu können, denn dem metaphorischen Materialwert

wird bezogen auf Literatur keine Bedeutung zugesprochen: Es gibt im Text
keine Instanz, die diesen festlegen könnte. Die Bestimmung erfolgt erst durch die im
Zitat genannte Prägung; erst diese macht aus dem Metall eine gangbare Münze. Der
Verweis auf die unechten Zusätze mag für den Materialwert von Bedeutung sein,
aber der Wert der Münze wird durch die Prägung vereinbart, sofern diese anerkannt
und authentisch ist. Wertbemessung von literarischem Talent findet somit nur
durch Bewertung und Festlegung eines vereinbarten Wertes durch die angeführte
öffentliche Meinung und durch das Urteil bekannter Persönlichkeiten statt.



Ökononemesis und der maßlose Wert der Literatur 179

Unbeantwortet bleibt diesbezüglich aber zunächst die Frage, auf welche Weise in
der Öffentlichkeit die Bemessung literarischen Wertes erfolgt. Die zitierte Aussage
des Erzählers erscheint problematisch, denn es wird sich zeigen, dass gerade nicht
jene Öffentlichkeit prägend für den Wert des jeweiligen literarischen Werkes ist,
sondern hinter dieser eine andere Instanz des literarischen Systems als

wertbestimmend fungiert.
Dies verdeutlicht sich im Kontext eines Zerwürfnisses zwischen Eginhard und

der Hegelianerin Emilie Prechtl, die nach dem erfolgten Bruch alles daransetzt,
Eginhards Ruf als begabten Dichter zu demontieren. Warum und inwiefern sie dazu

in der Lage ist, zeigt sich an einer Ausführung des Erzählers:

Froken Emilie stod nemlig i Forbindelse med et temmelig udbredt Parti, hvis Med-
lemmer vare sammenknyttede ved en stiltiende Pagt, i Folge hvilken de garanterede
hverandre en giensidig Indflydelse i Literaturen. Flere af dette Parti forte det store Ord
i bekiendte Tidsskrifter, og alle sogte de ved mangeslags Kunster at haeve deres Venner

og nedtrykke deres Fiender og overhovdet at udove et terroristisk Herredomme i Aan-
dens Rige. (SvRII, 123)

Fräulein Emilie stand nämlich in Verbindung mit einer ziemlich verbreiteten Partei,
deren Mitglieder zusammengeschlossen waren durch einen stillschweigenden Pakt,
gemäß dem sie einander einen gegenseitigen Einfluss in der Literatur garantierten.
Mehrere von dieser Partei führten das große Wort in bekannten Zeitschriften, und alle

versuchten sie durch vielerlei Künste ihre Freunde zu erhöhen und ihre Feinde
niederzudrücken und überhaupt eine terroristische Herrschaft im Reich des Geistes auszuüben.

Die Grundlage der Literaturkritik bildet folglich ein ähnliches Bündnissystem wie
die literarische Produktion mit ihrem Handel von verwertbaren literarischen Stoffen.

Gleichzeitig muss das Verhältnis zwischen Literaturproduktion und -kritik
jedoch als völlig asymmetrisch bezeichnet werden. Denn der Wert der Literatur
entsteht im Hinblick auf die Literaturkritik nicht durch die Qualität der verarbeiteten

literarischen Stoffe oder deren Darstellung, sondern einzig und allein durch die

persönliche Position und das persönliche Verhältnis eines Schriftstellers zu den
führenden Protagonisten der Literaturkritik.

Auf welche Weise gelingt es also der Partei Emilies, den Ruf des Dichters Eginhard

zu zerstören? In dem Bündnis der Literaturkritik stehen nicht nur oben
genannte Zeitschriften, sondern ebenfalls weitere Instanzen des literarischen Systems.
Als Eginhard Emilie Prechtl in einer Novelle parodieren und der Öffentlichkeit zur
Schau stellen möchte, gelangt diese durch verbündete Buchdrucker vorab an ein
Exemplar der Novelle (SvR II, 124). Aus diesem Grund kann Emilies Bündnissystem

schon vor Herausgabe von Eginhards neuestem Werk mit Rezensionen
aufwarten, die nicht nur die literarische Schwäche der Novelle betonen, sondern
insbesondere ironisch auf Eginhards charakterliche Mängel und auf seine Art und
Weise der Literaturproduktion abzielen (SvR II, 117-118, 125-126). So wird Eginhard

schließlich nicht nur seine Suche nach neuen literarischen Stoffen vorgeworfen,
sondern er wird des beständigen Plagiierens bezichtigt, und zwar zu Unrecht, denn



180 Florian Brandenburg

der Erzähler hebt mehrfach im Textverlauf hervor, dass sich Eginhard nur ein
einziges Mal und ausschließlich der Situation verschuldet zu einem derartigen Plagiat
habe verleiten lassen (vgl. SvR I, 228, II, 118, 126). Emilies Bündnis zielt dabei aber
nicht allein auf jene neueste Novelle ab, sondern versucht Eginhards gesamtes
bisheriges Schaffen einer Neubeurteilung zu unterziehen:

Alle hans tidligere Skrifter bleve saaledes recenserede om igien; og man sogte isaer at

vise, at de vare aldeles uden Sammenhold, uden hoiere Idee, at de vare blotte Compi-
lationer afhvad han selvhavde oplevet [...]. (SvR II, 125)

Alle seine früheren Schriften wurden auf diese Weise wieder umrezensiert; und man
versuchte besonders aufzuweisen, dass diese völlig ohne Zusammenhalt waren, ohne
höhere Idee, dass sie bloße Kompilationen von dem waren, was er selbst erlebt hatte.

Dieser negativen Einschätzung der Werke Eginhards folgen daraufhin auch die Teile
der Literaturkritik, die bisher beständig sein literarisches Schaffen lobten. Aus der

Umwertung der Person Eginhards wie auch seiner Werke durch die Literaturkritik
resultiert schließlich auch eine veränderte Wahrnehmung durch die literarische
Öffentlichkeit:

Da alle hans Feil saaledes blottedes og fremstilledes i et forstorrende Speil, og da Jour-
nalerne forfulgte ham saa stserkt, at Forfolgelsen nsesten lignede en Klapjagt, der gav
hoi Gienklang til alle Sider: saa forandredes pludselig den offentlige Mening om harn;

ingen beundrede harn meer, naesten ingen Stemme haevede sig til hans Ros eller For-

svar, hvad han skrev, blev ikke mere kiobt, ingen Boghandler vilde meer indlade sig
med ham, ja et af hans Stykker, der forhen var modtaget med Bifald, blev nu i en stört
By paa det staerkeste udpebet, og han selv undervurderedes i denne Tid ligesaa meget,
som han for havde vaeret skattet over Fortieneste. (SvR II, 126)

Als alle seine Fehler auf diese Weise in einem verzerrenden Spiegel entblößt und
dargestellt wurden, und als die Journale ihn so stark verfolgten, dass die Verfolgung beinah

einer Fletzjagd glich, die hohen Widerhall von allen Seiten gab: daveränderte sich

plötzlich die öffentliche Meinung über ihn; keiner bewunderte ihn mehr, beinah keine
Stimme erhob sich zu seinem Lob oder zur Verteidigung; was er schrieb, wurde nicht
mehr gekauft, kein Buchhändler wollte sich mit ihm mehr einlassen; ja eines seiner
Stücke, welches zuvor mit Beifall aufgenommen wurde, wurde nun in einer großen
Stadt auf das Stärkste ausgepfiffen, und er selbst wurde in dieser Zeit genauso sehr

unterbewertet, wie er zuvor über Verdienst geschätzt worden war.

Es zeigt sich somit, dass im Roman die Literaturkritik mit ihren verschiedenen

Bündnissystemen, welche auch Buchhändler und Drucker einschließen, das literarische

Feld vollends beherrscht. Erst die Literaturkritik etabliert ein verbindlich
erscheinendes Urteil über ein literarisches Schaffen. Jenes Urteil bemisst den Wert
nicht an literarischer Qualität, sondern alleine an der Position eines Schriftstellers

zur vorherrschenden Literaturkritik. Literarischer Wert ist in der Darstellung des

Romans folglich relativ; er wird festgelegt und vereinbart; literarischer Wert ist
somit stets sekundär durch die literarische Öffentlichkeit und die sie beherrschende
Literaturkritik bestimmt. Und auch wenn der Erzähler mit seiner eigenen Wertung,
dass Eginhard zunächst über Wert und schließlich unter Wert geschätzt wurde, eine



Ökononemesis und der maßlose Wert der Literatur 181

Sehnsucht nach einem eigentlichen und intrinsischen Wert der Literatur hegt, so

gibt es im Text keinen einzigen Hinweis darauf, von wem und wie dieser bemessen
werden könnte.

Gerade den Ausfuhrungen des Erzählers sollte mit Vorsicht begegnet werden,
denn es wird herausgearbeitet werden können, dass die Erzählinstanz zur Figur des

Dichters Eginhard unverkennbare Parallelen aufweist. Bedenkt man, dass Eginhard
in der Rezeption des Romans stets als bösartige Parodie aufgefasst wurde, so zeichnet

sich ein komplexes Verweisungsverhältnis ab, das sowohl die Erzählinstanz, die

Figur Eginhard und den Autor Carsten Hauch selbst einschließt, und nicht nur jene
Parodie, sondern auch jegliche Hoffnung auf einen ermesslichen literarischen Wert
fraglich erscheinen lässt.

4. Der maßlose Wert der Literatur?

Die Figur des Dichters Eginhard S. war Anlass, dass der Roman ein Skandalon seiner
Zeit wurde, denn das zeitgenössische Publikum sah in der Figur eine bösartige
Parodie auf den dänischen Schriftsteller Hans Christian Andersen (1805-1875).

Die einzelnen Strategien, die dazu beigetragen haben, die literarische Figur des

Dichters Eginhard als Parodie Hans Christian Andersens aufzufassen, können im
Rahmen dieses Artikels nur kurz benannt werden; zu ihnen zählen u.a. stilistische

Anlehnungen an Andersens eigenen Erzählstil28, Parallelen zwischen Eginhards und
Andersens bevorzugten literarischen Genres29, sowie biographische Anspielungen
auf dessen Leben30; ferner scheint auch die Charakterzeichnung Eginhards ihre

Wirkung nicht verfehlt zu haben. Textintern deutet zudem allein der Name Eginhard

S. auf die Inszenierung eines Skandals hin: Während bei allen andere Figuren
des Romans der Nachname genannt wird, bleibt Eginhards vollständiger Name
durchgehend verhüllt.31

Entscheidend ist jedenfalls, dass die zeitgenössische Rezeption Eginhard als

bösartige Parodie H.C. Andersens auffasste. Davon zeugen nicht nur verschiedene
Briefe zentraler Protagonisten im literarischen Feld der Zeit,32 sondern insbesondere

28 Verwiesen sei hier insbesondere auf die Erzählungen Eginhards, die vor allem an H.C.
Andersens Erzählstil seiner zeitgleich erscheinenden Nye Eventyr (1844-1848) erinnern. Vgl.
inbes. die Textpassage SvR I, 24-28; ebenso Eginhards Dialog mit dem Jungen Wilfried: SvR

I, 83.
29 Neben den Erzählungen verwertet Eginhard vor allem seine Reisen zu Literatur.
30 Abgesehen von der besonderen Bedeutung der Reisen (vgl. SvR I, 223) sei hier auf die Ver¬

leihung zweier Orden durch einen deutschen Kleinfiirsten (SvR II, 126-127) sowie auf eine
Prophezeiung (SvR I, 137) hingewiesen, aufgrund derer sich Eginhard eine bedeutungsvolle
Zukunft verspricht.

31 Man beachte auch eine Aussage des Erzählers gleich zu Beginn des Textes, die als

leselenkender Hinweis verstanden werden kann: „det hele Aasyn [also Eginhards, F.B.]
undertiden fik Liighed med en Carricatur" („die ganze Erscheinung [also Eginhards, F.B.]
bekam bisweilen Ähnlichkeit mit einer Karikatur"; SvR I, 6).

32 Beispielhaft sei hier verwiesen auf: Adam Oehlenschläger: „Brev fra Adam Ohlenschläger til
Marie Konow, f. Ohlenschläger m fl. 3. September 1845. Det Kongelige Biblioteks



182 Florian Brandenburg

auch die Rezension des jüdisch-dänischen Schriftstellers Meïr A. Goldschmidt, die
1845 in seiner Zeitschrift Corsaren erschien.33 Carsten Hauch sah sich schließlich

genötigt, selbst zu der Frage des unterstellten Angriffs auf Andersen Stellung zu
beziehen.34 Bis heute findet Hauchs Roman in literaturgeschichtlichen Darstellungen

nahezu ausschließlich hinsichtlich der Parodie Andersens Erwähnung.35
Goldschmidts Besprechung von Slottet ved Rhinen, die die einzige mir bekannte

zeitgenössische Rezension des Werkes darstellt, ist mit Hinblick auf die vorliegende
Betrachtung von Bedeutung: Goldschmidt kritisiert in dieser gerade im Unterschied
zu den oben genannten Reaktionen von Zeitgenossen nicht die vermeintliche
Parodie Andersens, sondern beklagt den Zustand der gegenwärtigen Literaturkritik,
der erst dazu geführt habe, dass das Publikum einen unzureichenden Zugang zur
Literatur aufweise, indem es in Erwartung eines Skandals ausschließlich auf die

Lrage fixiert sei, welche realen Personen ein Autor bei der Schaffung einer
literarischen Figur im Sinn gehabt habe:

Vi saae det nys med Hauchs Roman. Publicum undersoger Bogens Personer, om de

ikke er Personer af det virkelige Liv. [... D]et gjor Skandale et Par Dage, saa er Bogen
glemt, en Anden har stillet sig i Gabestokken.36

Wir sahen dies neulich mit Hauchs Roman. Das Publikum untersucht die Personen
des Buches, ob diese nicht Personen des wirklichen Lebens sind. [...] Das macht
Skandal ein paar Tage, dann ist das Buch vergessen, ein anderes hat sich an den Pranger

gestellt.

Die zeitgenössische Literaturkritik würde nicht mehr als berechtigte Ordnungsmacht

in dem Bereich, den wir heute mit dem Begriff des literarischen Systems
belegen, auftreten. So liege ihr die Bewertung und Sicherung literarischer Qualität
nicht mehr am Herzen: „Men d'Hrr. Lorfattere tage meget feil, om de troe, at de

blive bedomte fra et aesthetisk Standpunct (hvilket forresten er en stor Lykke for

Hàndskriftafdeling, NKS 3694,4". Auf: www.andersen.sdu.dk/brevbase/brev.html?bid=
22971 (23.04.2011). - Ebenso: Bernhard S. Ingemann: „Brev fra Bernhard Severin Ingeman
til Christiane von Rosenorn 29. September 1845". Auf: www.andersen.sdu.dk/brevbase/
brev.html?bid=20158 (23.04.2011).

33 Meïr A. Goldschmidt: „Slottet ved Rhinen, Roman af Hauch, og De to Tidsaldere, Novelle af
Fort, til ,En Hverdagshistorie'". In: Corsaren Nr. 269, Jg. 6 (1845), Sp, 10-14; wird fortgesetzt
in: Corsaren Nr. 272, Jg. 6 (1845), Sp. 11-14..

34 Carsten Hauch: „Nogle Bemaerkninger med Hensyn til Digteren H.C. Andersens Poesie". In:
Dansk Ugeskrift. 2. Rcekke. Nr. 197 Jg. 7 (1846) S. 261-276.

35 Vgl. Literaturhinweise in Anm. 9. Ein besonders deutliches Beispiel liefert Brix: „Romanen
Slottet ved Rhinen er et ringe og uklart Arbejde og erindres nu kun for dens forbitrede
Karikatur af arme H.C. Andersen, mod hvis lojerlige Person Hauch folte en uvilkaarlig og
ubeherskelig Uvilje." („Der Roman Slottet ved Rhinen ist eine minderwertige und unklare
Arbeit, und wird nun nur noch wegen der verbitterten Karikatur des armen H.C. Andersen
erinnert, gegen dessen sonderbare Person Hauch eine unwillkürliche und unbeherrschliche
Abneigung verspürte.") Brix: Danmarks Digtere, 207.

36 Goldschmidt: Slottet ved Rhinen, Sp. 13.



Ökononemesis und der maßlose Wert der Literatur 183

mange af dem)."37 Folge sei, dass die einzelnen Werke und damit die nationale
Literatur ihre literarische Qualität einbüßen würden, wobei Goldschmidt seine

Anklage der Literaturkritik, die die ihr eigentlich zukommende Aufgabe missachte,
in die Metaphorik einer verwildernden, nicht mehr domestizierten Natur kleidet:

„Unge Forfattere voxe op som Graes i en Have der ikke bliver luget; de aeldre, de

bedre Forfattere skyde i Veiret som Asparges, der ikke blive skaarne."38 Anstatt nach
ästhetischen Bewertungskriterien würde Literatur nur noch im Rahmen privater
Interessen und vor allem nach Maßgabe der kommerziellen Vermarktung beurteilt.
Hierbei gehe die Literaturkritik Geschäftsbündnisse mit weiteren Instanzen des

literarischen Systems wie „Boghandlere" und „Bogbindere" („Buchhändler" und

„Buchbinder") ein.39 Dementsprechend herrsche in der zeitgenössischen dänischen
Literatur eine „almindelige Anarki" („allgemeine Anarchie"), weshalb insbesondere

gerade schlechte Schriftsteller verlegt würden.40

Somit erscheint in Hauchs Roman wie in Goldschmidts zugehöriger Rezension
die Literaturkritik als Instanz, die maßgeblich dafür verantwortlich ist, was für einen

Zugang die Öffentlichkeit zur Literatur findet und wie sie den Wert eines
literarischen Werkes einschätzt. In dieser Hinsicht schonen weder Hauch noch
Goldschmidt die Literaturkritik: Auch in Hauchs Roman stellt sie zusammen mit
Buchhändlern, Buchbindern und Druckern einen geschlossenen Markt von Privat- und
Bündnisinteressen dar, die den Wert eines literarischen Textes an der Position
seines Autors im literarischen Feld bestimmt. Gleichzeitig jedoch weicht Hauch von
Goldschmidts Auffassung in einem wesentlichen Punkt ab: Im Falle Hauchs scheint
es keinen eigentlichen, bestimmbaren Wert hinter der literarischen Produktion zu
geben; während Goldschmidt fortwährend hofft, durch eine erneuerte Literaturkritik

zwischen guter und schlechter und in diesem Sinne wertvoller und wertloser
Literatur zu unterscheiden,41 muss man sich in Hauchs Roman damit abfinden, dass

literarischer Wert eine Konvention ist, die im literarischen System erst erzeugt wird;

37 „Aber die Herren Verfasser irren sehr, wenn sie glauben, dass sie von einem ästhetischen
Standpunkt beurteilt würden (welches im Übrigen ein großes Glück für viele von ihnen ist)."
Goldschmidt: Slottet ved Rhinen, Sp.13.

38
„Junge Verfasser wachsen heraufwie Gras in einem Garten, der nicht gejätet wird; die älteren,
die besseren Schriftsteller schießen in den Himmel wie Spargel, der nicht geschnitten wird."
Goldschmidt: Slottet ved Rhinen, Sp.12.

39 Goldschmidt: Slottet ved Rhinen, Sp.13.
40 Goldschmidt: Slottet ved Rhinen, Sp. 13.
41 Goldschmidts Konzept einer erneuerten Literaturkritik entwirft diese analog zur Polizei im

Staate: „Men i enhver velordnet literair Stat bor der vist vaere en Politi, der va:rner om de

serlige Folk og engang imellem banker de smaa Unoder ud af dem, optager Losgaengere og
sender dem til Ladegaarden, eftersporer store og smaa Rapserier o. desl. og stiller Forbrydere
for en Criminal- og Politiret, der gjor kort Procès og dommer for Fode." („Aber in jedem
wohlgeordneten literarischen Staat sollte es sicher eine Polizei geben, die die ehrlichen Leute
verteidigt und dann und wann die kleinen Unarten aus ihnen prügelt, Landstreicher
aufnimmt und sie in den Ladegârd [(Zwangs-)Arbeitsanstalt von Kopenhagen, F.B.] schickt,
großen und kleinen Mausereien und dergleichen nachspürt und Verbrecher vor ein Kriminal-
und Polizeigericht stellt, das kurzen Prozess macht und aburteilt.") Goldschmidt: Slottet ved

Rhinen, Sp.ll



184 Florian Brandenburg

als mögliche Ordnungsmacht wird die Literaturkritik in Slottet ved Rhinen nicht
konzipiert.

Jenes Urteil, dass der Wert von Literatur künstlich, auf Konvention beruhend
und damit sekundär und nicht substantiell durch Begriffe wie Wahrheit und/oder
Schönheit gesichert und damit eben maßlos ist, wird dabei gerade durch die Parodie
Andersens auf einer Metaebene radikalisiert vorgeführt.

Dazu werden auf subtile Weise fiktionsinterne Analogien zwischen Erzählinstanz
und der Figur Eginhards funktionalisiert und in ein Verweisungsspiel zwischen
Fiktion und fiktionsexterner Wirklichkeit eingebunden. So können unverkennbare
Parallelen zwischen der Figur des Dichters Eginhard und dem Erzähler konstatiert
werden, die letztendlich auch das parodierte Subjekt, nämlich H.C. Andersen sowie
den Autor Carsten Hauch selbst betreffen und die unterstellte Parodie zumindest
doppelbödig erscheinen lassen, was eben auch jene Frage nach dem Wert von
Literatur erneut berührt.

Um dies zu verdeutlichen, ist es notwendig das Verhältnis der Erzählinstanz zur
erzählten Welt näher zu charakterisieren. Mit erneutem Rückgriff auf die Termino-
logie Gérard Genettes kann die Stimme des Erzählers als extradiegetisch und
heterodiegetisch bezeichnet werden;42 es handelt sich um eine Erzählerinstanz erster
Stufe, die in der von ihr erzählten Geschichte selbst nicht explizit vorkommt. Damit
ist die Beziehung des Erzählers zur erzählten Welt jedoch nur unzureichend erfasst:

Denn aufgrund der erzählimmanenten Logik muss das Erzählen in der gleichen
erzählten Welt verortet werden, in der die Geschichte angesiedelt ist. Am
Deutlichsten zeichnet sich dies durch die Tendenz des Erzählers ab, sein Wissen über

Ereignisse und Handlungen der erzählten Geschichte beständig auf Figuren
derselben zurückzuführen und auf diese Weise (im Rahmen der Fiktion) zu authentifizieren.

Besonders offensichtlich wird dies im Rahmen der Binnenerzählung über
das tragische Leben der Clara v. Mandesloh:

Hvad vi vide om hendes Ungdomsliv oplyses bedst ved et Par Breve, som hun selv til-
skrev sin Veninde Frau Samen. Den sidste Deel af vor Beretning derimod grunder sig
deels paa Margrethes Tilstaaelser, deels paa flere Efterretninger, som Maurice har
meddeelt. (SvRII, 136)

Was wir über ihr Jugendleben wissen, erhellt sich am Besten durch ein paar Briefe, die
sie selbst ihrer Freundin Frau Samen schrieb. Der letzte Teil unseres Berichts dagegen

gründet sich teils auf Margrethes Geständnissen, teils auf mehrere Nachrichten, die
Maurice mitgeteilt hat.

Für die Darlegung der Lebensgeschichte der Clara v. Mandesloh nutzt der Text
folglich einerseits die Herausgeberfiktion, indem der Erzähler Briefe von Figuren der
erzählten Geschichte wortgetreu in seinem Erzählen wiedergibt, sowie die Möglichkeit

sich auf die Aussagen erzählinterner Figuren zu berufen. Dies betrifft nicht nur
die genannte Binnenerzählung, sondern in gewissem Umfang alle Ebenen des Er-

42 Vgl. Genette: Die Erzählung.



Ökononemesis und der maßlose Wert der Literatur 185

zählens.43 Die langen Passagen wiedergegebener Briefe erzeugen dabei einen Rea-

litäts- bzw. Authentizitätseffekt, so als lägen dem Erzähler diese Dokumente materiell

vor und er gebe sie dem Leser originalgetreu wieder. Auf diese materielle
Dimension fokussiert beispielsweise die (fiktionsinterne) Wiedergabe einer
philosophischen Schrift des Herrn v. Rehfeld (SvR II, 23-28). Nachdem der Erzähler die
Zitation dieser Schrift eingeleitet hat,44 folgt eine mehrseitige Wiedergabe; an diese

schließen wörtliche Ausführungen Emilie Prechtls an (SvR II, 28-30), die der
Erzähler nur darlegen kann, weil er sie als hinzugefügte Notizen auf der Schrift des

Herrn v. Rehfelds entdeckte: „Hermed endte Herr v. Rehfelds forelobige Beretning,
men nedenunder paa samme Blad stod nogle Ord, som Emilie havde tilfoiet" (SvR
II, 28).45

Wichtig bei den hier aufgezählten Strategien sind nicht nur die Effekte von Realität

und Authentizität, sondern ebenso der erzeugte Eindruck, dass der Erzähler als

Angehöriger der erzählten Welt sich zunächst die geschehenen Ereignisse und

Handlungen selbst erschließen musste und nun dem Leser in seinem Erzählen ex

post darlegt. Es wirkt geradezu so, als ob der Erzähler erst aufgrund langer
Recherchearbeit, Materialerschließung und Nachforschungen in die Lage gelangt sei, seine

Geschichte(n) erzählen zu können. Darauf verweisen auch die vielen Unsicherheiten

in seinem Erzählen, die sich daran zeigen, dass die Erzählinstanz sich für die

Wiedergabe von Texten anderer Figuren beständig rechtfertigt.46
So lässt sich bezogen auf Eginhard zunächst folgern, dass die Figur des Dichters

und der Erzähler der gleichen erzählten Welt angehören. Da beide Figuren sich eine
Welt teilen, müssten sie denselben (fiktionalen) Konstitutionsbedingungen von
Welt unterworfen sein. Wenn man bedenkt, dass sowohl Eginhard als auch der
Erzähler durch ihr Schreiben bzw. Erzählen Texte produzieren, scheint es nicht
abwegig anzunehmen, dass beide Schriftsteller auch derselben fiktionsinternen
Literaturkritik ausgesetzt sind und somit gleichen Wertungskriterien unterliegen
müssten. Dieser Frage nachzugehen erscheint umso dringlicher in Anbetracht einer
Fülle von Parallelen, die zwischen Erzählinstanz und Eginhard aufgewiesen werden
können:

Es ist der Dichter Eginhard der innerhalb der erzählten Geschichte maßgeblich
an der Tragödie der Clara v. Mandesloh interessiert ist und die Aufklärung ihrer

43 Vgl. als prägnante Beispiele auch: SvR I, 187-194; II, 23-39, 129-185, 190, 206, 233-37, 244-
245, 324.

44 „Da denne Herr v. Rehfeld ikke var uden Indflydelse paa Emilies senere Skiebne, saa er det

neppe af Veien, om ogsaa vi käste et Blik i disse Papirer." („Da dieser Herr v. Rehfeld nicht
ohne Einfluss auf Emilies späteres Schicksal war, ist es kaum abwegig, wenn auch wir einen
Blick in diese Papiere werfen."; SvR II, 23)

45 „Hiermit endete Herr v. Rehfelds vorläufiger Bericht, aber unterhalb auf dem gleichen Blatt
standen einige Worte, die Emilie hinzugefügt hatte."

46 Vgl. bspw. Wendungen wie u.a.: „[... ] saa er det neppe af Veien, om ogsaa vi käste et Blik i
disse Papirer." („ist es kaum abwegig, wenn auch wir einen Blick in diese Papiere werfen";
SvR II, 23); „vil maaske [...] laises med et Slags Interesse." („will vielleicht mit einem
gewissen Interesse gelesen werden"; SvR I, 187-188); „künde det maaske ikke vaere af Veien
her at anfore." („könnte vielleicht nicht abwegig sein hier anzuführen"; SvR II, 190).



186 Florian Brandenburg

Todesumstände initiiert. Dabei legt er geradezu kriminalistischen Eifer an den Tag:
Er geht Gerüchten nach, befragt potentielle Zeugen, besucht Orte des Geschehens

und bemüht sich nach Möglichkeiten alle Informationen zu sammeln, die zu einer
Aufklärung des Schicksals der Clara v. Mandesloh beitragen können.47 So kommentiert

Arthur Helmuth Eginhards Verhalten halbironisch: „Ingen Criminalinqvirent
künde med storre Iver söge efter Lys i denne Sag end De [... ]" (SvR I, 93).48 Aber

genau in dieser Hinsicht weist der Erzähler nicht weniger kriminalistisches Gespür
auf: Auch er greift auf ihm zugängliche Dokumente, Briefe, Äußerungen und
Hinweise aller möglichen Personen zurück, um die Lebensgeschichte der Clara v.
Mandesloh und deren Ableben zu rekonstruieren. Die so entstehende
Binnenerzählung umfasst alleine sechs Kapitel des zweiten Bandes und damit insgesamt
114 Seiten, was etwa ein Sechstel des Gesamttextes ausmacht.49 Dieses Nachspüren
des Erzählers verdeutlicht sich insbesondere in der Binnenerzählung, betrifft aber -
wie oben bereits dargelegt - die Darstellung der gesamten erzählten Geschichte, also

die Schilderungen aller Protagonisten des Romans.
Es darf zudem nicht vergessen werden, warum Eginhard an der Aufklärung von

Claras tragischem Ableben gelegen ist: Für ihn ergibt sich eine ideale Möglichkeit,
an einen neuen literarischen Stoff zu gelangen. Die Rekonstruktion der
Lebensgeschichte ist vergleichbar mit Eginhards beständigem Niederschreiben von in
seinem Umfeld getätigten Aussagen, dem ruhelosen Umherreisen und dem
Schwarzhandelsbündnis mit süddeutschen Schriftstellern. All dies dient dazu neues
und unverbrauchtes Material für literarische Produktionen zu erschließen.

Dementsprechend äußert sich Dr. Wagner sarkastisch über Eginhards Nachforschungen:
„Der har De jo Elementerne til en Roman, der blive Dem overrakte ligesom paa en
Praesenterbakke" (SvR I, 83).50 Der Erzähler selbst scheint sich diesbezüglich nicht
sonderlich von Eginhard zu unterscheiden. Denn losgelöst von der Darstellung
Eginhards wird - wie oben dargelegt - die Geschichte der Clara v. Mandesloh zu
einem zentralen Teil seines Berichtes und somit zum Stoff des Erzählers. Auch er
rekurriert in seiner Erzählung beständig auf textinterne Wirklichkeit, die er zur
Grundlage seines Erzählens macht, welches wiederum den Roman Hauchs konstituiert.

Von Bedeutung ist nun, dass nicht nur Figuren des Romans wie Arthur Helmuth
und Dr. Wagner das Verhalten Eginhards kritisch betrachten, sondern insbesondere
die Literaturkritik Eginhards Produktionsweise von Literatur verurteilt. Die Kritik
müsste aber aufgrund der bereits gezeigten Parallelen ebenso gegen die
Erzählinstanz hervorgebracht werden. Dies betrifft auch in anderer Weise die
Verarbeitung fremder Texte in eigenen literarischen Werken, die Eginhard vorgehalten

47 Vgl. insbes. SvR I, 79-83, 91-93,110-119, 140-145, 208-211; Sv R II, 59.
48 „Kein Kriminalinquirent könnte mit grösserem Eifer nach Licht in dieser Sache suchen als

Sie."
49 Kapitel 10 bis einschließlich 15, vgl. SvR II, 136-250.
50 „Da haben Sie ja die Elemente für einen Roman, die ihnen wie auf einem Präsentierteller

dargereicht werden."



Ökononemesis und der maßlose Wert der Literatur 187

wird und im Vorwurf des Plagiierens gipfelt. Aber der Erzähler zitiert in seinem
Erzählen ebenso mehrfach literarische Produktionen; die nicht von ihm selbst
stammen.51

Hier jedoch werden die Ausführungen des Erzählers in gewissem Grad
problematisch; denn während er bezogen auf die Vorwürfe des Plagiierens und der
Wertbemessung von Eginhards literarischen Produktionen von einem Urteil Abstand

nimmt, so schließt er sich in diesem Fall der Literaturkritik an. So habe der
übermäßige Gebrauch fremder Beobachtungen und Aussagen dem künstlerischen
Anspruch von Eginhards letzter Novelle geschadet:

[S]aa kom der [...] en stor Sandhed ind i hans Digt [d.i. jene Novelle, F.B.], uagtet
dette dog ikke saaledes var sammensmeltet til et Heelt, at det künde kaldes et egentligt
Kunstvaerk. (SvRII, 120)

So kam da eine große Wahrheit hinein in sein Gedicht [d.i. jene Novelle, F.B.],
ungeachtet dass diese doch nicht derart zu einem Ganzen zusammengeschmolzen war, dass

man es ein eigentliches Kunstwerk nennen konnte.

Wie oben geschildert beruft sich die Erzählinstanz in der Darbietung der Geschichte
ebenfalls beständig auf Beobachtungen und Äußerungen anderer Figuren, die sie im
Nachhinein erschlossen hat; der Erzähler übersieht somit, dass ihn gleiche Kritik
selbst treffen müsste. Auch deshalb kann man sich nicht des Eindrucks erwehren,
dass Jorgen Breitenstein in seiner Kritik an Hauchs Roman letztendlich unbewusst
und unbemerkt die fiktionale Kritik des Erzählers sowie der textinternen Literaturkritik

an Eginhard auf anderer Ebene paraphrasiert:

[Ejpisoden i Slottet ved Rhinen mangier enhed, fordi den bestâr dels af breve og
smâoptegnelser fra Claras egen hând, dels af en sammenhaengende beretning af forfat-
teren [sie! F.B.]. Ogsâ dette er en kunstnerisksvaghed. (SvRII, 137)

Der Episode in Slottet ved Rhinen fehlt die Einheit, weil sie teilweise aus Briefen und
Notizen aus Claras eigener Hand, teils aus dem zusammenhängenden Bericht des

Verfassers [sic! F.B.] besteht. Auch dies ist eine künstlerische Schwäche.

Diese mangelnde Reflektionsfähigkeit der Erzählinstanz gegenüber dem eigenen
Vorgehen zeigt sich auch an einem weiteren Kritikpunkt, den der Erzähler dem
Dichter Eginhard S. anlastet. An dessen literarischer Produktionsweise verurteilt er
insbesondere den Gebrauch intimer Informationen, die nicht für die Öffentlichkeit
bestimmt waren. Die Erschließung illegitimer literarischer Stoffe gipfelt in dem
Bündnis Eginhards mit süddeutschen Schriftstellern, das der Erzähler als „Tusk-
handel" ablehnt. Ebenso beklagt dieser jedoch auch das Vorgehen der Literaturkritik:

In der Absicht Eginhards Ruf als Dichter zu demontieren, machen sich die
Literaturkritiker private Mitteilungen zu Nutze, die ihnen in die Hände geraten sind
und niemals zur Veröffentlichung gedacht waren: ,,[M]an misbrugte endog til dette

51 Man beachte bspw. SvR I, 49, 124-125, 183; in einem Fall wird durch eine Fußnote
angegeben, dass es sich im vorliegenden Fall um eine Bearbeitung eines Gedichtes aus Des

Knaben Wunderhorn handelt; vgl. SvR I, 183. Fraglich bleibt, wer hier spricht: Der Erzähler,
eine weitere Erzählinstanz, eine Autorfigur?



188 Florian Brandenburg

0iemed private Meddelelser og Breve, der aldrig havde vaeret besternte til Trykken"
(SvR II, 125-126).52 Dabei kann aber nicht abgestritten werden, dass der Erzähler
die Geschichte der Clara v. Mandesloh nur rekonstruieren und dem Leser darlegen
kann, weil er gleiche Intimitätsverletzung begeht und Informationen aus ihm
zugänglichen privaten Dokumenten preisgibt, die ebenfalls nie einer Öffentlichkeit
zugänglich sein sollten. Clara v. Mandesloh markiert in ihren Briefen ganz ausdrücklich,

dass deren Inhalt nur für die Empfängerin bestimmt sei und nicht weitergegeben

werden solle:

Disse Blade ere imidlertid skrevne for Dem alene, og den bittre Qval, jeg har lidt, er
tillige min dybeste Hemmelighed, med hvilken den nysgierrige Verden intet har at
bestille. (SvR II, 137)

Diese Seiten sind jedoch nur für Sie alleine geschrieben worden, und die bittre Qual,
die ich erlitten habe, ist zugleich mein tiefstes Geheimnis, mit dem die neugierige Welt
nichts zu schaffen hat.

Als Fazit lässt sich zunächst festhalten: Zwischen dem Dichter Eginhard S. und dem
Erzähler lassen sich deutliche Parallelen ausmachen, die insbesondere die Art und
Weise ihres literarischen Schreibens bzw. Erzählens betreffen. Im Falle von Eginhard
S. geraten diese Charakteristika zu einem deutlichen Kritikpunkt, der ab einem
bestimmten Zeitpunkt der Handlung von der fiktionsinternen Literaturkritik massiv

vorgebracht wird und zum Niedergang Eginhards führt. Aufgrund der Parallelen
müsste aber gleiche Kritik in vollem Umfang auch für den Erzähler gelten. Hier
jedoch ist es unumgänglich, sich erneut die spezifische Beschaffenheit der
textinternen Literaturkritik zu vergegenwärtigen: Diese wendet sich nicht gegen Eginhard
aufgrund seines literarischen Schaffens, sondern einzig und allein weil sich die

Position des Dichters zu den anderen Beteiligten im literarischen Feld verändert hat;
literarische Qualität oder der Schutz ästhetischer Anforderungen liegen nicht im
Interesse der Literaturkritik. Eigentlicher immanenter ästhetischer Wert wird von
ihr nicht bemessen. Durch die Parallelen zwischen Eginhard und der Erzählinstanz
wird letztere in das Spiel um den fraglichen Wert der Literatur hineingesogen. Der
ästhetische Wert der dargebotenen Erzählung(en) kann weder mit Bezug auf Eginhard,

noch im Falle des Erzählers bemessen werden.
Weil aber der Roman als Parodie auf Hans Christian Andersen aufgefasst wurde,

der Text durch diverse Strategien diese Rezeption nahelegt und letztendlich zudem
textintern einen literarischen Skandal inszeniert, wird der Autor bzw. die Autorfigur
in dieses Verweisungsspiel einbezogen. Denn einige Parallelen berühren nicht nur
Eginhard und die Erzählinstanz, sondern betreffen auch die Autorfigur Carsten
Hauch.

Eginhard wie auch der Erzähler rekurrieren auf textinterne Wirklichkeit, die sie

zum Stoff ihrer jeweiligen Erzählung machen. Dieses Verhalten gerät innerhalb der
erzählten Welt zu einem Kritikpunkt der explizit Eginhard vorgehalten wird, implizit

52 „Man missbrauchte zu diesem Zweck sogar private Mitteilungen und Briefe, die nie für einen
Druck bestimmt worden waren."



Ökononemesis und der maßlose Wert der Literatur 189

aber auch die Erzählinstanz betreffen müsste. Wenn es sich aber im Falle des Dichters

Eginhard S. um eine Parodie handelt, so verhält sich der Verfasser Carsten
Hauch nicht anders als die von ihm konstruierte Erzählinstanz und die Figur Eginhard:

Gerade weil es sich um eine deutlich markierte Parodie Hans Christians
Andersens handelt, wird textexterne Wirklichkeit zum Stoff literarischen fiktionalen
Erzählens. Die Wirklichkeitsreferenz bleibt dabei - wie die Rezeption des Textes

zeigt - deutlich erhalten. Dies bedeutet, dass jene Kritik Eginhard, den Erzähler und
aufMetaebene letztendlich auch Hauch selbst treffen müsste.

Eginhard veröffentlicht in seinem Streit mit Emilie Prechtl eine Novelle, die eine

bösartige Parodie auf diese darstellen soll. In gleichem Sinne wird Hauch
vorgeworfen, er parodiere Andersen in Slottet ved Rhinen. Zusätzlich gestaltet Eginhard
seinen persönlichen Angriff auf Emilie in der Form eines explizit philosophischen
Romans. Der Roman Slottet ved Rhinen wiederum markiert sich durch zwei
Paratexte als philosophischer Roman: Nicht nur das Vorwort Hauchs legt eine

derartige Lesart nahe,53 ebenso verweist der Untertitel „eller de forskiellige
Standpunkter" („oder die verschiedenen Standpunkte") in diese Richtung. Die
Rezeption hat den Text auch stets in dieser Weise aufgenommen.54

Eine weitere Parallele betrifft die textinterne Bewertung von Eginhards
philosophischem Roman durch die Literaturkritik. Diese wirft ihm insbesondere vor, dass

sein Roman u.a. logische Fehler beinhalte (SvR II, 125). Nun ist aber Hauchs
Roman, was die philosophische Diskussion betrifft, selbst nicht frei von
Widersprüchen. Jorgen Breitenstein weist bereits daraufhin, dass die philosophische
Diskussion im Roman zu Teilen schlichtweg logisch nicht nachvollziehbar sei:

Det er uklart, om hun [Emilie, F.B.] efter Hauchs opfattelse skulle vaere slet, fordi hun

var tilhaenger af Hegels filosofi. I sä fald er fremstillingen pâ dette punkt absurd, da
hendes slethed netop er et brud med den filosofiske holdning.55

Es ist unklar, ob sie [Emilie, F.B.] nach Hauchs Auffassung schlecht sein soll, weil sie

Anhängerin von Hegels Philosophie war. In diesem Fall ist die Darstellung in diesem
Punkt absurd, da ihre Schlechtigkeit eben ein Bruch mit der philosophischen Haltung
ist.

Denn Emilie Prechtl begehrt Arthur Helmuth natürlich nicht, weil sie eine Anhängerin

hegelscher Philosophie ist, sondern weil sie sich nicht eingestehen kann, dass

ein dunkler Naturgrund, nämlich jenes Begehren, auch in ihr wirksam ist. Damit ist
aber fraglich, ob der Roman tatsächlich eine Auseinandersetzung mit Hegels
Systemdenken und konkurrierenden bzw. alternativen philosophischen
Standpunkten darstellt.56 Es stellt sich die Frage, ob in dieser Gemeinsamkeit ein unzuverlässiges

Erzählen (im Vorwort als Paratext auch durch den Verfasser Hauch selbst)
gesehen werden kann.

53 Vgl. SvR 1,1-VI.
54 Vgl. Breitenstein: Hauchs romaner, 20. Vgl. auch Literaturhinweise in Anm. 9.
55 Breitenstein: Hauchs romaner, 38.
56 Hauchs Rezeption der Philosophie Friedrich W.J. Schellings (1775-1854) ist bis heute nicht

ausreichend nachvollzogen worden.



190 Florian Brandenburg

Kritikpunkte der fiktionsinternen Literaturkritik betreffen somit nicht alleine

Eginhard und den Erzähler, sondern verweisen ebenso implizit auf den Autor
Carsten Hauch, der in mancherlei Hinsicht nicht anders verfährt als beide von ihm
geschaffenen Figuren.

Einerseits führt der Roman somit eine Literaturkritik vor, die literarischen Wert
nicht anhand ästhetischer Qualität bemisst, sondern alleine auf Grundlage der
relativen Position eines Schriftstellers zu dem von ihr beherrschten literarischen
Feld. Es gibt somit keine fiktionsinterne Instanz, die den intrinsischen ästhetischen
Wert von Literatur ermessen könnte. An die Vorstellung eines literarischen Wertes
abseits des literarischen Systems bzw. hinter der im literarischen Feld durch
Hegemonie und Konvention etablierten Bewertung erteilt der Roman eine Absage.

Gerade darum erscheint es abwegig Hauchs Figur des Dichters Eginhard S. als

plumpe Karikatur Andersens zu begreifen. Wer dieses Urteil vorschnell fortschreibt,
gerät in die Falle einer komplexen Erzählstruktur, die dieses Urteil inszenieren
möchte. Nur wer die Parallelen und Verweisungszusammenhänge zwischen Eginhard,

Erzähler und Autor verkennt, kann Eginhard als böse Parodie Hans Christian
Andersens auffassen. Denn handelte es sich um eine eindeutige Parodie, dann würde
Hauch nicht nur Andersen parodieren, sondern ebenso seinen eigenen Erzähler und
schließlich sich selbst. Der Romantext führt anhand eines parodistischen
Verweisungsspiels vor, dass eigentlicher, intrinsischer ästhetischer Wert sich der

Bemessung und Festlegung entzieht - und dies gilt für Hauchs eigenen Text wie für
Andersens literarisches Schaffen.

5. Fazit

Meine Lektüre von Carsten Hauchs Roman Slottet ved Rhinen setzte sich zum Ziel
aufzuzeigen, dass innerhalb des Textes ökonomische Figuren in zweierlei Hinsicht
konzeptioniert werden:

Im Bereich der Geschichte des Adelshauses v. Mandesloh/v. Waldstädten rekurriert

der Text auf die Unterscheidung zwischen Ökonomik und Chrematistik.
Gemäß der wirkmächtigen Tradition präferiert der Roman die Prinzipien der
Ökonomik und verwirft die Chrematistik und die aus ihr resultierenden Effekte als

gefahrvoll, verderblich und lebensfeindlich. Der Rückgriff auf die Dichotomie
Ökonomik/Chrematistik erlaubt somit zwischen wahrem und falschem, innerlichem
und äußerem, intrinsischem und konventionellem, eigenem und sekundärem Wert
zu unterscheiden. Die Offenlegung des eigentlichen, wahrhaften und beständigen
Wertes bildet damit das zentrale Anliegen der Familiengeschichte.

Gerade diese Unterscheidung von Wert und Unwert bzw. Nicht-Wert scheitert
im Text bezogen auf die Bewertung von Literatur. Literarischer Wert ergibt sich

textintern allein aufgrund von Konvention innerhalb des literarischen Systems, das

von der dargestellten Literaturkritik beherrscht wird. Grundlage der

Wertbemessung ist dabei allein die persönliche Position eines Schriftstellers zur hege-
monialen Literaturkritik. Somit bleibt literarischem Wert stets der Makel des



Ökononemesis und der maßlose Wert der Literatur 191

Sekundären und Konventionellen angelastet. Die Idee eines immanenten,
verlässlichen und beständigen Wertes, der einem literarischen Werk aufgrund seiner
ihm eigenen ästhetischen Qualität zukommen könnte, wird im Roman nicht thematisiert.

Vielmehr scheint aus dem Text ein bereitwilliges Abfinden mit dieser

Konstitutionsbedingung literarischen Wertes hervor, das jede Suche nach einem Wert
hinter der Konvention als erfolglos ablehnt. Dies verdeutlicht sich insbesondere in
dem komplexen Verweisungsspiel, das nicht nur Parallelen zwischen der Figur
Eginhard und der Erzählinstanz funktionalisiert, sondern durch eine überdeterminierte

Parodie auch die Autorfigur Carsten Hauch einbindet.
Während sich also innerhalb der Geschichte des Adelshauses eine

,Ökononemesis'vollzieht, die wahre und falsche Werte voneinander scheidet, bekennt sich

der Text bezogen auf die Literatur gerade zu den Prinzipien, die eigentlich als chre-
matistisch verurteilt werden müssten: Intrinsischer literarischer Wert bleibt
unbestimmbar und in diesem Sinne maßlos.



192 Florian Brandenburg

Literaturverzeichnis

Albeck, Gustav u.a.: Dansk litteraturhistorie. Bd. 2. Kopenhagen: 1967.

Bracker, Nicole und Stefan Herbrechter (Hg.): Metaphors of Economy. Amsterdam: 2005
Critical Studies; 25).

Breitenstein, Jorgen: „Carsten Hauchs romaner." In: Danske studier 64 (1969), S. 20-47.

Brix, Hans: Danmarks Digtere. Fyrretyve Kapitler af dansk Digtekunsts Historie med Billeder.

Kopenhagen: 1925.

Derrida, Jacques: Falschgeld. Zeitgeben I. München: 1993.

Dvergsdal, Alvhild: ,„Pleiaderne ved Midnat' av Carsten Hauch. Om â gjore et rom ube-

gripeligt". In. Arsberetning. Institut for Nordisk Sprog og Litteratur, Aarhus Universitet 1992

(1993), S. 27-35.
Flor, Kai: Dansk Litteraturfra Ludvig Holberg til Kaj Münk. Kopenhagen: 1942.

Genette, Gérard: Die Erzählung. München: 1994.

Gernalzick, Nadja: Kredit und Kultur. Ökonomie- und Geldbegriff bei Jacques Derrida und in

der amerikanischen Literaturtheorie der Postmoderne. Heidelberg: 2000 American
studies; 80).

Goldschmidt, Meïr A.: „Slottet ved Rhinen, Roman af Hauch, og De to Tidsaldere, Novelle
af Fort, til ,En Hverdagshistorie'". In: Corsaren Nr. 269, Jg. 6 (1845), Sp. 10-14; wird
fortgesetzt in: Corsaren Nr. 272, Jg. 6 (1845), Sp. 11-14.

Hansen, Peter: Illustreret dansk Litteraturhistorie. Bd. 2. Kopenhagen: 1886.

Hauch, Carsten: Slottet ved Rhinen eller Deforskiellige Standpunkter. Kopenhagen: 1845.

Hauch; Carsten: „Nogle Bemaerkninger med Hensyn til Digteren H.C. Andersens Poesie".

In: Dansk Ugeskrift. 2. Rcekke. Nr. 197 Jg. 7 (1846) S. 261-276.

Houe, Poul: „Steamy Dreams - Or Merely Dreams of Steam? Carsten Hauch's America in
His Novel ,Robert Foulten' (1852)". In: American Studies in Scandinavia 36 (2004),
S. 78-89.

Ingemann, Bernhard S.: „Brev fra Bernhard Severin Ingeman til Christiane von Rosenorn 29.

September 1845". Auf: www.andersen.sdu.dk/brevbase/brev.html?bid=20158 (23.04.
2011).

Oehlenschläger, Adam: „Brev fra Adam Ohlenschläger til Marie Konow, f. Ohlenschläger m
fl. 3. September 1845. Det Kongelige Biblioteks Hândskriftafdeling, NKS 3694,4". Auf:
www.andersen.sdu.dk/brevbase/brev.html?bid=22971 (23.04.2011).

Rossel, Sven H.: A History of Danish Literature. London, Lincoln: 1992 A History of
Scandinavian Literatures; l).

Schumpeter, Joseph A.: Geschichte der ökonomischen Analyse. Göttingen: 2009.

von Schnurbein, Stefanie: „Darstellung von Juden in der dänischen Erzählliteratur des

poetischen Realismus". In: Nordisk Judaistik. Scandinavian Jewish Studies 25 (2004),
S. 58-78.

Winkel Horn, Frederik: Den danske Litteraturs Historie. Fra dens Begyndelse til vore Dage. En

Iiaandbog. Bd. 2. Kopenhagen: 1881.


	Ökononemesis und der masslose Wert der Literatur : zu Figuren des Ökonomischen in Carsten Hauchs Slottet ved Rhinen (1845)

