Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 51 (2013)

Artikel: "Was in der Welt der Endlichkeit das Geld ist, sind geistlich die Begriffe"
: Sgren Kierkegaards monetarer Diskurs Uber das Erkennen der
religibsen Wahrheit

Autor: Tabarasi-Hoffmann, Ana-Stanca
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858181

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

,Was in der Welt der Endlichkeit das Geld ist, sind geistlich die
Begriffe”.

Seren Kierkegaards monetarer Diskurs Giber das Erkennen der
religidsen Wahrheit’

ANA-STANCA TABARASI-HOFEMANN (MAINZ)

In der Geschichte des Vertrauensbegriffes war — wie die Vertrauensforschung am
Beispiel historischer Lexika nachgewiesen hat- bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts
das Gottvertrauen eine Kernkonnotation.! Die spitere Verschiebung des Wort-
sinnes in Richtung des Vertrauens auf andere Menschen (des personalen Ver-
trauens) und des Vertrauens auf die Ordnung des Staates (des sozialen Vertrauens)
wird der Auflésung der ,gottgewollten’ stindischen Ordnung und der Konstitution
des biirgerlichen Subjekts zugeschrieben. Diese habe eine neue, nicht nur gefiihls-,
sondern auch vernunftbasierte Welthaltung zur Folge gehabt.

Was Lexikoneintrige jedoch nicht erkennen lassen, ist der Widerstand, der dieser
Verschiebung des Wortsinnes und der ihm zugrundeliegenden Weltanschauung
entgegengebracht wurde. Der vorliegende Beitrag zeigt am Beispiel der Miinzmeta-
phorik Seren Kierkegaards die Ambivalenzen auf, die diese graduelle Verinderung
des Garanten vertrauensbasierter Handlungen im Kontext des Modernisierungs-
prozesses mit seiner Auflosung vorgegebener Strukturen verursachte. Bei Kierke-
gaard wird die Tauschgesellschaft mit der Theologie (bzw. Literatur) verglichen, das
Geld mit den Wortern. In beiden Bereichen geht es um ein Plidoyer fiir Wahrheit
im Sinn des Authentischen und finanziell Nutzlosen (d.h. des fiirs Weiterkommen
im diesseitigen Leben Nutzlosen) und gegen die Liige im Sinn von Standardisierung
und des finanziell Niitzlichen fiir dieses Leben. Die dabei als notig beschriebene

*  Die Uberarbeitung und Erweiterung der Vortragsfassung fand wahrend meiner Postdoc-Zeit

am Institut fir Religionsgeschichte der Rumanischen Akademie statt, dem ich ganz herzlich
fir die Unterstiitzung danken mochte. Gefordert wurde die Arbeit durch das Projekt Die
sozial-humanistischen Wissenschaften im Kontext der globalisierten Entwicklung — Entwicklung
und Durchfiihrung des Programms fiir postdoktorale Studien und Forschungen, Vertrag:
POSDRU 89/1.5/5/61104, co-finanziert vom Europiischen Sozialfonds durch das
Sektorielle Operationelle Programm zur Entwicklung der Humanressourcen 2007-2013.
Weiterer Dank gebiihrt dem Alfried Krupp Wissenschaftskolleg Greifswald, als dessen Junior
Fellow ich die Vortragsfassung schrieb.

Vgl. Ute Frevert: ,Vertrauen. Historische Anndherungen an eine Gefiihlshaltung”. In:
Emotionalitit. Zur Geschichte der Gefiihle. Hg. von Claudia Benthien, Anne Fleig und Ingrid
Kasten. Kéln, Weimar, Wien 2000 (= Literatur-Kultur-Geschlecht, Kleine Reihe; 16), S. 178-
197; Dies. (Hg.): Vertrauen. Historische Anndherungen. Géttingen: 2003, S. 7-66; Zum
Vertrauensbegriff in der Philosophie vgl. Tanja Gloyna: ,Vertrauen”. In: Historisches
Worterbuch der Philosophie. Bd. 11. Hg. von Joachim Ritter u.a. Basel 2001, Sp. 186-990.



Soren Kierkegaards monetdrer Diskurs 89

Falschmiinzerei ist, wie im Folgenden gezeigt werden soll, eine Form der Kritik, die
sich letztlich nicht nur gegen die falsche Miinze richtet, (deren Wert nicht ihrem
aufgeprigten Wert entspricht,) sondern gegen das Tauschprinzip iiberhaupt. Dem
Tauschprinzip (also der Standardisierung und dem Niitzlichen) steht bei Kierke-
gaard die einzigartige Gabe gegeniiber.

1.  Bibelkritik und Betrugstheorie

In der Theologie wurde im Zuge der Modernisierung die Vertrauensfrage in Kon-
troversen neu gestellt, die mit neuen Formen der religiosen Rechtfertigung auf die
Kritik an der Authentizitit biblischer Berichte reagierten. Religions- und Kirchen-
kritiker wie Spinoza, Toland oder Voltaire provozierten in der Aufklarungszeit eine
grofle Anzahl apologetischer Gegenschriften in ganz Europa. Eine Hauptfrage blieb
jedoch in diesem Kontext, ob nicht die Begriinder des Christentums (sowie aller
anderen Offenbarungsreligionen), also die Augenzeugen, auf deren Berichte alles
Weitere baute, Betriiger seien; absichtliche Betriiger, selbstbetrogene Betriiger oder
betrogene Betriiger (was sie zwar entlastete, dafiir aber Gott belastete). Die Behaup-
tung, dass die Propheten Betriiger seien, war bereits im Buch De tribus impostoribus
aufgestellt worden, dessen Herkunft auf das 8./9. Jahrhundert zuriickgefiihrt wird.
Der Deismus griff sie auf und verwandelte sie in ein Argument dafiir, dass alles, was
im Christentum wber die natiirliche Religion hinausgeht oder ihr widerspricht, ein
von den Aposteln hinzugefiigter Zusatz sei. Die Apologie oder Schutzschrift fir die
verniinftigen Verehrer Gottes von Hermann Samuel Reimarus, die nach der Ver-
offentlichung der Wolfenbiitteler Fragmente durch Gotthold Ephraim Lessing eine
heftige Kontroverse ausloste, betonte dies in Hinblick auf die Auferstehung Jesu.?
Der Fragmentenstreit, der sich nicht zuletzt um die Frage drehte, ob ein absicht-
licher Betrug geschehen sei oder ob die Apostel selbst glaubten, was sie lehrten,
hatte Folgen fiir die Theologie des 19. Jahrhunderts, in der neue Formen der reli-
giosen Rechtfertigung gesucht wurden.*

Der Verzicht auf die Vermittlung zwischen einer allgemein verbindlichen Ratio-
nalitit und der Wahrheit des Glaubens fiithrte zu einer Relativierung des biblischen
Zeugnisses und einer Betonung des ,Selbstverstindnisses’, der nicht propositional
formulierbaren Gewissheit, des Unterschieds zwischen Innenperspektive (des
Glaubigen) und AufBlenperspektive. Diese Verbindung von Glaubensinhalt und
Emotion, die insbesondere fiir Friedrich Schleiermacher’® charakteristisch war und

Vgl. Friedrich Niewohner: Veritas sive varietas. Lessings Toleranzparabel und das Buch von den
drei Betriigern. Heidelberg: 1988.

Hermann Samuel Reimarus: Apologie oder Schutzschrift fiir die verniinftigen Verehrer Gottes.
2 Bde. Frankfurt a. M.: 1972.

Vgl. Friedrich Vollhardt: Reimarus, Lessing und einiger der Folgen. Vortrag gehalten am
17. November 2005 in Wolfenbiittel. Wolfenbiittel: 2006.

[Friedrich Schleiermacher]: Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verdchtern.
Berlin: 1799.



920 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

zu Kierkegaards Zeiten auch an der Kopenhagener Theologischen Fakultit domi-
nierte, tendierte dazu, das Gottesvertrauen von seiner vernunftbetonten Kom-
ponente zu trennen, doch brachte die zeitgleiche Entwicklung der historisch-kri-
tischen Methode der Bibelexegese die Theorie des Priesterbetrugs zunichst nicht
zum Schweigen, sondern nihrte sie. David Friedrich Strauf kniipfte an Reimarus an
und deutete die biblischen Berichte als Mythologisierungen, die unbewusst, auf
natiirliche Weise, von Uberzeugten, nicht von absichtlichen Betriigern auf histo-
rische Ereignisse und das Leben Jesu projiziert worden seien.® Seine hegelianische
Interpretation der pia fraus der Apostel als zeitgemifle Verkleidung einer philo-
sophischen Wahrheit (der Versohnung des Menschlichen und Géttlichen als End-
ziel der historischen Entwicklung) wurde von ihm riickblickend als Kampf gegen die
,Falschmiinzerei’ anderer Theologen gedeutet.” Die Metapher der ,Falschmiinzerei’
wurde auch sonst in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts im Zusammenhang der
historisch-kritischen Philologie verwendet;® die Numismatik als Bestandteil der
philologischen Enzyklopidie erforderte eine dhnliche Echtheitsprifung wie die
philologische Textkritik, die die Bibel als ein Buch wie alle anderen (und zwar als
eine schlecht erforschte, unzuverlissige Sammlung von Fragmenten) ansah. Eine
Verwitterung oder bewusste Filschung des Uberlieferten wurde vorausgesetzt und
eine Ruckkehr ad fontes gefordert.

Da Straufy’ Mythologisierungstheorie die ontologische Grundlage des Christen-
tums in Frage stellte, erweckte sie heftige Debatten. Auch in Dianemark erregte sie
Aufsehen; der Theologiestudent Hans Brachner, der voller Zustimmung einige
Schriften von Straufl tbersetzt hatte, durfte seine Abschlusspriifung nicht mehr
ablegen,” und Hans Lassen Martensen distanzierte sich offentlich von jeglichen
Schlussfolgerungen auf strauBisch-linkshegelianischer Grundlage.'” Hans Christian
Andersen kritisierte in seinem Roman Kun en Spillemand ,die Straufische Ver-
dunstung, welche alles Geschichtliche in Mythen auflést” (,Den straussiske For-

David Friedrich Strauf}: Hermann Samuel Reimarus und seine Schutzschrift fiir die verniinftigen
Verehrer Gottes. Leipzig: 1862; Ders.: Das Leben Jesu, kritisch bearbeitet. 2 Bde. Tiibingen:
1835-1836.

7 Vgl. David Friedrich StrauB: Der Christus des Glaubens und der Jesu der Geschichte. Eine Kritik
des Schleiermacher’schen Lebens Jesu. Berlin: 1865, S. 64-65: ,Dieser mein Beruf [...] geht
gegen die Falschmiinzerei. Wenn ich iiber den Markt gehe, wenn ich an einer Kasse
vorbeikomme, da halte ich die Augen auf. Mit dem falschen Groschen befasse ich mich nicht,
da wire an kein Fertigwerden zu denken; aber wo einer bleierne Thaler, oder gar
Rechenpfennige statt Dukaten auflegt, der hat es mit mir zu tun, der wird mich nicht los, bis
er Uberwiesen ist. Beliebt mache ich mich dadurch freilich nicht, Dank verdiene ich mir
keinen, als von der Wahrheit, der ich diene. Hat sich denn Der Dank verdient, der einst die
Kramer und Wechsler aus dem Heiligtum vertrieb?”

Vgl. Christian Benne: Nietzsche und die historisch-kritische Philologie. Berlin, New York: 2005,
S. 103-10S. Im literarischen Bereich jedoch gebrauchten auch Schiller, Jean Paul und Kleist
den Begriff ,Falschmiinzer” bildlich. Vgl. Jacob und Wilhelm Grimm: Deutsches Wérterbuch.
Bd. 3. Leipzig: 1862, Sp. 1296.

®  Vgl. Jon Stewart: A History of Hegelianism in Golden Age Denmark. Bd. 11. The Martensen
Period. 1837-1842. Kopenhagen: 2007, S. 678-688.

' Hans Lassen Martensen: ,Nutidens religiose Crisis”. In: Intelligensblade 1:3 (1842), S. 53-79.



Soren Kierkegaards monetdrer Diskurs 91

dunstning, som opleser Alt Historisk i Myther”),'’ und bezeichnete sie als eine Art
Freigeisterei; eine Stelle, die Seren Kierkegaard in seiner Rezension des Romans
zwar im epischen Kontext unpassend fand, aber inhaltlich nicht abwies.'? Spiter sah
Kierkegaard im entgegengesetzten Fall des danischen Theologen Adolph Peter
Adler, der als Folge einer nichtlichen Vision, in der ihm Jesus Christus erschienen
sei, den Hegelianismus offentlich ablehnte, eine Parallele zu Strauf3 ."?

Die Auseinandersetzung mit der Betrugstheorie war also in danischen Theo-
logenkreisen an der Tagesordnung. Auch éltere Formen der Betrugstheorie wurden
studiert; so exzerpierte Soren Kierkegaard 1838 eine Ausgabe des Buches von den
drei Betriigern.'* Dabei schlussfolgerte er, dass der Autor kein Spotter der Religion
sei, sondern ein wahrheitssuchender Zweifler.’® Zweifel als Wahrheitssuche, die
durch Verzweiflung das Wahre aufschliefit, war im hegelianischen Zusammenhang
legitimiert worden; bei Hegel wurden Reflexion und Reflexionskritik nach dem
Durchlaufen eines dialektischen Liuterungsprozesses gleichermaflen gerechtfertigt.
Bei Kierkegaard sollte der Zweifel als Wahrheitssuche sich jedoch in eine dauerhafte
Mobilisierung des Zweifels (in der Form, in der er sich auch gegen den Zweifelnden
selbst richtet,) in den Zweifel als unentwegte Priifung des Glaubens und Wissens
verwandeln, die auch die Uberpriifung der Falschmiinzerei selbst hinterfragte. '°

2. Offenbarung und Vertrauensgarantie

Die seiner Meinung nach einzig mogliche Beweisform der offenbarten Wahrheit hat
Seren Kierkegaard am Ende seines Lebens in der Flugblattreihe Qieblikket (Der
Augenblick) beschrieben. Es handelt sich um die Bereitschaft, fiir seinen Glauben zu
leiden. Hans Lassen Martensens Gedichtnisrede auf Bischof Jacob Peter Mynster
am Sonntag vor dessen Begribnis (5. Februar 1854) hatte aufgrund der Erhebung
Mynsters unter die echten Wahrheitszeugen des Christentums Kierkegaards Unmut
erregt und ab Dezember 1854 zum offenen Angriff auf die Staatskirche gefiihrt. Fiir
Kierkegaard waren die echten Wahrheitszeugen allein die Mirtyrer der ersten
Christenheit; die Kirche konnte jedoch nicht akzeptieren, dass sie ein abgemildertes

"' Vgl. H.C. Andersen: Kun en Spillemand. Kopenhagen: 1837, S. 119-120. Ubersetzung zit.

nach H.C. Andersen: ,Nur ein Geiger”. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 9. Leipzig: 1847, S.

117.

Soren Kierkegaard: ,Af en endnu Levedes Papirer”. In: Soren Kierkegaards Skrifter. Hg. von

Niels Cappelorn. Kebenhavn 1997ff,, hier Bd. 1, S. 48. Zitatbelege nach dieser Ausgabe im

Folgenden mit der Sigle SKS, Band- und Seitenangabe.

Vgl. George Pattinson: ,D.F. Strauss: Kierkegaard and Radical Demythologization”. In:

Kierkegaard and his German Contemporaries. Bd. 11: Theology. Aldershot 2007 (= Kierkegaard

Research: Sources, Reception and Resources; 6), S. 233-258.

Die Rede ist von De impostura religionum breve compendium seu liber de tribus impostoribus,

nach zwei Manuskripten und mit historisch-literarischer Einleitung. Hg. von Friedrich

Wilhelm Genthe. Leipzig: 1833.

5 SKS 18: 373.

¢ Vgl. Markus Kleinert: Sich verzehrender Skeptizismus. Liuterungen bei Hegel und Kierkegaard.
Berlin, New York: 2008.

12

13

14



92 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

Christentum reprisentiere, und identifizierte ihre Verkiindigung mit dem Christen-
tum des Neuen Testaments.

Im Artikel Var Biskop Mynster et ,Sandhedsvidne’ et af ,de rette Sandhedsvidner'- er
dette Sandhed? (War Bischof Mynster ein ,\Wahrheitszeuge', einer von den ,echten Wahr-
heitszeugen’ — ist das Wahrheit?) aus der Zeitung Fadrelandet (Nr.295 vom
18. Dezember 1854) betonte Kierkegaard, dass Mynster ein Mann von Charakter
und Grundsitzen zu sein schien, ,wihrend er in Wahrheit zwar in hohem Mafle
weltklug war, aber schwach, genusssiichtig und grof nur als Vortragskiinstler” war.
»Mein Ungliick war, dass ich, von einem verstorbenen Vater mit ,Mynsters Predigt
aufgezogen, auch aus Pietit gegen den verstorbenen Vater diesen falschen Wechsel
honorierte anstatt ihn zu protestieren.”’” Dass dieses Ungliick sich fiir ihn dann doch
zum Guten wendete, verdanke er der Vorsehung. Was zunichst nur Betrug war,
inderte sich also zunichst in einen akzeptierten Betrug (aus Respekt fiir den Vater
als Vertrauensgaranten); und schliefllich, als der menschliche Vertrauensgarant
nicht mehr da war, erhielt der Wechsel durch die Vorsehung (gottliche Garantie)
seinen Wert zuriick, gerade indem er protestiert wurde; nur scheinbar paradox, denn
der neue Wert des falschen Wechsels ist eine Gabe, nicht die Riickzahlung einer
Schuld.

In Der Augenblick (Nr.9 vom 24. September 1855) wird der Mangel an Wahr-
heitsgarantie in einem Text mit dem Titel Preasten ikke blot beviser Christendommens
Sandhed, men han modbeviser den med det Samme (Der Pfarrer beweist nicht nur die
Wahrheit des Christentums, sondern widerlegt sie auch im gleichen Augenblick) be-
schreiben; dort wird das Problem als ein allgemein verbreitetes dargestellt. Die
ersten Zeugen des Christentums seien bereit gewesen, Leib und Blut fiir den Glau-
ben zu opfern, was die anderen Menschen sehr beeindruckte und sie davon tber-
zeugte, dass es sich beim Christentum um die Wahrheit handeln miisse. Ganz anders
die Pfarrer des 19.Jahrhunderts. Diese machten aus der Aufopferung der ersten
Glaubenszeugen einen Broterwerb, also ,das Gegenteil dessen, dass man leidet”,'®
und brachten insofern im gleichen Atemzug Beweis und Widerlegung:

Ved at see de Herlige, Sandhedsvidnerne, vove Alt for Christendommen, foranlediges
man til den Slutning: Christendommen maa vere Sandhed; ved at agte paa Prasten
foranlediges man til den Slutning: Christendommen er nok ikke Sandheden, men Pro-
fiten er Sandheden. [ ... ] Prastens Beviis: at bevise Christendommens Sandhed deraf,
at han tager Penge for, har Profit af| lever af, med Familie jeevnt avancerende lever af -
at Andre have lidt, er Selvmodsigelse, er, christeligt, Snyderie. (SKS 13, 385).

7 ,medens Sandheden var, at han var i hei Grad verdslig klog, men svag, nydelsessyg og kun

stor som Declamator - [...] min Ulykke var, at jeg, af en afded Fader opdragen ved
,Mynsters Prazdiken’, ogsaa, af Pietet mod den afdede Fader, honorerede denne falske Vexel i
Stedet for at protestere den.” (SKS 14, 126). Ubersetzung vgl. Soren Kierkegaard:
Gesammelte Werke. 34. Abteilung: Der Augenblick. Aufsitze und Schriften des letzten Streits.
Diisseldorf: 1958, S. 8.

'8 ,[L]ige det Modsatte af at lide” (SKS 13, 385). Ubersetzung vgl. Kierkegaard: Der Augenblick,
S.318.



Soren Kierkegaards monetdrer Diskurs 93

Sieht man die Herrlichen, die Wahrheitszeugen, alles fiirs Christentum aufs Spiel set-
zen, so kommt man zu dem Schluss: Das Christentum muss Wahrheit sein; achtet man
auf dem Pfarrer, so kommt man zu dem Schluss: das Christentum ist doch nicht die
Wahrheit, sondern der Nutzen ist die Wahrheit. [ ... ] Der Beweis des Pfarrers: die
Wahrheit des Christentums damit zu beweisen, dass er dafiir Geld nimmt, davon Ge-
winn hat, davon lebt, mit Familie ein glattes Fortkommen hat —, dass andere gelitten
haben, ist ein Selbstwiderspruch, ist, christlich, Betrug."

Man sollte laut Kierkegaard einem solchen Pfarrer in christlicher Hinsicht das
Handwerk legen, wie in biirgerlicher Hinsicht einem Dieb das Handwerk gelegt
werde, denn er lie8e sich das Leiden der Mirtyrer zu Gute kommen und stehle, was
den ersten Wahrheitszeugen gehorte (das heiflt, was sie verdient, aber aufgrund
ihrer Verfolgung nicht bekommen hatten). In antisemitischer Bildlichkeit, die an das
Stereotyp des jiidischen Wucherers ankniipft,”® wird ein solcher Pfarrer von Kierke-
gaard auch mit einem Juden verglichen, hinter dem ,Hep!” gerufen werde/gerufen
werden miisse. Als Betriiger der einfaltigen Masse, die sein profitorientiertes Han-
deln bzw. seine Transaktionen (Dinisch: ,Trafik“) nicht durchschaue, begehe der
Pfarrer einen Vertrauensbruch, der anhand einer Metaphorik beschrieben wird, die
dem dinischen Staatsbankrott von 1813 entlehnt zu sein scheint:

Hvad Under da, at Christendommen slet ikke er til, at det Hele med Christenhed er
Galimathias, naar de der ere Christne ere det i Tillid til Prestens Beviis, antage, at
Christendommen er Sandhed i Tillid til Praestens Beviis: at Noget er Sandhed, fordi En
er villig nok til at have Profit deraf, og maaskee endog, raffinerende, tager den Profit
mere, at forsikkre, at han er villig til at lide. I Tillid til dette Beviis at antage Christen-
dommens Sandhed er lige saa meningslost som at ansee sig selv for en velhavende
Mand, fordi man har mange Penge mellem Hender, som ikke tilhore En, eller fordi
man eier en Deel Seddel-Penge, udstedte af en Bank, som intet Valuta eier. (SKS 13,
386).

Was Wunder dann, dass das Christentum tiberhaupt nicht da ist, dass alles mit der
Christenheit Kauderwelsch ist, wenn die, welche Christen sind, das im Vertrauen auf
dem Beweis des Pfarrers sind, wenn sie annehmen, das Christentum sei Wahrheit im
Vertrauen auf dem Beweis des Pfarrers: dass nimlich etwas Wahrheit ist, weil einer
gern bereit ist, Gewinn davon zu haben, und vielleicht sogar, abgefeimt, den Gewinn
hinzunimmt, dass er versichert, er sei bereit zu leiden. Die Wahrheit des Christentums
im Vertrauen auf diesem Beweis anzunehmen, ist ebenso widersinnig, wie wenn man
sich fiir einen wohlhabenden Mann hielte, weil man viel Geld in den Hinden hat, das

Ubersetzung vgl. Kierkegaard: Der Augenblick, S. 318.

Peter Tudvad weist auf den Zusammenhang zwischen Kierkegaards mehrfachem Gebrauch
des Judenbildes zur Bezeichnung eines karikierten Christentums und der literarischen
Judenverfolgung sowie den Pogromen (Hep-hep-Krawallen) in den Jahren 1813-1819 hin.
Den Juden wurde damals auch vorgeworfen, nach dem Staatsbankrott Gold und Silber, das
dem Staat gehorte, ins Ausland geschafft zu haben, insofern wurden sie auch zu
Siindenbdcken des Staatsbankrotts gemacht: Vgl. Ders.: Stadier pd antisemitismens vej. Soren
Kierkegaard og jederne. Kopenhagen: 2010.

20



94 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

einem nicht gehort, oder weil man einen Haufen Papiergeld besitzt, ausgestellt von ei-
ner Bank, die keine Valuta besitzt.?!

Die Wahrheit wird als Vertrauensfrage dargestellt, und die personliche Garantie, die
dafiir gebracht werden muss, zum eigentlichen Problem der Wahrheit und des
Glaubens gemacht. Da die Wahrheit einen Wert hat, und aufgrund der langen
Uberlieferung der christlichen Offenbarung mit einem geerbten Sachwert vergleich-
bar ist, bietet der monetire Diskurs in diesem Zusammenhang die Moglichkeit einer
komplexen Auseinandersetzung mit der geistigen Falschmiinzerei, der Inflation
durch Wihrungsausstellung ohne Deckung, oder dem geistigen Diebstahl. Im
Entwurf zum Flugblatt Der Augenblick Nr. 10 wird die zeitgenossische Christenheit
eines Verbrechens bezichtigt, das der unberechtigten Aneignung eines Erbes gleich-
kommt, wo die Verpflichtung, die mit der Ubernahme eines Erbes verbunden ist,
nicht mit iibernommen wird.*

Wihrend ein Erbe grundsitzlich wenigstens auch aus Gegenstinden oder
Grundstiicken bestehen kann, die nicht verfilscht, sondern nur unrechtmafig
erschlichen werden konnen, so sieht es mit dem Papiergeld ganz anders aus. Inso-
fern hat der Vergleich der moralischen und metaphysischen Werte mit dem Geld
weiterreichende Implikationen als der Aspekt des (rechtmafigen) Besitztums und
des Gewinnes. Weder Papiergeld noch die Miinzen oder Gold und Silber hatten
urspriinglich einen Wert, der immer und tiberall gegolten hat. Sie sind alle auf Kon-
ventionen und externe Garantien (Vertrauen) angewiesen. Als symbolisch ver-
dichtete Versprechen auf Giiter, die in und mit der Miinze, dem Geldschein oder
dem Goldstiick nicht prisent sind, passen sie diese Giiter in Ordnungen und Wert-
gefiige ein und setzen Sein in Sinn um (sind ,ontosemiologisch).”® Sie machen
Ungleichartiges dquivalent und wirken synthetisierend, dienen der Kommunikation
unter Leuten, die auf einander angewiesen sind, und schaffen gleichzeitig Distanz
zwischen diesen. Doch auflerhalb ihres Geltungsbereiches (einer bestimmten Ord-
nung) sind sie nichts mehr wert.

Gold allerdings hat, sobald es vermarktet wird, einen vom Markt vorgegebenen
Tauschwert. Deswegen kann Kierkegaard es zu Recht der Miinze entgegenstellen,
deren aufgeprigter Wert nicht notwendig dem Tauschwert des Metalls entspricht,
sondern sich allein auf externe Garantien stiitzt. Was fiir die Miinze gilt, gilt in noch
stirkerem Maf} fiir das Papiergeld, das so gut wie iiberhaupt keinen Tauschwert
mehr besitzt. Die zwischenmenschliche Vereinbarung, die den Tauschwert des
Goldes bestimmt, wird jedoch von Kierkegaard nicht weiter reflektiert. Wie viele

21

Ubersetzung vgl. Kierkegaard: Der Augenblick, S. 314-315. Im Herausgeberkommentar zu
SKS 13 wird an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass nach dem Staatsbankrott (ab 1814 bis
1873) die Geldscheine den Vermerk ,paa Valuta, som Banken eier, er denne Rigsbank-
Seddel udstedt” trugen.

22 SKS 13,400-401. Ubersetzung vgl. Kierkegaard: Der Augenblick, S. 325.

2 Vgl. Jochen Hérisch: Kopf oder Zahl? Die Poesie des Geldes. Frankfurt a. M.: 1996, S. 219-220,
sowie Andreas Urs Sommer: Friedrich Nietzsches ,Der Antichrist'. Ein philosophisch-historischer
Kommentar. Basel: 2000, S. 156-166.



Soren Kierkegaards monetdrer Diskurs 95

Autoren des 18. und 19. Jahrhunderts kontrastiert er Goldmiinzen (Kurantmiinzen)
mit dem Papiergeld und mit den Scheidemiinzen, deren innerer Miinz-Metallwert
geringer als der aufgeprigte Wihrungsnominalwert war.** Ahnlich setzt er eine
urspriingliche Wahrheit (Offenbarung) voraus, die nicht auf menschliche Konven-
tionen beruht, und die es also wert ist, dass man sein Leben dafiir opfert. Das Erb-
stlick, das sich die Pfarrer aneignen, hat einen wirklichen Wert.

3. Lessings Munzmetaphorik

Die Metaphorik des Erbes und des Betrugs lisst an Lessings Nathan der Weise
denken, wo ebenfalls das theologische Problem der Wahrheit am Beispiel des juris-
tischen und 6konomischen Problems des Besitzes erliutert wird, die Frage nach der
rechten Religion jedoch als eine der Sache unangemessene Fangfrage dargestellt
wird. Kierkegaard besafl Lessings Schriften in 32 Bianden und bezog sich auf Les-
sings Deutung der Wahrheitssuche nicht nur in seinen Philosophischen Brocken, den
Erbaulichen Reden von 1843 und 1844 und der Abschliefenden unwissenschaftlichen
Nachschrift (den ausfiihrlichsten Beispielen seiner Auseinandersetzung mit Lessing),
sondern auch in vielen anderen Schriften.”® Allerdings wird der Betrug in der Ring-
parabel aus Lessings Nathan (Lessings literarische Weiterfiihrung der Kontroverse
um Reimarus) zuallererst dem Vater (Gott selbst) und nicht den Séhnen (den
Propheten der Offenbarungsreligionen) zugeschrieben, und er geschieht aus Liebe;
denn der Vater, der alle drei Sohne gleich liebt, will keinen iibervorteilen und lasst
den Wunderring filschen. Erst wenn die Nachfolger die geerbten Ringe nicht im
Sinne eines ethischen Leistungswettbewerbes einsetzen (sozusagen die Verpflich-
tung, die Kierkegaard mit dem Erbe verband, nicht annehmen), sind diese nicht nur
Betrogene, sondern zusitzlich auch ,betrogene Betriiger".*

Die in Lessings Ringparabel dargestellte Methode der Glaubensiiberprifung ist
dem marktwirtschaftlichen Konkurrenzverhalten und Vorteilsdenken nachgebildet.
Nathan folgt in seinem Handeln der Tauschmoral und dem kapitalistischen Prinzip
der Besitz- und Wertsteigerung durch aktuelles Verzichten.”” Dies steht im Gegen-

*  Als Kreditgeld waren Scheidemiinzen nur in begrenzter Hohe gesetzliche Zahlungsmittel (es

gab eine Begrenzung des schuldenbefreienden Annahmezwanges). Es galt dabei meist vor

1871 die Vorschrift, dass niemand mehr Scheidemiinzen als bis zum Betrag der kleinsten

Kurantmiinze anzunehmen brauchte.

Vgl. hierzu zusammenfassend Curtis L. Thompson: ,Gotthold Ephraim Lessing:

Appropriating the Testimony of a Theological Naturalist”. In: Kierkegaard and the

Renaissance and Modern Traditions. Bd. 1: Philosophy. Hg. von Jon Stewart. Aldershot: 2009

(= Kierkegaard Research: Sources, Reception and Resources; §), S. 77-112.

% Gotthold Ephraim Lessing: ,Nathan der Weise”. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 2. Hg. von
Herbert G. Gopfert u.a. Miinchen 1971, S. 279.

¥ Vgl. Wolf Wucherpfennig: ,Nathan, der weise Hindler”. In: Akten des VL. Internationalen
Germanistenkongresses Basel 1980. Hg. von Heinz Rupp und Hans-Gert Roloff. Bern u.a.:
1980 (= Jahrbuch fiir Internationale Germanistik Reihe A.; 8:4), S. 57-64.

28



96 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

satz zur furstlichen Verschwendung Saladins, doch die Wahrheit selbst entzieht sich
diesem 6konomischen Prozess, sie lasst sich nicht dingfest machen:

Ich bin

Auf Geld gefasst; und er will - Wahrheit. Wahrheit!
Und will sie so, - so bar, so blank, — als ob

Die Wahrheit Miinze wire! - Ja, wenn noch
Uralte Minze, die gewogen ward! —

Das ginge noch! Allein so neue Miinze,

Die nur der Stempel macht, die man aufs Brett
Nur zahlen darf, das ist sie doch nun nicht!

Wie Geld in Sack, so striche man in Kopf

Auch Wahrheit ein? Wer ist denn hier der Jude?
Ich oder er? — Doch wie? Sollt” er auch wohl
Die Wahrheit nicht in Wahrheit fodern??®

Diese Reaktion Nathans auf Saladins Frage nach der rechten und wahren Religion
deutet auf den Abstraktionsprozess hin, der sowohl der rechnerischen Kopfarbeit
des Kaufmanns als auch der Religionsphilosophie zu Grunde liegt. Doch seine
Uberlegungen lassen eher darauf schliefen, dass die eigentliche gottliche Wahrheit
keine Miinze ist, also kein auf Vereinbarung basierter Wert, der verhandelbar wire
oder ungedeckt sein konnte; kein leicht fassbares Objekt, nichts Evidentes, Unmit-
telbares (,bar und blank”). Es scheint nur so, ,als ob die Wahrheit Miinze wire”,*
aber sollte man den Vergleich akzeptieren, dann héchstens mit der ,uralte[n]
Miinze, die gewogen ward”, dem vormiinzlichen Wiegegeld ohne Prigung, dessen
Gewicht allgemein erkennbar war, nicht mit der neuen Miinze (Scheidemiinze),
»die nur der Stempel macht”, also nur subjektiv garantiert ist, nicht ,erwigt”.

Lessing verwendet hier in kritischer Weise einen alten Topos, denn der Vergleich
der Wahrheit oder des (wahrheitsvermittelnden) Wortes mit dem Geld geht auf
antike Gedichtnistheorien zuriick.*® Er wurde im S. und 4. Jh. v. Chr. auf die Titig-
keit der Sophisten bezogen; Platon dagegen nannte in Phaidon 69a die Tugend ,die
einzig rechte Miinze”. Auch der Spruch des Horaz ,verba valent sicut numi” wurde

*  Lessing: Nathan der Weise, S. 275.

»  Die Forschung hat Nathans Monolog aufgrund seiner mehrfach unterbrochenen Redeweise
in dieser Hinsicht unterschiedlich gedeutet: entweder in dem Sinn, dass Wahrheit durchaus
mit der Miinze vergleichbar sei, und zwar mit der alten Miinze, oder in dem Sinn, dass sie
zwar nicht vergleichbar sei, aber wenn man sich iiberhaupt auf den Vergleich einliele, um mit
Saladin zu kommunizieren, dann am ehesten mit der alten Miinze: ,das ginge noch”. Vgl.
insbesondere Peter Demetz: Gotthold Ephraim Lessing: Nathan der Weise. Vollstiandiger Text,
Dokumentation. Frankfurt a. M., Berlin 1966; Helmut Fuhrmann: ,Lessings Nathan der Weise
und das Wahrheitsproblem®. In: Lessing Yearbook XV (1983), S. 63-95, und Hans-Jiirgen
Schliitter: ,,...als ob die Wahrheit Miinze wire’. Zu Nathan der Weise 111,6". In: Lessing
Yearbook X (1978), S. 65-74. Ich schlieBe mich Fuhrmanns und Schliitters Deutung an, dass
der von Nathan gebrauchte Konjunktiv irrealis die Identifikation der Wahrheit mit der
Miinze ausschlief3t.

Vgl. die mnemonische Metapher des Hirnes als Thesaurus in Ad Herennium 111, 28, Cicero,
De oratore, 1,18 und Quintilian, Institutio oratorica, X1,2,1.

30



Soren Kierkegaards monetdrer Diskurs I

haufig zitiert und abgewandelt.’’ Der Miinzvergleich wurde in Sprachtheorien des
18. Jahrhunderts ebenfalls mehrfach verwendet.*> Dass Miinze, Wort und letztlich
auch Wahrheit auf Ubereinkunft basieren und der Kommunikation dienen, spielte
dabei eine genauso wichtige Rolle wie die tradierte Geschichte der Entstehung des
Geldes, die vom engen Zusammenhang von Goétterkult und Geldwirtschaft ausging.
Der Jerusalemer Tempel nutzte als Tempelwihrung den tyrischen Schekel (der
freilich das Bild eines fremden Gottes, Melkart, trug), das Heiligtum des Apollon in
Delphi hiitete den athenischen Staatsschatz und iibernahm auch Bankfunktionen,
um ihn zu vermehren, der Tempel der Juno Moneta in Rom hatte seine eigene
Miinzpragung, und die umfassende, wenngleich ambivalente Funktion des Gottes
Hermes (als Gott der Redekunst, der Kaufleute und der Diebe) deutet ebenfalls auf
die Verbindung des Geldes mit der Sprache und dem Gottlichen. Die kultische
Funktion des heiligen Geldes (Ersetzung realer Blutopfer durch Tieridole) steht im
Zentrum der Theorien iiber die religiose Herkunft des Geldes,* und man hat auch
vermutet, dass magische Gegenstinde, die Schutz, Glick und Wohlstand ver-
sprachen, die eigentlichen Vorlaufer des Geldes sind,** auch wenn ein wesentlicher
Unterschied zwischen dem Talisman, den man behalten sollte, und dem Geld, das
man ausgeben sollte, besteht.

Der Zusammenhang zwischen den Schuldigkeiten gegeniiber Gott und den
Schulden gegeniiber den Glaubigern spielte sowohl im Judentum als auch im Chris-
tentum eine wesentliche Rolle, (was nicht zuletzt im Vaterunser sichtbar ist,) und
diese Uberlagerung des ,Redens von Gott’ mit dem ,Reden vom Geld" ist in zahl-
reichen biblischen Gleichnissen erkennbar (u.a. im Gleichnis vom unbarmherzigen
Glaubiger, Mt 18,24; in demjenigen von den anvertrauten Talenten, Mt 25,14-30
und Lk 19,12-27; im Gleichnis von dem Arbeitern im Weinberg, Mt 20,1-6; im
Gleichnis vom treuen und untreuen Knecht, Mt 25,45-51; im Gleichnis vom unge-

3t Zur Geschichte dieses Topos und der heute gingigen Ausdriicke, die die Miinzmetaphorik

fortsetzen (,Wortschatz”, ,linguistische Anleihen”, ,Reichtum der Sprache”, ,fliissige Rede” -
wie flissiges Geld, Rede und Geld als ,Vermogen”, ,sein Scherflein beitragen®, ,aus echtem
Schrot und Korn” u.a.m.) vgl. Harald Weinrich: ,Miinze und Wort. Untersuchungen an
einem Bildfeld”. In: Ders.: Sprache in Texten. Stuttgart: 1976, S. 276-290; Florian Coulmas:
Die Wirtschaft mit der Sprache. Eine sprachsoziologische Studie. Frankfurt a. M.: 1992 und
Lothar Bornscheuer: ,Zur Geltung des ,Mythos Geld’ im religiosen, 6konomischen und
poetischen Diskurs”. In: Mythos im Text. Zur Literatur des 20. Jahrhunderts. Hg. von Rolf
Grimminger und Iris Hermann. Bielefeld: 1998 (= Bielefelder Schriften zu Linguistik und
Literaturwissenschaft; 10), S. §5-105. Fiir das Danische liee sich Ahnliches aufzeigen, vgl.
u.a. Ausdriicke wie ,at give en snak for pengene’; ,at fa klare ord for pengene rene’ oder das
Sprichwort: ,Hvo der ej har penge i pungen, mé have gode ord pa tungen.’

Vgl. Richard T. Gray: ,Buying into Signs: Money and Semiosis in Eighteenth-Century
German Language Theory”. In: The German Quarterly 69:1 (Winter 1966), S. 1-14 (der auch
auf Lessings Nathan eingeht, aber die Hinterfragung der Analogie durch Nathan nicht
wahrnimmt) und Claudia Henn-Schmélders: ,Sprache und Geld oder ,Vom Gesprich”. Uber
Adam Miiller”. In: Jahrbuch der deutschen Schiller-Gesellschaft 21 (1977), S. 327-351.

* Vgl Bernhard Laum: Heiliges Geld. Tiibingen: 1924, S. 39; Falk Wagner: Geld oder Gott? Zur
Geldbestimmtheit der kulturellen und religiosen Lebenswelt. Stuttgart: 1984, S. 96.

Vgl. René Sédillot: Histoire morale et immorale de la monnaie. Paris: 1989.

32

34



98 Ana-Stanca Tabarasi-Hoﬁmann

treuen Verwalter, Lk 16,1-8 und in demjenigen von der verlorenen Drachme, Lk
15,8-10). Einen Hohepunkt erreichte diese Assoziation in den Debatten iiber den
Calvinismus, die die Frage nach der Pradestination und nach Gottes Gnade mit der
Frage verbanden, ob man Zins nehmen diirfe, und im gesamten Zusammenhang
zwischen Protestantismus und Wirtschaftsordnung,® einschlieflich der Sozialethik.
Denn ,wer sich des Armen erbarmt, der leihet dem Herrn; der wird ihm wieder
Gutes vergelten” (Spr 19,17).

Lessing spielt auf diese Geschichte der Miinzmetapher an. Doch Nathan bezahlt
Saladin mit einem ,Mirchen“* (einer Parabel oder einem Mythos) statt der ,baren”
Wabhrheit, die ihrerseits von Saladin anstatt des Geldes verlangt worden war, und
bietet gleich darauf freiwillig und zum eigenen Vorteil Saladdin das Geld an, auf
dessen Zahlung dieser verzichtet hatte. Die traditionelle Konkurrenz der Leitmedien
Geld und Literatur (bzw. Mythos, wenn man ihn nur aus erzihlerischer Sicht be-
trachtet,) geht in dieser Szene zumindest zugunsten der Literatur (des Mythos)
aus,”” und die echte Wahrheit, der urspriingliche Ring, spielt keine Rolle mehr, weil
der gute Gebrauch der (woméglich falschen) Ringe, die Orthopraxie, im Vorder-
grund steht. Denn die alte Wahrheit ist durch ihre Uberlieferung zu einer Ver-
trauensfrage geworden, und diese gilt fiir alle Offenbarungsreligionen:

Denn griinden alle sich nicht auf Geschichte?
Geschrieben oder tiberliefert! - Und
Geschichte muss doch wohl allein auf Treu

Und Glauben angenommen werden nicht?3

4. ,Die Vertraulichkeit des Herrn“

Fiir Lessing haben die Vertrauensfrage und die Frage nach der Uberlieferung eine
wichtige Funktion fiir die Herausbildung des religiosen Toleranzgedankens. Sie
erlauben Kritik am Bestehenden und gleichzeitig seine Bewahrung, und die Dif-
ferenzierung zwischen Geist und Buchstabe macht sogar ein Christentum ohne
Bibel moglich. Fiir Kierkegaard dagegen konnen die Propheten keine ,betrogenen
Betriiger” sein, denn Gott ist kein Betriiger, sondern der Einzige, zu dem man Ver-
trauen haben kann und Vertrauen haben sollte, auch wenn das einem keineswegs

3% Vgl. Max Weber: ,Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus”. In: Ders.:

Gesammelte Aufsditze zur Religionssoziologie I. Tlibingen: 1920, S. 17-206. Webers Thesen
tiber die protestantische Kapitalbildung durch asketischen Sparzwang gelten jedoch
inzwischen als weitgehend widerlegt. Vgl. etwa Fernand Braudel: Die Dynamik des
Kapitalismus. Stuttgart: 1986, S. 627-630 und Davide Cantoni: The Economic Effects of the
Protestant Reformation: Testing the Weber Hypothesis in the German Lands. Job Market Paper.
Harvard University, 10. November 2009. www.econ.upf.edu/docs/seminars/cantoni.pdf
(Zugriff: Marz 2011).

36 Lessing: Nathan der Weise, S. 275.

7 Zur Konkurrenz der Leitmedien Geld und Literatur vgl. hierzu Hérisch: Kopf oder Zahl, S.
94.

% Lessing: Nathan der Weise, S. 278.



Soren Kierkegaards monetdrer Diskurs 29

das Leben erleichtert. Im Jahre 1847 bemerkt er in einem seiner Notizbiicher, dass
statt des Predigens iiber hohe Tugenden wie Glaube, Liebe und Hoffnung von den
Pfarrern — gemeint ist wohl Peter Johannes Spang (1796-1846) — besser offen gesagt
werden solle:

Indlad Dig aldrig med Gud, og frem for [Alt] aldrig i nogen egl. Fortrolighed. Indlad
Dig aldrig med Msk. og bild Dig saa ind i Forening med dem at I indlader Eder med
Gud, fordi I nzevne Guds Navn paa en lige saa intetsigende Maade som det Zirat skri-
ves, hvilket Legerne skrive over Recepter. (SKS 20, 113, NB 187).

Lass dich niemals mit Gott ein, und vor allem niemals in eigentlichem Vertrauen. Lass
dich mit den Menschen ein, und im Verein mit ihnen bilde dir dann ein, dass ihr euch
mit Gott einlasst, weil ihr Gottes Namen nennt auf eine genauso nichtssagende Art,
wie die Schnérkel geschrieben sind, mit denen die Arzte ihre Rezepte versehen.*

Nur alle acht Tage an Gott denken und seinen ,Biickling” machen, schiitze namlich
vor Anfechtungen und wiirde auch dem Zustand und dem Bediirfnis der meisten
Zuhorer einer Predigt entsprechen. Sich dagegen Tag und Nacht und unabhingig
von der Meinung der Menschen so mit Gott einlassen, ,dass er dein einziger Ver-
trauter wird”, sei gefahrlich:

Tank Dig, at han sa lod Dig i Stikken, naar Du havde forstaaet om ham, at han i Sand-
hed er den eneste Hjzlper og derfor ikke brydt Dig om andre Hjalpere, tznk Dig, han
lod Dig i Stikken, tenk Dig - at han ikke var til! Nei, hold Dig til Virkeligheden, gaa
ikke for meget i Kirke, gaa hell. Aldrig ene ind til Gud, thi det er farligt, han kunde gjore
for sterkt et Indtryk, og det er hell. Ei juridisk rigtigt, thi i Forhold til Gud maa man be-
standig see at have Noget at holde sig til at han ikke ganske gjor En til Intet. Beed aldrig
til Gud i Eensomhed, alsdrig som Dit Hjerte vilde tilskynde Dig i grendselos Tillid, nei
leer visse Formularer udenad, hvorom Du med Sikkerhed veed, at Andre har med held
benyttet dem. (SKS 20, 113, NB 187).

[S]tell dir vor, er liee dich dann im Stich, wenn du von ihm verstanden hittest, dass er
in Wahrheit der einzige Helfer ist, und du dich deshalb um andere Helfer nicht ge-
kiimmert hattest; stell dir vor, er liefle dich im Stich, stell dir vor - es gabe ihn nicht!
Nein, halte dich an die Wirklichkeit, geh nicht zu oft in die Kirche, gehe auch niemals
allein bei Gott ein, denn das ist gefahrlich, es konnte einen zu starken Eindruck ma-
chen, und es ist auch von Rechts wegen nicht richtig, denn im Verhiltnis zu Gott muss
man stets zusehen, dass man etwas hat, woran man sich halt, damit er einen nicht ganz
zunichte macht. Bete niemals zu Gott in der Einsamkeit, niemals wie es dir dein Herz
eingeben méchte im grenzenlosen Vertrauen, nein, lerne bestimmte Formulare aus-
wendig, von denen du mit Sicherheit weif3t, dass andere sie mit Erfolg benutzt haben.*

Derjenige, der ,die Vertraulichkeit des Herrn“ (,Herrens Fortrolighed”) par
excellence besitzt, ist Hiob — so beschreibt ihn Kierkegaard in den Vier erbaulichen
Reden von 1843 in einer womdglich eigenen Ubersetzung des Buches Hiob 29,4
(SKS S, 125). Insofern ist eindeutig, dass das Gottesvertrauen mit menschlich

¥ Ubersetzung zit. nach Séren Kierkegaard: Gesammelte Werke. [Anhang]: Die Tagebiicher.

5 Bde. Hg. von Hayo Gerdes. Diisseldorf: 1962-1974, hier: Bd. 11, S. 93.
# Ubersetzung vgl. Kierkegaard, Die Tagebiicher. Bd. 11, S. 94.



100 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

gesehen unerklarlichem irdischem Leid verbunden ist, und es wird entsprechend
ambivalent beschrieben. Irdisches Vertrauen macht das Leben ,leichter, das heifdt
geschwitziger und flacher”, alleiniges Vertrauen zu Gott macht das Leben ,entsetz-
lich angestrengt — aber soll es das nicht gerade sein?“*' Denn Stehlen wiirde den
Armen auch das Leben leichter machen und ist dennoch nicht recht und nicht
erlaubt. Freundschaftliches Vertrauen unter Menschen jedoch konne von den
Sachen ablenken, die man tun wiirde, wenn man nur Gott zum Vertrauten hitte.

Bei Kierkegaard stellt sich die Lessingsche Perspektive der Pluralitit der Reli-
gionen insofern nicht ein, als sein Ziel die Individualisierung aller Glaubensinhalte
ist. Die Subjektivisierung lasst sozusagen jeden Glaubigen seine eigene Religion
haben, die eine Entwicklung des Potentials des Subjekts bedeutet und das Ver-
gangene im Gegenwirtigen aktualisiert. Wenn die Religion, historisch gesehen,
relativ ist, so wird sie, subjektiv gesehen, absolut.* Es wire hier aus
religionsgeschichtlicher Sicht allerdings berechtigt zu fragen, inwiefern der histo-
rische Charakter einer Religion tiberhaupt von ihrem Inhalt getrennt werden kann -
doch diese Frage stellt sich fiir Kierkegaard nicht.

5. Der christliche Revisor

Dagegen ist der angemessene Umgang mit der Uberlieferung nach wie vor eine
Frage, die Kierkegaard beschiftigt. Hier ist Misstrauen am Platz, denn eine Tage-
buchnotiz mit dem Titel Christliche Revision (Christelig Revision) aus dem Jahr 1854
stellt Folgendes fest:

Hvad i Endelighedens Verden Penge er, er aandeligt, Begreberne. Det er i disse alle
Omsetningerne skee. Naar det nu saaledes gaaer hen fra Slagt til Slegt, at Enhver
overtager Begreberne som han fik dem fra den foregaaende Slagt [...]: saa afsted-
kommes det kun altfor let, at efterhaanden Begreberne forvanskes, blive noget ganske
Andet end de oprindeligen vare, komme til at betyde noget ganske Andet, blive som
falske Penge — medens dog ganske roligt alle Oms®tninger vedblive at gjores deri. [ ... ]
Dog til den Forretning: at revidere Begreberne har Ingen Lyst. (SKS 26, 204).

Was in der Welt der Endlichkeit das Geld ist, sind geistlich die Begriffe. In diesen wer-
den alle Umsitze vollzogen.

Wenn es nun so von Geschlecht zu Geschlecht geht, dass jeder die Begriffe uber-
nimmt, so wie er sie von dem vorhergehenden Geschlecht empfangen hat [ ... ], so ge-
schieht es nur allzu leicht, dass die Begriffe nach und nach verwischt werden, etwas
ganz anderes werden, als sie urspriinglich waren, etwas ganz anderes zu bedeuten be-
ginnen, ja, dass sie Falschgeld werden — wihrend alle Umsitze doch ganz ungeriihrt

# I jordisk Forstand gjer nemlig megen Fortrolighed Livet lettere: mere piattet og pianket.

Men har jeg Lov til at forjadske mit Liv paa den Maade. Ved kun at have Gud til Fortrolig
bliver Livet redsomt anstrenget - men skal jeg ikke netop Det.” (SKS 20, 114, NB 188);
Ubersetzung vgl. Kierkegaard, Die Tagebiicher. Bd. 11, S. 95.

Vgl. hierzu auch Jan-Olav Henriksen: The Reconstruction of Religion. Lessing, Kierkegaard, and
Nietzsche. Michigan, Cambridge: 2001, S. 72.

42



Seren Kierkegaards monetdrer Diskurs 101

weiterhin in ihnen vollzogen werden. [ ... ] Doch auf das Geschift, die Begriffe zu re-
vidieren, hat niemand Lust.*

Denn die Leute nutzen ihre Zeit, um das Leben zu genieflen und fiir das Erreichen
konkreter, endlicher Ziele zu arbeiten, und sie werden durch die Begriffsfilschung
nicht in ihrem egoistischen Interesse beriihrt, wie im Falle des gefilschten Geldes.
Betrogen werde nur Gott. Und jeder verstehe, dass die Aufgabe der Revision die
Opferung desjenigen, der sie ibernehme, bedeute, denn dieser werde von ihr in
Beschlag genommen und daran gehindert, sich, wie natiirlich wire, endlichen
Zwecken zu widmen und sich mit den Begriffen nur fliichtig abzugeben.

Doch weil die Revision immer dringlicher werde, miisse sich die Vorsehung eines
Menschen bemichtigen, der dazu zu gebrauchen sei. Ein ,christlicher Revisor” habe
die iiberlieferten religiosen Begriffe auf Falschgeld hin zu Gberpriifen. Dieser Revisor
miisse ganz anders als die ,ganze Quatschkompagnie der Pfarrer und Professoren”
(,det hele Sludder-Compagnie af Praster og Professorer”) sein, aber kein Apostel,
sondern eher der Gegensatz eines Apostels. Denn er brauchte Intellektualitit, die
ein Apostel nicht braucht,* und sogar eine genaue Kenntnis der Gaunerstiicke und
Filschungen, ,fast als sei er der durchtriebenste aller Gauner”. Ein solcher Mensch
kann auch nicht das Vertrauen genieflen, das einem Apostel zukommt, sondern er
miisste auf das Strengste kontrolliert werden.

Zum Vergleich zieht Kierkegaard den Fall heran, in dem die Londoner Bank be-
merken wiirde, dass falsche Banknoten zirkulierten, und zwar so gut nachgemachte,
dass sie unendlich schwer zu erkennen seien. Keiner der Bankleute und Polizisten
sei gut genug darin, sie zu erkennen, nur ein bereits verurteilter Verbrecher (Fil-
scher) konne dies, und jener werde dazu eingesetzt, freilich unter stindiger Aufsicht
und unter Androhung des Todes. So auch der christliche Revisor. Doch wihrend
der Apostel die Aufgabe habe, die Wahrheit zu verkiinden, sei es die Aufgabe des
Revisors, die Falschungen zu erkennen und somit unméglich zu machen. Der Apos-
tel sei edel, rein und einfiltig, wie es einem Werkzeug des Heiligen Geistes geziemt,
der Revisor habe ein zweideutiges Wissen; der Apostel arbeite frei, der Revisor unter
Zwang. Keiner von ihnen habe ein Verdienst vor Gott, doch sei der Revisor als
Strafling einer, der Bufle tue und somit das Negative abtragen miisse. Beide seien
schlieflich von Gottes Gnade auserwihlt, der eine am Anfang, der andere zum
Schluss. Wihrend der Apostel von Gott nach Auflen geschickt werde, miisse der
Revisor zuriick zu Gott fithren. Weil es nun (ohne Wiederkehr Christi) keine neuen
Apostel mehr geben kann, und die Verantwortung auf den Schultern der Menschen

# Deutsche Ubersetzung von Dorothea Glockner zit. nach Tilman Beyrich: Ist Glauben

wiederholbar? Derrida liest Kierkegaard. Berlin, New York: 2001, S. 46.

Dieses Thema diskutiert Kierkegaard ausfiihrlicher in seiner Schrift Om Forskjellen mellem et
Genie og en Apostel (Uber den Unterschied zwischen einem Genie und einem Apostel) von 1845,
die — ndher am Katholizismus als am Protestantismus - die Wichtigkeit apostolischer
Autoritit betont. Vgl. Séren Kierkegaard: Einiibung im Christentum. Zwei kurze ethisch-
religiose Abhandlungen. Das Buch Adler oder Der Begriff des Auserwdhlten. Hg. von Walter Rest.
Miinchen: 1977, S. 301-305.



102 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

ruht, habe die Menschheit an die Perfektibilitit des Christentums geglaubt — und
dieses nur verfilscht und zu solcher Gottesferne gebracht, dass schon deswegen
allein kein Apostel mehr moglich sei. Die Siinde sei heutzutage hauptsiachlich Klug-
heit, und die Vorsehung begegnete ihr aufgrund der Verfilschung hauptsichlich mit
Misstrauen, weswegen auch die Boten des Himmels nicht mehr frohe Boten seien
(so wie die Polizei auch nicht mit Freuden empfangen wird) sondern Kenner der
Unredlichkeit. Selbst diese wiirden zweideutig von der Vorsehung behandelt, da sie
im Wesentlichen auch der allgemeinen Unredlichkeit angehorten. Neue Apostel zu
erwarten, wie die zeitgenossische Christenheit in ihrer Zufriedenheit tue, sei also
ydie qualifizierteste Unverschamtheit”.

6. Kierkegaards Kritik an der Entwertung der kulturellen Kriterien

Diese Entwertung der Begriffe und der sonstigen religiosen und kulturellen Kri-
terien durch Falschmiinzerei und Geld oder Wechsel ohne Deckung ist ein wichti-
ges Motiv in Kierkegaards Schriften.” Die Geldmetapher charakterisiert im Tage-
buch JJ (1842-1846) den gesamten wissenschaftlichen Betrieb, womit sicherlich
auch an die Kopenhagener Theologische Fakultit gedacht wird, auf einer allge-
meineren Ebene jedoch vermutlich auch auf die philosophische Entwicklung des
Idealismus in Richtung einer immer stirkeren Betonung der Vorstellung angespielt
wird:
Det er gaaet i Videnskabernes Verden som i Handelens. Forst skete Omsztningen in

natura, siden opfandt man Penge; nu skeer i Videnskaben al Omsztning i Papirspenge,
som intet Msk. bryder sig om uden - Professorer. (SKS 18, 149, JJ 18).

Es ist in der Welt der Wissenschaften gegangen wie in der des Handels. Zuerst geschah
der Umsatz in Naturerzeugnissen (in natura), spiter erfand man das Geld; jetzt ge-
schieht in der Wissenschaft aller Umsatz in Papiergeld, um das sich kein Mensch
kiitmmert auf8er den Professoren.*

Die Inflation hat jedoch nicht nur die Wissenschaft, sondern auch die modernen
Metropolen insgesamt ergriffen, was humoristisch unter Anspielung auf den Waren-
tausch in Naturprodukten (Vieh) und das definitorische Handelsprinzip der
Knappheit (Seltenheit) illustriert wird. Fiir das Landleben gilt laut Kierkegaard,
»dass so ungefihr zehn Kiihe, fiinfzehn Schafe, zwei Schweine und eine Menge
Sperlinge auf einen Menschen zukommen - woraus man ersieht, dass ein Mensch
etwas zu bedeuten hat”. In der Hauptstadt dagegen ,kommen hundert Menschen
auf eine Kuh, woraus man ersieht, dass eine Kuh etwas zu bedeuten hat”. Anders
gelesen: die vielen Menschen haben keinen Wert. Denn die bittere Pointe folgt

* Vgl. hierzu auch Beyrich: Ist Glauben wiederholbar?, S. 47, der aufler einigen von den in

diesem Aufsatz erwihnten Passagen auch entsprechende Stellen aus Furcht und Zittern, der
Krankheit zum Tode, der Abschliefenden unwissenschaftlichen Nachschrift, der Einiibung im
Christentum und dem Buch iiber Adler aufzahlt.

% Ubersetzung vgl. Kierkegaard: Die Tagebiicher. Bd. 1, S. 288.



Soren Kierkegaards monetdrer Diskurs 103

gleich darauf: ,Aber ungeachtet die in der Hauptstadt umlaufende Menschenmenge
falsches Geld ist, so scheint sich doch niemand darum zu bekiimmern - [rechte]
Menschen zu werden [ ... ].”*’ Dafiir seien die Menschen intensiv darauf bedacht,
sich zu vermehren.

Auch die Kunst ist von dieser Wertunterscheidung erfasst; ,Marchen’ und Geld
funktionieren auch bei Kierkegaard dhnlich und kénnen unterschiedlich viel wert
sein. In den Stadien des unmittelbar Erotischen oder das Musikalisch-Erotische (De
umiddelbare erotiske Stadier eller det Musikalsk-Erotiske) aus Entweder-Oder (Enten-
Eller) spricht A. am Beispiel von Mozarts Oper Don Giovanni von der ,heiligen
dramatischen Miinzsorte: Handlung und Situation” (SKS 2, 120; ,den dramatiske
hellige Montsort: Handling og Situation”), die die innere Zirkulation eines gelunge-
nen Dramas sichere und in der die urspriingliche Stimmung des Autors, aus der das
Stick entsprang, umgesetzt werde. Angespielt wird damit auf den hebraischen
»Schekel des Heiligtums” (oder heiligen Schekel), eine Tempelwihrung zum Kauf
der Opfertiere, die eigentlich ein Gewichtsmaf war, also auf eine Einheit, die -
dhnlich wie die ,alte Miinze"” in Lessings Nathan — authentischer als Scheidemiinzen
wirkte. So ist fiir A., den fiktiven Autor und Astheten, Mozarts Don Giovanni das
hochste aller Werke, gewinnbringend, aber nicht im Sinne der alltdglichen biirger-
liche Okonomie, sondern einer geheiligten. Anders Moliéres Don Juan, wo der
Titelheld von seinen Glaubigern verfolgt wird, was das Komische befordert, aber
dem Stoff (der erotischen Unmittelbarkeit) nicht in der gleichen Weise gerecht wird
wie Mozarts Oper und das Medium der Musik.

Im Gegensatz zur ,heiligen Miinzsorte” steht wohl auch die Gattung der Posse,
die von Constantin Constantius in der Wiederholung (Gjentagelsen) mit einem
verschwenderischen, unterhaltsamen, iiberraschungsvollen, bewusst nicht profit-
orientierten (und auch nicht heiligen oder rituellen) Umgang mit dem Geld und
dem Gewinn , der vornehm als Unannehmlichkeit betrachtet wird, verglichen wird:
dem Lotteriespiel. Es handelt sich um eine Gattung, die keine feste dsthetische
Definition ertrigt und anders als die hohe Kunst keine einheitliche Stimmung unter
den Gebildeten hervorrufen kann: ,Eine Posse sehen heifit fiir den Gebildeten
gleichsam Lotterie spielen, nur dass man nicht die Unannehmlichkeit hat, Geld zu
gewinnen."*®

#  ,Livet paa Landet har dog den Behagelighed, at der gaaer 10 Koeer, saa omtrent, 15 Faar, 2

Sviin, en Mangde Spurver paa eet Msk — hvoraf man seer, at et Msk. har noget at betyde. I
Hovedstaden gaaer der 100 Msk. paa een Koe, hvoraf man seer at en Koe har Noget at
betyde. Men uagtet den i Hovedstaden circulairende Mske-Masse er gale Penge, saa synes
dog Ingen at bryde sig om - at blive Menneske, men derimod ere de fleste Msker giftesyge, og
de respektive Zgteskaber i travl Virksomhed - for at der kan blive endnu flere Msker.” (SKS
18,304); Ubersetzung vgl. Kierkegaard: Die Tagebiicher. Bd. 11, S. 42-43.

»At see en Posse er for den Dannede ligesom at spille i Lotteriet, kun har man ikke den
Ubehagelighed at vinde Penge.” (SKS 4, 34). Ubersetzung vgl. Séren Kierkegaard:
Gesammelte Werke. 5.-6. Abteilung: Die Wiederholung. Drei erbauliche Reden 1843. Diisseldorf:
1955, 8. 33.

48



104 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

Diese Perspektive ist auch in den Vorworten (Forord) des fiktiven Autors
Nicolaus Notabene erkennbar, einer Apologie des Vorwortes als Gattung fiir sich,
unabhingig von den mit dem Vorwort versehenen Texten, die dieses nicht mehr
brauchen, weil inzwischen ein Buch mit der Sache und ein System (hegelianisch)
mit dem Nichts anfange. Wer ein Vorwort schreibt, sei insofern immer froh und
sorglos, wie ein ,leichtsinniger Taugenichts, ja eine unmoralische Person, denn er
geht nicht auf die Borse, um Geld zusammenzuscharren, sondern geht nur durch sie
hindurch”, und er besorgt auch keine Geschitfte fiir das System; ,er bezahlt nicht die
Staatsschuld ab, ja er wird nicht einmal ihretwegen ernst”.*” Diese romantische
Perspektive wird der philisterhaften 6konomischen entgegengesetzt, wobei mit dem
Hinweis auf das freiwillige Engagement fiir die Abbezahlung der Staatsschulden, die
1836 vierzig Prozent des dinischen Staatsbudgets einforderte, auch die Spenden
vieler Theologen aus dem Umfeld Grundtvigs gemeint sind (darunter Kierkegaards
Bruder Peter Christian).

Ein Autor, der nur Vorworte schreibt, spekuliere auf keinen Ertrag aus seiner
Schriftstellerei und beteilige sich nicht an der Akkumulation bestimmter Kenntnisse.
Ja, Nicolaus Notabene betont am Schluss des siebten Vorwortes, dass ihn, wie
Johann Georg Hamann , dessen Brief an Herder vom 6. Februar 1785 er zitiert, ein
Jfuror uterinus® gegen den Wissenschafts- und Literaturbetrieb zu den meisten
Vorworten getrieben habe: ,Anstatt Geld zu nehmen, hitte ich lieber Geld gegeben,
und das Widerspiel von andern Schriftstellern getrieben.” (SKS 4, 507). Da er kein
Schriftsteller werden wolle und nicht den Leuten das Geld durch Betrug weg-
nehmen wolle, wire er auch bereit, den Lesern das Geld zuriickzuzahlen, falls sie in
seinem Buch eine Verbindung zum System fanden.

Die Darstellung einer Kreativitit, die — vielleicht nach dem Vorbild der allego-
rischen Figur Plutus in Goethes Faust II* — ihren Reichtum verschwendet und

¥, [...] altid glad og sorgles, forneiet med sig, ret en letsindig Dogenicht, ja en umoralsk
Person, thi han gaaer ikke paa Bersen for at skrabe Penge sammen, men gaaer kun
derigjennem; [ ... ] han render ikke Arender for Systemet; han afbetaler ikke Statsgjelden, ja
han bliver end ikke alvorlig derover.” (SKS 4, 470). Zum Kontext der biirgerlichen
Spendenaktionen zur Abbezahlung der Staatsschulden vgl. den Herausgeberkommentar zu
dieser Stelle.

0 Vers 5520-5639 - Goethes Darstellung des Einbruchs der neuzeitlich-kapitalistischen
Okonomie in die mittelalterliche Welt des Kaiserhofes und der mephistophelischen Erfin-
dung der Assignaten ist bekanntlich von John Laws gescheitertem Experiment mit Papiergeld
in Frankreich inspiriert. Die neue Okonomie, die nicht mehr nach dem Metallwert schaut,
fordert jedoch auch eine bestimmte Form der Kreativitit, und die Assoziation des Plutus mit
dem Knaben Lenker (der Poesie als Verschwendung und Selbstverschwendung) im
Maskenzug deutet auf die Auseinandersetzung mit dem neuen Verhaltnis Geld-Literatur und
der inharenten Ilusion hin. Fir Goethes Geldmetaphorik ist auch der Aufsatz mit dem Titel
Symbolik aus der Allgemeinen Naturlehre IT (1791) kennzeichnend: ,Verba valent sicut numi.
Aber es ist ein Unterschied unter dem Gelde. Es gibt goldene, silberne, kupferne Miinzen und
auch Papiergeld. In den erstern ist mehr oder weniger Realitit, in dem letzten nur
Convention. Im gemeinen Leben kommen wir mit der Sprache nothdiirftig fort, weil wir nur
oberflichliche Vehiltnisse bezeichnen. Sobald von tiefern Verhaltnissen die Rede ist, tritt



Soren Kierkegaards monetdrer Diskurs 105

verjubelt, spielt bereits in der Wechselwirtschaft (Vexel-Driften) aus Entweder-Oder
eine wichtige Rolle, wo A. zur Vertreibung der Langeweile dem Staat vorschlagt,
statt der Schuldenzahlung und Sparsamkeit lieber eine Anleihe von 15 Millionen zu
machen und damit in einer Feier des tausendjahrigen Reiches herrlich und in Freu-
den zu leben (SKS 2, 276-277). Alles sollte gratis sein — Theater, Bordell, Tier-
garten, Begriabnis und Leichenrede — und statt den Biichsen, in denen man norma-
lerweise Geld hineinwerfen soll, miissten tberall Bichsen und Schalen
herumstehen, aus denen man Geld herausnehmen konnte. Die Kiinste wiirden
entsprechend florieren. Nicht Inflation, sondern Abschaffung des Besitzes wire die
Folge dieser sozialsatirisch-ekstatischen Perspektive des Wohlstandes, was jedoch
sogleich ironisch gebrochen wird: Fiir den Erzihler und Erfinder dieses Vorschlags
muss eine Ausnahme von der Besitzlosigkeit gemacht werden, ,100 Taler pro Tag,
zahlbar in der Londoner Bank”, damit er eine neue Idee bekime, wenn die Millionen
alle wiren. Diese besteht dann auch darin, sich des persischen Schachs zu bemich-
tigen, der, vom Reichtum und Glanz Kopenhagens angelockt, sich dort ansiedeln
wiirde, und ihn an die Tiirken zu verkaufen, die ihn zu Geld zu machen wiissten.
Dann wiirde Dianemark den Ausschlag im europiischen Gleichgewicht geben.

Neben dieser Ironisierung des Selbstbewusstseins des (inzwischen) kleinen di-
nischen Staates spielen die Kleinheit Danemarks und seine vom Staatsbankrott
immer noch geschwichte Okonomie aber auch fiir die Kritik der pseudonymen
Autoren am literarischen Betrieb und am Verlagswesen eine Rolle. Sogenannte
,Stiiberfinger” (,Styverfengere”), Autoren, die nur fiir Geld schreiben (und sei es
fiir noch so wenig wie die niederlindische Scheidemiinze Stuiver, die einen geringen
Wert besaf3), gibe es in Dianemark kaum, weil das Land klein sei, weswegen auch ein
Fremdwort zu ihrer Benennung notig wire, meint Frater Taciturnus in den Stadien
auf des Lebens Weg (Stadier paa Livets Vej). Und er fiigt ironisch hinzu, dass, weil es
in Dianemark kaum Leser gibe und man als Autor nichts verdiene, die Hoffnung
bestehe, dass eines Tages die Autoren sogar fiirs Schreiben zahlen miissten, und der
Beruf dort zu besonderen Ehren kommen koénnte, weil ihn sich nicht ein jeder
leisten konne (SKS 6, 452).

In den Tagebiichern wird das Verhiltnis zur Massenliteratur weniger ironisch,
dafiir aber bitterer und mit einer Parallele zur Situation der Theologie geschildert.
Kierkegaard, der bis 1847 seine Biicher auf eigene Kosten drucken lies und sie
danach in Kommission gab, betont 1846, dass das Geistige nicht ganz zu einem
dufleren finanziellen Verhiltnis ausarten und nur als Ware angesehen werden diirfe.
Ein Autor sollte darum als sein eigener Verleger auftreten, denn es sei eine Frechheit
und unsittlich, dass ein anderer Verleger, der sich ausschlie8lich vom Buch als Ware
ernahre, den Autor als Kaufmann betrachte und Macht tber diesen habe, so wie das
Publikum durch sein Geld Macht iiber den Verleger habe. Ahnlich unverschimt
wire es, wenn ein Pfarrgutverwalter sich in das Verhiltnis des Pfarrers zur Gemeinde

sogleich eine neue Sprache ein: die poetische.” Zitiert nach Goethes Werke. Weimarer
Ausgabe. Weimar: 1896, Bd. 11, S. 167.



106 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

einmischte, um ihm entsprechend den Inhalt seiner Predigten zu diktieren, und zwar
mit der Empfehlung, der Gemeinde zu schmeicheln, damit méglichst viele zum
Gottesdienst kommen und viel spenden. Im Unterschied zu einem solchen scham-
losen Verwalter werde der Verleger aber zusitzlich auch noch von den gesamten
yLohndienern der Tagespresse” unterstiitzt. Wenn der Dichter dagegen selbst das
Geldliche iibernehme, dann wire mehr Scham und nicht soviel Frechheit dabei.
»Aber ohne Scham gibt es kein wahres Geistesverhiltnis. Wie aber soll die mégliche

Scham des Schriftstellers dem Leser zugute kommen, wenn sie durch diese Welt von
Frechheit hindurch muss: Geld, Geld, Geld, die Forderung der Zeit, Geld, Geld.”*'

7. ,Hineintduschen in das Wahre”

Bei einer solchen starken Verlagerung des monetiaren Diskurses auf den Bereich des
Literarischen und Theologischen stellt sich die Frage, wie Kierkegaard seine eigene
literarische Strategie der Pseudonymitit und des Publizierens unter eigenem Namen
in diesem Sinn wertete. Das Bild des ,christlichen Revisors” bezieht sich zweifels-
ohne auf seine eigene Titigkeit. Nun hat zwar der Revisor eine hermeneutische
Aufgabe, indem er zuriick zur urspriinglichen Bedeutung der Begriftsmiinzen fiihren
soll. Aber er ist kein Apostel und kann keine neuen Goldmiinzen im Umlauf bringen.
Ein Apostel wiirde in direkter Kommunikation Neues verkiinden, aber Apostel
konnen nie wieder kommen. Der Revisor muss die existierenden Begriffe der Kritik
unterziehen, sie gleichzeitig aber auch verwenden, denn er hat nicht die Autoritit,
neue zu schaffen. Durch seine Benutzung soll er zugleich ihre Unbenutzbarkeit
demonstrieren und er muss, um Filschungen aufzudecken, selbst Falschgeld weiter-
reichen.>

In seiner programmatischen Schrift Der Gesichtspunkt fiir meine Wirksamkeit als
Schriftsteller. Eine unmittelbare Mitteilung. Meldung an die Geschichte (Synspunktet for
min Forfatter-Virksomhed. En ligefrem Meddelse, Rapport til Historien) von 1859
deutet Kierkegaard seine schriftstellerische Tatigkeit in diesem Sinne. Riickblickend
behauptet er, dass der Gesamtgedanke seiner schriftstellerischen Wirksamkeit von
Anfang an derjenige gewesen sei, ein Christ zu werden.”> Er habe mit der isthe-

51 ,Men uden Undseelse intet sandt Aands-Forhold; men hvor skal Forfatterens mulige

Undseelse komme Leseren til Gode, naar den skal gaae igjennem dette Medium af Fraekhed:
Penge, Penge, Penge, Tidens Fordring, Penge, Penge.” (SKS 18, 302). Ubersetzung vgl.
Kierkegaard, Die Tagebiicher, Bd. 11, S. 41.
5% Vgl. hierzu auch Beyrich: Ist Glauben wiederholbar?, S. 46-52 und S. 61-110. Beyrich zieht
auch eine Parallele zu Jacques Derridas Interpretation der Erzihlung La fausse monnaie (Das
falsche Geldstiick) von Charles Baudelaire, um auf die Problematik der Gabe hinzuweisen,
die gleichzeitig Falschgeld sein kann, und um die Frage nach der Moglichkeit einer nicht-
kalkulierten Gabe zu stellen.
Diese Behauptung wird durch die Forschung, die die Genese seiner ersten Werke
untersuchte, relativiert und im Nachhinein als nachtrigliches Hineininterpretieren gedeutet.
Zur Bedeutung des Asthetischen (nicht nur als , Tauschung’) bei Kierkegaard vgl. u.a. Poul
Erik Tejner v.a. (Hg.): Kierkegaards estetik. Kopenhagen: 1995.

53



Seren Kierkegaards monetdrer Diskurs 107

tischen Schriftstellerei begonnen, um die Leute da abzuholen, wo sie waren. Das
Kapitel I, § S trigt insofern den Titel Dass die gesamte dsthetische Schriftstellerei, im
Ganzen der Schriftstellerei angesehen, eine Tduschung ist, jedoch in einem eigenen Sinne.
Die tiefere Bedeutung der Pseudonymitat ware insofern der Hinweis auf die dsthe-
tische Schriftstellerei als Tauschung.

Dog et Bedrag, det er jo noget stygt Noget. Hertil vilde jeg svare: man lade sig ikke be-
drage af det Ord ,Bedrag”. Man kan bedrage et Menneske for det Sande, man kann, for
at erindre om den gamle Sokrates, bedrage et Menneske i det Sande. Ja, egentligen kan
man kun ene paa denne Maade bringe et Menneske, der er i en Indbildning, ind i det
Sande, ved at bedrage ham. (SKS 16, 35)

Aber eine Tduschung, das ist ja ein hdsslich Ding. Darauf wiirde ich antworten: man
lasse sich von dem Wort , Tduschung” nicht tduschen. Man kann einen Menschen tiu-
schen iiber das Wahre, und man kann, um an den alten Sokrates zu erinnern, einen
Menschen hineintduschen in das Wahre. Ja, eigentlich vermag man einzig und allein
auf diese Weise einen Menschen, der in einer Einbildung befangen ist, in das Wahre
hineinzubringen, dadurch nimlich dass man ihn tauscht.>*

Man beginne damit, die Einbildung des andern, dass das Christliche das Asthetische
sei, fiir bare Miinze zu nehmen, indem man nicht etwa ,ich bin Christ, du bist kein
Christ” sage, sondern ,du bist Christ, ich bin kein Christ”. Dazu miisse man aber ein
Dialektiker sein und alles ,in Reflexion” verstehen. Das Vorbild des Sokrates weise
darauf hin. Denn Sokrates ,hat alles in Reflexion verstanden. Und diese Frage hier
ist rein dialektisch, es ist die Frage nach dem Gebrauch der Reflexion in der Chris-
tenheit”.

Der Verweis auf Sokrates lisst aufhorchen, denn Kierkegaard hatte schon in sei-
ner Dissertation Uber den Begriff der Ironie mit stindiger Riicksicht auf Sokrates (Om
Begrebet Ironi med stadigt Hensyn til Sokrates, 1841) darauf hingewiesen, dass Sokra-
tes deswegen kein Geld fiir seinen Unterricht nahm, weil die Ironie , die er zum
ersten Mal in der Geschichte verkorperte, die unendliche absolute Negativitat ist,
also nichts Substantielles und Positives, wofiir Geld zu nehmen wire.

At der nu i Ironikeren, for atter at erindre herom, er en Urgrund, et Valuta, det er udis-
puteerligt, men den Ment, han udgiver, har ikke den paalydende Verdi, men er som
Papirspenge et Intet, og dog foregaaer hele hans Omstning med Verden i denne Pen-
gesort. (SKS 1, 112)

Dass nun, um wieder daran zu erinnern, im Ironiker ein Urgrund, ein bestindiger Wert
vorhanden ist, kann nicht bestritten werden, jedoch das Zahlungsmittel, das er ausgibt,
hat nicht den inneren Wert, auf den es lautet, sondern ist dem Papiergelde gleich ein
Nichts, und gleichwohl benutzt er in seinem ganzen Verkehr mit der Welt diese
Miinzsorte.*¢

% Kierkegaard: Die Schriften iiber sich selbst. Diisseldorf: 1964, S. 48.

% SKS 16, 36; Ubersetzung vgl. Kierkegaard: Die Schriften iiber sich selbst, S. 49.

36 Ubersetzung vgl. Séren Kierkegaard: Uber den Begriff der Ironie mit stindiger Riicksicht auf
Sokrates. (Gesammelte Werke, 31. Abteilung). Diisseldorf, Kéln: 1961, S. 52.



108 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

Die Sophisten dagegen, die Geld fiir ihre Lehre nahmen und laut Kierkegaard das
mannigfaltige und zusammenhanglose Wissen reprisentieren, das mit dem Auf-
wachen der Reflexion sich aus der substantiellen Sittlichkeit losreist, waren iiberall
ywie falsches Geld” (,ligesom gale Penge”).’” Sie reprisentieren insofern einen
anderen Grad des ungedeckten Geldes (eine andere Form der Tiuschung) als
Sokrates, und es ist auch widersinnig, dass sie gutes Geld fiir ihr falsches Geld for-
dern. Sie tiuschen eben nicht ,hinein in das Wahre”.

Indem Kierkegaard seine ,indirekte Mitteilung” mit dem Wirken des Maieutikers
und Ironikers Sokrates vergleicht, der als Zahlungsmittel nicht seinen (vorhan-
denen) Wert ausgibt, sondern das ,Nichts“ des Papiergeldes, iiberrascht es nicht,
dass Kierkegaard sich in einem Tagebucheintrag aus dem Jahr 1843 als ungedeckten
Geldschein definierte, der an und fiir sich schon einen Wert (,,etwas Grofles“) habe,
jedoch aufgrund der Konjunktur nur wenig gelte:

1813 blev jeg fodt i det gale Pengeaar, da saa mangen anden gal Seddel blev sat i Cir-

culation. Og en saadan Seddel synes min Existents bedst at kunne sammenlignes med.

Der er Noget ved mig som var jeg noget Stort, men paa Grund af de gale Conjunkturer

gjelder jeg kun lidet.

Og en saadan Seddel blev stundom en Families Ulykke. (SKS 18,203-204)

Ich wurde 1813 geboren, in dem verriickten Geldjahr, in dem so viele andere falsche
Scheine im Umlauf gesetzt wurden. Und es scheint, mit einem solchen Schein kénne
mein Dasein am besten verglichen werden. Es ist etwas an mir, als sei ich etwas
Grof3es, aber aufgrund der verriickten Umstinde gelte ich nur wenig.
Und ein solcher Schein wurde zuweilen das Ungliick einer Familie.*®

Auch wenn hier die Schuld eher am Staatsbankrott zu liegen scheint als am eigenen
Willen (der eigenen Filschung), so muss bedacht werden, dass der christliche
Revisor als Falschmiinzer auch erst auf bereits vorhandene Filschungen seinerseits
mit Filschung reagiert.

8. Nietzsche und die Falschmilinzerei

Das Bild des Falschmiinzers und des bereits gefilschten Geldes, das er abschaffen
will, aber zunichst verbreitet, lasst an die spatere Kritik Friedrich Nietzsches am
klassischen korrespondenztheoretischen Verstindnis von Wahrheit als Uberein-
stimmung zwischen dem Begriff und dem dadurch beschriebenen Sachverhalt der
objektiv-realen Welt denken.” In der postum erschienenen Schrift Uber Wahrheit
und Liige im auflermoralischen Sinne (1872) wird diese folgendermafen formuliert:

7 SKS 1, 248. Ubersetzung vgl. Kierkegaard: Uber den Begriff der Ironie, S. 203.
¢ Ubersetzung vgl Kierkegaard: Die Tagebiicher, S. 323.
3% Vgl. hierzu auch Beyrich: Ist Glauben wiederholbar?, S. 47 und 49.



Soren Kierkegaards monetdrer Diskurs 109

[D]ie Wahrheiten sind Illusionen, von denen man vergessen hat, dass sie welche sind,
Metaphern, die abgenutzt und sinnlich kraftlos geworden sind, Miinzen, die ihr Bild
verloren haben und nun als Metall, nicht mehr als Miinzen in Betracht kommen.*

Nietzsches Denken ist in der Tradition der historisch-kritischen Philologie verwur-
zelt,® die auch fiir Kierkegaards Perspektive auf die Wahrheitsfrage entscheidend
war. Doch wahrend Kierkegaard in seinem Vergleich zwischen dem Geld und den
Begriffen eine urspriingliche Wahrheit voraussetzt, die verfilscht worden ist, bedeu-
tet fir Nietzsche der Ursprung selbst eine Illusion, und die Verfilschung besteht
darin, diese vergessen zu haben und sie fiir die Wahrheit zu halten. Nietzsche be-
nutzt den Begriff ,Falschmiinzer’ an mehreren Stellen in seinen Schriften,®* doch
prangert er nicht eine Verfilschung des Christentums wie bei Kierkegaard an, son-
dern die christliche Weltanschauung selbst (die platonisch-christliche Allegorese,
fir die der Apostel Paulus mafigeblich war). Wenn Nietzsche von einer ,Um-
wertung aller Werte” spricht, dann ist der Handelnde kein christlicher Revisor wie
bei Kierkegaard. Fiir Nietzsche sind die metaphysischen Werte gefilscht, weil sie auf
eine Welt Kredit geben, die gar nicht existiert, wie auch die Priester sehr wohl wis-
sen. Der Apostel Paulus (eine der Lieblingsgestalten Kierkegaards) wird in Nietz-
sches Schrift Der Antichrist (1888) als ,Dysangelist” (Verkiindiger einer schlechten
Botschaft) und als einer der Hauptverursacher der Falschmiinzerei durch Allegorese
dargestellt: ,Das Leben, das Beispiel, die Lehre, der Tod, der Sinn und das Recht
des ganzen Evangeliums — Nichts war mehr vorhanden, als dieser Falschmiinzer
aus Hass begriff, was allein er brauchen konnte. Nicht die Realitit, nicht die histo-
rische Wahrheit!“® Denn er habe den Unsterblichkeitsglauben erfunden.

Die ,Umwertung aller Werte” soll stattfinden, indem neue Werte zur Werteinfla-
tion fithren, dann zu einem neuen Wihrungssystem, in dem die alten Miinzen auf8er
Kraft gesetzt werden. Falschmiinzerei ist die Einfithrung neuer Werte nur, wenn
man nur die alten Werte anerkennt, die neuen nicht in Zahlung nimmt und sie fiir
die Verwirrung verantwortlich macht. Die Umpriagung soll ein neues Miinzbild
schaffen, denn sklavische Werte sind gut, aber nur fiir sklavische Naturen.

Gemeinsam fir Kierkegaard und Nietzsche bleibt jedoch, neben der Problema-
tisierung der aktuellen Begriffe, auch die Kritik aus dem Inneren des aktuellen
Sprach- und Begriffsystems. Um das System der falschen Miinzen zu entlarven, wird

8 Friedrich Nietzsche: ,Uber Wahrheit und Liige im auflermoralischem Sinne”. In: Ders.:

Simtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA). Hg. von Giorgio Colli und Mazzino
Montinari. Bd. 1: Die Geburt der Tragodie. Unzeitgemdfe Betrachtungen I-1V. Nachgelassene
Schriften 1870-1873. Berlin, New York: 1980, S. 880-881.

Vgl. Benne: Nietzsche und die historisch-kritische Philologie und, zur Verbindung Reimarus—

Strauf3-Nietzsche, Vollhardt: Reimarus, Lessing und einige der Folgen, S. 14-16.

Die betreffenden Stellen werden eingehend von Benne und Sommer analysiert. Vgl. Benne:

Nietzsche und die historisch-kritische Philologie, insbesondere S. 35, S. 42 und S. 101-106; und

Sommer: Friedrich Nietzsches ,Der Antichrist’, S. 154-166.

6 Friedrich Nietzsche: ,Der Antichrist”. In: Nietzsche, Friedrich: Sdmtliche Werke. Kritische
Studienausgabe (KSA). Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Bd. 6: Der Fall
Wagner. Gotzen-Dimmerung. Der Antichrist. Ecce homo. Dionysos-Dithyramben. Nietzsche
contra Wagner. Berlin, New York: 1988, S. 216.

61

62



110 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

es in subversiver Weise benutzt und vermehrt. Eine Kritik von auflerhalb wire nicht
moglich. Auflerdem haben sich womdéglich beide in ihrer Metaphorik von einer
Anekdote uber Diogenes, den Kyniker, inspirieren lassen, die Diogenes Laertios in
den Leben und Meinungen beriihmter Philosophen erzahlt, und die auf die Ambiguitat
des Wortes vopopa (,Miinze’ oder ,Wert’) im Altgriechischen basiert.* Diogenes
habe das Orakel von Delphi befragt, ob er, wie aufgefordert, das vOpiopa indern
diirfe, und als der Gott ihm die Anderung der staatlichen Ordnung (TOALTIKOV
vouwopa) erlaubte, fasste dieser es anders auf, filschte die Miinze (Voploua),
wurde gefasst und musste in die Verbannung gehen.®

Wenn der ,christliche Revisor” bei Kierkegaard die iiberlieferten Denkgewohn-
heiten durch ,Falschmiinzerei” iiberschreiben muss, dann kann er keine absolute
Anderung des Bestehenden wollen oder erreichen, keine ganz neue Alternative,
sondern nur ein ,Korrektiv®, wie er es selber in einer Notizbuchaufzeichnung von
1850 nannte. Als ,Korrektiv® (des Katholizismus) sah er auch den gesamten
Protestantismus an.”” Dieser habe als Korrektiv und nicht als Paradigma seine histo-
rische Berechtigung (wie ein Geriist, das ein altes Gebiude am Auseinanderfallen
hindere, aber auch selber ohne das Gebiude nicht stehen kénnte). Man diirfe je-
doch aus einem Korrektiv nicht undialektischerweise ein Normativ machen, denn in
der zweiten Generation bringe es dann schon das Gegenteil dessen hervor, was man
in der ersten Generation damit beabsichtigt hatte. Luther sei aber kein Dialektiker
gewesen und habe immer nur eine Seite der Sache gesehen, darum auch das Um-
schlagen der Reform ins Gegenteil (Weltlichkeit und Heidentum). Die sokratische
Perspektive des Falschmiinzers jedoch sollte dialektisch sein.

9. Die gute und vollkommene Gabe

Gibt es trotzdem einen Ausweg aus der Welt des falschen Geldes und aus der
Falschmiinzerei? Es wird eindeutig, dass dieser nicht vom Falschmiinzer kommen
kann, wenn er jenseits des Tausches, der Kalkulation und der Okonomie sein soll. Er
kommt von Gott, und ist die gute und vollendete Gabe, von der Jakob 1,17-22
spricht, eine Bibelpassage, die Kierkegaard ,seine erste Liebe” und gar ,seine einzige

¢ Vgl. Christoph Jungk: ,NOMISMA - Geld und Geltendes”. In: Festschrift, Herbert A. Cahn
zum 70. Geburtstag gewidmet. Hg. von Beatrice Schirli und Hans Voegtli. Basel: 1985, S. 55-
77 sowie, zur Rolle dieser Anekdote bei Nietzsche, Sommer: Sommer, Friedrich Nietzsches
,Der Antichrist’, S.155. Kierkegaard verwendete die Leben und Meinungen beriithmter
Philosophen von Diogenes Laertios durchgehend in seinen Werken, und in den Vier
erbaulichen Reden von 1844 bezieht er sich auf das Diogenes-Kapitel, wenngleich nicht auf
diese Anekdote.

Diogenes Laertius: Leben und Meinungen beriihmter Philosophen. Buch I-X. Hg. von Klaus
Reich. Hamburg: 1967, Bd. 1, S. 304-305.

SKS 24, 74. Vgl. hierzu Beyrich, Ist Glauben wiederholbar?, S. 49-50.

67 SKS 25, 279; Kierkegaard, Die Tagebiicher, Bd. S, S. 171-173.

65



Soren Kierkegaards monetdrer Diskurs 111

Liebe” nannte® und der er vier erbauliche Reden und eine Predigt widmete, von
zahlreichen anderen Verweisen darauf ganz abgesehen. Sie steht auflerhalb der
Okonomie, auch wenn sie nach wie vor im Rahmen der Geldmetaphorik beschrie-
ben werden kann, wie etwa in den Zwei erbaulichen Reden von 1843:

,Al god og al fuldkommen Gave er ovenfra og kommer ned fra Lysenes Fader, hos
hvem der ikke er Forandring eller Skygge af Omskiftelse’. Disse Ord ere saa fattelige,
saa eenfoldige, og dog hvor Mange vare de, der ret forstode dem, ret forstode, at de
vare en Skuement, der er herligere end alle Verdens Skatte, men ogsaa en Skillemeont,
der er brugelig i Livets daglige Forhold. (SKS 4, 47).

,Alle gute und alle vollkommene Gabe kommt von oben herab, von dem Vater des Lichts, bei
welchem ist keine Verinderung, noch Wechsel des Lichts und der Finsternis’. Diese Worte
sind so fasslich, so einfiltig, jedoch, wie viele mag es wohl geben, die sie recht verste-
hen, die recht verstehen, dass sie eine Schaumiinze sind, herrlicher denn alle Schitze
der Welt, aber auch eine Scheidemiinze, die brauchbar ist in den alltiglichen Ver-
hiltnissen des Lebens.®

Die Gabe verwandelt selbst die Miinzen (die Worte, die von ihr berichten,) in etwas
Positives und Wertvolles, seien sie noch so einfach, wenn man die Bibelworte nicht
nur versteht, sondern sie sich auch existenziell aneignet. Schlieflich ist die richtige
Bibelauslegung selbst eine Gabe Gottes, so wie alles, was der Mensch hat, und in den
Erbaulichen Reden tber Jakob 1,17-22 wird entsprechend das Erkennen der Gaben-
struktur des Seins als hochste Form der Wahrheitserkenntnis dargestellt. Gott selbst
ist Wissen, heiflt es in den Vier erbaulichen Reden (Fire opbyggelige Taler) von 1843,
jedoch ,Mitwissen mit der Gabe in jeglichem Augenblick®, denn Gottes ,Wissen ist
nichts anderes denn sein Geben®, und Gott ist ,der Einzige, der da, indem er gibt,
schon gegeben hat” (SKS 4, 136-137).7° Sein Geben ist ein Uberfluss der Fiille, eine
stindige Schopfung. Die Gabe Gottes gibt insofern nichts anderes aufler dem Geben
selbst, und darum steht sie auch aulerhalb der Okonomie und des Tausches. Frei-
lich ist die Erkenntnis der Gabe nicht einfach; es ist schwer, zu akzeptieren, dass
Glick und Ungliick gleichermaflen gute und vollkommene Gaben sind, und wie
Hiob im Augenblick des Verlustes nicht zu vergessen, dass das verlorene Gut als
Gabe zuteil geworden war, damit man auch auf den Verlust mit Dankbarkeit rea-
giert. Denn zwischen der Liebe zu Gott und der Dankbarkeit besteht ein enger
Zusammenhang; und in der Annahme der Liebe Gottes zum Menschen (der Gabe)
ist die Liebe des Menschen zu Gott begriindet, wie die Rede Alle gute und vollkom-
mene Gabe kommt von oben herab (Al god og al fuldkommen Gave er overfra) aus dem
Band Zwei erbauliche Reden (To opbyggelige Taler) von 1843 betont.

68

Soren Kierkegaard: ,Aufzeichnung XI 3B 291,4" In: Soren Kierkegaards Papirer. Hg. von P.A.
Heiberg. Bd. XI:3. Kopenhagen: 1968, S. 438.

Ubersetzung vgl. Séren Kierkegaard: Gesammelte Werke. 2. und 3. Abteilung: Entweder-Oder.
Zwei erbauliche Reden 16.V.1843. Diisseldorf: 1957, S. 414-415.

,Medviden med Gaven i ethvert @ieblik”; ,hans Viden er ikke en anden end hans Given";
,den Eneste, der, idet han giver, allerede har givet”; Ubersetzung vgl. Séren Kierkegaard:
Gesammelte Werke. 7.-9. Abteilung: Erbauliche Reden 1843/44. Diisseldorf: 1957, S. 30.

69

70



112 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

Gud kan et Menneske i Sandhed kun elske, naar han elsker ham efter sin Ufuldkom-
menhed. Hvilken er denne Kjerlighed? det er Angerens, der er skjennere end al anden
Kjerlighed; thi i den elsker Du Gud! trofastere og inderligere, end al anden Kjerlig-
hed; thi i Angeren er det Gud, der elsker Dig. I Angeren modtager Du Alt af Gud. (SKS
4,53).

Und Gott kann ein Mensch in Wahrheit allein lieben, wenn er ihn liebt gemif3 seiner
Unvollkommenheit. Welches ist diese Liebe? Es ist die der Reue, und sie ist schoner als
alle andre Liebe, denn in ihr liebst du Gott; und sie ist treuer und inniger als alle andre

Liebe, denn in der Reue ist es Gott, der dich liebt. In der Reue empfingst du alles von
Gott.”!

Dies ist eine schmerzhafte Erfahrung fiir den Erkennenden, weil statt des Strebens
nach Selbstbegriindung die Verinnerlichung des Schenkens Gottes, das allem an-
deren vorausgeht, stattfinden muss, und dieses hingt mit der Erkenntnis zusammen,
dass man ein Nichts ist, und auch nichts besitzt, eben ein falscher (ungedeckter)
Wechsel ist:

Dergestalt kann ein Mensch in du8erlicher Hinsicht sogar, wie wir sagen, in umfassen-
der Titigkeit begriffen sein; er gibt jedem das Seine, entwirft Tag fiir Tag neue Plane,
seine Wirksamkeit greift immer mehr um sich, aber dazu, seine Rechenschaft aufzu-
stellen, fand er niemals Zeit, das wire ja ein iberfliissiger Aufenthalt. Da zog das Leben
vielleicht eine unerwartete Forderung auf ihn, die er nicht bezahlen konnte, und mit
Entsetzen entdeckte er, dass er nichts zu eigen hatte.”

Die hier zitierte Rede mit dem Titel Seine Seele bewahren in Geduld (At bevare sin Sjel
i Talmodighed) aus den Zwei erbaulichen Reden (To opbyggelige Taler) von 1844
handelt von Lukas 21,19. Sie hat ein Pendant in der Rede Seine Seele erwerben in
Geduld (At erhverve sin Sjel i Talmodighed) aus den Vier erbaulichen Reden von 1844.
Kierkegaard betont darin, dass das Erkennen nicht der Erwerb ist, aber dass die
Erkenntnis, dass die Seele des Menschen ihm nicht gehort, zur Geduld verhilft, die
zum Erwerben der eigenen Seele noétig ist. Nur Selbstkimpfe und Anfechtungen
fithren zu dieser Selbsterkenntnis, doch die Reue ist nicht nur Schmerz, denn sie ist
gleichzeitig Liebe. Und selbst wenn die Menschen unterschiedlich begabt sind und
unterschiedliche Vermogen haben: im Augenblick des Entschlusses sind alle gleich.
Wer dies erkennt, muss danach trachten, gegen die Versuchung zu kimpfen, sel-
ber anderen Menschen gegeniiber als Geber in Erscheinung treten zu wollen und
dabei doch etwas zu nehmen (etwa ihr Wohlwollen, ihre Dankbarkeit oder gar
Unterwiirfigkeit). Denn es wire keine Gabe mehr, sondern ein (ungerechter)
Tausch, eine falsche Gabe, die wieder den Kreislauf des Okonomischen offnet.

7t Ubersetzung vgl. Kierkegaard: Zwei Erbauliche Reden 16.V.1843, S. 421-422.

7> ,Saaledes kan et Menneske i udvortes Henseende sidde endog, som vi sige, i stor Bedrift; han
giver Enhver Sit, udkaster Dag fra Dag nye Planer, hans Virksomhed griber mere og mere om
sig, men sit Regnskab fik han aldrig Tid at opgjere, det var jo en overfledig Sinkelse. Da trak
maaskee Livet en uventet Fordring paa ham, som han ikke kunde betale, og med Forferdelse
opdagede han, at han Intet eiede.” SKS 4: 191; Ubersetzung vgl. Séren Kierkegaard:
Gesammelte Werke. 7.-9. Abteilung: Erbauliche Reden 1843/44. Ubersetzt von Emanuel
Hirsch. Diisseldorf: 1957, S. 102-103.



Soren Kierkegaards monetdrer Diskurs 113

Du, der vil @ngste den Trengende i Underkastelse, frygter Du ikke for, at han med et
eneste Ord skal tage Glandsen fra al Din Herlighed og gjere Dit Solv og Guld til en
falsk Ment, som Ingen vil modtage? (SKS 4, 148).

Du, der du den Bediirftigen in die Unterwiirfigkeit hineinangstigen willst, firchtest du
nicht, dass er mit einem einzigen Wort von aller deiner Herrlichkeit den Glanz nehme
und dein Silber und Gold zu einer falschen Miinze mache, die niemand nehmen will?73

Dies fragt Kierkegaard in der zweiten Rede mit dem Titel Alle gute und vollkommene
Gabe kommt von oben herab aus dem Band Vier erbauliche Reden von 1844. Der Dank
des Empfangenden als ,Miinze“’* reiche einem solchen Menschen nicht aus, wenn
er etwas gibt, sondern er wisse sich anders bezahlt zu machen, was jedoch die Gabe
vernichte. Nicht einmal eine vom Leben teuer erkaufte Erfahrung sollte man teuer
(zogerlich) als Ermahnung weiterverschenken (mitteilen), denn auch das mache die
Gabe zunichte, dem groflen Wert, den der (an Erfahrung reiche) Geber ihr zu-
schreibt, zum Trotz.”®

Der wirkliche Geber muss hinter der Gabe verschwinden, keinen Wucher mit
seinem Einsatz treiben, denn dies erniedrige den Empfangenden und stelle sein
Seelenheil in Gefahr. Ein solcher Fehler sei auch ohne bose Absicht méglich, und
nur das Geben mit dem Hinweis auf Gott, von dem die Gabe in Wahrheit kommt,
mache die Gabe zu einer guten und vollkommenen Gabe, die sowohl fiir den geben-
den Menschen als auch fiir den empfangenen ein Anlass ist, den Dank als Gegen-
gabe an Gott zu richten. Die Rede mit dem Titel Gottes Bediirfen ist des Menschen
hichste Vollkommenheit (At trenge til Gud er Menneskets hoieste Fuldkommenhed) aus
dem Band Vier erbauliche Reden von 1844 betont die Notwendigkeit der Selbster-
kenntnis als Einsicht, dass man selber nichts vermag und daher Gottes bediirfe. Eine
Einsicht, die (wie das alleinige Vertrauen zu Gott) das Leben schwierig macht, doch
nur so kann der Mensch sich wirklich kennen, damit sein Leben kein Trug ist. Und
selten geht der Selbstbetrug so weit, dass der Mensch nicht erkennen kénne, welche
Gaben ihm anvertraut worden sind, und wie er sie in Ubereinstimmung mit seinen
Lebensumstinden zu entwickeln habe, damit er

mit sich selbst nicht leichtsinnig umgeht gleich dem glicklich begabten Kinde, das
nicht versteht wieviel ihm da doch anvertraut ist, gleich dem leichtsinnigen reichen
Jiingling, der nicht weif}, was Gold zu bedeuten hat — und demgemaf ist ja auch das
was wir eines Menschen Selbst nennen so gut wie bar Geld; und wer sich selbst kennt,
der weifl zum mindesten, auf welche Summe er lautet, und weif} sich selbst in den
Handel zu bringen, so dass er den vollen Wert herausbekommt.”

73 Ubersetzung vgl. Soren Kierkegaard: Gesammelte Werke. 13.-14. Abteilung: Vier erbauliche

Reden 1844. Drei Reden bei gedachten Gelegenheiten 1845. Diisseldorf: 1964, S. 44.

7% SKS 4, 155. Kierkegaard: Vier erbauliche Reden 1844, S. S2.

> SKS 4, 151. Kierkegaard: Vier erbauliche Reden 1844, S.46-47.

76 ,[...] omgaaes sig selv letsindigen liig det lykkeligt begavede Barn, der ikke forstaaer, hvor
meget der dog er det betroet, liig den letsindige rige Yngling, der ikke veed hvad Guld har at
betyde - og saaledes er jo ogsaa det vi kalde et Menneskes Selv ligesom Penges Vard; og
Den, der kjender sig selv, han veed indtil det mindste, hvor meget han lyder paa, og veed at



114 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

Damit ist jedoch nicht das gemeint, was ,der Verstindige” (,den Forstandige, bei
Kierkegaard zumeist eine negative Figur,) darunter verstehe, nimlich, das Leben zu
genieflen und ,sich selbst im Leben so vorteilhaft wie moglich in Rente anzulegen”’,
denn das ist noch keine wahre Selbstkenntnis; der Mensch kenne sich dann nur im
Verhiltnis zu etwas anderem (der Welt, den Leuten, dem irdischen Leben) und
nicht im Verhailtnis zu sich selbst. Doch ein Verhaltnis zwischen einem zweifelhaften
Selbst und etwas Zweifelhaftem bleibt immer in der Schwebe, denn das Zweifelhafte
konnte sich dndern oder verschwinden. Das Selbstverhiltnis, das sich, indem es sich
zu sich verhilt, auch zu Gott verhilt, sei dagegen das wahre: ,Sofern ein Mensch sich
nicht dergestalt kennt, dass er weif3, er selber vermoge gar nichts, merkt er eigentlich
im tieferen Sinne nicht, dass Gott da ist.””® Darum besteht des Menschen hochste
Vollkommenheit darin, Gottes zu bedtirfen. Und darum ist die Erkenntnis, dass die
Summe, auf die man lautet, Null ist, der Weg, um seinen vollen, reichen Wert als
Gabe zu erlangen.

Dies ist der Grund, warum bei Kierkegaard der ganze monetire Wahrheitsdis-
kurs um falsche Wechsel, ungedeckte Scheine, wertlose, schlecht geprigte Miinzen,
Inflation und erschlichene Erbschaften nicht in Nihilismus ausartet: selbst wenn
man das falsche System nur aus seinem Inneren kritisieren und daher zunichst auch
nur fortschreiben kann, ist die schmerzliche Erkenntnis dessen, dass man nichts
vermag, der Weg dazu, in der Logik der Gabe alles neu zu bewerten. Ein Pfennig ist
genauso viel wert wie das ganze Gold der Welt, wenn er alles ist, was der Mensch
hat, und dieser ihn (so wie die Witwe aus Markus 12,43-44) aus Barmherzigkeit
verschenkt; und das wertlose Geld des Falschmiinzers ist voll gedeckt, wenn er Gott
alleine vertraut.

stte sig selv om, saa han faaer den hele Vardi ud.” (SKS 4, 304-30S). Ubersetzung vgl.
Kierkegaard: Vier erbauliche Reden 1844, S. 20.

s[A]t faae sig selv saa fordeelagtigt som muligt udsat paa Rente i Livet”. (SKS 4, 305).
Kierkegaard: Vier erbauliche Reden 1844, S.21.

»Forsaavidt et Menneske ikke kjender sig selv saaledes, at han veed, at han selv slet Intet
formaaer, marker han egentligen i dybere Forstand ikke, at Gud er til.“ (SKS 4, 312).
Ubersetzung vgl. Kierkegaard: Vier erbauliche Reden 1844, S. 29.

77

78



Soren Kierkegaards monetdrer Diskurs 115

Literaturverzeichnis

Andersen, Hans Christian: Kun en Spillemand. Kopenhagen: 1837.

Andersen, Hans Christian: ,Nur ein Geiger”. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 9. Leipzig:
1847.

Benne, Christian: Nietzsche und die historisch-kritische Philologie. Berlin, New York: 20085.

Beyrich, Tilman: Ist Glauben wiederholbar? Derrida liest Kierkegaard. Berlin, New York:
2001.

Bornscheuer, Lothar: ,Zur Geltung des ,Mythos Geld’ im religiosen, 6konomischen und
poetischen Diskurs”. In: Mythos im Text. Zur Literatur des 20. Jahrhunderts. Hg. von Rolf
Grimminger und Iris Hermann. Bielefeld: 1998 (= Bielefelder Schriften zu Linguistik
und Literaturwissenschaft; 10), S. 55-108.

Braudel, Fernand: Die Dynamik des Kapitalismus. Stuttgart: 1986.

Cantoni, Davide: The Economic Effects of the Protestant Reformation: Testing the Weber
Hypotbhesis in the German Lands. Job Market Paper. Harvard University, 10. November
2009. www.econ.upf.edu/docs/seminars/cantoni.pdf (Zugriff: Mirz 2011).

Coulmas, Florian: Die Wirtschaft mit der Sprache. Eine sprachsoziologische Studie. Frankfurt
a. M.: 1992.

Demetz, Peter: Gotthold Ephraim Lessing. Nathan der Weise. Vollstiandiger Text, Dokumenta-
tion. Frankfurt a. M., Berlin: 1966.

Diogenes Laertius: Leben und Meinungen beriihmter Philosophen. Buch I-X. Aus dem Griechi-
schen tibersetzt von Otto Apelt. Hg. von Klaus Reich. Hamburg: 1967.

Frevert, Ute: ,Vertrauen. Historische Anniherungen an eine Gefiihlshaltung”. In: Emotio-
nalitit. Zur Geschichte der Gefiihle. Hg. von Claudia Benthien, Anne Fleig und Ingrid Kas-
ten. Koln, Weimar, Wien: 2000 (= Literatur-Kultur-Geschlecht, Kleine Reihe; 16), S.
178-197.

Frevert, Ute (Hg.): Vertrauen. Historische Anndherungen. Gottingen: 2003.

Fuhrmann, Helmut: ,Lessings Nathan der Weise und das Wahrheitsproblem®. In: Lessing
Yearbook XV (1983), S. 63-95.

Gloyna, Tanja: ,Vertrauen”. In: Historisches Warterbuch der Philosophie. Bd. 11. Hg. von
Joachim Ritter u.a. Basel: 2001, Sp. 186-990.

Gray, Richard T.: ,Buying into Signs: Money and Semiosis in Eighteenth-Century German
Language Theory“. In: The German Quarterly 69,1 (1966), S. 1-14.

Henn-Schmélders, Claudia: ,Sprache und Geld oder ,Vom Gesprich”. Uber Adam Miiller”.
In: Jahrbuch der deutschen Schiller-Gesellschaft 21 (1977), S. 327-351.

Hénaff, Marcel: Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und Philosophie. Frankfurt a. M.: 2009.

Henriksen, Jan-Olav: The Reconstruction of Religion. Lessing, Kierkegaard, and Nietzsche.
Michigan, Cambridge: 2001.

Horisch, Jochen: Kopf oder Zahl. Die Poesie des Geldes. Frankfurt a. M.: 1996.

Jungk, Christoph: ,NOMISMA - Geld und Geltendes”. In: Festschrift, Herbert A. Cahn zum
70. Geburtstag gewidmet. Hg. von Beatrice Schirli und Hans Voegtli. Basel 1985.

Kierkegaard, Soren: Gesammelte Werke. 2. und 3. Abteilung: Entweder-Oder. Zwei erbauliche
Reden 16.V.1843. Ubersetzt von Emanuel Hirsch. Diisseldorf: 1957.

Kierkegaard, Soren: Gesammelte Werke. 5.-6. Abteilung: Die Wiederholung. Drei erbauliche
Reden 1843. Ubersetzt von Emanuel Hirsch. Diisseldorf: 1955.

Kierkegaard, Séren: Gesammelte Werke. 7.-9. Abteilung: Erbauliche Reden 1843/44. Uber-
setzt von Emanuel Hirsch. Diisseldorf: 1957.

Kierkegaard, Soren: Gesammelte Werke. 13.-14. Abteilung: Vier erbauliche Reden 1844. Drei
Reden bei gedachten Gelegenheiten 184S5. Diisseldorf: 1964.



116 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

Kierkegaard, Soren: Gesammelte Werke. 31. Abteilung: Uber den Begriff der Ironie mit stin-
diger Riicksicht auf Sokrates. Unter Mitarbeit von Rose Hirsch iibersetzt von Emanuel
Hirsch. Diisseldorf: 1961.

Kierkegaard, Soren: Gesammelte Werke. 33. Abteilung: Die Schriften iiber sich selbst. Ubersetzt
von Emmanuel Hirsch. Diisseldorf: 1951.

Kierkegaard, Soren: Gesammelte Werke. 34. Abteilung: Der Augenblick. Aufsitze und Schriften
des letzten Streits. Ubersetzt von Hayo Gerdes. Diisseldorf: 1958.

Kierkegaard, Soren: Gesammelte Werke. [Anhang]: Die Tagebiicher. S Bde. Hg. und iibersetzt
von Hayo Gerdes. Diisseldorf: 1962-1974.

Kierkegaard, Séren: Einiibung im Christentum. Zwei kurze ethisch-religiose Abhandlungen. Das
Buch Adler oder Der Begriff des Auserwdhlten. Hg. von Walter Rest. Miinchen: 1977.

Kierkegaard, Soren: Soren Kierkegaards Papirer. Hg. von P.A. Heiberg. Kopenhagen: 1968-
1978.

Kleinert, Markus: Sich verzehrender Skeptizismus. Lduterungen bei Hegel und Kierkegaard.
Berlin, New York: 2005.

Laum, Bernhard: Heiliges Geld. Tiibingen: 1924.

Lessing, Gotthold Ephraim: ,Nathan der Weise”. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 2. Hg.
von Herbert G. Gopfert u.a. Miinchen: 1971.

Martensen, Hans Lassen: ,Nutidens religiose Crisis”. In: Intelligensblade 1, 3 (1842), S. 53-
79.

Niewohner, Friedrich: Veritas sive varietas. Lessings Toleranzparabel und das Buch von den drei
Betriigern. Heidelberg: 1988.

Nietzsche, Friedrich: Simtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA). Hg. von Giorgio
Colli und Mazzino Montinari. Bd. 1: Die Geburt der Tragodie. UnzeitgemdfSe Betrach-
tungen I-IV. Nachgelassene Schriften 1870-1873. Berlin, New York: 1980.

Nietzsche, Friedrich: Sdmtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA). Hg. von Giorgio
Colli und Mazzino Montinari. Bd. 6: Der Fall Wagner. Gétzen-Dimmerung. Der Anti-
christ. Ecce homo. Dionysos-Dithyramben. Nietzsche contra Wagner. Berlin, New York:
1988.

Pattinson, George: ,D.F. Strauss: Kierkegaard and Radical Demythologization”. In: Kierke-
gaard and his German Contemporaries. Bd. I1: Theology. Aldershot 2007 (= Kierkegaard
Research: Sources, Reception and Resources; 6),S.233-258.

Reimarus, Hermann Samuel: Apologie oder Schutzschrift fiir die verniinftigen Verehrer Gottes.
2 Bde. Frankfurt a. M.: 1972.

Riirup, Reinhard: ,Emanzipation und Antisemitismus. Historische Verbindungslinien”. In:
Antisemitismus. Von der Judenfeindschaft zum Holocaust. Hg. von Herbert A. Strauss und
Norbert Kampe. Frankfurt a. M., New York 1985, S. 88-98.

[Schleiermacher, Friedrich]: Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verdchtern.
Berlin: 1799.

Schliitter, Hans-Jiirgen: ,,...als ob die Wahrheit Miinze wire'. Zu Nathan der Weise 111,6"
In: Lessing Yearbook X (1978), S. 65-74.

Sommer, Urs Andreas: Friedrich Nietzsches ,Der Antichrist'. Ein philosophisch-historischer
Kommentar. Basel: 2000.

Stewart, Jon: A History of Hegelianism in Golden Age Denmark. Bd. 1I: The Martensen Period:
1837-1842. Kopenhagen: 2007.

Strauf}, David Friedrich: Hermann Samuel Reimarus und seine Schutzschrift fiir die ver-
niinftigen Verehrer Gottes. Leipzig: 1862.

Strauf, David Friedrich: Das Leben Jesu, kritisch bearbeitet. 2 Bde. Tiibingen: 1835-1836.



Soren Kierkegaards monetdrer Diskurs 117

Strauf3, David Friedrich: Der Christus des Glaubens und der Jesu der Geschichte. Eine Kritik des
Schleiermacher’schen Lebens Jesu. Berlin: 1865.

Thompson, Curtis L.: ,Gotthold Ephraim Lessing: Appropriating the Testimony of a
Theological Naturalist”. In: Kierkegaard and the Renaissance and Modern Traditions.
Bd.I: Philosophy. Hg. von Jon Stewart. Aldershot: 2009 (= Kierkegaard Research:
Sources, Reception and Resources; 5),S.77-112.

Tudvad, Peter: Kierkegaards Kobenhavn. Kopenhagen: 2004.

Tudvad, Peter: Stadier pd antisemitismens vej: Seren Kierkegaard og jederne. Kopenhagen:
2010.

Tojner, Poul Erik u.a. (Hg.): Kierkegaards wstetik. Kopenhagen: 1995.

Vollhardt, Friedrich: Reimarus, Lessing und einiger der Folgen. Vortrag gehalten am
17. November 2005 in Wolfenbiittel. Wolfenbiittel: 2006.

Wagner, Falk: Geld oder Gott? Zur Geldbestimmtheit der kulturellen und religiosen Lebenswelt.
Stuttgart: 1984.

Weber, Max: ,Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus®. In: Ders.: Gesam-
melte Aufsitze zur Religionssoziologie I. Tiibingen: 1920, S. 17-206.

Weigel, Sigrid: ,Zur Differenz von Gabe, Tausch und Konversion. Shakespeares The Mer-
chant of Venice als Schauplatz von Verhandlungen uber die Gesetze der Zirkulation”. In:
Literatur als Voraussetzung der Kulturgeschichte. Schauplitze von Shakespeare bis Benjamin.
Hg. von Sigrid Weigel. Miinchen: 2004, S. 63-8S.

Weinrich, Harald: ,Miinze und Wort. Untersuchungen an einem Bildfeld”. In: Ders.:
Sprache in Texten. Stuttgart: 1976.

Woucherpfennig, Wolf: ,Nathan, der weise Hindler”. In: Akten des VI. Internationalen
Germanistenkongresses Basel 1980. Hg. von Heinz Rupp und Hans-Gert Roloff. Bern u.a.
1980 (= Jahrbuch fiir Internationale Germanistik Reihe A; 8.4), S. 57-64.






	"Was in der Welt der Endlichkeit das Geld ist, sind geistlich die Begriffe" : Søren Kierkegaards monetärer Diskurs über das Erkennen der religiösen Wahrheit

