
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 51 (2013)

Artikel: "Was in der Welt der Endlichkeit das Geld ist, sind geistlich die Begriffe"
: Søren Kierkegaards monetärer Diskurs über das Erkennen der
religiösen Wahrheit

Autor: Tabarasi-Hoffmann, Ana-Stanca

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Was in der Welt der Endlichkeit das Geld ist, sind geistlich die

Begriffe".
S0ren Kierkegaards monetärer Diskurs über das Erkennen der
religiösen Wahrheit

Ana-StancaTabarasi-Hoffmann (Mainz)

In der Geschichte des Vertrauensbegriffes war - wie die Vertrauensforschung am
Beispiel historischer Lexika nachgewiesen hat- bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts
das Gottvertrauen eine Kernkonnotation.1 Die spätere Verschiebung des

Wortsinnes in Richtung des Vertrauens auf andere Menschen (des personalen
Vertrauens) und des Vertrauens auf die Ordnung des Staates (des sozialen Vertrauens)
wird der Auflösung der (gottgewollten' ständischen Ordnung und der Konstitution
des bürgerlichen Subjekts zugeschrieben. Diese habe eine neue, nicht nur gefühls-,
sondern auch vernunftbasierte Welthaltung zur Folge gehabt.

Was Lexikoneinträge jedoch nicht erkennen lassen, ist der Widerstand, der dieser

Verschiebung des Wortsinnes und der ihm zugrundeliegenden Weltanschauung
entgegengebracht wurde. Der vorliegende Beitrag zeigt am Beispiel der Münzmeta-

phorik Soren Kierkegaards die Ambivalenzen auf, die diese graduelle Veränderung
des Garanten vertrauensbasierter Handlungen im Kontext des Modernisierungsprozesses

mit seiner Auflösung vorgegebener Strukturen verursachte. Bei Kierkegaard

wird die Tauschgesellschaft mit der Theologie (bzw. Literatur) verglichen, das

Geld mit den Wörtern. In beiden Bereichen geht es um ein Plädoyer für Wahrheit
im Sinn des Authentischen und finanziell Nutzlosen (d.h. des fürs Weiterkommen
im diesseitigen Leben Nutzlosen) und gegen die Lüge im Sinn von Standardisierung
und des finanziell Nützlichen für dieses Leben. Die dabei als nötig beschriebene

* Die Überarbeitung und Erweiterung der Vortragsfassung fand während meiner Postdoc-Zeit
am Institut für Religionsgeschichte der Rumänischen Akademie statt, dem ich ganz herzlich
für die Unterstützung danken möchte. Gefördert wurde die Arbeit durch das Projekt Die
sozial-humanistischen Wissenschaften im Kontext der globalisierten Entwicklung - Entwicklung
und Durchführung des Programms für postdoktorale Studien und Forschungen, Vertrag:
POSDRU 89/1.5/S/61104, co-finanziert vom Europäischen Sozialfonds durch das

Sektorielle Operationelle Programm zur Entwicklung der Humanressourcen 2007-2013.
Weiterer Dank gebührt dem Alfried Krupp Wissenschaftskolleg Greifswald, als dessen Junior
Fellow ich die Vortragsfassung schrieb.

1

Vgl. Ute Frevert: „Vertrauen. Historische Annäherungen an eine Gefühlshaltung". In:
Emotionalität. Zur Geschichte der Gefühle. Hg. von Claudia Benthien, Anne Fleig und Ingrid
Kasten. Köln, Weimar, Wien 2000 Literatur-Kultur-Geschlecht, Kleine Reihe; 16), S. 178-

197; Dies. (Hg.): Vertrauen. Historische Annäherungen. Göttingen: 2003, S. 7-66; Zum
Vertrauensbegriff in der Philosophie vgl. Tanja Gloyna: „Vertrauen". In: Historisches
Wörterbuch der Philosophie. Bd. 11. Hg. von Joachim Ritter u.a. Basel 2001, Sp. 186-990.



Seren Kierkegaards monetärer Diskurs 89

Falschmünzerei ist, wie im Folgenden gezeigt werden soll, eine Form der Kritik, die
sich letztlich nicht nur gegen die falsche Münze richtet, (deren Wert nicht ihrem
aufgeprägten Wert entspricht,) sondern gegen das Tauschprinzip überhaupt. Dem
Tauschprinzip (also der Standardisierung und dem Nützlichen) steht bei Kierkegaard

die einzigartige Gabe gegenüber.

1. Bibelkritik und Betrugstheorie

In der Theologie wurde im Zuge der Modernisierung die Vertrauensfrage in
Kontroversen neu gestellt, die mit neuen Formen der religiösen Rechtfertigung auf die

Kritik an der Authentizität biblischer Berichte reagierten. Religions- und Kirchenkritiker

wie Spinoza, Toland oder Voltaire provozierten in der Aufklärungszeit eine

große Anzahl apologetischer Gegenschriften in ganz Europa. Eine Hauptfrage blieb

jedoch in diesem Kontext, ob nicht die Begründer des Christentums (sowie aller
anderen Offenbarungsreligionen), also die Augenzeugen, auf deren Berichte alles

Weitere baute, Betrüger seien; absichtliche Betrüger, selbstbetrogene Betrüger oder

betrogene Betrüger (was sie zwar entlastete, dafür aber Gott belastete). Die Behauptung,

dass die Propheten Betrüger seien, war bereits im Buch De tribus impostoribus
aufgestellt worden, dessen Herkunft auf das 8./9. Jahrhundert zurückgeführt wird.2

Der Deismus griff sie auf und verwandelte sie in ein Argument dafür, dass alles, was
im Christentum über die natürliche Religion hinausgeht oder ihr widerspricht, ein

von den Aposteln hinzugefügter Zusatz sei. Die Apologie oder Schutzschrift für die

vernünftigen Verehrer Gottes von Hermann Samuel Reimarus, die nach der
Veröffentlichung der Wolfenbütteler Fragmente durch Gotthold Ephraim Lessing eine

heftige Kontroverse auslöste, betonte dies in Hinblick auf die Auferstehung Jesu.3

Der Fragmentenstreit, der sich nicht zuletzt um die Frage drehte, ob ein absichtlicher

Betrug geschehen sei oder ob die Apostel selbst glaubten, was sie lehrten,
hatte Folgen für die Theologie des 19. Jahrhunderts, in der neue Formen der
religiösen Rechtfertigung gesucht wurden.4

Der Verzicht auf die Vermittlung zwischen einer allgemein verbindlichen
Rationalität und der Wahrheit des Glaubens führte zu einer Relativierung des biblischen

Zeugnisses und einer Betonung des ,Selbstverständnisses', der nicht propositional
formulierbaren Gewissheit, des Unterschieds zwischen Innenperspektive (des

Gläubigen) und Außenperspektive. Diese Verbindung von Glaubensinhalt und
Emotion, die insbesondere für Friedrich Schleiermacher5 charakteristisch war und

2
Vgl. Friedrich Niewöhner: Veritas sive varietas. Lessings Toleranzparabel und das Buch von den

drei Betrügern. Heidelberg: 1988.
3 Hermann Samuel Reimarus: Apologie oder Schutzschrift für die vernünftigen Verehrer Gottes.

2 Bde. Frankfurt a. M.: 1972.
4 Vgl. Friedrich Vollhardt: Reimarus, Lessing und einiger der Folgen. Vortrag gehalten am

17. November 2005 in Wolfenbüttel. Wolfenbüttel: 2006.
5 [Friedrich Schleiermacher]: Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern.

Berlin: 1799.



90 Ana-Stanca Tabarasi-Hojfmann

zu Kierkegaards Zeiten auch an der Kopenhagener Theologischen Fakultät
dominierte, tendierte dazu, das Gottesvertrauen von seiner vernunftbetonten
Komponente zu trennen, doch brachte die zeitgleiche Entwicklung der historisch-kritischen

Methode der Bibelexegese die Theorie des Priesterbetrugs zunächst nicht
zum Schweigen, sondern nährte sie. David Friedrich Strauß knüpfte an Reimarus an
und deutete die biblischen Berichte als Mythologisierungen, die unbewusst, auf
natürliche Weise, von Überzeugten, nicht von absichtlichen Betrügern auf
historische Ereignisse und das Leben Jesu projiziert worden seien.6 Seine hegelianische
Interpretation der pia fraus der Apostel als zeitgemäße Verkleidung einer
philosophischen Wahrheit (der Versöhnung des Menschlichen und Göttlichen als Endziel

der historischen Entwicklung) wurde von ihm rückblickend als Kampf gegen die

Falschmünzerei' anderer Theologen gedeutet.7 Die Metapher der Falschmünzerei'
wurde auch sonst in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts im Zusammenhang der
historisch-kritischen Philologie verwendet;8 die Numismatik als Bestandteil der

philologischen Enzyklopädie erforderte eine ähnliche Echtheitsprüfung wie die

philologische Textkritik, die die Bibel als ein Buch wie alle anderen (und zwar als

eine schlecht erforschte, unzuverlässige Sammlung von Fragmenten) ansah. Eine

Verwitterung oder bewusste Fälschung des Überlieferten wurde vorausgesetzt und
eine Rückkehr ad fontes gefordert.

Da Strauß' Mythologisierungstheorie die ontologische Grundlage des Christentums

in Frage stellte, erweckte sie heftige Debatten. Auch in Dänemark erregte sie

Aufsehen; der Theologiestudent Hans Brochner, der voller Zustimmung einige
Schriften von Strauß übersetzt hatte, durfte seine Abschlussprüfung nicht mehr
ablegen,9 und Hans Lassen Martensen distanzierte sich öffentlich von jeglichen
Schlussfolgerungen auf straußisch-linkshegelianischer Grundlage.10 Hans Christian
Andersen kritisierte in seinem Roman Kun en Spillemand „die Straußische

Verdunstung, welche alles Geschichtliche in Mythen auflöst" („Den straussiske For-

6 David Friedrich Strauß: Hermann Samuel Reimarus und seine Schutzschrift für die vernünftigen
Verehrer Gottes. Leipzig: 1862; Ders.: Das Leben Jesu, kritisch bearbeitet. 2 Bde. Tübingen:
1835-1836.

7 Vgl. David Friedrich Strauß: Der Christus des Glaubens und der Jesu der Geschichte. Eine Kritik
des Schleiermacher'sehen Lebens Jesu. Berlin: 1865, S. 64-65: „Dieser mein Beruf [...] geht
gegen die Falschmünzerei. Wenn ich über den Markt gehe, wenn ich an einer Kasse

vorbeikomme, da halte ich die Augen auf. Mit dem falschen Groschen befasse ich mich nicht,
da wäre an kein Fertigwerden zu denken; aber wo einer bleierne Thaler, oder gar
Rechenpfennige statt Dukaten auflegt, der hat es mit mir zu tun, der wird mich nicht los, bis
er überwiesen ist. Beliebt mache ich mich dadurch freilich nicht, Dank verdiene ich mir
keinen, als von der Wahrheit, der ich diene. Hat sich denn Der Dank verdient, der einst die
Krämer und Wechsler aus dem Heiligtum vertrieb?"

8 Vgl. Christian Benne: Nietzsche und die historisch-kritische Philologie. Berlin, New York: 2005,
S. 103-105. Im literarischen Bereich jedoch gebrauchten auch Schiller, Jean Paul und Kleist
den Begriff „Falschmünzer" bildlich. Vgl. Jacob und Wilhelm Grimm: Deutsches Wörterbuch.
Bd. 3. Leipzig: 1862, Sp. 1296.

9 Vgl. Jon Stewart: A History of Hegelianism in Golden Age Denmark. Bd. II. The Martensen
Period. 1837-1842. Kopenhagen: 2007, S. 678-688.

10 Hans Lassen Martensen: „Nutidens religiose Crisis". In: lntelligensblade 1:3 (1842), S. 53-79.



Seren Kierkegaards monetärer Diskurs 91

dunstning, som oploser Alt Historisk i Myther"),11 und bezeichnete sie als eine Art
Freigeisterei; eine Stelle, die Seren Kierkegaard in seiner Rezension des Romans

zwar im epischen Kontext unpassend fand, aber inhaltlich nicht abwies.12 Später sah

Kierkegaard im entgegengesetzten Fall des dänischen Theologen Adolph Peter

Adler, der als Folge einer nächtlichen Vision, in der ihm Jesus Christus erschienen

sei, den Hegelianismus öffentlich ablehnte, eine Parallele zu Strauß ,13

Die Auseinandersetzung mit der Betrugstheorie war also in dänischen

Theologenkreisen an der Tagesordnung. Auch ältere Formen der Betrugstheorie wurden
studiert; so exzerpierte Soren Kierkegaard 1838 eine Ausgabe des Buches von den

drei Betrügern.14 Dabei schlussfolgerte er, dass der Autor kein Spötter der Religion
sei, sondern ein wahrheitssuchender Zweifler.15 Zweifel als Wahrheitssuche, die
durch Verzweiflung das Wahre aufschließt, war im hegelianischen Zusammenhang
legitimiert worden; bei Hegel wurden Reflexion und Reflexionskritik nach dem
Durchlaufen eines dialektischen Läuterungsprozesses gleichermaßen gerechtfertigt.
Bei Kierkegaard sollte der Zweifel als Wahrheitssuche sich jedoch in eine dauerhafte

Mobilisierung des Zweifels (in der Form, in der er sich auch gegen den Zweifelnden
selbst richtet,) in den Zweifel als unentwegte Prüfung des Glaubens und Wissens
verwandeln, die auch die Überprüfung der Falschmünzerei selbst hinterfragte.16

2. Offenbarung und Vertrauensgarantie

Die seiner Meinung nach einzig mögliche Beweisform der offenbarten Wahrheit hat
Soren Kierkegaard am Ende seines Lebens in der Flugblattreihe 0ieblikket (Der
Augenblick) beschrieben. Es handelt sich um die Bereitschaft, für seinen Glauben zu
leiden. Hans Lassen Martensens Gedächtnisrede auf Bischof Jacob Peter Mynster
am Sonntag vor dessen Begräbnis (S. Februar 1854) hatte aufgrund der Erhebung
Mynsters unter die echten Wahrheitszeugen des Christentums Kierkegaards Unmut
erregt und ab Dezember 1854 zum offenen Angriff auf die Staatskirche geführt. Für
Kierkegaard waren die echten Wahrheitszeugen allein die Märtyrer der ersten
Christenheit; die Kirche konnte jedoch nicht akzeptieren, dass sie ein abgemildertes

11 Vgl. H.C. Andersen: Kun en Spillemand. Kopenhagen: 1837, S. 119-120. Übersetzung zit.
nach H.C. Andersen: „Nur ein Geiger". In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 9. Leipzig: 1847, S.

117.
12 Soren Kierkegaard: „Af en endnu Levedes Papirer". In: Seren Kierkegaards Skrifter. Hg. von

Niels Cappelorn. Kobenhavn 1997ff., hier Bd. 1, S. 48. Zitatbelege nach dieser Ausgabe im
Folgenden mit der Sigle SKS, Band- und Seitenangabe.

13 Vgl. George Pattinson: „D.F. Strauss: Kierkegaard and Radical Demythologization". In:
Kierkegaard and his German Contemporaries. Bd. II: Theology. Aldershot 2007 Kierkegaard
Research: Sources, Reception and Resources; 6), S. 233-258.

14 Die Rede ist von De impostura religionum breve compendium seu liber de tribus impostoribus,
nach zwei Manuskripten und mit historisch-literarischer Einleitung. Hg. von Friedrich
Wilhelm Genthe. Leipzig: 1833.

15 SKS 18: 373.
16 Vgl. Markus Kleinert: Sich verzehrender Skeptizismus. Läuterungen bei Hegel und Kierkegaard.

Berlin, New York: 2005.



92 Ana-Stanca Tabarasi-Hojfmann

Christentum repräsentiere, und identifizierte ihre Verkündigung mit dem Christentum

des Neuen Testaments.
Im Artikel Var Biskop Mynster et ,Sandhedsvidne' et af,de rette Sandhedsvidner'- er

dette Sandhed? (War BischofMynster ein,Wahrheitszeuge', einer von den,echten

Wahrheitszeugen' - ist das Wahrheit?) aus der Zeitung Fcedrelandet (Nr. 295 vom
18. Dezember 1854) betonte Kierkegaard, dass Mynster ein Mann von Charakter
und Grundsätzen zu sein schien, „während er in Wahrheit zwar in hohem Maße

weltklug war, aber schwach, genusssüchtig und groß nur als Vortragskünstler" war.
„Mein Unglück war, dass ich, von einem verstorbenen Vater mit ,Mynsters Predigt'
aufgezogen, auch aus Pietät gegen den verstorbenen Vater diesen falschen Wechsel
honorierte anstatt ihn zu protestieren."17 Dass dieses Unglück sich für ihn dann doch

zum Guten wendete, verdanke er der Vorsehung. Was zunächst nur Betrug war,
änderte sich also zunächst in einen akzeptierten Betrug (aus Respekt für den Vater
als Vertrauensgaranten); und schließlich, als der menschliche Vertrauensgarant
nicht mehr da war, erhielt der Wechsel durch die Vorsehung (göttliche Garantie)
seinen Wert zurück, gerade indem er protestiert wurde; nur scheinbar paradox, denn
der neue Wert des falschen Wechsels ist eine Gabe, nicht die Rückzahlung einer
Schuld.

In Der Augenblick (Nr. 9 vom 24. September 1855) wird der Mangel an

Wahrheitsgarantie in einem Text mit dem Titel fPrcesten ikke blot beviser Christendommens

Sandhed, men han modbeviser den med det Samme (Der Pfarrer beweist nicht nur die

Wahrheit des Christentums, sondern widerlegt sie auch im gleichen Augenblick)
beschreiben; dort wird das Problem als ein allgemein verbreitetes dargestellt. Die
ersten Zeugen des Christentums seien bereit gewesen, Leib und Blut für den Glauben

zu opfern, was die anderen Menschen sehr beeindruckte und sie davon

überzeugte, dass es sich beim Christentum um die Wahrheit handeln müsse. Ganz anders
die Pfarrer des 19. Jahrhunderts. Diese machten aus der Aufopferung der ersten
Glaubenszeugen einen Broterwerb, also „das Gegenteil dessen, dass man leidet",18
und brachten insofern im gleichen Atemzug Beweis und Widerlegung:

Ved at see de Herlige, Sandhedsvidnerne, vove Alt for Christendommen, foranlediges
man til den Slutning: Christendommen maa vaere Sandhed; ved at agte paa Praesten

foranlediges man til den Slutning: Christendommen er nok ikke Sandheden, men
Profiten er Sandheden. [... ] Praestens Beviis: at bevise Christendommens Sandhed deraf,
at han tager Penge for, har Profit af, lever af, med Familie jaevnt avancerende lever af -
at Andre have lidt, er Selvmodsigelse, er, christeligt, Snyderie. (SKS 13, 385).

17 „medens Sandheden var, at han var i hoi Grad verdslig klog, men svag, nydelsessyg og kun
stor som Declamator - [...] min Ulykke var, at jeg, af en afdod Fader opdragen ved

,Mynsters Praediken', ogsaa, af Pietet mod den afdode Fader, honorerede denne falske Vexel i
Stedet for at protestere den." (SKS 14, 126). Übersetzung vgl. Sören Kierkegaard:
Gesammelte Werke. 34. Abteilung: Der Augenblick. Aufsätze und Schriften des letzten Streits.
Düsseldorf: 1958, S. 8.

18 ,,[L]ige det Modsatte af at lide" (SKS 13, 385). Übersetzung vgl. Kierkegaard: Der Augenblick,
S. 315.



Seren Kierkegaards monetärer Diskurs 93

Sieht man die Herrlichen, die Wahrheitszeugen, alles fürs Christentum aufs Spiel
setzen, so kommt man zu dem Schluss: Das Christentum muss Wahrheit sein; achtet man
auf dem Pfarrer, so kommt man zu dem Schluss: das Christentum ist doch nicht die

Wahrheit, sondern der Nutzen ist die Wahrheit. [...] Der Beweis des Pfarrers: die
Wahrheit des Christentums damit zu beweisen, dass er dafür Geld nimmt, davon
Gewinn hat, davon lebt, mit Familie ein glattes Fortkommen hat -, dass andere gelitten
haben, ist ein Selbstwiderspruch, ist, christlich, Betrug.19

Man sollte laut Kierkegaard einem solchen Pfarrer in christlicher Hinsicht das

Handwerk legen, wie in bürgerlicher Hinsicht einem Dieb das Handwerk gelegt
werde, denn er ließe sich das Leiden der Märtyrer zu Gute kommen und stehle, was
den ersten Wahrheitszeugen gehörte (das heißt, was sie verdient, aber aufgrund
ihrer Verfolgung nicht bekommen hatten). In antisemitischer Bildlichkeit, die an das

Stereotyp des jüdischen Wucherers anknüpft,20 wird ein solcher Pfarrer von Kierkegaard

auch mit einem Juden verglichen, hinter dem „Hep!" gerufen werde/gerufen
werden müsse. Als Betrüger der einfältigen Masse, die sein profitorientiertes Handeln

bzw. seine Transaktionen (Dänisch: „Trafik") nicht durchschaue, begehe der
Pfarrer einen Vertrauensbruch, der anhand einer Metaphorik beschrieben wird, die
dem dänischen Staatsbankrott von 1813 entlehnt zu sein scheint:

Hvad Under da, at Christendommen slet ikke er til, at det Hele med Christenhed er
Galimathias, naar de der ere Christne ere det i Tillid til Praestens Beviis, antage, at
Christendommen er Sandhed i Tillid til Praestens Beviis: at Noget er Sandhed, fordi En

er villig nok til at have Profit deraf, og maaskee endog, raffinerende, tager den Profit
mere, at forsikkre, at han er villig til at lide. I Tillid til dette Beviis at antage Christen-
dommens Sandhed er lige saa meningslost som at ansee sig selv for en velhavende

Mand, fordi man har mange Penge mellem Haender, som ikke tilhore En, eller fordi
man eier en Deel Seddel-Penge, udstedte af en Bank, som intet Valuta eier. (SKS 13,

386).

Was Wunder dann, dass das Christentum überhaupt nicht da ist, dass alles mit der
Christenheit Kauderwelsch ist, wenn die, welche Christen sind, das im Vertrauen auf
dem Beweis des Pfarrers sind, wenn sie annehmen, das Christentum sei Wahrheit im
Vertrauen auf dem Beweis des Pfarrers: dass nämlich etwas Wahrheit ist, weil einer

gern bereit ist, Gewinn davon zu haben, und vielleicht sogar, abgefeimt, den Gewinn
hinzunimmt, dass er versichert, er sei bereit zu leiden. Die Wahrheit des Christentums
im Vertrauen auf diesem Beweis anzunehmen, ist ebenso widersinnig, wie wenn man
sich für einen wohlhabenden Mann hielte, weil man viel Geld in den Händen hat, das

19 Übersetzung vgl. Kierkegaard: Der Augenblick, S. 315.
20 Peter Tudvad weist auf den Zusammenhang zwischen Kierkegaards mehrfachem Gebrauch

des Judenbildes zur Bezeichnung eines karikierten Christentums und der literarischen
Judenverfolgung sowie den Pogromen (Hep-hep-Krawallen) in den Jahren 1813-1819 hin.
Den Juden wurde damals auch vorgeworfen, nach dem Staatsbankrott Gold und Silber, das
dem Staat gehörte, ins Ausland geschafft zu haben, insofern wurden sie auch zu
Sündenböcken des Staatsbankrotts gemacht: Vgl. Ders.: Stadier pä antisemitismens vej. Seren

Kierkegaard ogjederne. Kopenhagen: 2010.



94 Ana-Stanca Tabarasi-Hojfmann

einem nicht gehört, oder weil man einen Haufen Papiergeld besitzt, ausgestellt von
einer Bank, die keine Valuta besitzt.21

Die Wahrheit wird als Vertrauensfrage dargestellt, und die persönliche Garantie, die
dafür gebracht werden muss, zum eigentlichen Problem der Wahrheit und des

Glaubens gemacht. Da die Wahrheit einen Wert hat, und aufgrund der langen
Überlieferung der christlichen Offenbarung mit einem geerbten Sachwert vergleichbar

ist, bietet der monetäre Diskurs in diesem Zusammenhang die Möglichkeit einer
komplexen Auseinandersetzung mit der geistigen Falschmünzerei, der Inflation
durch Währungsausstellung ohne Deckung, oder dem geistigen Diebstahl. Im
Entwurf zum Flugblatt Der Augenblick Nr. 10 wird die zeitgenössische Christenheit
eines Verbrechens bezichtigt, das der unberechtigten Aneignung eines Erbes
gleichkommt, wo die Verpflichtung, die mit der Übernahme eines Erbes verbunden ist,
nicht mit übernommen wird.22

Während ein Erbe grundsätzlich wenigstens auch aus Gegenständen oder
Grundstücken bestehen kann, die nicht verfälscht, sondern nur unrechtmäßig
erschlichen werden können, so sieht es mit dem Papiergeld ganz anders aus. Insofern

hat der Vergleich der moralischen und metaphysischen Werte mit dem Geld
weiterreichende Implikationen als der Aspekt des (rechtmäßigen) Besitztums und
des Gewinnes. Weder Papiergeld noch die Münzen oder Gold und Silber hatten
ursprünglich einen Wert, der immer und überall gegolten hat. Sie sind alle auf
Konventionen und externe Garantien (Vertrauen) angewiesen. Als symbolisch
verdichtete Versprechen auf Güter, die in und mit der Münze, dem Geldschein oder
dem Goldstück nicht präsent sind, passen sie diese Güter in Ordnungen und Wert-
gefüge ein und setzen Sein in Sinn um (sind ,ontosemiologisch').23 Sie machen

Ungleichartiges äquivalent und wirken synthetisierend, dienen der Kommunikation
unter Leuten, die auf einander angewiesen sind, und schaffen gleichzeitig Distanz
zwischen diesen. Doch außerhalb ihres Geltungsbereiches (einer bestimmten
Ordnung) sind sie nichts mehr wert.

Gold allerdings hat, sobald es vermarktet wird, einen vom Markt vorgegebenen
Tauschwert. Deswegen kann Kierkegaard es zu Recht der Münze entgegenstellen,
deren aufgeprägter Wert nicht notwendig dem Tauschwert des Metalls entspricht,
sondern sich allein auf externe Garantien stützt. Was für die Münze gilt, gilt in noch
stärkerem Maß für das Papiergeld, das so gut wie überhaupt keinen Tauschwert
mehr besitzt. Die zwischenmenschliche Vereinbarung, die den Tauschwert des

Goldes bestimmt, wird jedoch von Kierkegaard nicht weiter reflektiert. Wie viele

21 Übersetzung vgl. Kierkegaard: Der Augenblick, S. 314-315. Im Herausgeberkommentar zu
SKS 13 wird an dieser Stelle daraufhingewiesen, dass nach dem Staatsbankrott (ab 1814 bis
1873) die Geldscheine den Vermerk „paa Valuta, som Banken eier, er denne Rigsbank-
Seddel udstedt" trugen.

22 SKS 13,400-401. Übersetzung vgl. Kierkegaard: Der Augenblick, S. 325.
23 Vgl. Jochen Hörisch: Kopf oder Zahl? Die Poesie des Geldes. Frankfurt a. M.: 1996, S. 219-220,

sowie Andreas Urs Sommer: Friedrich Nietzsches ,Der Antichrist'. Ein philosophisch-historischer
Kommentar. Basel: 2000, S. 156-166.



Soren Kierkegaards monetärer Diskurs 95

Autoren des 18. und 19. Jahrhunderts kontrastiert er Goldmünzen (Kurantmünzen)
mit dem Papiergeld und mit den Scheidemünzen, deren innerer Münz-Metallwert
geringer als der aufgeprägte Währungsnominalwert war.24 Ähnlich setzt er eine

ursprüngliche Wahrheit (Offenbarung) voraus, die nicht auf menschliche Konventionen

beruht, und die es also wert ist, dass man sein Leben dafür opfert. Das
Erbstück, das sich die Pfarrer aneignen, hat einen wirklichen Wert.

3. Lessings Münzmetaphorik

Die Metaphorik des Erbes und des Betrugs lässt an Lessings Nathan der Weise

denken, wo ebenfalls das theologische Problem der Wahrheit am Beispiel des
juristischen und ökonomischen Problems des Besitzes erläutert wird, die Frage nach der
rechten Religion jedoch als eine der Sache unangemessene Fangfrage dargestellt
wird. Kierkegaard besaß Lessings Schriften in 32 Bänden und bezog sich auf
Lessings Deutung der Wahrheitssuche nicht nur in seinen Philosophischen Brocken, den
Erbaulichen Reden von 1843 und 1844 und der Abschließenden unwissenschaftlichen

Nachschrift (den ausführlichsten Beispielen seiner Auseinandersetzung mit Lessing),
sondern auch in vielen anderen Schriften.25 Allerdings wird der Betrug in der
Ringparabel aus Lessings Nathan (Lessings literarische Weiterführung der Kontroverse
um Reimarus) zuallererst dem Vater (Gott selbst) und nicht den Söhnen (den
Propheten der Offenbarungsreligionen) zugeschrieben, und er geschieht aus Liebe;
denn der Vater, der alle drei Söhne gleich liebt, will keinen übervorteilen und lässt
den Wunderring fälschen. Erst wenn die Nachfolger die geerbten Ringe nicht im
Sinne eines ethischen Leistungswettbewerbes einsetzen (sozusagen die Verpflichtung,

die Kierkegaard mit dem Erbe verband, nicht annehmen), sind diese nicht nur
Betrogene, sondern zusätzlich auch,betrogene Betrüger'.26

Die in Lessings Ringparabel dargestellte Methode der Glaubensüberprüfung ist
dem marktwirtschaftlichen Konkurrenzverhalten und Vorteilsdenken nachgebildet.
Nathan folgt in seinem Handeln der Tauschmoral und dem kapitalistischen Prinzip
der Besitz- und Wertsteigerung durch aktuelles Verzichten.27 Dies steht im Gegen-

24 Als Kreditgeld waren Scheidemünzen nur in begrenzter Höhe gesetzliche Zahlungsmittel (es
gab eine Begrenzung des schuldenbefreienden Annahmezwanges). Es galt dabei meist vor
1871 die Vorschrift, dass niemand mehr Scheidemünzen als bis zum Betrag der kleinsten
Kurantmünze anzunehmen brauchte.

25 Vgl. hierzu zusammenfassend Curtis L. Thompson: „Gotthold Ephraim Lessing:
Appropriating the Testimony of a Theological Naturalist". In: Kierkegaard and the

Renaissance and Modern Traditions. Bd. I: Philosophy. Hg. von Jon Stewart. Aldershot: 2009
Kierkegaard Research: Sources, Reception and Resources; 5), S. 77-112.

26 Gotthold Ephraim Lessing: „Nathan der Weise". In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 2. Hg. von
Herbert G. Göpfert u.a. München 1971, S. 279.

27 Vgl. Wolf Wucherpfennig: „Nathan, der weise Händler". In: Akten des VI. Internationalen
Germanistenkongresses Basel 1980. Hg. von Heinz Rupp und Hans-Gert Roloff. Bern u.a.:
1980 (=Jahrbuch für Internationale Germanistik Reihe A.; 8:4), S. 57-64.



96 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

satz zur fürstlichen Verschwendung Saladins, doch die Wahrheit selbst entzieht sich
diesem ökonomischen Prozess, sie lässt sich nicht dingfest machen:

Ich bin
Auf Geld gefasst; und er will - Wahrheit. Wahrheit!
Und will sie so, - so bar, so blank, - als ob

Die Wahrheit Münze wäre! - Ja, wenn noch
Uralte Münze, die gewogen ward! -
Das ginge noch! Allein so neue Münze,
Die nur der Stempel macht, die man aufs Brett
Nur zählen darf, das ist sie doch nun nicht!
Wie Geld in Sack, so striche man in Kopf
Auch Wahrheit ein? Wer ist denn hier derJude?
Ich oder er? - Doch wie? Sollt' er auch wohl
Die Wahrheit nicht in Wahrheit fodern?28

Diese Reaktion Nathans auf Saladins Frage nach der rechten und wahren Religion
deutet auf den Abstraktionsprozess hin, der sowohl der rechnerischen Kopfarbeit
des Kaufmanns als auch der Religionsphilosophie zu Grunde liegt. Doch seine

Überlegungen lassen eher darauf schließen, dass die eigentliche göttliche Wahrheit
keine Münze ist, also kein auf Vereinbarung basierter Wert, der verhandelbar wäre
oder ungedeckt sein könnte; kein leicht fassbares Objekt, nichts Evidentes,
Unmittelbares („bar und blank"). Es scheint nur so, „als ob die Wahrheit Münze wäre",29

aber sollte man den Vergleich akzeptieren, dann höchstens mit der „uralte[n]
Münze, die gewogen ward", dem vormünzlichen Wiegegeld ohne Prägung, dessen

Gewicht allgemein erkennbar war, nicht mit der neuen Münze (Scheidemünze),
„die nur der Stempel macht", also nur subjektiv garantiert ist, nicht „erwägt".

Lessing verwendet hier in kritischer Weise einen alten Topos, denn der Vergleich
der Wahrheit oder des (wahrheitsvermittelnden) Wortes mit dem Geld geht auf
antike Gedächtnistheorien zurück.30 Er wurde im 5. und 4. Jh. v. Chr. auf die Tätigkeit

der Sophisten bezogen; Piaton dagegen nannte in Phaidon 69a die Tugend „die
einzig rechte Münze". Auch der Spruch des Horaz „verba valent sicut numi" wurde

28 Lessing: Nathan der Weise, S. 275.
29 Die Forschung hat Nathans Monolog aufgrund seiner mehrfach unterbrochenen Redeweise

in dieser Hinsicht unterschiedlich gedeutet: entweder in dem Sinn, dass Wahrheit durchaus
mit der Münze vergleichbar sei, und zwar mit der alten Münze, oder in dem Sinn, dass sie

zwar nicht vergleichbar sei, aber wenn man sich überhaupt auf den Vergleich einließe, um mit
Saladin zu kommunizieren, dann am ehesten mit der alten Münze: „das ginge noch". Vgl.
insbesondere Peter Demetz: Gotthold Ephraim Lessing: Nathan der Weise. Vollständiger Text,
Dokumentation. Frankfurt a. M., Berlin 1966; Helmut Fuhrmann: „Lessings Nathan der Weise

und das Wahrheitsproblem". In: Lessing Yearbook XV (1983), S. 63-95, und Hans-Jürgen
Schlütter: ,„...als ob die Wahrheit Münze wäre'. Zu Nathan der Weise 111,6". In: Lessing
Yearbook X (1978), S. 65-74. Ich schließe mich Fuhrmanns und Schlütters Deutung an, dass

der von Nathan gebrauchte Konjunktiv irrealis die Identifikation der Wahrheit mit der
Münze ausschließt.

30 Vgl. die mnemonische Metapher des Hirnes als Thesaurus in Ad Herennium III, 28, Cicero,
De oratore, 1,18 und Quintilian, Institutio oratorica, XI,2,1.



Seren Kierkegaards monetärer Diskurs 97

häufig zitiert und abgewandelt.31 Der Münzvergleich wurde in Sprachtheorien des

18. Jahrhunderts ebenfalls mehrfach verwendet.32 Dass Münze, Wort und letztlich
auch Wahrheit auf Übereinkunft basieren und der Kommunikation dienen, spielte
dabei eine genauso wichtige Rolle wie die tradierte Geschichte der Entstehung des

Geldes, die vom engen Zusammenhang von Götterkult und Geldwirtschaff ausging.
Der Jerusalemer Tempel nutzte als Tempelwährung den tyrischen Schekel (der
freilich das Bild eines fremden Gottes, Melkart, trug), das Heiligtum des Apollon in
Delphi hütete den athenischen Staatsschatz und übernahm auch Bankfunktionen,
um ihn zu vermehren, der Tempel der Juno Moneta in Rom hatte seine eigene

Münzprägung, und die umfassende, wenngleich ambivalente Funktion des Gottes
Hermes (als Gott der Redekunst, der Kaufleute und der Diebe) deutet ebenfalls auf
die Verbindung des Geldes mit der Sprache und dem Göttlichen. Die kultische
Funktion des,heiligen Geldes' (Ersetzung realer Blutopfer durch Tieridole) steht im
Zentrum der Theorien über die religiöse Herkunft des Geldes,33 und man hat auch

vermutet, dass magische Gegenstände, die Schutz, Glück und Wohlstand
versprachen, die eigentlichen Vorläufer des Geldes sind,34 auch wenn ein wesentlicher
Unterschied zwischen dem Talisman, den man behalten sollte, und dem Geld, das

man ausgeben sollte, besteht.

Der Zusammenhang zwischen den Schuldigkeiten gegenüber Gott und den

Schulden gegenüber den Gläubigern spielte sowohl im Judentum als auch im
Christentum eine wesentliche Rolle, (was nicht zuletzt im Vaterunser sichtbar ist,) und
diese Überlagerung des ,Redens von Gott' mit dem ,Reden vom Geld' ist in
zahlreichen biblischen Gleichnissen erkennbar (u.a. im Gleichnis vom unbarmherzigen
Gläubiger, Mt 18,24; in demjenigen von den anvertrauten Talenten, Mt 25,14-30
und Lk 19,12-27; im Gleichnis von dem Arbeitern im Weinberg, Mt 20,1-6; im
Gleichnis vom treuen und untreuen Knecht, Mt 25,45-51; im Gleichnis vom unge-

31 Zur Geschichte dieses Topos und der heute gängigen Ausdrücke, die die Münzmetaphorik
fortsetzen („Wortschatz", „linguistische Anleihen", „Reichtum der Sprache", „flüssige Rede" -
wie flüssiges Geld, Rede und Geld als „Vermögen", „sein Scherflein beitragen", „aus echtem
Schrot und Korn" u.a.m.) vgl. Harald Weinrich: „Münze und Wort. Untersuchungen an
einem Bildfeld". In: Ders.: Sprache in Texten. Stuttgart: 1976, S. 276-290; Florian Coulmas:
Die Wirtschaft mit der Sprache. Eine sprachsoziologische Studie. Frankfurt a. M.: 1992 und
Lothar Bornscheuer: „Zur Geltung des ,Mythos Geld' im religiösen, ökonomischen und
poetischen Diskurs". In: Mythos im Text. Zur Literatur des 20. Jahrhunderts. Hg. von Rolf
Grimminger und Iris Hermann. Bielefeld: 1998 Bielefelder Schriften zu Linguistik und
Literaturwissenschaft; 10), S. 55-105. Für das Dänische ließe sich Ähnliches aufzeigen, vgl.
u.a. Ausdrücke wie ,at give en snak for pengene'; ,at fâ klare ord for pengene rene' oder das

Sprichwort: ,Hvo der ej har penge i pungen, mâ have gode ord pâ tungen.'
32 Vgl. Richard T. Gray: „Buying into Signs: Money and Semiosis in Eighteenth-Century

German Language Theory". In: The German Quarterly 69:1 (Winter 1966), S. 1-14 (der auch
auf Lessings Nathan eingeht, aber die Hinterfragung der Analogie durch Nathan nicht
wahrnimmt) und Claudia Henn-Schmölders: „Sprache und Geld oder ,Vom Gespräch'. Über
Adam Müller". In: Jahrbuch der deutschen Schiller-Gesellschaft 21 (1977), S. 327-351.

33 Vgl. Bernhard Laum: Heiliges Geld. Tübingen: 1924, S. 39; Falk Wagner: Geld oder Gott? Zur
Geldbestimmtheit der kulturellen und religiösen Lebenswelt. Stuttgart: 1984, S. 96.

34 Vgl. René Sédillot: Histoire morale et immorale de la monnaie. Paris: 1989.



98 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

treuen Verwalter, Lk 16,1-8 und in demjenigen von der verlorenen Drachme, Lk
15,8-10). Einen Höhepunkt erreichte diese Assoziation in den Debatten über den

Calvinismus, die die Frage nach der Prädestination und nach Gottes Gnade mit der

Frage verbanden, ob man Zins nehmen dürfe, und im gesamten Zusammenhang
zwischen Protestantismus und Wirtschaftsordnung,35 einschließlich der Sozialethik.
Denn „wer sich des Armen erbarmt, der leihet dem Herrn; der wird ihm wieder
Gutes vergelten" (Spr 19,17).

Lessing spielt auf diese Geschichte der Münzmetapher an. Doch Nathan bezahlt
Saladin mit einem „Märchen"36 (einer Parabel oder einem Mythos) statt der „baren"
Wahrheit, die ihrerseits von Saladin anstatt des Geldes verlangt worden war, und
bietet gleich darauf freiwillig und zum eigenen Vorteil Saladdin das Geld an, auf
dessen Zahlung dieser verzichtet hatte. Die traditionelle Konkurrenz der Leitmedien
Geld und Literatur (bzw. Mythos, wenn man ihn nur aus erzählerischer Sicht
betrachtet,) geht in dieser Szene zumindest zugunsten der Literatur (des Mythos)
aus,37 und die echte Wahrheit, der ursprüngliche Ring, spielt keine Rolle mehr, weil
der gute Gebrauch der (womöglich falschen) Ringe, die Orthopraxie, im Vordergrund

steht. Denn die alte Wahrheit ist durch ihre Überlieferung zu einer
Vertrauensfrage geworden, und diese gilt für alle Offenbarungsreligionen:

Denn gründen alle sich nicht auf Geschichte?
Geschrieben oder überliefert! - Und
Geschichte muss doch wohl allein auf Treu
Und Glauben angenommen werden - nicht?38

4. „Die Vertraulichkeit des Herrn"

Für Lessing haben die Vertrauensfrage und die Frage nach der Überlieferung eine

wichtige Funktion für die Herausbildung des religiösen Toleranzgedankens. Sie

erlauben Kritik am Bestehenden und gleichzeitig seine Bewahrung, und die

Differenzierung zwischen Geist und Buchstabe macht sogar ein Christentum ohne
Bibel möglich. Für Kierkegaard dagegen können die Propheten keine „betrogenen
Betrüger" sein, denn Gott ist kein Betrüger, sondern der Einzige, zu dem man
Vertrauen haben kann und Vertrauen haben sollte, auch wenn das einem keineswegs

35 Vgl. Max Weber: „Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus". In: Ders.:
Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I. Tübingen: 1920, S. 17-206. Webers Thesen
über die protestantische Kapitalbildung durch asketischen Sparzwang gelten jedoch
inzwischen als weitgehend widerlegt. Vgl. etwa Fernand Braudel: Die Dynamik des

Kapitalismus. Stuttgart: 1986, S. 627-630 und Davide Cantoni: The Economic Effects of the

Protestant Reformation: Testing the Weber Hypothesis in the German Lands. Job Market Paper.
Harvard University, 10. November 2009. www.econ.upf.edu/docs/seminars/cantoni.pdf
(Zugriff: März 20ll).

36
Lessing: Nathan der Weise, S. 275.

37 Zur Konkurrenz der Leitmedien Geld und Literatur vgl. hierzu Hörisch: Kopf oder Zahl, S.

94.
38

Lessing: Nathan der Weise, S. 278.



Seren Kierkegaards monetärer Diskurs 99

das Leben erleichtert. Im Jahre 1847 bemerkt er in einem seiner Notizbücher, dass

statt des Predigens über hohe Tugenden wie Glaube, Liebe und Hoffnung von den
Pfarrern - gemeint ist wohl Peter Johannes Spang (1796-1846) - besser offen gesagt
werden solle:

Indlad Dig aldrig med Gud, og frem for [Alt] aldrig i nogen egl. Fortrolighed. Indlad
Dig aldrig med Msk. og bild Dig saa ind i Forening med dem at I indlader Eder med
Gud, fordi I neevne Guds Navn paa en lige saa intetsigende Maade som det Zirat skri-

ves, hvilket Laegerne skrive over Recepter. (SKS 20, 113, NB 187).

Lass dich niemals mit Gott ein, und vor allem niemals in eigentlichem Vertrauen. Lass

dich mit den Menschen ein, und im Verein mit ihnen bilde dir dann ein, dass ihr euch

mit Gott einlasst, weil ihr Gottes Namen nennt auf eine genauso nichtssagende Art,
wie die Schnörkel geschrieben sind, mit denen die Ärzte ihre Rezepte versehen.39

Nur alle acht Tage an Gott denken und seinen „Bückling" machen, schütze nämlich
vor Anfechtungen und würde auch dem Zustand und dem Bedürfnis der meisten
Zuhörer einer Predigt entsprechen. Sich dagegen Tag und Nacht und unabhängig
von der Meinung der Menschen so mit Gott einlassen, „dass er dein einziger
Vertrauter wird", sei gefährlich:

Taenk Dig, at han sâ lod Dig i Stikken, naar Du havde forstaaet om ham, at han i Sand-
hed er den eneste Hjaelper og derfor ikke brydt Dig om andre Hjaelpere, taenk Dig, han

lod Dig i Stikken, taenk Dig - at han ikke var til! Nei, hold Dig til Virkeligheden, gaa
ikke for meget i Kirke, gaa hell. Aldrig ene ind til Gud, thi det er farligt, han künde gjore
for staerkt et Indtryk, og det er hell. Ei juridisk rigtigt, thi i Forhold til Gud maa man
bestandig see at have Noget at holde sig til at han ikke ganske gjor En til Intet. Beed aldrig
til Gud i Eensomhed, alsdrig som Dit Hjerte vilde tilskynde Dig i graendselos Tillid, nei
laer visse Formularer udenad, hvorom Du med Sikkerhed veed, at Andre har med held

benyttet dem. (SKS 20, 113, NB 187).

[S]tell dir vor, er ließe dich dann im Stich, wenn du von ihm verstanden hättest, dass er
in Wahrheit der einzige Helfer ist, und du dich deshalb um andere Helfer nicht
gekümmert hättest; stell dir vor, er ließe dich im Stich, stell dir vor - es gäbe ihn nicht!
Nein, halte dich an die Wirklichkeit, geh nicht zu oft in die Kirche, gehe auch niemals
allein bei Gott ein, denn das ist gefährlich, es könnte einen zu starken Eindruck
machen, und es ist auch von Rechts wegen nicht richtig, denn im Verhältnis zu Gott muss
man stets zusehen, dass man etwas hat, woran man sich hält, damit er einen nicht ganz
zunichte macht. Bete niemals zu Gott in der Einsamkeit, niemals wie es dir dein Herz
eingeben möchte im grenzenlosen Vertrauen, nein, lerne bestimmte Formulare
auswendig, von denen du mit Sicherheit weißt, dass andere sie mit Erfolg benutzt haben.40

Derjenige, der „die Vertraulichkeit des Herrn" („Herrens Fortrolighed") par
excellence besitzt, ist Hiob - so beschreibt ihn Kierkegaard in den Vier erbaulichen
Reden von 1843 in einer womöglich eigenen Übersetzung des Buches Hiob 29,4
(SKS 5, 125). Insofern ist eindeutig, dass das Gottesvertrauen mit menschlich

39 Übersetzung zit. nach Sören Kierkegaard: Gesammelte Werke. [Anhang]: Die Tagebücher.
5 Bde. Hg. von Hayo Gerdes. Düsseldorf: 1962-1974, hier: Bd. II, S. 93.

40 Übersetzung vgl. Kierkegaard, Die Tagebücher. Bd. II, S. 94.



100 Ana-Stanca Tabarasi-Hojfmann

gesehen unerklärlichem irdischem Leid verbunden ist, und es wird entsprechend
ambivalent beschrieben. Irdisches Vertrauen macht das Leben „leichter, das heißt
geschwätziger und flacher", alleiniges Vertrauen zu Gott macht das Leben „entsetzlich

angestrengt - aber soll es das nicht gerade sein?"41 Denn Stehlen würde den
Armen auch das Leben leichter machen und ist dennoch nicht recht und nicht
erlaubt. Freundschaftliches Vertrauen unter Menschen jedoch könne von den
Sachen ablenken, die man tun würde, wenn man nur Gott zum Vertrauten hätte.

Bei Kierkegaard stellt sich die Lessingsche Perspektive der Pluralität der

Religionen insofern nicht ein, als sein Ziel die Individualisierung aller Glaubensinhalte
ist. Die Subjektivisierung lässt sozusagen jeden Gläubigen seine eigene Religion
haben, die eine Entwicklung des Potentials des Subjekts bedeutet und das

Vergangene im Gegenwärtigen aktualisiert. Wenn die Religion, historisch gesehen,
relativ ist, so wird sie, subjektiv gesehen, absolut.42 Es wäre hier aus

religionsgeschichtlicher Sicht allerdings berechtigt zu fragen, inwiefern der
historische Charakter einer Religion überhaupt von ihrem Inhalt getrennt werden kann -
doch diese Frage stellt sich für Kierkegaard nicht.

5. Der christliche Revisor

Dagegen ist der angemessene Umgang mit der Überlieferung nach wie vor eine

Frage, die Kierkegaard beschäftigt. Hier ist Misstrauen am Platz, denn eine
Tagebuchnotiz mit dem Titel Christliche Revision (Christelig Revision) aus dem Jahr 1854
stellt Folgendes fest:

Hvad i Endelighedens Verden Penge er, er aandeligt, Begreberne. Det er i disse alle

Omsaätningerne skee. Naar det nu saaledes gaaer hen fra Slasgt til Slaegt, at Enhver

overtager Begreberne som han fik dem fra den foregaaende Slaegt [...]: saa afsted-

kommes det kun altfor let, at efterhaanden Begreberne forvanskes, blive noget ganske
Andet end de oprindeligen vare, komme til at betyde noget ganske Andet, blive som
falske Penge - medens dog ganske roligt alle Omsaetninger vedblive at gjores deri. [... ]

Dog til den Forretning: at revidere Begreberne har Ingen Lyst. (SKS 26, 204).

Was in der Welt der Endlichkeit das Geld ist, sind geistlich die Begriffe. In diesen werden

alle Umsätze vollzogen.
Wenn es nun so von Geschlecht zu Geschlecht geht, dass jeder die Begriffe
übernimmt, so wie er sie von dem vorhergehenden Geschlecht empfangen hat [...], so
geschieht es nur allzu leicht, dass die Begriffe nach und nach verwischt werden, etwas

ganz anderes werden, als sie ursprünglich waren, etwas ganz anderes zu bedeuten

beginnen, ja, dass sie Falschgeld werden - während alle Umsätze doch ganz ungerührt

41 „I jordisk Forstand gjor nemlig megen Fortrolighed Livet lettere: mere piattet og pianket.
Men har jeg Lov til at forjadske mit Liv paa den Maade. Ved kun at have Gud til Fortrolig
bliver Livet raedsomt anstrenget - men skal jeg ikke netop Det." (SKS 20, 114, NB 188);
Übersetzung vgl. Kierkegaard, Die Tagebücher. Bd. II, S. 95.

42 Vgl. hierzu auchJan-Olav Henriksen: The Reconstruction ofReligion. Lessing Kierkegaard, and
Nietzsche. Michigan, Cambridge: 2001, S. 72.



Seren Kierkegaards monetärer Diskurs 101

weiterhin in ihnen vollzogen werden. [... ] Doch auf das Geschäft, die Begriffe zu
revidieren, hat niemand Lust.43

Denn die Leute nutzen ihre Zeit, um das Leben zu genießen und für das Erreichen
konkreter, endlicher Ziele zu arbeiten, und sie werden durch die Begriffsfälschung
nicht in ihrem egoistischen Interesse berührt, wie im Falle des gefälschten Geldes.

Betrogen werde nur Gott. Und jeder verstehe, dass die Aufgabe der Revision die

Opferung desjenigen, der sie übernehme, bedeute, denn dieser werde von ihr in
Beschlag genommen und daran gehindert, sich, wie natürlich wäre, endlichen
Zwecken zu widmen und sich mit den Begriffen nur flüchtig abzugeben.

Doch weil die Revision immer dringlicher werde, müsse sich die Vorsehung eines
Menschen bemächtigen, der dazu zu gebrauchen sei. Ein „christlicher Revisor" habe

die überlieferten religiösen Begriffe auf Falschgeld hin zu überprüfen. Dieser Revisor
müsse ganz anders als die „ganze Quatschkompagnie der Pfarrer und Professoren"
(„det hele Sludder-Compagnie af Praester og Professorer") sein, aber kein Apostel,
sondern eher der Gegensatz eines Apostels. Denn er bräuchte Intellektualität, die
ein Apostel nicht braucht,44 und sogar eine genaue Kenntnis der Gaunerstücke und

Fälschungen, „fast als sei er der durchtriebenste aller Gauner". Ein solcher Mensch
kann auch nicht das Vertrauen genießen, das einem Apostel zukommt, sondern er
müsste auf das Strengste kontrolliert werden.

Zum Vergleich zieht Kierkegaard den Fall heran, in dem die Londoner Bank
bemerken würde, dass falsche Banknoten zirkulierten, und zwar so gut nachgemachte,
dass sie unendlich schwer zu erkennen seien. Keiner der Bankleute und Polizisten
sei gut genug darin, sie zu erkennen, nur ein bereits verurteilter Verbrecher
(Fälscher) könne dies, und jener werde dazu eingesetzt, freilich unter ständiger Aufsicht
und unter Androhung des Todes. So auch der christliche Revisor. Doch während
der Apostel die Aufgabe habe, die Wahrheit zu verkünden, sei es die Aufgabe des

Revisors, die Fälschungen zu erkennen und somit unmöglich zu machen. Der Apostel

sei edel, rein und einfältig, wie es einem Werkzeug des Heiligen Geistes geziemt,
der Revisor habe ein zweideutiges Wissen; der Apostel arbeite frei, der Revisor unter
Zwang. Keiner von ihnen habe ein Verdienst vor Gott, doch sei der Revisor als

Sträfling einer, der Buße tue und somit das Negative abtragen müsse. Beide seien
schließlich von Gottes Gnade auserwählt, der eine am Anfang, der andere zum
Schluss. Während der Apostel von Gott nach Außen geschickt werde, müsse der
Revisor zurück zu Gott führen. Weil es nun (ohne Wiederkehr Christi) keine neuen
Apostel mehr geben kann, und die Verantwortung auf den Schultern der Menschen

43 Deutsche Übersetzung von Dorothea Glöckner zit. nach Tilman Beyrich: Ist Glauben
wiederholbar? Derrida liest Kierkegaard. Berlin, New York: 2001, S. 46.

44 Dieses Thema diskutiert Kierkegaard ausführlicher in seiner Schrift Om Forskjellen mellem et
Genie og en Apostel (Über den Unterschied zwischen einem Genie und einem Apostel) von 1845,
die - näher am Katholizismus als am Protestantismus - die Wichtigkeit apostolischer
Autorität betont. Vgl. Sören Kierkegaard: Einübung im Christentum. Zwei kurze
ethischreligiöse Abhandlungen. Das Buch Adler oder Der Begriff des Auserwählten. Hg. von Walter Rest.
München: 1977, S. 301-305.



102 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

ruht, habe die Menschheit an die Perfektibilität des Christentums geglaubt - und
dieses nur verfälscht und zu solcher Gottesferne gebracht, dass schon deswegen
allein kein Apostel mehr möglich sei. Die Sünde sei heutzutage hauptsächlich Klugheit,

und die Vorsehung begegnete ihr aufgrund der Verfälschung hauptsächlich mit
Misstrauen, weswegen auch die Boten des Himmels nicht mehr frohe Boten seien

(so wie die Polizei auch nicht mit Freuden empfangen wird) sondern Kenner der
Unredlichkeit. Selbst diese würden zweideutig von der Vorsehung behandelt, da sie

im Wesentlichen auch der allgemeinen Unredlichkeit angehörten. Neue Apostel zu

erwarten, wie die zeitgenössische Christenheit in ihrer Zufriedenheit tue, sei also

„die qualifizierteste Unverschämtheit".

6. Kierkegaards Kritik an der Entwertung der kulturellen Kriterien

Diese Entwertung der Begriffe und der sonstigen religiösen und kulturellen
Kriterien durch Falschmünzerei und Geld oder Wechsel ohne Deckung ist ein wichtiges

Motiv in Kierkegaards Schriften.45 Die Geldmetapher charakterisiert im Tagebuch

JJ (1842-1846) den gesamten wissenschaftlichen Betrieb, womit sicherlich
auch an die Kopenhagener Theologische Fakultät gedacht wird, auf einer
allgemeineren Ebene jedoch vermutlich auch auf die philosophische Entwicklung des

Idealismus in Richtung einer immer stärkeren Betonung der Vorstellung angespielt
wird:

Det er gaaet i Videnskabernes Verden som i Handelens. Forst skete Omsaetningen in
natura, siden opfandt man Penge; nu skeer i Videnskaben al Omsaetning i Papirspenge,
som intet Msk. bryder sig om uden - Professorer. (SKS 18, 149, JJ 18).

Es ist in der Welt der Wissenschaften gegangen wie in der des Handels. Zuerst geschah
der Umsatz in Naturerzeugnissen (in natura), später erfand man das Geld; jetzt
geschieht in der Wissenschaft aller Umsatz in Papiergeld, um das sich kein Mensch
kümmert außer den Professoren.46

Die Inflation hat jedoch nicht nur die Wissenschaft, sondern auch die modernen

Metropolen insgesamt ergriffen, was humoristisch unter Anspielung auf den Warentausch

in Naturprodukten (Vieh) und das definitorische Handelsprinzip der

Knappheit (Seltenheit) illustriert wird. Für das Landleben gilt laut Kierkegaard,
„dass so ungefähr zehn Kühe, fünfzehn Schafe, zwei Schweine und eine Menge
Sperlinge auf einen Menschen zukommen - woraus man ersieht, dass ein Mensch
etwas zu bedeuten hat". In der Hauptstadt dagegen „kommen hundert Menschen
auf eine Kuh, woraus man ersieht, dass eine Kuh etwas zu bedeuten hat". Anders
gelesen: die vielen Menschen haben keinen Wert. Denn die bittere Pointe folgt

45 Vgl. hierzu auch Beyrich: Ist Glauben wiederholbar?, S. 47, der außer einigen von den in
diesem Aufsatz erwähnten Passagen auch entsprechende Stellen aus Furcht und Zittern, der
Krankheit zum Tode, der Abschließenden unwissenschaftlichen Nachschrift, der Einübung im
Christentum und dem Buch über Adler aufzählt.

46 Übersetzung vgl. Kierkegaard: Die Tagebücher. Bd. I, S. 288.



Seren Kierkegaards monetärer Diskurs 103

gleich darauf: „Aber ungeachtet die in der Hauptstadt umlaufende Menschenmenge
falsches Geld ist, so scheint sich doch niemand darum zu bekümmern - [rechte]
Menschen zu werden [...]."47 Dafür seien die Menschen intensiv darauf bedacht,
sich zu vermehren.

Auch die Kunst ist von dieser Wertunterscheidung erfasst; ,Märchen' und Geld
funktionieren auch bei Kierkegaard ähnlich und können unterschiedlich viel wert
sein. In den Stadien des unmittelbar Erotischen oder das Musikalisch-Erotische (De
umiddelbare erotiske Stadier eller det Musikalsk-Erotiske) aus Entweder-Oder (Enten-
Eller) spricht A. am Beispiel von Mozarts Oper Don Giovanni von der „heiligen
dramatischen Münzsorte: Handlung und Situation" (SKS 2, 120; „den dramatiske

hellige Montsort: Handling og Situation"), die die innere Zirkulation eines gelungenen

Dramas sichere und in der die ursprüngliche Stimmung des Autors, aus der das

Stück entsprang, umgesetzt werde. Angespielt wird damit auf den hebräischen

„Schekel des Heiligtums" (oder heiligen Schekel), eine Tempelwährung zum Kauf
der Opfertiere, die eigentlich ein Gewichtsmaß war, also auf eine Einheit, die -
ähnlich wie die „alte Münze" in Lessings Nathan - authentischer als Scheidemünzen
wirkte. So ist für A., den fiktiven Autor und Ästheten, Mozarts Don Giovanni das

höchste aller Werke, gewinnbringend, aber nicht im Sinne der alltäglichen bürgerliche

Ökonomie, sondern einer geheiligten. Anders Molières Don Juan, wo der
Titelheld von seinen Gläubigern verfolgt wird, was das Komische befördert, aber

dem Stoff (der erotischen Unmittelbarkeit) nicht in der gleichen Weise gerecht wird
wie Mozarts Oper und das Medium der Musik.

Im Gegensatz zur „heiligen Münzsorte" steht wohl auch die Gattung der Posse,
die von Constantin Constantius in der Wiederholung (Gjentagelsen) mit einem
verschwenderischen, unterhaltsamen, überraschungsvollen, bewusst nicht
profitorientierten (und auch nicht heiligen oder rituellen) Umgang mit dem Geld und
dem Gewinn der vornehm als Unannehmlichkeit betrachtet wird, verglichen wird:
dem Lotteriespiel. Es handelt sich um eine Gattung, die keine feste ästhetische
Definition erträgt und anders als die hohe Kunst keine einheitliche Stimmung unter
den Gebildeten hervorrufen kann: „Eine Posse sehen heißt für den Gebildeten
gleichsam Lotterie spielen, nur dass man nicht die Unannehmlichkeit hat, Geld zu

"48
gewinnen.

47 „Livet paa Landet har dog den Behagelighed, at der gaaer 10 Koeer, saa omtrent, 15 Faar, 2

Sviin, en Maengde Spurver paa eet Msk - hvoraf man seer, at et Msk. har noget at betyde. I
Hovedstaden gaaer der 100 Msk. paa een Koe, hvoraf man seer at en Koe har Noget at
betyde. Men uagtet den i Hovedstaden circulairende Mske-Masse er gale Penge, saa synes
dog Ingen at bryde sig om - at blive Menneske, men derimod ere de fleste Msker giftesyge, og
de respektive Agteskaber i travl Virksomhed - for at der kan blive endnu flere Msker." (SKS
18, 304); Übersetzung vgl. Kierkegaard: Die Tagebücher. Bd. II, S. 42-43.

48 „At see en Posse er for den Dannede ligesom at spille i Lotteriet, kun har man ikke den

Ubehagelighed at vinde Penge." (SKS 4, 34). Übersetzung vgl. Sören Kierkegaard:
Gesammelte Werke. 5.-6. Abteilung: Die Wiederholung. Drei erbauliche Reden 1843. Düsseldorf:
1955, S. 33.



104 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

Diese Perspektive ist auch in den Vorworten (Forord) des fiktiven Autors
Nicolaus Notabene erkennbar, einer Apologie des Vorwortes als Gattung für sich,

unabhängig von den mit dem Vorwort versehenen Texten, die dieses nicht mehr
brauchen, weil inzwischen ein Buch mit der Sache und ein System (hegelianisch)
mit dem Nichts anfange. Wer ein Vorwort schreibt, sei insofern immer froh und

sorglos, wie ein „leichtsinniger Taugenichts, ja eine unmoralische Person, denn er

geht nicht auf die Börse, um Geld zusammenzuscharren, sondern geht nur durch sie

hindurch", und er besorgt auch keine Geschäfte für das System; „er bezahlt nicht die
Staatsschuld ab, ja er wird nicht einmal ihretwegen ernst".49 Diese romantische

Perspektive wird der philisterhaften ökonomischen entgegengesetzt, wobei mit dem

Hinweis auf das freiwillige Engagement für die Abbezahlung der Staatsschulden, die

1836 vierzig Prozent des dänischen Staatsbudgets einforderte, auch die Spenden
vieler Theologen aus dem Umfeld Grundtvigs gemeint sind (darunter Kierkegaards
Bruder Peter Christian).

Ein Autor, der nur Vorworte schreibt, spekuliere auf keinen Ertrag aus seiner
Schriftstellerei und beteilige sich nicht an der Akkumulation bestimmter Kenntnisse.

Ja, Nicolaus Notabene betont am Schluss des siebten Vorwortes, dass ihn, wie

Johann Georg Hamann dessen Brief an Herder vom 6. Februar 1785 er zitiert, ein

„furor uterinus" gegen den Wissenschafts- und Literaturbetrieb zu den meisten
Vorworten getrieben habe: „Anstatt Geld zu nehmen, hätte ich lieber Geld gegeben,
und das Widerspiel von andern Schriftstellern getrieben." (SKS 4, 507). Da er kein
Schriftsteller werden wolle und nicht den Leuten das Geld durch Betrug
wegnehmen wolle, wäre er auch bereit, den Lesern das Geld zurückzuzahlen, falls sie in
seinem Buch eine Verbindung zum System fänden.

Die Darstellung einer Kreativität, die - vielleicht nach dem Vorbild der
allegorischen Figur Plutus in Goethes Faust IIs0 - ihren Reichtum verschwendet und

49
„ [...] altid glad og sorglos, fornaiet med sig, ret en letsindig Dogenicht, ja en umoralsk
Person, thi han gaaer ikke paa Barsen for at skrabe Penge sammen, men gaaer kun
derigjennem; [... ] han render ikke /Erender for Systemet; han afbetaler ikke Statsgjelden, ja
han bliver end ikke alvorlig derover." (SKS 4, 470). Zum Kontext der bürgerlichen
Spendenaktionen zur Abbezahlung der Staatsschulden vgl. den Herausgeberkommentar zu
dieser Stelle.

50 Vers 5520-5639 - Goethes Darstellung des Einbruchs der neuzeitlich-kapitalistischen
Ökonomie in die mittelalterliche Welt des Kaiserhofes und der mephistophelischen Erfindung

der Assignaten ist bekanntlich von John Laws gescheitertem Experiment mit Papiergeld
in Frankreich inspiriert. Die neue Ökonomie, die nicht mehr nach dem Metallwert schaut,
fordert jedoch auch eine bestimmte Form der Kreativität, und die Assoziation des Plutus mit
dem Knaben Lenker (der Poesie als Verschwendung und Selbstverschwendung) im
Maskenzug deutet auf die Auseinandersetzung mit dem neuen Verhältnis Geld-Literatur und
der inhärenten Illusion hin. Für Goethes Geldmetaphorik ist auch der Aufsatz mit dem Titel
Symbolik aus der Allgemeinen Naturlehre II (1791) kennzeichnend: „Verba valent sicut numi.
Aber es ist ein Unterschied unter dem Gelde. Es gibt goldene, silberne, kupferne Münzen und
auch Papiergeld. In den erstem ist mehr oder weniger Realität, in dem letzten nur
Convention. Im gemeinen Leben kommen wir mit der Sprache nothdürftig fort, weil wir nur
oberflächliche Vehältnisse bezeichnen. Sobald von tiefern Verhältnissen die Rede ist, tritt



Seren Kierkegaards monetärer Diskurs 105

verjubelt, spielt bereits in der Wechselwirtschaft (Vexel-Driften) aus Entweder-Oder

eine wichtige Rolle, wo A. zur Vertreibung der Langeweile dem Staat vorschlägt,
statt der Schuldenzahlung und Sparsamkeit lieber eine Anleihe von 15 Millionen zu
machen und damit in einer Feier des tausendjährigen Reiches herrlich und in Freuden

zu leben (SKS 2, 276-277). Alles sollte gratis sein - Theater, Bordell,
Tiergarten, Begräbnis und Leichenrede - und statt den Büchsen, in denen man
normalerweise Geld hineinwerfen soll, müssten überall Büchsen und Schalen

herumstehen, aus denen man Geld herausnehmen könnte. Die Künste würden
entsprechend florieren. Nicht Inflation, sondern Abschaffung des Besitzes wäre die

Folge dieser sozialsatirisch-ekstatischen Perspektive des Wohlstandes, was jedoch
sogleich ironisch gebrochen wird: Für den Erzähler und Erfinder dieses Vorschlags
muss eine Ausnahme von der Besitzlosigkeit gemacht werden, „100 Taler pro Tag,
zahlbar in der Londoner Bank", damit er eine neue Idee bekäme, wenn die Millionen
alle wären. Diese besteht dann auch darin, sich des persischen Schachs zu bemächtigen,

der, vom Reichtum und Glanz Kopenhagens angelockt, sich dort ansiedeln

würde, und ihn an die Türken zu verkaufen, die ihn zu Geld zu machen wüssten.
Dann würde Dänemark den Ausschlag im europäischen Gleichgewicht geben.

Neben dieser Ironisierung des Selbstbewusstseins des (inzwischen) kleinen
dänischen Staates spielen die Kleinheit Dänemarks und seine vom Staatsbankrott
immer noch geschwächte Ökonomie aber auch für die Kritik der Pseudonymen
Autoren am literarischen Betrieb und am Verlagswesen eine Rolle. Sogenannte
„Stüberfänger" („Styverfamgere"), Autoren, die nur für Geld schreiben (und sei es

für noch so wenig wie die niederländische Scheidemünze Stuiver, die einen geringen
Wert besaß), gäbe es in Dänemark kaum, weil das Land klein sei, weswegen auch ein
Fremdwort zu ihrer Benennung nötig wäre, meint Frater Taciturnus in den Stadien

auf des Lebens Weg (Stadier paa Livets Vej). Und er fügt ironisch hinzu, dass, weil es

in Dänemark kaum Leser gäbe und man als Autor nichts verdiene, die Hoffnung
bestehe, dass eines Tages die Autoren sogar fürs Schreiben zahlen müssten, und der
Beruf dort zu besonderen Ehren kommen könnte, weil ihn sich nicht ein jeder
leisten könne (SKS 6, 452).

In den Tagebüchern wird das Verhältnis zur Massenliteratur weniger ironisch,
dafür aber bitterer und mit einer Parallele zur Situation der Theologie geschildert.
Kierkegaard, der bis 1847 seine Bücher auf eigene Kosten drucken lies und sie

danach in Kommission gab, betont 1846, dass das Geistige nicht ganz zu einem
äußeren finanziellen Verhältnis ausarten und nur als Ware angesehen werden dürfe.
Ein Autor sollte darum als sein eigener Verleger auftreten, denn es sei eine Frechheit
und unsittlich, dass ein anderer Verleger, der sich ausschließlich vom Buch als Ware
ernähre, den Autor als Kaufmann betrachte und Macht über diesen habe, so wie das

Publikum durch sein Geld Macht über den Verleger habe. Ähnlich unverschämt
wäre es, wenn ein Pfarrgutverwalter sich in das Verhältnis des Pfarrers zur Gemeinde

sogleich eine neue Sprache ein: die poetische." Zitiert nach Goethes Werke. Weimarer
Ausgabe. Weimar: 1896, Bd. 11, S. 167.



106 Ana-Stanca Tabarasi-Hojfmann

einmischte, um ihm entsprechend den Inhalt seiner Predigten zu diktieren, und zwar
mit der Empfehlung, der Gemeinde zu schmeicheln, damit möglichst viele zum
Gottesdienst kommen und viel spenden. Im Unterschied zu einem solchen schamlosen

Verwalter werde der Verleger aber zusätzlich auch noch von den gesamten
„Lohndienern der Tagespresse" unterstützt. Wenn der Dichter dagegen selbst das

Geldliche übernehme, dann wäre mehr Scham und nicht soviel Frechheit dabei.

„Aber ohne Scham gibt es kein wahres Geistesverhältnis. Wie aber soll die mögliche
Scham des Schriftstellers dem Leser zugute kommen, wenn sie durch diese Welt von
Frechheit hindurch muss: Geld, Geld, Geld, die Forderung der Zeit, Geld, Geld."51

7. „Hineintäuschen in das Wahre"

Bei einer solchen starken Verlagerung des monetären Diskurses auf den Bereich des

Literarischen und Theologischen stellt sich die Frage, wie Kierkegaard seine eigene
literarische Strategie der Pseudonymität und des Publizierens unter eigenem Namen
in diesem Sinn wertete. Das Bild des „christlichen Revisors" bezieht sich zweifelsohne

auf seine eigene Tätigkeit. Nun hat zwar der Revisor eine hermeneutische

Aufgabe, indem er zurück zur ursprünglichen Bedeutung der Begriffsmünzen führen
soll. Aber er ist kein Apostel und kann keine neuen Goldmünzen im Umlaufbringen.
Ein Apostel würde in direkter Kommunikation Neues verkünden, aber Apostel
können nie wieder kommen. Der Revisor muss die existierenden Begriffe der Kritik
unterziehen, sie gleichzeitig aber auch verwenden, denn er hat nicht die Autorität,
neue zu schaffen. Durch seine Benutzung soll er zugleich ihre Unbenutzbarkeit
demonstrieren und er muss, um Fälschungen aufzudecken, selbst Falschgeld
weiterreichen.52

In seiner programmatischen Schrift Der Gesichtspunkt für meine Wirksamkeit als

Schriftsteller. Eine unmittelbare Mitteilung. Meldung an die Geschichte (Synspunktetfor
min Forfatter-Virksomhed. En ligefrem Meddelse, Rapport til Historien) von 1859
deutet Kierkegaard seine schriftstellerische Tätigkeit in diesem Sinne. Rückblickend

behauptet er, dass der Gesamtgedanke seiner schriftstellerischen Wirksamkeit von
Anfang an derjenige gewesen sei, ein Christ zu werden.53 Er habe mit der ästhe-

51 „Men uden Undseelse intet sandt Aands-Forhold; men hvor skal Forfatterens mulige
Undseelse komme Laäseren til Gode, naar den skal gaae igjennem dette Medium af Fraekhed:

Penge, Penge, Penge, Tidens Fordring, Penge, Penge." (SKS 18, 302). Übersetzung vgl.
Kierkegaard, Die Tagebücher, Bd. II, S. 41.

52 Vgl. hierzu auch Beyrich: Ist Glauben wiederholbar?, S. 46-52 und S. 61-110. Beyrich zieht
auch eine Parallele zu Jacques Derridas Interpretation der Erzählung La fausse monnaie (Das
falsche Geldstück) von Charles Baudelaire, um auf die Problematik der Gabe hinzuweisen,
die gleichzeitig Falschgeld sein kann, und um die Frage nach der Möglichkeit einer nicht-
kalkulierten Gabe zu stellen.

53 Diese Behauptung wird durch die Forschung, die die Genese seiner ersten Werke
untersuchte, relativiert und im Nachhinein als nachträgliches Hineininterpretieren gedeutet.
Zur Bedeutung des Ästhetischen (nicht nur als ,Täuschung') bei Kierkegaard vgl. u.a. Poul
Erik Tojner u.a. (Hg.): Kierkegaards cestetik. Kopenhagen: 1995.



Seren Kierkegaards monetärer Diskurs 107

tischen Schriftstellerei begonnen, um die Leute da abzuholen, wo sie waren. Das

Kapitel I, § 5 trägt insofern den Titel Dass die gesamte ästhetische Schriftstellerei, im
Ganzen der Schriftstellerei angesehen, eine Täuschung ist, jedoch in einem eigenen Sinne.

Die tiefere Bedeutung der Pseudonymität wäre insofern der Hinweis auf die
ästhetische Schriftstellerei als Täuschung.

Dog et Bedrag, det er jo noget stygt Noget. Hertil vilde jeg svare: man lade sig ikke be-

drage af det Ord „Bedrag". Man kan bedrage et Menneske for det Sande, man kann, for
at erindre om den garnie Sokrates, bedrage et Menneske i det Sande. Ja, egentligen kan

man kun ene paa denne Maade bringe et Menneske, der er i en Indbildning, ind i det
Sande, ved at bedrage ham. (SKS 16, 35)

Aber eine Täuschung, das ist ja ein hässlich Ding. Darauf würde ich antworten: man
lasse sich von dem Wort „Täuschung" nicht täuschen. Man kann einen Menschen
täuschen über das Wahre, und man kann, um an den alten Sokrates zu erinnern, einen
Menschen hineintäuschen in das Wahre. Ja, eigentlich vermag man einzig und allein
auf diese Weise einen Menschen, der in einer Einbildung befangen ist, in das Wahre
hineinzubringen, dadurch nämlich dass man ihn täuscht.54

Man beginne damit, die Einbildung des andern, dass das Christliche das Ästhetische
sei, für bare Münze zu nehmen, indem man nicht etwa „ich bin Christ, du bist kein
Christ" sage, sondern „du bist Christ, ich bin kein Christ". Dazu müsse man aber ein
Dialektiker sein und alles „in Reflexion" verstehen. Das Vorbild des Sokrates weise
darauf hin. Denn Sokrates „hat alles in Reflexion verstanden. Und diese Frage hier
ist rein dialektisch, es ist die Frage nach dem Gebrauch der Reflexion in der
Christenheit".55

Der Verweis auf Sokrates lässt aufhorchen, denn Kierkegaard hatte schon in
seiner Dissertation Über den Begriff der Ironie mit ständiger Rücksicht auf Sokrates (Om
Begrebet Ironi med stadigt Hensyn til Sokrates, 1841) daraufhingewiesen, dass Sokrates

deswegen kein Geld für seinen Unterricht nahm, weil die Ironie die er zum
ersten Mal in der Geschichte verkörperte, die unendliche absolute Negativität ist,
also nichts Substantielles und Positives, wofür Geld zu nehmen wäre.

At der nu i Ironikeren, for atter at erindre herom, er en Urgrund, et Valuta, det er udis-

puteerligt, men den Mont, han udgiver, har ikke den paalydende Vserdi, men er som
Papirspenge et Intet, og dog foregaaer hele hans Omsaetning med Verden i denne

Pengesort. (SKS 1,112)

Dass nun, um wieder daran zu erinnern, im Ironiker ein Urgrund, ein beständiger Wert
vorhanden ist, kann nicht bestritten werden, jedoch das Zahlungsmittel, das er ausgibt,
hat nicht den inneren Wert, auf den es lautet, sondern ist dem Papiergelde gleich ein
Nichts, und gleichwohl benutzt er in seinem ganzen Verkehr mit der Welt diese
Münzsorte.56

54 Kierkegaard: Die Schriften über sich selbst. Düsseldorf: 1964, S. 48.
55 SKS 16, 36; Übersetzung vgl. Kierkegaard: Die Schriften über sich selbst, S. 49.
56 Übersetzung vgl. Sören Kierkegaard: Über den Begriff der Ironie mit ständiger Rücksicht auf

Sokrates. (Gesammelte Werke, 31. Abteilung). Düsseldorf, Köln: 1961, S. 52.



108 Ana-Stanca Tabarasi-HoJJmann

Die Sophisten dagegen, die Geld fur ihre Lehre nahmen und laut Kierkegaard das

mannigfaltige und zusammenhanglose Wissen repräsentieren, das mit dem
Aufwachen der Reflexion sich aus der substantiellen Sittlichkeit losreist, waren überall

„wie falsches Geld" („ligesom gale Penge").57 Sie repräsentieren insofern einen
anderen Grad des ungedeckten Geldes (eine andere Form der Täuschung) als

Sokrates, und es ist auch widersinnig, dass sie gutes Geld für ihr falsches Geld
fordern. Sie täuschen eben nicht „hinein in das Wahre".

Indem Kierkegaard seine „indirekte Mitteilung" mit dem Wirken des Maieutikers
und Ironikers Sokrates vergleicht, der als Zahlungsmittel nicht seinen (vorhandenen)

Wert ausgibt, sondern das „Nichts" des Papiergeldes, überrascht es nicht,
dass Kierkegaard sich in einem Tagebucheintrag aus dem Jahr 1843 als ungedeckten
Geldschein definierte, der an und für sich schon einen Wert („etwas Großes") habe,

jedoch aufgrund der Konjunktur nur wenig gelte:
1813 blev jeg fodt i det gale Pengeaar, da saa mangen anden gal Seddel blev sat i

Circulation. Og en saadan Seddel synes min Existents bedst at kunne sammenlignes med.

Der er Noget ved mig som var jeg noget Stört, men paa Grund af de gale Conjunkturer
gjelder jeg kun lidet.

Og en saadan Seddel blev stundom en Families Ulykke. (SKS 18, 203-204)

Ich wurde 1813 geboren, in dem verrückten Geldjahr, in dem so viele andere falsche
Scheine im Umlauf gesetzt wurden. Und es scheint, mit einem solchen Schein könne
mein Dasein am besten verglichen werden. Es ist etwas an mir, als sei ich etwas
Großes, aber aufgrund der verrückten Umstände gelte ich nur wenig.
Und ein solcher Schein wurde zuweilen das Unglück einer Familie.58

Auch wenn hier die Schuld eher am Staatsbankrott zu liegen scheint als am eigenen
Willen (der eigenen Fälschung), so muss bedacht werden, dass der christliche
Revisor als Falschmünzer auch erst auf bereits vorhandene Fälschungen seinerseits
mit Fälschung reagiert.

8. Nietzsche und die Falschmünzerei

Das Bild des Falschmünzers und des bereits gefälschten Geldes, das er abschaffen

will, aber zunächst verbreitet, lässt an die spätere Kritik Friedrich Nietzsches am
klassischen korrespondenztheoretischen Verständnis von Wahrheit als

Übereinstimmung zwischen dem Begriff und dem dadurch beschriebenen Sachverhalt der

objektiv-realen Welt denken.59 In der postum erschienenen Schrift Über Wahrheit
und Lüge im außermoralischen Sinne (1872) wird diese folgendermaßen formuliert:

57 SKS 1, 248. Übersetzung vgl. Kierkegaard: Über den Begriff der Ironie, S. 203,
58 Übersetzung vgl Kierkegaard: Die Tagebücher, S. 323.
59 Vgl. hierzu auch Beyrich: Ist Glauben wiederholbar?, S. 47 und 49.



Seren Kierkegaards monetärer Diskurs 109

[D]ie Wahrheiten sind Illusionen, von denen man vergessen hat, dass sie welche sind,

Metaphern, die abgenutzt und sinnlich kraftlos geworden sind, Münzen, die ihr Bild
verloren haben und nun als Metall, nicht mehr als Münzen in Betracht kommen.60

Nietzsches Denken ist in der Tradition der historisch-kritischen Philologie verwurzelt,61

die auch für Kierkegaards Perspektive auf die Wahrheitsfrage entscheidend

war. Doch während Kierkegaard in seinem Vergleich zwischen dem Geld und den

Begriffen eine ursprüngliche Wahrheit voraussetzt, die verfälscht worden ist, bedeutet

für Nietzsche der Ursprung selbst eine Illusion, und die Verfälschung besteht
darin, diese vergessen zu haben und sie für die Wahrheit zu halten. Nietzsche
benutzt den Begriff,Falschmünzer' an mehreren Stellen in seinen Schriften,62 doch

prangert er nicht eine Verfälschung des Christentums wie bei Kierkegaard an,
sondern die christliche Weltanschauung selbst (die platonisch-christliche Allegorese,
für die der Apostel Paulus maßgeblich war). Wenn Nietzsche von einer
„Umwertung aller Werte" spricht, dann ist der Handelnde kein christlicher Revisor wie
bei Kierkegaard. Für Nietzsche sind die metaphysischen Werte gefälscht, weil sie auf
eine Welt Kredit geben, die gar nicht existiert, wie auch die Priester sehr wohl wissen.

Der Apostel Paulus (eine der Lieblingsgestalten Kierkegaards) wird in Nietzsches

Schrift Der Antichrist (1888) als „Dysangelist" (Verkündiger einer schlechten

Botschaft) und als einer der Hauptverursacher der Falschmünzerei durch Allegorese
dargestellt: „Das Leben, das Beispiel, die Lehre, der Tod, der Sinn und das Recht
des ganzen Evangeliums — Nichts war mehr vorhanden, als dieser Falschmünzer

aus Hass begriff, was allein er brauchen konnte. Nicht die Realität, nicht die
historische Wahrheit!"62 Denn er habe den Unsterblichkeitsglauben erfunden.

Die „Umwertung aller Werte" soll stattfinden, indem neue Werte zur Werteinflation

führen, dann zu einem neuen Währungssystem, in dem die alten Münzen außer
Kraft gesetzt werden. Falschmünzerei ist die Einführung neuer Werte nur, wenn
man nur die alten Werte anerkennt, die neuen nicht in Zahlung nimmt und sie für
die Verwirrung verantwortlich macht. Die Umprägung soll ein neues Münzbild
schaffen, denn sklavische Werte sind gut, aber nur für sklavische Naturen.

Gemeinsam für Kierkegaard und Nietzsche bleibt jedoch, neben der Problema-

tisierung der aktuellen Begriffe, auch die Kritik aus dem Inneren des aktuellen

Sprach- und Begriffsystems. Um das System der falschen Münzen zu entlarven, wird

60 Friedrich Nietzsche: „Über Wahrheit und Lüge im außermoralischem Sinne". In: Ders.:
Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA). Hg. von Giorgio Colli und Mazzino
Montinari. Bd. 1: Die Geburt der Tragödie. Unzeitgemäße Betrachtungen I-IV. Nachgelassene
Schriften 1870-1873. Berlin, New York: 1980, S. 880-881.

61 Vgl. Benne: Nietzsche und die historisch-kritische Philologie und, zur Verbindung Reimarus-
Strauß-Nietzsche, Vollhardt: Reimarus, Lessing und einige der Folgen, S. 14-16.

62 Die betreffenden Stellen werden eingehend von Benne und Sommer analysiert. Vgl. Benne:
Nietzsche und die historisch-kritische Philologie, insbesondere S. 35, S. 42 und S. 101-106; und
Sommer: Friedrich Nietzsches,Der Antichrist', S. 154-166.

63 Friedrich Nietzsche: „Der Antichrist". In: Nietzsche, Friedrich: Sämtliche Werke. Kritische
Studienausgabe (KSA). Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Bd. 6: Der Fall
Wagner. Götzen-Dämmerung. Der Antichrist. Ecce homo. Dionysos-Dithyramben. Nietzsche
contra Wagner. Berlin, New York: 1988, S. 216.



110 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

es in subversiver Weise benutzt und vermehrt. Eine Kritik von außerhalb wäre nicht
möglich. Außerdem haben sich womöglich beide in ihrer Metaphorik von einer
Anekdote über Diogenes, den Kyniker, inspirieren lassen, die Diogenes Laertios in
den Leben und Meinungen berühmter Philosophen erzählt, und die auf die Ambiguität
des Wortes vôpicrpa (,Münze' oder ,Wert') im Altgriechischen basiert.64 Diogenes
habe das Orakel von Delphi befragt, ob er, wie aufgefordert, das vöpicrpa ändern

dürfe, und als der Gott ihm die Änderung der staatlichen Ordnung (ttoAitiköv
vöpi(T|Kx) erlaubte, fasste dieser es anders auf, fälschte die Münze (vöptcrp.a),
wurde gefasst und musste in die Verbannung gehen.65

Wenn der „christliche Revisor" bei Kierkegaard die überlieferten Denkgewohnheiten

durch „Falschmünzerei" überschreiben muss, dann kann er keine absolute

Änderung des Bestehenden wollen oder erreichen, keine ganz neue Alternative,
sondern nur ein „Korrektiv", wie er es selber in einer Notizbuchaufzeichnung von
1850 nannte.66 Als „Korrektiv" (des Katholizismus) sah er auch den gesamten
Protestantismus an.67 Dieser habe als Korrektiv und nicht als Paradigma seine
historische Berechtigung (wie ein Gerüst, das ein altes Gebäude am Auseinanderfallen
hindere, aber auch selber ohne das Gebäude nicht stehen könnte). Man dürfe
jedoch aus einem Korrektiv nicht undialektischerweise ein Normativ machen, denn in
der zweiten Generation bringe es dann schon das Gegenteil dessen hervor, was man
in der ersten Generation damit beabsichtigt hatte. Luther sei aber kein Dialektiker

gewesen und habe immer nur eine Seite der Sache gesehen, darum auch das

Umschlagen der Reform ins Gegenteil (Weltlichkeit und Heidentum). Die sokratische

Perspektive des Falschmünzers jedoch sollte dialektisch sein.

9. Die gute und vollkommene Gabe

Gibt es trotzdem einen Ausweg aus der Welt des falschen Geldes und aus der
Falschmünzerei? Es wird eindeutig, dass dieser nicht vom Falschmünzer kommen
kann, wenn er jenseits des Tausches, der Kalkulation und der Ökonomie sein soll. Er
kommt von Gott, und ist die gute und vollendete Gabe, von der Jakob 1,17-22
spricht, eine Bibelpassage, die Kierkegaard „seine erste Liebe" und gar „seine einzige

64 Vgl. Christoph Jungk: „NOMISMA - Geld und Geltendes". In: Festschrift, Herbert A. Cahn

zum 70. Geburtstag gewidmet. Hg. von Beatrice Schärli und Hans Voegtli. Basel: 1985, S. 55-
77 sowie, zur Rolle dieser Anekdote bei Nietzsche, Sommer: Sommer, Friedrich Nietzsches

,Der Antichrist', S. 155. Kierkegaard verwendete die Leben und Meinungen berühmter

Philosophen von Diogenes Laertios durchgehend in seinen Werken, und in den Vier
erbaulichen Reden von 1844 bezieht er sich auf das Diogenes-Kapitel, wenngleich nicht auf
diese Anekdote.

65
Diogenes Laertius: Leben und Meinungen berühmter Philosophen. Buch I-X. Hg. von Klaus
Reich. Hamburg: 1967, Bd. 1, S. 304-305.

66 SKS 24, 74. Vgl. hierzu Beyrich, Ist Glauben wiederholbar?, S. 49-50.
67 SKS 25, 279; Kierkegaard, Die Tagebücher, Bd. 5, S. 171-173.



Seren Kierkegaards monetärer Diskurs 111

Liebe" nannte68 und der er vier erbauliche Reden und eine Predigt widmete, von
zahlreichen anderen Verweisen darauf ganz abgesehen. Sie steht außerhalb der
Ökonomie, auch wenn sie nach wie vor im Rahmen der Geldmetaphorik beschrieben

werden kann, wie etwa in den Zwei erbaulichen Reden von 1843:

,Al god og al fuldkommen Gave er ovenfra og kommer ned fra Lysenes Fader, hos
hvem der ikke er Forandring eller Skygge af Omskiftelse'. Disse Ord ere saa fattelige,
saa eenfoldige, og dog hvor Mange vare de, der ret forstode dem, ret forstode, at de

vare en Skuemont, der er herligere end alle Verdens Skatte, men ogsaa en Skillemont,
der er brugelig i Livets daglige Forhold. (SKS 4, 47).

,Alle gute und alle vollkommene Gabe kommt von oben herab, von dem Vater des Lichts, bei

welchem ist keine Veränderung, noch Wechsel des Lichts und der Finsternis'. Diese Worte
sind so fasslich, so einfältig, jedoch, wie viele mag es wohl geben, die sie recht verstehen,

die recht verstehen, dass sie eine Schaumünze sind, herrlicher denn alle Schätze

der Welt, aber auch eine Scheidemünze, die brauchbar ist in den alltäglichen
Verhältnissen des Lebens.69

Die Gabe verwandelt selbst die Münzen (die Worte, die von ihr berichten,) in etwas
Positives und Wertvolles, seien sie noch so einfach, wenn man die Bibelworte nicht
nur versteht, sondern sie sich auch existenziell aneignet. Schließlich ist die richtige
Bibelauslegung selbst eine Gabe Gottes, so wie alles, was der Mensch hat, und in den
Erbaulichen Reden über Jakob 1,17-22 wird entsprechend das Erkennen der
Gabenstruktur des Seins als höchste Form der Wahrheitserkenntnis dargestellt. Gott selbst

ist Wissen, heißt es in den Vier erbaulichen Reden (Fire opbyggelige Taler) von 1843,

jedoch „Mitwissen mit der Gabe in jeglichem Augenblick", denn Gottes „Wissen ist
nichts anderes denn sein Geben", und Gott ist „der Einzige, der da, indem er gibt,
schon gegeben hat" (SKS 4, 136-137).70 Sein Geben ist ein Überfluss der Fülle, eine

ständige Schöpfung. Die Gabe Gottes gibt insofern nichts anderes außer dem Geben

selbst, und darum steht sie auch außerhalb der Ökonomie und des Tausches. Freilich

ist die Erkenntnis der Gabe nicht einfach; es ist schwer, zu akzeptieren, dass

Glück und Unglück gleichermaßen gute und vollkommene Gaben sind, und wie
Hiob im Augenblick des Verlustes nicht zu vergessen, dass das verlorene Gut als

Gabe zuteil geworden war, damit man auch auf den Verlust mit Dankbarkeit
reagiert. Denn zwischen der Liebe zu Gott und der Dankbarkeit besteht ein enger
Zusammenhang; und in der Annahme der Liebe Gottes zum Menschen (der Gabe)
ist die Liebe des Menschen zu Gott begründet, wie die Rede Alle gute und vollkommene

Gabe kommt von oben herab (AI god og al fuldkommen Gave er overfra) aus dem
Band Zwei erbauliche Reden (To opbyggelige Taler) von 1843 betont.

68 Soren Kierkegaard: „Aufzeichnung XI 3B 291,4". In: Seren Kierkegaards Papirer. Hg. von P.A.

Heiberg. Bd. XI:3. Kopenhagen: 1968, S. 438.
69 Übersetzung vgl. Sören Kierkegaard: Gesammelte Werke. 2. und 3. Abteilung: Entweder-Oder.

Zwei erbauliche Reden 16.V.1843. Düsseldorf: 1957, S. 414-415.
70 „Medviden med Gaven i ethvert 0ieblik"; „hans Viden er ikke en anden end hans Given";

„den Eneste, der, idet han giver, allerede har givet"; Übersetzung vgl. Sören Kierkegaard:
Gesammelte Werke. 7.-9. Abteilung: Erbauliche Reden 1843/44. Düsseldorf: 1957, S. 30.



112 Ana-Statica Tabarasi-Hoffmann

Gud kan et Menneske i Sandhed kun elske, naar han elsker ham efter sin Ufuldkom-
menhed. Hvilken er denne Kjaerlighed? det er Angerens, der er skjonnere end al anden

Kjaerlighed; thi i den elsker Du Gud! trofastere og inderligere, end al anden Kjaerlighed;

thi i Angeren er det Gud, der elsker Dig. I Angeren modtager Du Alt af Gud. (SKS

4, 53).

Und Gott kann ein Mensch in Wahrheit allein lieben, wenn er ihn liebt gemäß seiner
Unvollkommenheit. Welches ist diese Liebe? Es ist die der Reue, und sie ist schöner als

alle andre Liebe, denn in ihr liebst du Gott; und sie ist treuer und inniger als alle andre

Liebe, denn in der Reue ist es Gott, der dich liebt. In der Reue empfängst du alles von
Gott.71

Dies ist eine schmerzhafte Erfahrung für den Erkennenden, weil statt des Strebens
nach Selbstbegründung die Verinnerlichung des Schenkens Gottes, das allem
anderen vorausgeht, stattfinden muss, und dieses hängt mit der Erkenntnis zusammen,
dass man ein Nichts ist, und auch nichts besitzt, eben ein falscher (ungedeckter)
Wechsel ist:

Dergestalt kann ein Mensch in äußerlicher Hinsicht sogar, wie wir sagen, in umfassender

Tätigkeit begriffen sein; er gibt jedem das Seine, entwirft Tag für Tag neue Pläne,
seine Wirksamkeit greift immer mehr um sich, aber dazu, seine Rechenschaft
aufzustellen, fand er niemals Zeit, das wäre ja ein überflüssiger Aufenthalt. Da zog das Leben
vielleicht eine unerwartete Forderung auf ihn, die er nicht bezahlen konnte, und mit
Entsetzen entdeckte er, dass er nichts zu eigen hatte.72

Die hier zitierte Rede mit dem Titel Seine Seele bewahren in Geduld (At bevare sin Sjcel

i Talmodighed) aus den Zwei erbaulichen Reden (To opbyggelige Taler) von 1844
handelt von Lukas 21,19. Sie hat ein Pendant in der Rede Seine Seele erwerben in
Geduld (At erhverve sin Sjxl i Talmodighed) aus den Vier erbaulichen Reden von 1844.

Kierkegaard betont darin, dass das Erkennen nicht der Erwerb ist, aber dass die

Erkenntnis, dass die Seele des Menschen ihm nicht gehört, zur Geduld verhilft, die

zum Erwerben der eigenen Seele nötig ist. Nur Selbstkämpfe und Anfechtungen
fuhren zu dieser Selbsterkenntnis, doch die Reue ist nicht nur Schmerz, denn sie ist

gleichzeitig Liebe. Und selbst wenn die Menschen unterschiedlich begabt sind und
unterschiedliche Vermögen haben: im Augenblick des Entschlusses sind alle gleich.

Wer dies erkennt, muss danach trachten, gegen die Versuchung zu kämpfen,
selber anderen Menschen gegenüber als Geber in Erscheinung treten zu wollen und
dabei doch etwas zu nehmen (etwa ihr Wohlwollen, ihre Dankbarkeit oder gar
Unterwürfigkeit). Denn es wäre keine Gabe mehr, sondern ein (ungerechter)
Tausch, eine falsche Gabe, die wieder den Kreislauf des Ökonomischen öffnet.

71 Übersetzung vgl. Kierkegaard: Zwei Erbauliche Reden 16.V.1843, S. 421-422.
72 „Saaledes kan et Menneske i udvortes Henseende sidde endog, som vi sige, i stor Bedrift; han

giver Enhver Sit, udkaster Dag fra Dag nye Planer, hans Virksomhed griber mere og mere om
sig, men sit Regnskab fik han aldrig Tid at opgjore, det var jo en overflodig Sinkelse. Da trak
maaskee Livet en uventet Fordring paa harn, som han ikke künde betale, og med Forfaerdelse

opdagede han, at han Intet eiede." SKS 4: 191; Übersetzung vgl. Sören Kierkegaard:
Gesammelte Werke. 7.-9. Abteilung: Erbauliche Reden 1843/44. Übersetzt von Emanuel
Hirsch. Düsseldorf: 1957, S. 102-103.



Seren Kierkegaards monetärer Diskurs 113

Du, der vil aengste den Traengende i Underkastelse, frygter Du ikke for, at han med et
eneste Ord skal tage Glandsen fra al Din Herlighed og gjore Dit Solv og Guld til en
falsk Mont, som Ingen vil modtage? (SKS 4, 148).

Du, der du den Bedürftigen in die Unterwürfigkeit hineinängstigen willst, fürchtest du
nicht, dass er mit einem einzigen Wort von aller deiner Herrlichkeit den Glanz nehme
und dein Silber und Gold zu einer falschen Münze mache, die niemand nehmen will?73

Dies fragt Kierkegaard in der zweiten Rede mit dem Titel Alle gute und vollkommene
Gabe kommt von oben herab aus dem Band Vier erbauliche Reden von 1844. Der Dank
des Empfangenden als „Münze"74 reiche einem solchen Menschen nicht aus, wenn
er etwas gibt, sondern er wisse sich anders bezahlt zu machen, was jedoch die Gabe
vernichte. Nicht einmal eine vom Leben teuer erkaufte Erfahrung sollte man teuer
(zögerlich) als Ermahnung weiterverschenken (mitteilen), denn auch das mache die
Gabe zunichte, dem großen Wert, den der (an Erfahrung reiche) Geber ihr
zuschreibt, zum Trotz.75

Der wirkliche Geber muss hinter der Gabe verschwinden, keinen Wucher mit
seinem Einsatz treiben, denn dies erniedrige den Empfangenden und stelle sein
Seelenheil in Gefahr. Ein solcher Fehler sei auch ohne böse Absicht möglich, und

nur das Geben mit dem Hinweis auf Gott, von dem die Gabe in Wahrheit kommt,
mache die Gabe zu einer guten und vollkommenen Gabe, die sowohl für den gebenden

Menschen als auch für den empfangenen ein Anlass ist, den Dank als Gegengabe

an Gott zu richten. Die Rede mit dem Titel Gottes Bedürfen ist des Menschen

höchste Vollkommenheit (At trcenge til Gud er Menneskets hoieste Fuldkommenhed) aus
dem Band Vier erbauliche Reden von 1844 betont die Notwendigkeit der Selbsterkenntnis

als Einsicht, dass man selber nichts vermag und daher Gottes bedürfe. Eine
Einsicht, die (wie das alleinige Vertrauen zu Gott) das Leben schwierig macht, doch

nur so kann der Mensch sich wirklich kennen, damit sein Leben kein Trug ist. Und
selten geht der Selbstbetrug so weit, dass der Mensch nicht erkennen könne, welche
Gaben ihm anvertraut worden sind, und wie er sie in Übereinstimmung mit seinen
Lebensumständen zu entwickeln habe, damit er

mit sich selbst nicht leichtsinnig umgeht gleich dem glücklich begabten Kinde, das

nicht versteht wieviel ihm da doch anvertraut ist, gleich dem leichtsinnigen reichen
Jüngling, der nicht weiß, was Gold zu bedeuten hat - und demgemäß ist ja auch das

was wir eines Menschen Selbst nennen so gut wie bar Geld; und wer sich selbst kennt,
der weiß zum mindesten, auf welche Summe er lautet, und weiß sich selbst in den
Handel zu bringen, so dass er den vollen Wert herausbekommt.76

73 Übersetzung vgl. Sören Kierkegaard: Gesammelte Werke. 13.-14. Abteilung: Vier erbauliche
Reden 1844. Drei Reden bei gedachten Gelegenheiten 184S. Düsseldorf: 1964, S. 44.

74 SKS 4, 155. Kierkegaard: Vier erbauliche Reden 1844, S. 52.
75 SKS 4, 151. Kierkegaard: Vier erbauliche Reden 1844, S. 46-47.
76 „[...] omgaaes sig selv letsindigen liig det lykkeligt begavede Barn, der ikke forstaaer, hvor

meget der dog er det betroet, liig den letsindige rige Yngling, der ikke veed hvad Guld har at

betyde - og saaledes er jo ogsaa det vi kalde et Menneskes Selv ligesom Penges Vaerd; og
Den, der kjender sig selv, han veed indtil det mindste, hvor meget han lyder paa, og veed at



114 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

Damit ist jedoch nicht das gemeint, was „der Verständige" („den Forstandige", bei

Kierkegaard zumeist eine negative Figur,) darunter verstehe, nämlich, das Leben zu
genießen und „sich selbst im Leben so vorteilhaft wie möglich in Rente anzulegen"77,
denn das ist noch keine wahre Selbstkenntnis; der Mensch kenne sich dann nur im
Verhältnis zu etwas anderem (der Welt, den Leuten, dem irdischen Leben) und
nicht im Verhältnis zu sich selbst. Doch ein Verhältnis zwischen einem zweifelhaften
Selbst und etwas Zweifelhaftem bleibt immer in der Schwebe, denn das Zweifelhafte
könnte sich ändern oder verschwinden. Das Selbstverhältnis, das sich, indem es sich

zu sich verhält, auch zu Gott verhält, sei dagegen das wahre: „Sofern ein Mensch sich
nicht dergestalt kennt, dass er weiß, er selber vermöge gar nichts, merkt er eigentlich
im tieferen Sinne nicht, dass Gott da ist."78 Darum besteht des Menschen höchste
Vollkommenheit darin, Gottes zu bedürfen. Und darum ist die Erkenntnis, dass die

Summe, auf die man lautet, Null ist, der Weg, um seinen vollen, reichen Wert als

Gabe zu erlangen.
Dies ist der Grund, warum bei Kierkegaard der ganze monetäre Wahrheitsdiskurs

um falsche Wechsel, ungedeckte Scheine, wertlose, schlecht geprägte Münzen,
Inflation und erschlichene Erbschaften nicht in Nihilismus ausartet: selbst wenn
man das falsche System nur aus seinem Inneren kritisieren und daher zunächst auch

nur fortschreiben kann, ist die schmerzliche Erkenntnis dessen, dass man nichts

vermag, der Weg dazu, in der Logik der Gabe alles neu zu bewerten. Ein Pfennig ist

genauso viel wert wie das ganze Gold der Welt, wenn er alles ist, was der Mensch
hat, und dieser ihn (so wie die Witwe aus Markus 12,43-44) aus Barmherzigkeit
verschenkt; und das wertlose Geld des Falschmünzers ist voll gedeckt, wenn er Gott
alleine vertraut.

saette sig selv om, saa han faaer den hele Vaerdi ud." (SKS 4, 304-305). Übersetzung vgl.
Kierkegaard: Vier erbauliche Reden 1844, S. 20.

77 „[A]t faae sig selv saa fordeelagtigt som muligt udsat paa Rente i Livet". (SKS 4, 305).
Kierkegaard: Vier erbauliche Reden 1844, S. 21.

78 „Forsaavidt et Menneske ikke kjender sig selv saaledes, at han veed, at han selv slet Intet
formaaer, mserker han egentligen i dybere Forstand ikke, at Gud er til." (SKS 4, 312).
Übersetzung vgl. Kierkegaard: Vier erbauliche Reden 1844, S. 29.



Seren Kierkegaards monetärer Diskurs 115

Literaturverzeichnis

Andersen, Hans Christian: Kun en Spillemand. Kopenhagen: 1837.

Andersen, Hans Christian: „Nur ein Geiger". In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 9. Leipzig:
1847.

Benne, Christian: Nietzsche und die historisch-kritische Philologie. Berlin, New York: 2005.
Beyrich, Tilman: Ist Glauben wiederholbar? Derrida liest Kierkegaard. Berlin, New York:

2001.
Bornscheuer, Lothar: „Zur Geltung des ,Mythos Geld' im religiösen, ökonomischen und

poetischen Diskurs". In: Mythos im Text. Zur Literatur des 20. Jahrhunderts. Hg. von Rolf
Grimminger und Iris Hermann. Bielefeld: 1998 Bielefelder Schriften zu Linguistik
und Literaturwissenschaft; 10), S. 55-105.

Braudel, Fernand: Die Dynamik des Kapitalismus. Stuttgart: 1986.

Cantoni, Davide: The Economic Effects of the Protestant Reformation: Testing the Weber

Hypothesis in the German Lands. Job Market Paper. Harvard University, 10. November
2009. www.econ.upf.edu/docs/seminars/cantoni.pdf (Zugriff: März 2011).

Coulmas, Florian: Die Wirtschaft mit der Sprache. Eine sprachsoziologische Studie. Frankfurt
a.M.: 1992.

Demetz, Peter: Gotthold Ephraim Lessing. Nathan der Weise. Vollständiger Text, Dokumentation.

Frankfurt a. M., Berlin: 1966.

Diogenes Laertius: Leben und Meinungen berühmter Philosophen. Buch I-X. Aus dem Griechi¬
schen übersetzt von Otto Apelt. Hg. von Klaus Reich. Hamburg: 1967.

Frevert, Ute: „Vertrauen. Historische Annäherungen an eine Gefühlshaltung". In: Emotio-
nalität. Zur Geschichte der Gefühle. Hg. von Claudia Benthien, Anne Fleig und Ingrid Kasten.

Köln, Weimar, Wien: 2000 Literatur-Kultur-Geschlecht, Kleine Reihe; 16), S.

178-197.
Frevert, Ute (Hg.): Vertrauen. Historische Annäherungen. Göttingen: 2003.
Fuhrmann, Helmut: „Lessings Nathan der Weise und das Wahrheitsproblem". In: Lessing

YearbookXV (1983), S. 63-95.
Gloyna, Tanja: „Vertrauen". In: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 11. Hg. von

Joachim Ritter u.a. Basel: 2001, Sp. 186-990.

Gray, Richard T.: „Buying into Signs: Money and Semiosis in Eighteenth-Century German
Language Theory". In: The German Quarterly 69,1 (1966), S. 1-14.

Henn-Schmölders, Claudia: „Sprache und Geld oder /Vorn Gespräch'. Über Adam Müller".
In: Jahrbuch der deutschen Schiller-Gesellschaft 21 (1977), S. 327-351.

Hénaff, Marcel: Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und Philosophie. Frankfurt a. M.: 2009.
Henriksen, Jan-Olav: The Reconstruction of Religion. Lessing, Kierkegaard, and Nietzsche.

Michigan, Cambridge: 2001.
Hörisch, Jochen: Kopfoder Zahl. Die Poesie des Geldes. Frankfurt a. M.: 1996.

Jungk, Christoph: „NOMISMA - Geld und Geltendes". In: Festschrift, Herbert A. Cahn zum
70. Geburtstaggewidmet. Hg. von Beatrice Schärli und Hans Voegtli. Basel 1985.

Kierkegaard, Sören: Gesammelte Werke. 2. und 3. Abteilung: Entweder-Oder. Zwei erbauliche
Reden 16.V.1843. Übersetzt von Emanuel Hirsch. Düsseldorf: 1957.

Kierkegaard, Sören: Gesammelte Werke. 5.-6. Abteilung: Die Wiederholung. Drei erbauliche
Reden 1843. Übersetzt von Emanuel Hirsch. Düsseldorf: 1955.

Kierkegaard, Sören: Gesammelte Werke. 7.-9. Abteilung: Erbauliche Reden 1843/44. Über¬

setzt von Emanuel Hirsch. Düsseldorf: 1957.

Kierkegaard, Sören: Gesammelte Werke. 13.-14. Abteilung: Vier erbauliche Reden 1844. Drei
Reden bei gedachten Gelegenheiten 184S. Düsseldorf: 1964.



116 Ana-Stanca Tabarasi-Hoffmann

Kierkegaard, Sören: Gesammelte Werke. 31. Abteilung: Über den Begriff der Ironie mit stän¬

diger Rücksicht auf Sokrates. Unter Mitarbeit von Rose Hirsch übersetzt von Emanuel
Hirsch. Düsseldorf: 1961.

Kierkegaard, Sören: Gesammelte Werke. 33. Abteilung: Die Schriften über sich selbst. Übersetzt
von Emmanuel Hirsch. Düsseldorf: 1951.

Kierkegaard, Sören: Gesammelte Werke. 34. Abteilung: Der Augenblick. Aufsätze und Schriften
des letzten Streits. Übersetzt von Hayo Gerdes. Düsseldorf: 1958.

Kierkegaard, Sören: Gesammelte Werke. [Anhang]: Die Tagebücher. 5 Bde. Hg. und übersetzt

von Hayo Gerdes. Düsseldorf: 1962-1974.
Kierkegaard, Sören: Einübung im Christentum. Zwei kurze ethisch-religiöse Abhandlungen. Das

Buch Adler oder Der Begriffdes Auserwählten. Hg. von Walter Rest. München: 1977.

Kierkegaard, Soren: Seren Kierkegaards Papirer. Hg. von P.A. Heiberg. Kopenhagen: 1968-
1978.

Kleinert, Markus: Sich verzehrender Skeptizismus. Läuterungen bei Hegel und Kierkegaard.
Berlin, New York: 2005.

Laum, Bernhard: Heiliges Geld. Tübingen: 1924.

Lessing, Gotthold Ephraim: „Nathan der Weise". In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 2. Hg.
von Herbert G. Göpfert u.a. München: 1971.

Martensen, Hans Lassen: „Nutidens religiose Crisis". In: Intelligensblade I, 3 (1842), S. 53-
79.

Niewöhner, Friedrich: Veritas sive varietas. Lessings Toleranzparabel und das Buch von den drei

Betrügern. Heidelberg: 1988.
Nietzsche, Friedrich: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA). Hg. von Giorgio

Colli und Mazzino Montinari. Bd. 1: Die Geburt der Tragödie. Unzeitgemäße Betrachtungen

I-IV. Nachgelassene Schriften 1870-1873. Berlin, New York: 1980.

Nietzsche, Friedrich: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA). Hg. von Giorgio
Colli und Mazzino Montinari. Bd. 6: Der Fall Wagner. Götzen-Dämmerung. Der
Antichrist. Ecce homo. Dionysos-Dithyramben. Nietzsche contra Wagner. Berlin, New York:
1988.

Pattinson, George: „D.F. Strauss: Kierkegaard and Radical Demythologization". In: Kierke¬

gaard and his German Contemporaries. Bd. II: Theology. Aldershot 2007 Kierkegaard
Research: Sources, Reception and Resources; 6), S. 233-258.

Reimarus, Hermann Samuel: Apologie oder Schutzschrift für die vernünftigen Verehrer Gottes.

2 Bde. Frankfurt a. M.: 1972.

Rürup, Reinhard: „Emanzipation und Antisemitismus. Historische Verbindungslinien". In:
Antisemitismus. Von der Judenfeindschaft zum Holocaust. Hg. von Herbert A. Strauss und
Norbert Kampe. Frankfurt a. M., New York 1985, S. 88-98.

[Schleiermacher, Friedrich]: Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern.
Berlin: 1799.

Schlütter, Hans-Jürgen: ,„...als ob die Wahrheit Münze wäre'. Zu Nathan der Weise 111,6".

In: Lessing YearbookX (1978), S. 65-74.
Sommer, Urs Andreas: Friedrich Nietzsches ,Der Antichrist'. Ein philosophisch-historischer

Kommentar. Basel: 2000.

Stewart, Jon: A History of Hegelianism in Golden Age Denmark. Bd. II: The Martensen Period:
1837-1842. Kopenhagen: 2007.

Strauß, David Friedrich: Hermann Samuel Reimarus und seine Schutzschrift für die ver¬

nünftigen Verehrer Gottes. Leipzig: 1862.
Strauß, David Friedrich: Das Leben Jesu, kritisch bearbeitet. 2 Bde. Tübingen: 1835-1836.



Seren Kierkegaards monetärer Diskurs 117

Strauß, David Friedrich: Der Christus des Glaubens und der Jesu der Geschichte. Eine Kritik des

Schleiermacher'sehen Lebens Jesu. Berlin: 1865.

Thompson, Curtis L.: „Gotthold Ephraim Lessing: Appropriating the Testimony of a

Theological Naturalist". In: Kierkegaard and the Renaissance and Modern Traditions.
Bd. I: Philosophy. Hg. von Jon Stewart. Aldershot: 2009 Kierkegaard Research:

Sources, Reception and Resources; 5), S. 77-112.
Tudvad, Peter: Kierkegaards Kobenhavn. Kopenhagen: 2004.
Tudvad, Peter: Stadier pâ antisemitismens vej: Soren Kierkegaard og joderne. Kopenhagen:

2010.

Tojner, Poul Erik u.a. (Hg.): Kierkegaards œstetik. Kopenhagen: 1995.

Vollhardt, Friedrich: Reimarus, Lessing und einiger der Folgen. Vortrag gehalten am
17. November 2005 in Wolfenbüttel. Wolfenbüttel: 2006.

Wagner, Falk: Geld oder Gott? Zur Geldbestimmtheit der kulturellen und religiösen Lebenswelt.

Stuttgart: 1984.

Weber, Max: „Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus". In: Ders.: Gesam¬

melte Aufsätze zur Religionssoziologie I. Tübingen: 1920, S. 17-206.

Weigel, Sigrid: „Zur Differenz von Gabe, Tausch und Konversion. Shakespeares The Mer¬
chant of Venice als Schauplatz von Verhandlungen über die Gesetze der Zirkulation". In:
Literatur als Voraussetzung der Kulturgeschichte. Schauplätze von Shakespeare bis Benjamin.
Hg. von Sigrid Weigel. München: 2004, S. 63-85.

Weinrich, Harald: „Münze und Wort. Untersuchungen an einem Bildfeld". In: Ders.:
Sprache in Texten. Stuttgart: 1976.

Wucherpfennig, Wolf: „Nathan, der weise Händler". In: Akten des VI. Internationalen
Germanistenkongresses Basel 1980. Hg. von Heinz Rupp und Hans-Gert Roloff. Bern u.a.
1980 (=Jahrbuch für Internationale Germanistik Reihe A; 8.4), S. 57-64.




	"Was in der Welt der Endlichkeit das Geld ist, sind geistlich die Begriffe" : Søren Kierkegaards monetärer Diskurs über das Erkennen der religiösen Wahrheit

