
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 51 (2013)

Artikel: Der Kaufmann von Kopenhagen : Geld und Gabe in Thomasine
Gyllembourgs Novelle Jøden (1836)

Autor: Schiedermair, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858179

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Kaufmann von Kopenhagen.
Geld und Gabe in Thomasine Gyllembourgs Novelle J0den

(1836)

Joachim Schiedermair (Greifswald)

Georg Simmel hat in seiner klassischen Philosophie des Geldes (1900) gezeigt, dass

die Herausbildung einer modernen, liberal orientierten Gesellschaft nicht
unwesentlich mit der Herausbildung eines monetären Wirtschaftssystems zusammenhängt.

Freiheit entstehe dort, wo die Bindung an tribale, feudale, ständische oder
familiäre Zusammenhänge für die soziale Position weniger wichtig wird, wo, mit
anderen Worten, gesellschaftliche Funktionen sich von den Inhabern emanzipiert
haben. Das monetäre System leistete dieser Entwicklung Vorschub. Für den Arbeiter

etwa markiert die Entlohnung durch Geld den Bruch der lebensweltlichen
Verschränkung von Arbeitsplatz und Zugang zu lebensnotwendigen Gütern wie Nahrung

und Behausung:

Er empfindet sich nicht mehr als Person untertänig, sondern gibt nur eine genau
festgestellte - und zwar auf Grund des Geldäquivalentes so genau festgestellte - Leistung
hin, die die Persönlichkeit als solche gerade um so mehr freilässt, je sachlicher,
unpersönlicher, technischer sie selbst und der von ihr getragene Betrieb ist.1

Da nun, wie z. B. Reinhard Rürup2 gezeigt hat, die Modernisierung der Gesellschaft

in direktem Zusammenhang mit der Emanzipation der Juden steht, ist es nachvollziehbar,

dass das bekannte Stereotyp, Juden hätten eine besondere Begabung zur
monetären Akkumulation, eine willkommene Projektionsfläche für
Modernisierungsängste bot. Wer im gesellschaftlichen Modernisierungsprozess verliert, (egal
ob es sich um den Verlust von wirtschaftlicher Sicherheit, sozialem Ansehen oder

metaphysischer Geborgenheit handelt,) findet in der Figur des Schacherjuden eine
Zielscheibe seiner Wut. „Saalasnge der er Joder i Landet, vil vort Rige blive Ruineret",3

schreibt ein unbekannter Verfasser 1819 auf einem dänischen Flugblatt als

Reaktion auf die verheerenden wirtschaftlichen Folgen des Staatsbankrotts von
1813. Das Schicksal der Juden im modernen Europa ist damit tatsächlich mit der
Geschichte des Geldes verschränkt, jedoch nicht, weil irgendeine sympathetische

1

Georg Simmel: Gesamtausgabe. Bd. 6: Philosophie des Geldes. Hg. von David P. Frisby u.a. 2.
Aufl. Frankfurt a.M.: 1999, S. 452.

2 Reinhard Rürup: „Emanzipation und Antisemitismus. Historische Verbindungslinien". In:
Antisemitismus. Von der Judenfeindschaft zum Holocaust. Hg. von Herbert A. Strauss und
Norbert Kampe. Frankfurt a.M., New York: 1985, S. 88-98.

3 „Solange es Juden im Land gibt, wird unser Reich ruiniert bleiben". Ein Faksimile des

Flugblatts findet man in: Leif Ludwig Albertsen: Engelen Mi. En Bog om den danske jodefejde.
Aarhus: 1984, S. 102.



52 Joachim Schiedermair

Beziehung zwischen Juden und dem monetären System bestünde, sondern weil sich
das bereits bestehende Stereotyp des geldgierigen Juden dem sozialen Ressentiment
als Ventil für die Belastungen der Moderne anbot. Diese Rückkoppelungen im
Modernisierungsprozess sind seit langem bekannt.4

Folgt man dem Grundsatz, dass literarische Texte als „Schauplätze der
Kulturgeschichte" aufgefasst werden können, in denen „die konfliktreiche Genese kultureller

Deutungsmuster" zur Sprache kommt,5 muss man Texte, die sich in der Folge
der dänischen antisemitischen Ausschreitungen von 1813, 1819 und 1830 für die

Anerkennung der jüdischen Mitbürger aussprechen, zwangsläufig als Reaktion auf
das Stereotyp vom Wucherjuden lesen. Dies kann direkt geschehen wie in den

Paradebeispielen M.A. Goldschmidts En Jode (1845) oder Carsten Flauchs Guldma-

geren (1836) aber auch weniger offensichtlich und vermittelt durch spezifisch
literarische Filter, wie in Thomasine Gyllembourgs Novelle Joden aus dem Jahr 1836. In
einem ersten Schritt werde ich versuchen, diese Filter des Stereotyps herauszuarbeiten.

Die Novelle ist in diesem Zusammenhang besonders interessant, als sie die

Emanzipation der Juden mit einer anderen Art der Zirkulation von Reichtümern in
Verbindung bringt, die nicht nach ökonomischen Gesichtspunkten, oder nicht allein
nach ökonomischen Gesichtspunkten fünktioniert. In meinem zweiten Schritt
werde ich deshalb auf Marcel Mauss' klassischen Essai sur le don (dt.: Die Gabe) aus
dem Jahr 1923/24 zu sprechen kommen, der in den letzten Jahren (an den z.T.
entstellenden Lesarten von Bataille, Serres und Derrida vorbei) in Philosophie und
Kulturtheorie neues Interesse gefunden hat. Der Komplex des Gabentauschs bietet
das begriffliche Inventar, das die Vorgänge in der Novelle beschreibbar macht.

Doch bevor diese beiden Schritte angegangen werden können, muss zunächst
die Novelle ausführlich beschriehen werden, denn Thomasine Gyllembourgs
handlungsgesättigte Erzählungen entwickeln ihre Logik in der Regel nicht in ausführlichen

Gesprächen der Figuren oder in der Kommentierung des Erzählers, sondern
anhand der Konstruktion des plots, der Anordnung der Szenen in einer Reihenfolge,
durch Spiegelrelationen von Figurenkonstellationen und Handlungssträngen.

4 So z.B. Doerte Bischoff: „Handelnde Juden. Verhandlungen des Jüdischen: zur Performa-
tivität eines Stereotyps". In: Dialog der Disziplinen: Jüdische Studien und Literaturwissenschaft.
Hg. von Eva Lezzi und Dorothea M. Salzer. Berlin: 2009, S. 219.

5 Sigrid Weigel: „Zur Differenz von Gabe, Tausch und Konversion. Shakespeares The
Merchant of Venice als Schauplatz von Verhandlungen über die Gesetze der Zirkulation". In:
Literatur als Voraussetzung der Kulturgeschichte. Schauplätze von Shakespeare bis Benjamin. Hg.
von Sigrid Weigel. München: 2004, S. 64.



Der Kaufmann von Kopenhagen 53

1. J0den6

Das Eigentümliche der Novelle ist die Verschränkung von zwei erzählerischen

Strängen, die zwar in der Auflösung des plots zueinander finden, die aber den gesamten

Text hindurch eigentümlich unverbunden nebeneinander liegen.
Im ersten Strang kreist die Handlung um den reichen jüdischen Ziehvater des

Ich-Erzählers, „den aedle Joseph Branco" („den edlen Joseph Branco"), wie er
eingeführt wird, „der med sand christelig Kjaerlighed havde antaget sig mig, sorget for
min Opdragelse, og selv barnlos optaget mig i sit Huus og i sit Hjerte som en elsket

eneste Son" (J, 8).7 Joseph Branco habe sich des unehelichen und anonym in der
Fodselsstiftelsen8 geborenen Säuglings, dessen Mutter bei der Geburt starb, angenommen,

weil gleichzeitig seine Frau Rachel und sein Sohn im Kindsbett starben. Indem
er seine Liebe auf ein anderes Objekt der Zuneigung lenkte, konnte er seiner Trauer
Herr werden. Er sorgte dafür, dass der Waise bei einer Pfarrersfamilie auf dem Land
aufgezogen wurde und holte ihn dann zu sich nach Kopenhagen. Die Umstände der
Geburt lassen eine weitere Hauptfigur, Kommandant Erlin, glauben, dass der

Erzähler, der übrigens den Namen Frederik Volmer trägt, sein eigener Sohn aus

einer vorehelichen Beziehung zu Jeanette Lafleur sei, die tatsächlich in der

Fodselsstiftelsen starb; dieses Geheimnis behält er jedoch für sich. Um dem
vermeintlich wiedergefundenen Sohn trotzdem seine Zuneigung zeigen zu können,
gibt er einen lieben, in den ostindischen Kolonien verstorbenen Jugendfreund als

Vater aus. Am Ende der Novelle offenbart Branco jedoch, dass er selbst der leibliche
Vater Volmers ist. In Wirklichkeit starb nämlich nur seine Frau, nicht der Sohn. Da
er seinem Kind aber die Verachtung ersparen wollte, der Juden in Dänemark ausgesetzt

waren, tauschte er seinen Sohn mit einem Totgeborenen der Fodselsstiftelsen

aus und gab ihn so als Kind christlicher Eltern aus, das er dann später adoptierte.
Dieser Totgeborene war tatsächlich der Sohn des Kommandanten Erlin. An diesen

ersten diskursiven Strang der Geschichte sind eine Reihe Jüdischer' Themen
angelagert; Antisemitismus, soziale und biologische Vererbung, die Rolle der Religion
und das Verhältnis von Juden und Geld. Dazu gleich mehr.

Der zweite Strang der Erzählung bildet die für die Hverdagshistorier übliche
Liebesgeschichte. Frederik Volmer, sein bester Freund William Carlsen und ein dritter
gleichaltriger Leutnant mit Namen Falk konkurrieren um Nicoline Erlin und Charlotte

Erlin, die bezaubernden Töchter des Kommandanten Erlin. Carlsen ist schon

6 Zitiert wird folgende Ausgabe: Thomasine Gyllembourg-Ehrensvärd: „Joden". In: Dies.:
Samlede Skrifter afForf. til „En Hverdags-Historie". Bd. 6. 3. Aufl. Kjobenhavn: 1884, S. 1-150.
Die Seitenangaben werden im fortlaufenden Text direkt hinter dem Zitat mit der Sigle J
platziert. Die Übersetzung stammt jeweils von mir.

7 ,,[D]er sich meiner mit wahrer christlicher Liebe angenommen, für meine Erziehung gesorgt
und - selbst kinderlos - mich in sein Haus und in sein Herz wie einen geliebten einzigen
Sohn aufgenommen hatte."

8 1750 wurde in Kopenhagen eine Institution (Fodselsstiftelsen) gegründet, in der Frauen bei
kostenfreier ärztlicher Überwachung anonym gebären konnten. Ihre Anonymität wurde
ihnen „til evig tid" (auf ewige Zeit) garantiert. Vgl. www.landsarkivetkbh.dk/hvedst/txt/
kilder/foedsstift.htm 13.06.2011).



54 Joachim Schiedermair

seit langem in Nicoline verliebt, doch seine finanziellen Verhältnisse lassen eine

Eheschließung nicht zu. Ohnehin scheint Nicoline sich nicht auf einen Mann
festlegen zu wollen. Sie ist eine Meisterin des unverbindlichen Kokettierens und wird
von Verehrern umschwärmt, so dass auch Volmer ihr erliegt und sich Hoffnungen
auf ihre Gunst macht. Die erotische Konkurrenz stellt die Freundschaft vor eine

Zerreißprobe. Die Schwester Charlotte ist zu Beginn der Novelle noch ein Kind,
doch von Anfang an fasst sie eine tiefe Zuneigung zu Volmer, die dieser nicht
wahrnimmt. Erst als aus dem Mädchen eine schöne Frau geworden ist, erkennt Volmer in
ihr die wahre Lebensgefährtin, wodurch Nicoline wieder ganz frei für Carlsen wird.
Als dieser in einem Gefecht verwundet wird, lässt sie alles Kokettieren und offenbart,

dass sie seine Liebe erwidert. Charlotte ist jedoch mittlerweile mit Falk verlobt;
auf ihre Bitten hin entbindet er sie ihres Eheversprechens. An dieser Stelle nun
kommt es zur schicksalhaften Verschränkung der Erzählstränge. Denn da Erlin in
Volmer seinen Sohn zu erkennen glaubt, steht die Verbindung von Volmer und
Charlotte für ihn unter dem Inzestverbot. Dadurch wird er gezwungen, seine

Überzeugung, er sei Volmers Vater, zu verraten. Doch als die wahren Verhältnisse an den

Tag kommen, kann er in eine Ehe der Kinder einwilligen. Insofern verliert er seinen

genetischen Sohn, gewinnt aber einen genealogischen (Schwieger-)Sohn.
Diese beiden Stränge, der eine der jüdischen Themen und der andere der

erotischen Verstrickungen, liegen eigentümlich unverbunden nebeneinander. Auf den

ersten 60 Seiten der 150-seitigen Novelle pendelt der plot zwischen beiden
Geschichten hin und her. Auf diesen gemischten Seiten sind alle oben genannten
jüdischen' Themen angesprochen. Die letzten zehn Seiten sind der Auflösung der
wahren verwandtschaftlichen Beziehungen gewidmet. Doch die 80 Seiten
dazwischen sind ausschließlich der erotischen Narration vorbehalten. D.h. mehr als die

Hälfte hat die Novelle, die den aufmerksamkeitssteuernden Titel Joden trägt, nichts,
aber auch gar nichts mit dem Juden und die an ihn angelagerten Diskurse zu tun.
Auch die Lösung der Frage „Wer ist der Vater?", die beide Fäden des plots
miteinander zu verschalten scheint, führt zu keiner diskursiven Einheit, denn die
Verbindung bleibt oberflächlicher Natur: Zwar macht Branco durch seine
eingestandene Vaterschaft Platz für ein happy end der erotischen Geschichte, doch bleibt
sein Judentum für die Lösung marginal. Jeder andere Vater hätte es auch getan.

Man muss sich also fragen, ob es eine weitere, eine unterirdische, nicht durch den

plot sondern diskursiv motivierte Verbindung gibt. Und sie meine ich in eben dem
Moment zu erkennen, da man den Fokus vom Geld auf die Gabe richtet, was ich

ganz am Ende meiner Argumentation andeuten werde. Doch zunächst werde ich die
literarischen Filter rekonstruieren, mit der Gyllembourg das Stereotyp der
sympathetischen Beziehung von Jude und Geld angeht.

2. The Merchant of Copenhagen

Der erste Strang des plots muss als Beitrag zur zeitgenössischen Diskussion über die

Stellung der Juden gelesen werden, denn die einzelnen Episoden dienen vor allem



Der Kaufmann von Kopenhagen 55

der Charakterisierung Brancos. Zwar wird er mit der stereotypen jüdischen Physio-

gonomie (J, 19) und einem gehörigen Schuß Orientalismus (J, 20) ausgestattet;
gleichzeitig wird aber betont, dass er bestrebt sei, „for at aflaegge de Egenheder, som
udmaerke Folk af hans Nation, for Ex. den saeregne Udtale" (J, 19).9 Die
Bemühungen um Assimilation gehen so weit, dass er sich außergewöhnliche Freiheiten „i
Henseende til de trykkende jodiske Ceremonier" (J, 19; s.a. J, 44-50) nimmt.10 Die
physiognomische Festlegung des Juden wird durch Andeutungen zum Aussehen des

(genetisch ja ebenfalls) jüdischen Sohns relativiert: Am Anfang erfährt der Leser

gleich von der besonders ansprechenden äußeren Erscheinung Volmers mit dunklem

Teint, scharfen Gesichtszügen und schwarzen Haaren (J, 14). Am Ende kennt

man den Grund dafür: Er ist der Sohn eines jüdischen Vaters. Dass diese Stelle

jedoch nicht rassistisch gelesen werden kann, liegt daran, dass sich Volmer (ein
Leutnant in der dänischen Marine) am Anfang der Novelle dienstlich in Spanien
aufhält und dort für einen Spanier gehalten wird. Hinzu kommt noch, dass bereits
auf den ersten Seiten der Verdacht gesät wird, dass eine genetische Verbindung
zwischen Volmer und dem dänischen Kommandanten Erlin bestehen könnte, und

zwar ebenfalls aufgrund der gemeinsamen dunklen Hautfarbe (J, 18). Die explizite
physiognomisch-rassische Festlegung des Juden in der ersten Charakterisierung
Brancos wird somit konterkariert, indem dieselben Merkmale auch Spaniern im
Generellen und selbst dem einen oder anderen Dänen beigegeben werden.

Das Thema des dänischen Antisemitismus wird in der Novelle geschickt über das

Verhältnis von Handlungszeitpunkt und Erzählzeitpunkt implementiert. Gyllem-
bourg schreibt die Novelle Joden 1836 also vor dem Hintergrund der Pogrome
1819/20 und 1830,11 die Handlung spielt aber in den 1790ern und den ersten Jahren
des 19.Jahrhunderts, also vor den Unruhen. Mehrere Figuren in der Novelle

beschwichtigen Brancos Angst vor antisemitischen Haltungen, indem sie auf den

Fortschritt verweisen - „Verden er for oplyst til at foragte en brav Mand, fordi han er

Jode" (J, 26, außerdem J, 25 und J, 144/5)12 - und beziehen sich damit (ohne dass

dies ausgesprochen wird) auf die Reformen zur bürgerlichen Gleichstellung der

Juden, an denen der aufgeklärte Absolutist Frederik VI seit 1796 (also zum
Handlungszeitraum der Novelle) arbeitet. Macht man sich diese Daten klar, dann
argumentiert die Novelle gegen den erwähnten Geschichtsoptimismus einiger Figuren,
weil die Autorin und mit ihr die Leser bereits die Zukunft des Antisemitismus kennen,

auf die die Figuren erst zugehen. Indem also von einigen Figuren eine humane
und liberale Zukunft heraufbeschworen wird, wird indirekt das Wissen der Lesenden

um die tatsächlichen Verhältnisse aktiviert.

9 ,,[D]ie Eigenheiten abzulegen, die Leute seiner Nation kennzeichnen, z. B. die eigentümliche
Aussprache".

10

„ [ I] m Hinblick auf die drückenden jüdischen Zeremonien ".
11 Zur Jodefejde 1819/20 vgl. Albertsen: Engelen Mi. - Zur Krise 1830 vgl. Bent Blüdnikow:

„Jodeuroen i Kobenhavn 1830". In: Jyske Samlinger/Historie, Ny rxkke XIV (1981-1983), S.

633-650.
12 „Die Welt ist zu aufgeklärt, um einen braven Mann zu verachten, weil er Jude ist."



56 Joachim Schiedermair

Interessant ist nun, dass diese Zukunft in der Rede des Ich-Erzählers, der die

Handlung ja wie die Autorin rückblickend erzählt, mit der finanziellen Lage des

Staates in Verbindung gebracht wird. Er schreibt an einer Stelle über den Zeitpunkt
der erzählten Ereignisse: „Det var mod Slutningen af Aarene 90. Danmark var endnu
i sin glimrende Handelsperiode. Uveirsskyer syntes vel at vise sig i Horizonten, men
endnu var Alt dog roligt" (j, 80).13 D.h. der Erzähler sorgt dafür, dass das Leser-
bewusstsein die Pause zwischen dem Ende der Handlung und dem Erzählzeitpunkt
1836 mit zwei Geschehnissen füllt: dem Anwachsen des Antisemitismus und dem

gleichzeitigen Ende der prosperierenden Epoche der dänischen Wirtschaft. Was hier
wie ein dezent untergebrachtes soziologisches Erklärungsmodell für die
zunehmende Judenfeindlichkeit aussieht, kann bei einer alternativen Formulierung aber

auch eine antisemitische Wendung nehmen: Der finanzielle Niedergang folge der

Judenemanzipation seit 1790 auf den Fuß. Diese Erklärung passt selbstverständlich
nicht zu den historischen Fakten, wurde aber seit den Ausschreitungen 1819 zur
Volksaufwiegelung eingesetzt. Da der Text den Zusammenhang von abnehmendem
Wohlstand und zunehmender Judenemanzipation zwar aufstellt, nicht aber wertet,
bleibt er je nach leserseitiger Einstellung in beide Richtungen deutbar.

Dieser diskursive Strang wird verstärkt, da an verschiedenen Stellen das Stereotyp

vom Wucherjuden angesprochen wird. Als Branco sich nämlich weigert, Leutnant

Falk eine Summe für ein Glücksspiel zu leihen, wird er vom zurückgewiesenen
Bittsteller beschimpft: „Hvorfor Satan tolererer man Joder, uden for at laane Penge
af dem" (J, 28) ?14 Hier handelt es sich freilich nur um Figurenrede, also um eine

Repräsentation antisemitischer Haltungen. Wer genau liest, wird jedoch merken,
dass sich Branco in anderen Zusammenhängen durchaus als Geldverleiher betätigt.
Als Kommandant Erlin eines Tages Branco und Volmer besucht, um seine Vermutungen

über die Herkunft Volmers zu äußern, wird das Gespräch auf folgende Art
eingeführt: Erlin „traadte ind med et usaedvanligt Udtryk i sit Ansigt. Der var noget
Spaendt og Undseeligt i hans Mine og Stemme, saa det faldt mig ind, at han saae ud

som En, der vilde laane Penge" (J, 50 - Kursivierung J.S.).15 Wie auch immer jemand
aussehen mag, der Geld leihen will: Aus der Tatsache, dass Volmer einem Besucher

ansieht, dass er Kredit benötigt, muss man schließen, dass dies kein Einzelfall ist,
und dass folglich Brancos Geschäfte auch das Kreditwesen umfassen. Diese Stelle ist
aber auch in anderer Hinsicht aufschlussreich. Denn da Erlin nicht wegen Geldsorgen,

sondern aufgrund seiner erotischen Eskapade in seiner Jugend vorspricht, stellt
die Novelle an dieser Stelle eine diskursive Verbindung zwischen unerlaubter Sexu-

13 „Es war gegen Ende der 90er Jahre. Dänemark war noch in seiner glänzenden
Handelsperiode. Dunkle Wolken schienen sich wohl am Horizont zu zeigen, doch noch war
alles ruhig."

14 „Warum zum Teufel toleriert man Juden, außer um Geld von ihnen zu leihen?"
15 Erlin „trat mit einem ungewöhnlichen Ausdruck in seinem Gesicht ein. Es war etwas

Gespanntes und Schamhaftes in seiner Mine und Stimme, so dass ich plötzlich dachte, dass er
wie einer aussah, der Geld leihen wolle."



Der Kaufmann von Kopenhagen 57

alitât und Geldverleih her: Wer Kredit braucht, sieht offenbar genauso aus, wie
jemand, den die Triebe fehlgeleitet haben.

Dasselbe diskursive Dreieck von Jude, Zins und Begehren begegnet auch an
anderer Stelle: Bereits nach zehn Seiten kommt die Erzählung erstmals auf das monetäre

Thema zu sprechen und im gleichen Atemzug werden die Gedanken auf den
reichen Juden gelenkt, der bisher nur einmal erwähnt wurde - so stark scheint die
Konnotation von Geld und Jude zu sein. Ich erwähnte bereits, dass William Carlsen
die nötigen finanziellen Mittel fehlen, um heiraten zu können: „ingen Mand af den
dannede Classe bürde taenke paa at gifte sig, med mindre han havde en aarlig Ind-
taegt af idetmindste en fjorten, femten hundrede Rigsdaler" (J, 12).16 Sofort kommt
Volmer die Idee, sein reicher Ziehvater könnte mit einem festen Kapital aushelfen,
das jährlich ausreichend Zinsen abwürfe. (Carlsen lehnt das Angebot
verständlicherweise aus Ehrgefühl ab.)

Diese unscheinbare Stelle darf nicht unterschätzt werden, scheint in ihr doch

gleich am Anfang des Textes eine verhängnisvolle diskursive Verstrickung auf, die
eine große Tradition im antisemitischen Diskurs besitzt. Es ist bekannt, dass das

Mittelalter den Christen verbot, Zinsen zu nehmen. Als Begründung wird in der
wissenschaftlichen Literatur immer wieder angegeben, dass das Geld, das sich im
Zins nur durch sich selbst vermehre, Konnotationen sowohl zur Unfruchtbarkeit,
zum Inzest, zur Homosexualität und zur Selbstbefriedigung auslöse.17 Das Stereotyp
vom Wucherjuden rückt damit in die diskursive Nähe des Widernatürlichen. Nun
wird in Gyllembourgs Novelle zwar an keiner Stelle eine Abweichung vom
heterosexuellen Muster thematisiert, doch bringt die gerade genannte Stelle auf diskursivem

Weg das Judentum mit der selbsttätigen Vermehrung des Geldes durch Zins
und mit einer nicht auf Fruchtbarkeit abgestellten Sexualität in Verbindung: Scheinbar

selbst kinderlos bindet Branco durch seine Großzügigkeit, sprich sein Geld,
einen Sohn an sich. Und auch das Thema Inzest spielt wie bereits erwähnt eine Rolle
in der Novelle, wenn es auch auf den anderen Handlungsstrang verschoben ist.

Nun könnte man diese Stellen einfach als Reproduktion von antisemitischen
Klischees werten. Doch dies würde bedeuten, die Verfahren von Gyllembourgs
literarischem Realismus weniger komplex zu begreifen, als es angemessen ist. Durch die

Einbettung in das realistische Szenario der Hverdagshistorier wird das Stereotyp in
einem ersten Schritt zwar mit Plausibilität ausgestattet. In einem zweiten Schritt
aber wird das scheinbar bestätigte wahre Charakteristikum des Juden als ein wahr
geglaubtes entlarvt, indem die einzelnen Elemente zu einer topischen Figur zusam-

16 ,,[K]ein Mann der gebildeten Klasse sollte daran denken sich zu verheiraten, ohne ein
jährliches Einkommen von mindestens vierzehn- oder fünfzehnhundert Reichstalern zu
haben."

17 Anne von der Heiden: Der Jude als Medium. „Jud Süß". Zürich, Berlin: 2003, S. 104-107;
Christina von Braun: „Schuld, Schulden, Beschuldigungen: Das Medium Geld im christlich-
jüdischen Verhältnis". In: „Jud Süß". Hofjude, literarische Figur, antisemitisches Zerrbild. Hg.
von Alexandra Przyrembel und Jörg Schönert. Frankfürt a.M., New York: 2006, S. 311-324.
Unendlich differenzierter bei: Marcel Hénaff: Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und

Philosophie. Frankfurt a. M.: 2009, S. 121-153.



58 Joachim Schiedermair

mengefügt werden. Als topische Figur aber wird das Stereotyp seines vermeintlichen
Realismus entkleidet und als kulturelle Uberlieferungsfigur gekennzeichnet - und
damit relativiert. Der ,Realismus' der Novelle wird durchsichtig auf seine Textua-
lität. Das gilt es am Text auszuführen:

Die prominenteste Quelle, in der das Stereotyp vom Wucherjuden verhandelt
wird, ist sicher The Merchant of Venice mit seinem berühmten Handel, in dem der
Kaufmann Antonio sich vom Juden Shylock 3000 Dukaten leiht. Die Summe gibt er
an seinen Freund Bassanio weiter, damit dieser sich standesgemäß ausrüsten kann,
um die schöne Portia zur Frau zu gewinnen. Als Sicherheit für das Darlehen gibt
Antonio „im Scherz" ein Pfund Fleisch aus seinem Körper, das Shylock bei
abgelaufener Frist auch einfordert. Tatsächlich kommt keine neuere Lesart des Dramas18

ohne den Hinweis auf die erwähnte Verbindung von Zins und widernatürlicher
Vermehrung des Geldes aus und zwar über den Vergleich zwischen der biologischen
Vermehrung von Schafen und Böcken mit dem Anwachsen monetärer Mittel.
Shylock sagt an einer Stelle: „I make it [das Geld] breed as fast [wie Schafe und
Böcke]."19 Aber auch das Motiv des Tauschs von Fleisch gegen Geld passt in die

Vermengung von monetärem und sexuellem Diskurs. Die Aufführungsgeschichte
zeigt, dass der Charakter des Shylock von Shakespeare so vielschichtig angelegt
wurde, dass er die gesamte Bandbreite von rohesten antisemitischen bis

ausgesprochen philosemitischen Interpretationen zulässt.20 Trotzdem avancierte der
Name Shylock zum Synonym des Wucherjuden schlechthin, in dem sowohl die

Komplexität des Dramas wie die fiktionale Kontextualität der Figur vergessen sind.
Wie gesehen ruft Gyllembourg den Topos des Wucherjuden und der Konnotation

von Zins und Sexualität auf. Doch mehr als das: Sie aktualisiert auch den narra-
tiven Kontext des Dramas und gibt so der vermeintlichen Wahrheit vom gierigen
Juden ihren fiktiven Kontext zurück. In der oben erwähnten Stelle mit der Konstellation

eines Freundespaares, bei der dem einen (Carlsen) ein bestimmtes Kapital
fehlt, um eine von vielen umworbene Dame (Nicoline) freien zu können, und bei
der der andere (Volmer) das nötige Geld bei einem Juden (bei Branco) erbitten
möchte, mit der Konstellation eines solchen Freundespaares also wiederholt die
Novelle ganz evident die Relation von Bassanio - Portia - Antonio - Shylock.21 Der
Gemeinplatz wird damit wieder erkennbar als das, was er ist - ein textuelles, ein

18 Z.B.: Dietrich Schwanitz: Das Shylock-Syndrom oder Die Dramaturgie der Barbarei.
Frankfurt a. M.: 1997, S. 114-127; Weigel: Zur Differenz; Bischoff: Handelnde Juden; Jochen
Hörisch: Kopfoder Zahl. Die Poesie des Geldes. Frankfurt a.M.: 1996, S. 129.

19 William Shakespeare: The Merchant of Venice. Hg. von John Rüssel Brown. London, New
York: 1964 The Arden Edition of the Works ofWilliam Shakespeare), Act I, Sc. 3, S. 27.

20 Anat Feinberg-Jütte: „Siebtes Bild: Shylock". In: Antisemitismus. Vorurteile und Mythen. Hg.
vonjulius H. Schoeps undjoachim Schlör. München, Zürich: 1995, S. 124-125.

21 Man kann vielleicht anmerken, dass Gyllembourg als Mutter eines Theatermannes und
Schwiegermutter der prominentesten Schauspielerin Dänemarks zweifellos mit Shakespeares
Drama bekannt war. In der Übersetzung von K.L. Rahbek und A.E. Boye stand es 1828 auf
dem Spielplan des Kongelig Teaters. S. Peter Tudvad: Kierkegaards Kobenhavn. Kopenhagen:
2004, S. 264.



Der Kaufmann von Kopenhagen 59

kollektives mentales Konstrukt, das seine Plausibilität aus der Häufigkeit seiner

Wiederholung bezieht.

3. Vom Geld zur Gabe

Branco repräsentiert also einen Topos. Doch es hieße, die Literarizität von Gyllem-
bourgs Texten zu unterschätzen, wenn man in ihnen nur die Wiederholung eines

Begriffs oder selbst eines literarischen Musters sieht. Vielmehr scheinen die Episoden,

die in den ersten sechzig Seiten Branco gewidmet sind, dem Plan zu folgen, den

Topos in verschiedene Kontexte einzubetten, ihn auf verschiedene Vorgaben reagieren

zu lassen, um ihn so in Bewegung zu bringen und neu zu verhandeln.
Dazu möchte ich einen Blick auf einen bestimmten Ausschnitt des plots richten,

in dessen Handlungsabfolge der Jude Branco in immer neuen Situationen mit
Fragen von Armut und Reichtum, Geld und Pfandleihen und Glück konfrontiert
wird: An einem Herbsttag sitzt Branco mit seinem Ziehsohn Volmer vor einem
Ausflugslokal. Die Szene wird damit eingeführt, dass der Jude von seiner Armut als

Kind erzählt, als er - ein Vollwaise - bei einem christlichen Krämer lebte, der ihn
ausnutzte. Ein nicht weiter beschriebener Wohltäter befreite ihn von seinem Joch (J,

24). Damit wird angedeutet, dass Brancos Wohlstand seinen Ursprung in der Gabe

eines anderen hat. Damit ist aber auch gesagt, dass Branco kein skrupelloser Aufsteiger

ist, der auf Kosten anderer reich wird.
Dann kommt Moses, ein jüdischer Dandy, vorbei, der als direktes Negativbild

jüdischer Emanzipation aufgebaut wird. Er protzt mit seinem Reichtum, kleidet sich

auffällig, schreit „i den ubehageligste Jodedialect" („im unangenehmsten
Judendialekt"; J, 24) und meint, sich durch sein Geld das Recht zum Snobismus erkauft zu
haben: „Skulde en rig Mand ikke maatte nyde sin Rigdom" (J, 25) ?22 Als Branco aus

Furcht vor antisemitischen Ressentiments zur Bescheidenheit im Auftreten mahnt,
fällt das schon zitierte Bekenntnis zum Fortschrittsoptimismus. Interessant ist nun
die Fortsetzung des Zitats: „Verden er for oplyst til at foragte en brav Mand, fordi
han er Jode. Jeg mener, den har aldrig vaeret barbarisk nok til at naegte Fortjenesten
sin Ret" (J, 26 - Kursivierung J.S.).23 Im Zusammenhang mit der Diskussion über
Reichtum wird der Begriff „Verdienst" („Fortjenesten") semantisch eingeschränkt.
Er verliert die Konnotation zu „Leistung" und der dafür aufgebrachten Arbeit und
meint nur noch (sich regelmäßig erneuernde) ökonomische Ressourcen. Es geht
nicht um das, was man leistet, sondern um das, was man sich leisten kann. Geld ist
hier einzig als Teil der ökonomischen Transaktion konzipiert, die zwar ein
gesellschaftliches Phänomen ist, doch in seinem Vollzug völlig individuell: Der einzelne
ist nicht verpflichtet seine Ware bei einem bestimmten Anbieter zu kaufen und er
geht mit dem abgeschlossen Handel keine weiteren Verpflichtungen ein. Weil

22 „Sollte ein reicher Mann seinen Reichtum nicht genießen dürfen?"
23 „Die Welt ist zu aufgeklärt, um einen braven Mann zu verachten, weil er Jude ist. Ich meine,

dass sie nie derart barbarisch war, dass sie dem Verdienst sein Recht verweigert hätte."



60 Joachim Schiedermair

seinem Wert nach Gleichwertiges ausgetauscht wird, besteht zwischen den
Tauschenden über den Austausch hinaus keine Verbindung: Der Austausch von Geld

gegen Gut initiiert den sozialen Kontakt, beendet ihn aber auch sofort wieder.
Hierin liegt die Unpersönlichkeit des monetären Systems, in der auch das Potential
zur Freiheit steckt, das Simmel so eindringlich analysiert hat. Die Abgeschlossenheit
des monetären Tauschs ist der Grund, warum Moses meint, dass in der Konsump-
tion des Reichtums keine anderen Rücksichten zu nehmen sind: „Skulde en rig
Mand ikke maatte nyde sin Rigdom [...] fordi han ikke horer til Landets almindelige
Religion?" (j, 25).24 Der/die Lesende hat die Pointe dieser kurzen Gegenüberstellung

von Moses und Branco verstanden: Für das ökonomische Modell der Zirkulation

der Reichtümer steht Branco nicht. Wofür aber dann?

Nachdem der Dandy weitergezogen ist, wird Branco von Leutnant Falk
angesprochen, der sich gerade im Hazzard-Spiel verschuldet hat. Er bittet Branco, ihm
das entsprechende Geld zu leihen, für das er seine Taschenuhr als Pfand geben will.
Als dieser zunächst ablehnt, fällt der zitierte unschöne Satz, dass man Juden doch

nur toleriert, weil man Geld von ihnen leihen kann. Daraufhin schießt Branco dem
Leutnant das Geld vor und beteiligt sich selbst am Spiel. Sehr schnell hat der Jude
die Bank gesprengt und den gesamten zirkulierenden Spieleinsatz an sich gebracht.
Nun wird er von den Mitspielern als Verwalter der Spielbank eingesetzt. Spätestens
an dieser Stelle wird deutlich, dass das Glücksspiel als Metapher für den
ökonomischen Kreislauf fungiert. Es ist vom „Banquier" (Bankier) die Rede, von „Ge-
vindst" (Gewinn) und ob man „paa Credit" (auf Kredit) spielen könne (J, 30).
Diese Metapher scheint alle antijüdischen Ressentiments zu bedienen: Gibt es eine
widerlichere Personifikation für das Stereotyp vom geldgierigen Juden als den

Bankier, der die Reichtümer der Einzelnen aufsaugt und sie dann mit diesem Kapital
zu Schuldnern verknechtet? Doch dann tritt die Wende ein. Geübt in Kartentricks
führt Branco das Spiel so, dass am Ende jeder den Betrag zurückgewinnt, den er an
den Spieltisch mitbrachte. „Med Latter og Lystighed spredte Selskabet sig omkring i
Sälen" (J, 3l).25

Um diesen Bruch mit der ökonomischen Metapher genauer zu analysieren,
möchte ich eine etwas längere Passage zitieren. Auf die Schmähung Falks, Juden
seien nur als Kreditgeber zu tolerieren, antwortet Branco folgendermaßen:

Den Bemaerkning, som De der gjorde, Hr. Lieutenant, er fuldkommen riktig. Den Om-
staendighed, at Joderne have Penge, som kunne redde saavel Regjeringer som Private af
Forlegenheder, er vistnok Gründen til, at de tolereres af de Christne; og dette Guld har
i mindre liberale Tider mangen Gang reddet det jodiske Folk fra Void og Grusomhed.
Seer De! derfor er det jo naturligt, at vi maae scette Priis paa det Metal, der har vceret os

en saadan Talisman. Desuagtet gives der dog ogsaa for os nogle Airens Love, der ere os
endnu vigtigere end Penge[.] (j, 29 - KursivierungJ.S.)

24 „Sollte ein reicher Mann nicht seinen Reichtum genießen dürfen [...], weil er nicht der im
Land üblichen Religion angehört?"

25 „Mit Lachen und Heiterkeit verteilte sich die Gesellschaft im ganzen Saal."



Der Kaufmann von Kopenhagen 61

Die Bemerkung, die Sie machten, Herr Leutnant, ist völlig richtig. Der Umstand, dass

die Juden Geld haben, das sowohl Regierungen wie Privatleute aus Verlegenheiten retten

könnte, ist sicher der Grund dafür, dass sie von den Christen toleriert werden; und
dieses Gold hat in weniger liberalen Zeiten manches Mal das jüdische Volk vor Gewalt
und Grausamkeit gerettet. Sehen Sie! deshalb ist es doch natürlich, dass wir so viel
Wert auf das Metall legen, das uns ein solcher Talisman gewesen ist. Außerdem gibt es

doch auch für uns einige Gesetze der Ehre, die uns noch wichtiger als Geld sind[.]
(KursivierungJ.S.)

Branco reflektiert hier die Tatsache, dass der Reichtum in der Geschichte des Judentums

„die hauptsächliche Quelle einer relativen Sicherheit"26 war, was später der
Historiker Léon Poliakov in seiner Geschichte des Antisemitismus27 eindringlich
herausarbeitete. Wichtiger ist aber die Formulierung, mit der das geschieht: „saette
Priis paa det Metal, der har vaeret os en saadan Talisman".28 Die Funktion eines

Instruments des Überlebens erfüllt das Geld freilich auch als Papierschein oder
Wechsel; doch ist es hier in seiner gegenständlichsten Form als Münzgeld, als

Metallscheibe, angesprochen. Wie sehr es vergegenständlicht wird, zeigt die Formulierung

„saette Priis paa" („Wert auf etwas legen"), wie wenn die Münze nicht schon

einen allgemeinen Wert hätte, sondern erst durch die affektive Bindung bekäme.

Der Ausdruck „Talisman" fasst diese Semantisierung denn auch zusammen und gibt
das Stichwort, den angekündigten kulturanthropologischen Perspektivenwechsel zu
vollziehen. Ein Talisman ist in archaischen Gesellschaften ein heiliger, der Zweck-

haftigkeit des Alltagsgebrauchs entrückter Gegenstand, der das Zentrum einer
Kultur definiert und somit dazu beiträgt, die Identität der Gemeinschaft zu stabilisieren.

Nun könnte man einwenden, dass Brancos Metapher vom Geld als Talisman
hinke. Denn als heiliges, identitätsstiftendes Objekt müsste es der Zirkulation
entzogen sein (es definiert ja das Zentrum, weshalb sein Verlust eine Bedrohung der
Identität darstellen würde), wohingegen das Geld ja gerade weggegeben werden

muss, soll es das jüdische Überleben sichern.

Nun hat Marcel Mauss in seinem bahnbrechenden Essay Die Gabe29 zumindest
für die tribalisch lebenden Gesellschaften des Pazifiks das genaue Gegenteil gezeigt.
Gerade „Talismane, Embleme, heilige Matten und Götterbilder, manchmal sogar
Traditionen, magische Kulte und Rituale" (M, 31) werden getauscht, aber auch

Geld, bewegliche und unbewegliche Habe, Frauen, Kinder, Tänze. Diese Beobachtung

bringt ihn dazu, den Gabentausch vom ökonomischen Tausch abzusetzen -

26 Freddy Raphael: „Sechstes Bild: Der Wucherer". In: Antisemitismus. Vorurteile und Mythen.
Hg. vonJulius H. Schoeps und Joachim Schlör. München, Zürich 1995, S. 116.

27 Z. B. Léon Poliakov: Geschichte des Antisemitismus. Bd. 1: Von der Antike bis zu den

Kreuzzügen. Worms: 1977, S. 74; Ders.: Geschichte des Antisemitismus. Bd. 2: Das Zeitalter der

Verteufelung und des Ghettos. Mit einem Anhang zur Anthropologie der Juden. Worms: 1978,
S. 57.

28 „Wert auf das Metall legen, das uns ein solcher Talisman gewesen ist."
29 Zitiert wird folgende Ausgabe: Marcel Mauss: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in

archaischen Gesellschaften. Frankfurt a.M.: 1990. Die Seitenangaben werden im fortlaufenden
Text direkt hinter dem Zitat mit der Sigle M platziert.



62 Joachim Schiedermair

nicht als dessen Gegensatz (wie dies Derrida30 in einer für ihn typischen Entstellung
seines Argumentationsausgangspunktes tut), sondern als eine andere Ordnung der

Güterzirkulation, die gerade nicht wie der ökonomische Tausch durch Unpersön-
lichkeit und Abgeschlossenheit definiert ist, sondern als unabgeschlossene inter-
tribale, interfamiliare, interpersönliche Verpflichtung wirkt. Unabschließbar ist die

Institution der Gabe durch ihre systematische Dreiteilung: Es besteht die Pflicht des

Gebens, die Pflicht des Annehmens und schließlich die Pflicht der Erwiderung der

Gabe, und zwar idealerweise als gesteigerte Iteration, wodurch die Zirkulation in die
nächste Runde geht.

Mauss interessiert vor allem der Verpflichtungscharakter. Er erwächst daraus,
dass der Gebende mit der Gabe etwas von sich selbst gibt - deshalb eignen sich

gerade heilige Objekt, Fetische, Amulette, Talismane als Gaben, in denen sich
Identität objektiviert und anschaubar wird.31 „Eben diese Vermischung von Personen

und Dingen ist das Merkmal von Vertrag und Tausch", schreibt Mauss an einer
Stelle (M, 52). Doch da in dem gegebenen Gegenstand die Identität des gebenden
Stammes/der gebenden Familie/des gebenden Individuums liegt, käme es „einer
Kriegserklärung" (M, 37) gleich, die Gabe abzulehnen. Auch das Unterbleiben einer
Erwiderung bedeutet eine Ablehnung des ersten Gebers: Ein Geschenk muss
mindestens in einen Dank, eine Einladung in eine Gegeneinladung münden; alles
andere wäre eine nachträgliche Missachtung der ersten Gabe und der Person, die sich

in der ersten Gabe investiert hat. In gewissem Sinn gehört die Gabe gleichzeitig dem
Gebenden wie dem, dem gegeben wird, wodurch Identität selbst zu einem
Mischungsverhältnis wird, nicht nur von Person und Dingen, sondern von Eigenem
und Fremdem: Die Gabe garantiert gleichzeitig eine relative Sicherheit für den
Bestand des Stammes (eine Identität hat der Gebende, als derjenige, der gibt, und
als derjenige, der in der Annahme als Gebender anerkannt wird), doch diese Identität

wird im Austausch laufend geformt und überformt (der Gebende gibt etwas

von sich weg und erhält im Gegenzug etwas Neues).
Die Gabenpraktiken pazifischer Gesellschaften würden hier nicht interessieren,

wenn Mauss aus ihnen nicht eine allgemeine Sozial- und Kulturtheorie ableiten
würde: Denn die mélange von Gegenstand und Gebendem darf nicht als magischer
Akt verstanden werden; die Affizierung der Gabe mit dem Gebenden rührt „von den

30 Jacques Derrida: Falschgeld. Zeit geben I. München: 1993. - Derridas Verlesen wird
anschaulich in dem hervorragenden, gleichzeitig einführenden wie anspruchsvollen
Bändchen von Iris Därmann vorgeführt: Dies.: Theorien der Gabe zur Einführung,. Hamburg:
2010, S. 101-133.

31 Deshalb greift die vermeintliche Weiterentwicklung von Mauss bei Godelier nicht, der sich
auch Hartmut Böhme anschließt. Letztlich können Godelier und Böhme nicht die Radikalität
der mélange bei Mauss denken. Für sie ist Identität nur als unveränderliches Substrat
vorstellbar, was sich in der Hypostasierung in unveräußerlichen (heiligen) Objekten äußert.
Mauss' Neuerung besteht aber gerade darin, dass Identität von Anfang an als Austausch
gedacht wird. Identität kennt bei Mauss keinen konstanten, unveräußerlichen Kern. -
Maurice Godelier: Das Rätsel der Gabe. Geld, Geschenke, heilige Objekte. München: 1999;
Hartmut Böhme: Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der Moderne. Hamburg: 2006,
S. 289-307.



Der Kaufmann von Kopenhagen 63

vorgeschriebenen Transaktionen, verbindlichen Riten, kodifizierten Performa-
tiven"32 her, von den kulturellen Übereinkünften, die Interaktion und Interpassion
überhaupt erst erlauben.33 Das sich so etablierende Gesellschaftsgefüge, die ständige
Pazifizierung von Individuen und Gruppen ist freilich instabil. Man engagiert sich im
Gabentausch mit der Hoffnung, der jeweils andere gehorche ebenfalls der
Verpflichtung, ohne eine Garantie dafür zu haben. Doch es bleibt kein Mittelweg:
„entweder volles Vertrauen oder volles Misstrauen. Man legt seine Waffen nieder

[...] und verschenkt alles, von gelegentlicher Gastfreundschaft bis zu Töchtern und
Gütern" (M, 180).

Nennt Branco im letzten Zitat das Geld einen Talisman, dann öffnet er die
Novelle für eine Lektüre unter den eben ausgeführten Prämissen: Als er Falk schließlich
doch Geld leiht, weigert er sich, dies als ökonomische Transaktion zwischen Individuen

zu verstehen, sondern sieht es als Maßnahme, die die gegenseitige Anerkennung

sichern soll: Es geht um „Abens Love" („Gesetze der Ehre"). Außerdem handelt

er nicht als isoliertes Individuum, sondern als Repräsentant eines Kollektivs. Es

geht um - mir fehlt ein besseres Wort - die „intertribale" Beziehung zwischen Juden
und Dänen.

Auch das Glücksspiel löst er von der ökonomischen Metapher und macht es zu
einem Anschauungsobjekt des Gabeneffekts. Am Ende hat jeder so viel, wie er
vorher hatte (wenn auch nicht die identischen Geldscheine), doch mit dem
Unterschied, dass das Geld durch die Hände vieler gegangen ist; so wird die Zirkulation
des Geldes zur Gabe, zu einem kommunikativen, Sozialität herstellenden Ereignis:
„Med Latter og Lystighed spredte Selskabet sig omkring i Sälen" (j, 3l).34

Das allgemeine Gaben-Prinzip wird im direkten Anschluss an das Glücksspiel
mit aller Deutlichkeit ausgeführt: Denn Falks Uhr, die die ganze Angelegenheit in
Gang brachte, wird zum Ausgangspunkt einer viel weiterführenden Gabenzirkulation,

die nun, da die Novelle die Logik der Gabe ja gerade in der Metapher des

Glücksspiels ausgeführt hat, nicht mehr vom ökonomischen Tausch abgesetzt
werden muss. Als Erinnerung an das Spiel erbittet sich Branco die Uhr von Falk. Als

Gegengabe bietet er seine eigene, die die erste im Wert weit übersteigt. Er folgt also

dem Grundsatz der Überbietung; doch als Falk sich weigert, „et saa urimeligt Bytte"
(„einen so unangemessenen Tausch") einzugehen, als er sich der Verpflichtung des

Nehmens zu entziehen sucht, betont Branco noch einmal, dass der Tausch nicht der
ökonomischen Äquivalenz-Logik gehorcht, sondern der Herstellung von Sozialität -
„Tag det til Erindring om en gammel Mand, som vil Dem vel" (J, 3l)35 -, und

derzufolge das Ablehnen der Gabe einem Angriff auf den Gebenden gleichkäme:
„Jeg haaber, [...] at De ikke vil kraenke mig ved at afslaae mit Forslag" (J, 31).36

32 Därmann: Theorien der Gabe, S. 168.
33 Deshalb muss man auch nicht wie Derrida von der Unmöglichkeit der reinen Gabe

phantasieren.
34 „Mit Lachen und Heiterkeit verteilte sich die Gesellschaft im ganzen Saal. "
35 „Nehmt sie als Erinnerung an einen alten Mann, der Euch Gutes will."
36 „Ich hoffe, [...] dass Ihr mich nicht kränken wollt, indem Ihr meinen Vorschlag ablehnt."



64 Joachim Schiedermair

Doch damit nicht genug. Denn die Gegengabe Brancos wird an späterer Stelle
wiederum überboten und zwar mit der entscheidenden Zeitdifferenz. Als nach ca.

neunzig Seiten, und das heißt für die erzählte Zeit: nach mehreren Jahren, Charlotte
ihren Verlobten Falk bittet, sie wieder frei zu geben, fordert dieser seinen Rivalen
Volmer zum Duell heraus. Als sie eine Uhrzeit vereinbaren wollen, zieht Falk
seine/Brancos Uhr hervor und stutzt: „Hm! den gamle Branco! For Pokker! Er
det dog ikke, som om dette Uhr prcekede Christendom for mig, skjondt jeg fik det af

en Jode! ,Til Erindring om en gammel Mand, som vil Dem vel'" (J, 123).37 Das

Duell findet nicht statt. Die pazifizierende Wirkung der Gabe durch die zeitliche

Zerdehnung des Tauschs und die Verpflichtung zur Überbietung kann wohl nicht
anschaulicher vorgeführt werden: Eine Uhr wird gegen eine wertvollere Uhr
getauscht, die wiederum sehr viel später gegen eine Verlobte getauscht wird, wodurch
im ersten Fall Beleidigungen und Hass zwischen (einem) Juden und (einem) Christen

und im zweiten Fall Blutvergießen verhindert werden. Um noch einmal Mauss in
anachronistischer Weise zu zitieren: „Man legt seine Waffen nieder [...] und
verschenkt alles, von gelegentlicher Gastfreundschaft bis zu Töchtern und Gütern"
(M, 180) bzw. bis zu Verlobten und Uhren. Und auch der Grund der Verpflichtung
in der Affizierung von Gegenstand und Person wird deutlich vorgeführt. Im Satz „Til
Erindring om en gammel Mand, som vil Dem vel"38 wiederholt die Uhr Brancos

Worte, der den Satz 90 Seiten vorher geäußert hat. Mit anderen Worten: Mensch
und Ding gehen eine mélange ein, die die Bindekraft der Gabe überhaupt erst
begründet.

In der eben kommentierten Szenenfolge fügt Gyllembourg Stück für Stück die

Eckpunkte einer Sozialtheorie der Gabe zusammen: vom Beginn einer Identität
durch die Gabe, (Branco wird zu dem, der er ist, durch die Großzügigkeit des

Wohltäters), über die Ablehnung einer unverpflichtenden Ökonomie in der Szene mit
dem jüdischen Dandy, zur metaphorischen Wende im Glücksspiel vom Geld zur
Gabe, bis hin zur explizit als Gabe gekennzeichneten Uhr, in der das Prinzip der

Verpflichtung zur überbietenden Erwiderung offensichtlich wird.

4. Kindertausch und Frauentausch

Hat man erst einmal diesen Konnex erkannt, kann man nicht mehr übersehen, dass

das eigentliche Thema der Novelle, oder man sollte besser sagen: der gemeinsame
Nenner aller Themen der Novelle die Gabe ist. Immer und überall wird geschenkt.
Das erste Mal, als Branco überhaupt genannt wird (nach nur sechs Seiten), ist von
Gaben die Rede, die dieser Volmer anlässlich seiner Dienstreise nach Spanien
verehrt (J, 8), und in den letzten Worten der Novelle erfahren wir, dass der Text

37 „Hm! der alte Branco! Zum Henker! Ist es nicht, als ob diese Uhr mir Christentum
predigte, obwohl ich sie von einem Juden bekommen haben! ,Als Erinnerung an einen alten
Mann, der Euch Gutes will'."

38 „Als Erinnerung an einen alten Mann, der Euch Gutes will."



Der Kaufmann von Kopenhagen 65

selbst eine Gabe des Ich-Erzählers an seine Nachkommen ist.39 Ihre Epiphanie
findet das Gabenthema der Novelle natürlich im Tausch der Kinder, deren mélange
bis in das Jenseits ausgreift. In gewissem Sinn gibt Jeanette, die frühere Geliebte des

Kommandanten Erlin, ihr totes Kind als Gabe an Rachel: In ihren Armen und in
ihrem Grab ruht das Kind. Branco wiederum investiert seinen jüdischen Sohn in
eine zweite Gabenzirkulation mit der dänischen Nation als Empfänger, was durch
die Taufe aber vor allem durch die Namensgebung kodifiziert wird. „Volmer" leitet
sich von „de gamle danske Konger, de store Valdemarer" („den alten dänischen

Königen, den großen Valdemaren"; J, 55) ab und der Vorname „Frederik" stammt
vom damaligen Kronprinzen und heutigen Regenten des Landes. Als die
Zusammenhänge der Geburt aufgeklärt werden, wird Jeanettes Gabe mit einer Gegengabe
beantwortet, wenn auch nur imaginär. Branco stellt sich vor, wie seine Rachel im
Jenseits „har bragt hende Barnet i sine milde Arme" (J, 148).4Ü Volmer wiederum

übergibt sich Erlin: „Tro, at jeg er den Son, De har sogt. Han og jeg have jo byttet
med hinanden: Han er jo begravet i mit Navn, og nu vil jeg leve i hans" (J, 148).41

Damit wird der tote Sohn Erlins zur Christusfigur stilisiert, der in Stellvertretung für
das jüdische Kind gestorben ist, das sich selbst wiederum als Gabe an den Vater
zurückgibt. Dieser Akt wird seinerseits durch einen Frauentausch überboten:
Frederik erhält Charlotte von Erlin als Gabe.

Der Frauentausch erlaubt nun endlich den Schritt zum zweiten Strang der
Novelle. Lévi-Strauss hat im Anschluss an Mauss den Frauentausch (als Konsequenz
des Inzestverbots) als die Ur-Gabe herausgearbeitet und zwar mit dem Ziel, Allianzen

innerhalb eines Stammes oder zwischen unterschiedlichen Stämmen zu etablieren

und d.h. Allianzen zwischen den Männern dieser Stämme. So zitiert er etwa
einen Arapesh-Informanten, der eine Hochzeit mit der eigenen Schwester als unsinnig

von sich weist, weil er auf diese Weise zwei Schwäger weniger hätte: „Mit wem
willst Du denn auf die Jagd oder in den Garten ziehen, und wen willst Du
besuchen?"42

Vor dieser Folie möchte ich abschließend auf eine Szene aus dem zweiten Strang
der Novelle hinweisen. Der zweite Strang handelt zu einem großen Teil von den

Leiden, denen die kokette Nicoline ihre Verehrer Volmer und Carlsen aussetzt.
Gerade das Kokettieren macht die Praktiken der Gabe anschaulich, weil es sie ins
Leere laufen lässt. Nicoline findet ein Geschenk, eine kleine chinesische Schachtel

mit unbedeutenden Kleinigkeiten, über die sie sich aufrichtig freut. Doch unter den

39 Alle anderen Momente können hier nicht behandelt werden. Nur eine Anmerkung: Das

gesamte Inzest-Motiv könnte ebenfalls von der Gabe her angegangen werden, wie es Lévi-
Strauss in seiner großen Studie Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft (1949) gezeigt
hat.

40 ,,[l]hr das Kind in ihre milden Arme gelegt hat".
41 „Glaubt, dass ich der Sohn bin, den Ihr gesucht habt. Er und ich haben ja miteinander

getauscht: Er ist doch in meinem Namen begraben und nun will ich in seinem leben."
42 Lévi-Strauss zitiert hier eine seiner Quellen, M. Meads Aufsatz „Sex and Temperament in

Three Primitive Societies" aus dem Jahr 1935. Aus: Claude Lévi-Strauss: Die elementaren
Strukturen der Verwandtschaft. Frankfurt a.M.: 1993, S. 647.



66 Joachim Schiedermair

Dingen findet sich auch ein Zettel: „Fra En, som intet hoiere 0nske kjender, end at
kunne opfylde, endogsaa kun et mindste af Deres 0nske" (J, 78).43 Damit ist das

anonyme Geschenk als Performativ der Brautwerbung erkennbar, deren Regeln eine

Erwiderung fordert. Sehr viel mehr: Der Satz kündigt einen unendlichen Gabenstrom

an (alle Wünsche sollen erfüllt werden), und die Leser (also Nicoline wie
auch wir) wissen, dass eine ebenso umfassende Gabe als Erwiderung erwartet wird.
Entsprechend ungehalten reagiert Nicoline als Volmer den Gebenden „bescheiden"
nennt: „[Kjalder De Den en beskeden Tilbeder, der siger mig i et heelt Selskabs

Naervaerelse, at hans hoieste 0nske dreier sig om mine ubetydelige Anliggender? Er
det beskedent at paalaegge en Anden en saa stor Gjadd, som man ikke veed, om
denne Anden kan eller vil betale" (J, 79)?44 Nicoline hat die Dimension der

Machtausübung im Gabentausch erkannt, die gerade darin besteht, dass in ihr das

Vertrauen zum Ausdruck kommt, die Gabe werde den anderen zwingen, so zu
handeln, wie man will.45 Marcel Hénaff - einer der Autoren, der Mauss in den letzten

Jahren neu ins Gespräch gebracht hat - formuliert es so: „Die Herausforderung
der Gabe provoziert und beschwört zugleich. Sie provoziert gerade dadurch, daß sie

unerbitterlich bleibt. Sie beschwört das Vertrauen und beruhigt insofern, als sie alles

gibt: sich selbst in dem dargebotenen Pfand, in der gegebenen Sache."46 Das
Ungeheuerliche an Nicolines Verhalten ist nicht, dass sie das Geschenk ablehnt - dafür
hätte es der Gabe angemessene ebenfalls ritualisierte Formen und Formeln gegeben
(„Ich bin des Geschenkes nicht würdig ...") -, sondern dass sie den Gabenmechanismus

explizit offenlegt und damit markiert, dass die Freiwilligkeit des Handelns
illusionär ist: Im letzten Zitat sagt sie mehr oder weniger direkt, dass sie selbst die

erwartete Gegengabe ist, die die erste Gabe überbieten soll, mit der Aussicht, einen
nicht enden wollenden Gabenstrom anzustoßen, den sie wiederum als Überbietung
ihrer eigenen Gabe auffassen soll.

Noch an einer zweiten Stelle sperrt sie sich dem Gabenmechanismus. Die
Überbietung der Gabe durch eine Frau verlief im Fall von Charlotte erfolgreich. Doch
diesem Tausch geht eine Szene voraus, die ganz analog gebaut ist (und die Analogie
wird vom Erzähler ausgesprochen). Diesmal geht es um die Konkurrenz zwischen
Carlsen und Volmer um Nicoline. Auch hier fordert der eine (Carlsen) den anderen

(Volmer) zum Duell. Doch Carlsen gibt die erhoffte Braut frei, weil er überzeugt ist,
dass Nicoline Volmer liebt. Auch in diesem Fall entfaltet der Gabenmechanismus
seine pazifizierende Wirkung, das Duell wird abgesagt, wenn es sich in diesem Fall
auch nur um eine sublimierte Gabe handelt: Carlsen hat ja keine Rechte an Nicoline,

43 „Von einem, der keinen höheren Wunsch kennt, als auch den kleinsten Ihrer Wünsche
erfüllen zu können."

44 „Nennen Sie denjenigen einen bescheidenen Verehrer, der mir in der Anwesenheit einer

ganzen Gesellschaft sagt, dass sein höchster Wunsch sich um meine unbedeutenden
Angelegenheiten dreht? Ist es bescheiden, einem anderen eine so große Schuld aufzuladen,
von der man nicht weiß, ob dieser Andere sie bezahlen kann oder will? "

45 Därmann spricht von der „obsessiven Macht über den Empfänger", durch die dieser zur
Erwiderung der Gabe gezwungen wird. Därmann: Theorien der Gabe, S. 109.

46 Hénaff: Der Preis der Wahrheit, S. 210.



Der Kaufmann von Kopenhagen 67

weshalb eher das Vertrauen in den Freund die Gabe darstellt. Doch als Nicoline von
dem Tausch erfährt; reagiert sie heftig: „Men Lieutenant Carlsen! anseer De mig for
en Eiendom, som De har Rett til at forœre til denne Deres Ven" (J, 88)?47 Erst ihr
Kommentar macht die Versöhnungsszene rückblickend als Frauentausch lesbar,

genauer: dass der Frauentausch in den Praktiken des 19. Jahrhunderts als

allianzbildende Praxis zwischen Männern fungiert. Nicolines Widerstand gegen den

Gabenkomplex muss folglich als Emanzipationshandeln verstanden werden.

* * *

Judenemanzipation und Frauenemanzipation sind somit in der Novelle
miteinander verschränkt und zwar auf eine Weise, in der sich auch der ökonomische
und der Gabendiskurs kreuzen. Ist für die Figur des Juden die Belebung der Gabenlogik

gleichzeitig eine Möglichkeit aus dem Shylock-Stereotyp auszubrechen und
Bündnisse des Vertrauens zu knüpfen und d.h. einen Schritt in Richtung Emanzipation

zu gehen, ist für die Frau gerade der Gabenkomplex ein Phänomen des

Patriarchalen und damit in emanzipatorischer Hinsicht kontraproduktiv. Anders als

der Jude hat die Frau nicht ein monetäres Gabenarsenal, das immer neu strategisch
zur Allianzbildung eingesetzt werden kann. Handlungsmacht erwächst ihr nur aus

ihrem (jungfräulichen) Körper. Ist dieser investiert, hat sie in der täglichen Allianzbildung

mit ihrem Gatten „ingen Vaaben [...], uden dem, han selv vil tilstaae hende"
(J, 87),48 wie es Nicoline unverblümt ausspricht. Der erotische Diskurs steht ihr
deshalb dauerhaft nur im Kokettieren offen. Vielleicht strapaziert man den Text,
aber man sollte den Gedanken wagen, dass Nicoline den koketten Umgang mit
ihren Verehrern nach dem Modell des ökonomischen Tauschs versteht: als einen
Austausch von Äquivalenten ohne nähere Affizierung der Güter durch die
beteiligten Personen. So lässt sich zumindest der Kommentar verstehen, mit dem sie

eingeführt wird: „[Ojverdrevne Smigrerier" („übertriebene Schmeicheleien") der

jungen Herren werden mit „Huldsalighed" („Holdseligkeit") von Nicoline beglichen
(J, 59). Man könnte demnach im Kokettieren die Hinwendung zu einem
ökonomischen Modell auch des Austauschs von erotischen Zeichen sehen, das die

Freiheit des Individuums erlaubt, von der Simmel spricht.

47 „Aber Leutnant Carlsen! sehen Sie mich als ein Eigentum an, das Sie einfach ihrem Freund
verehren können?"

48 ,,[K]eine Waffen [...], außer der, die er selbst ihr zugesteht".



68 Joachim Schiedermair

Literaturverzeichnis

Albertsen, Leif Ludwig: Engelen Mi. En Bogom den danske jodejejde. Aarhus: 1984.

Bischoff, Doerte: „Handelnde Juden. Verhandlungen des Jüdischen: zur Performativität
eines Stereotyps". In: Dialog der Disziplinen: Jüdische Studien und Literaturwissenschaft.
Hg. von Eva Lezzi und Dorothea M. Salzer. Berlin: 2009, S. 215-250.

Blüdnikow, Bent: „Jadeuroen i Kobenhavn 1830". In: Jyske Samlinger/Historie, Ny rcekke

XIV (1981-1983), S. 633-650.
Böhme, Hartmut: Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der Moderne. Hamburg: 2006.

von Braun, Christina: „Schuld, Schulden, Beschuldigungen: Das Medium Geld im christlich¬
jüdischen Verhältnis". In: „Jud Süß". Hofjude, literarische Figur, antisemitisches Zerrbild.

Hg. von Alexandra Przyrembel und Jörg Schönert. Frankfurt a.M., New York: 2006,
S. 311-324.

Därmann, Iris: Theorien der Gabe zur Einführung. Hamburg: 2010.
Derrida, Jacques: Falschgeld. Zeit geben I. München: 1993.

Feinberg-Jütte, Anat: „Siebtes Bild: Shylock". In: Antisemitismus. Vorurteile und Mythen. Hg.
von Julius H. Schoeps undjoachim Schlör. München, Zürich: 1995, S. 119-126.

Godelier, Maurice: Das Rätsel der Gabe. Geld, Geschenke, heilige Objekte. München: 1999.

Gyllembourg-Ehrensvärd, Thomasine: „Joden". In: Dies.: Samlede Skrifter af Forf. til „En
Hverdags-Historie". Bd. 6. 3. Aufl. Kopenhagen: 1884, S. 1-150.

von der Heiden, Anne: Der Jude als Medium. „Jud Süß". Zürich, Berlin: 2003.

Hénaff, Marcel: Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und Philosophie. Frankfurt a.M.: 2009.
Hörisch, Jochen: Kopfoder Zahl. Die Poesie des Geldes. Frankfurt a. M.: 1996.

Lévi-Strauss, Claude: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft. Frankfurt a.M.: 1993.

Mauss, Marcel: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesellschaften.
Frankfurt a.M.: 1990.

Poliakov, Léon: Geschichte des Antisemitismus. Bd. 1: Von der Antike bis zu den Kreuzzügen.
Worms: 1977.

Poliakov, Léon: Geschichte des Antisemitismus. Bd. 2: Das Zeitalter der Verteufelung und des

Ghettos. Mit einem Anhang zur Anthropologie derJuden. Worms: 1978.

Raphael, Freddy: „Sechstes Bild: Der Wucherer". In: Antisemitismus. Vorurteile und Mythen.
Hg. von Julius H. Schoeps undjoachim Schlör. München, Zürich: 1995, S. 103-118.

Rürup, Reinhard: „Emanzipation und Antisemitismus. Historische Verbindungslinien". In:
Antisemitismus. Von der Judenfeindschaft zum Holocaust. Hg. von Herbert A. Strauss und
Norbert Kampe. Frankfurt a.M., New York: 1985, S. 88-98.

Schwanitz, Dietrich: Das Shylock-Syndrom oder Die Dramaturgie der Barbarei. Frankfurt a.M.:
1997.

Shakespeare, William: The Merchant of Venice. Hg. von John Rüssel Brown. London, New
York: 1964 The Arden Edition of the Works ofWilliam Shakespeare).

Simmel, Georg: Gesamtausgabe. Bd. 6: Philosophie des Geldes. Hg. von David P. Frisby u.a. 2.

Aufl. Frankfurt a.M.: 1999.

Tudvad, S. Peter: Kierkegaards Kebenhavn. Kopenhagen: 2004.

Weigel, Sigrid: „Zur Differenz von Gabe, Tausch und Konversion. Shakespeares The Mer¬

chant of Venice als Schauplatz von Verhandlungen über die Gesetze der Zirkulation". In:
Literatur als Voraussetzung der Kulturgeschichte. Schauplätze von Shakespeare bis Benjamin.
Hg. von Sigrid Weigel. München: 2004, S. 63-85.


	Der Kaufmann von Kopenhagen : Geld und Gabe in Thomasine Gyllembourgs Novelle Jøden (1836)

