Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 51 (2013)

Artikel: Der Kaufmann von Kopenhagen : Geld und Gabe in Thomasine
Gyllembourgs Novelle Jgden (1836)

Autor: Schiedermair, Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858179

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Kaufmann von Kopenhagen.
Geld und Gabe in Thomasine Gyllembourgs Novelle Jaden
(1836)

JOACHIM SCHIEDERMAIR ( GREIFSWALD)

Georg Simmel hat in seiner klassischen Philosophie des Geldes (1900) gezeigt, dass
die Herausbildung einer modernen, liberal orientierten Gesellschaft nicht un-
wesentlich mit der Herausbildung eines monetiren Wirtschaftssystems zusammen-
hingt. Freiheit entstehe dort, wo die Bindung an tribale, feudale, stindische oder
familidre Zusammenhinge fir die soziale Position weniger wichtig wird, wo, mit
anderen Worten, gesellschaftliche Funktionen sich von den Inhabern emanzipiert
haben. Das monetire System leistete dieser Entwicklung Vorschub. Fir den Arbei-
ter etwa markiert die Entlohnung durch Geld den Bruch der lebensweltlichen Ver-
schrankung von Arbeitsplatz und Zugang zu lebensnotwendigen Giitern wie Nah-
rung und Behausung:

Er empfindet sich nicht mehr als Person untertinig, sondern gibt nur eine genau fest-
gestellte — und zwar auf Grund des Gelddquivalentes so genau festgestellte — Leistung
hin, die die Personlichkeit als solche gerade um so mehr freilasst, je sachlicher, unper-
sonlicher, technischer sie selbst und der von ihr getragene Betrieb ist.!

Da nun, wie z. B. Reinhard Riirup® gezeigt hat, die Modernisierung der Gesellschaft
in direktem Zusammenhang mit der Emanzipation der Juden steht, ist es nachvoll-
ziehbar, dass das bekannte Stereotyp, Juden hitten eine besondere Begabung zur
monetiren Akkumulation, eine willkommene Projektionsfliche fiir Moderni-
sierungsingste bot. Wer im gesellschaftlichen Modernisierungsprozess verliert, (egal
ob es sich um den Verlust von wirtschaftlicher Sicherheit, sozialem Ansehen oder
metaphysischer Geborgenheit handelt,) findet in der Figur des Schacherjuden eine
Zielscheibe seiner Wut. ,Saaleenge der er Joder i Landet, vil vort Rige blive Ruine-
ret”;® schreibt ein unbekannter Verfasser 1819 auf einem dinischen Flugblatt als
Reaktion auf die verheerenden wirtschaftlichen Folgen des Staatsbankrotts von
1813. Das Schicksal der Juden im modernen Europa ist damit tatsichlich mit der
Geschichte des Geldes verschrinkt, jedoch nicht, weil irgendeine sympathetische

Georg Simmel: Gesamtausgabe. Bd. 6: Philosophie des Geldes. Hg. von David P. Frisby u.a. 2.
Aufl. Frankfurt a.M.: 1999, S. 452.

Reinhard Rirup: ,Emanzipation und Antisemitismus. Historische Verbindungslinien”. In:
Antisemitismus. Von der Judenfeindschaft zum Holocaust. Hg. von Herbert A. Strauss und
Norbert Kampe. Frankfurt a.M., New York: 1985, S. 88-98.

»Solange es Juden im Land gibt, wird unser Reich ruiniert bleiben”. Ein Faksimile des
Flugblatts findet man in: Leif Ludwig Albertsen: Engelen Mi. En Bog om den danske jodefejde.
Aarhus: 1984, S. 102.



52 Joachim Schiedermair

Beziehung zwischen Juden und dem monetiren System bestiinde, sondern weil sich
das bereits bestehende Stereotyp des geldgierigen Juden dem sozialen Ressentiment
als Ventil fiir die Belastungen der Moderne anbot. Diese Riickkoppelungen im
Modernisierungsprozess sind seit langem bekannt.*

Folgt man dem Grundsatz, dass literarische Texte als ,Schauplitze der Kultur-
geschichte” aufgefasst werden konnen, in denen ,die konfliktreiche Genese kultu-
reller Deutungsmuster” zur Sprache kommt,” muss man Texte, die sich in der Folge
der dinischen antisemitischen Ausschreitungen von 1813, 1819 und 1830 fiir die
Anerkennung der jiidischen Mitbiirger aussprechen, zwangsliufig als Reaktion auf
das Stereotyp vom Wucherjuden lesen. Dies kann direkt geschehen wie in den
Paradebeispielen M.A. Goldschmidts En Jode (1845) oder Carsten Hauchs Guldma-
geren (1836) aber auch weniger offensichtlich und vermittelt durch spezifisch litera-
rische Filter, wie in Thomasine Gyllembourgs Novelle Joden aus dem Jahr 1836. In
einem ersten Schritt werde ich versuchen, diese Filter des Stereotyps herauszuar-
beiten.

Die Novelle ist in diesem Zusammenhang besonders interessant, als sie die
Emanzipation der Juden mit einer anderen Art der Zirkulation von Reichtiimern in
Verbindung bringt, die nicht nach 6konomischen Gesichtspunkten, oder nicht allein
nach okonomischen Gesichtspunkten funktioniert. In meinem zweiten Schritt
werde ich deshalb auf Marcel Mauss’ klassischen Essai sur le don (dt.: Die Gabe) aus
dem Jahr 1923/24 zu sprechen kommen, der in den letzten Jahren (an den z.T.
entstellenden Lesarten von Bataille, Serres und Derrida vorbei) in Philosophie und
Kulturtheorie neues Interesse gefunden hat. Der Komplex des Gabentauschs bietet
das begriffliche Inventar, das die Vorginge in der Novelle beschreibbar macht.

Doch bevor diese beiden Schritte angegangen werden kdénnen, muss zunichst
die Novelle ausfiihrlich beschrieben werden, denn Thomasine Gyllembourgs hand-
lungsgesattigte Erzihlungen entwickeln ihre Logik in der Regel nicht in ausfiihr-
lichen Gespriachen der Figuren oder in der Kommentierung des Erzihlers, sondern
anhand der Konstruktion des plots, der Anordnung der Szenen in einer Reihenfolge,
durch Spiegelrelationen von Figurenkonstellationen und Handlungsstringen.

*  So z.B. Doerte Bischoff: ,Handelnde Juden. Verhandlungen des Jiidischen: zur Performa-

tivitit eines Stereotyps”. In: Dialog der Disziplinen: Jiidische Studien und Literaturwissenschaft.
Hg. von Eva Lezzi und Dorothea M. Salzer. Berlin: 2009, S. 219.

Sigrid Weigel: ,Zur Differenz von Gabe, Tausch und Konversion. Shakespeares The
Merchant of Venice als Schauplatz von Verhandlungen iber die Gesetze der Zirkulation”. In:
Literatur als Voraussetzung der Kulturgeschichte. Schauplitze von Shakespeare bis Benjamin. Hg.
von Sigrid Weigel. Miinchen: 2004, S. 64.



Der Kaufmann von Kopenhagen 53

1. Jgden®

Das Eigenttimliche der Novelle ist die Verschrinkung von zwei erzahlerischen
Stringen, die zwar in der Auflosung des plots zueinander finden, die aber den gesam-
ten Text hindurch eigentiimlich unverbunden nebeneinander liegen.

Im ersten Strang kreist die Handlung um den reichen jiidischen Ziehvater des
Ich-Erzihlers, ,den =dle Joseph Branco” (,den edlen Joseph Branco”), wie er ein-
gefihrt wird, ,,der med sand christelig Kjrlighed havde antaget sig mig, serget for
min Opdragelse, og selv barnles optaget mig i sit Huus og i sit Hjerte som en elsket
eneste Son“ (J, 8).” Joseph Branco habe sich des unehelichen und anonym in der
Fodselsstiftelsen® geborenen Sauglings, dessen Mutter bei der Geburt starb, angenom-
men, weil gleichzeitig seine Frau Rachel und sein Sohn im Kindsbett starben. Indem
er seine Liebe auf ein anderes Objekt der Zuneigung lenkte, konnte er seiner Trauer
Herr werden. Er sorgte dafiir, dass der Waise bei einer Pfarrersfamilie auf dem Land
aufgezogen wurde und holte ihn dann zu sich nach Kopenhagen. Die Umstinde der
Geburt lassen eine weitere Hauptfigur, Kommandant Erlin, glauben, dass der
Erzihler, der iibrigens den Namen Frederik Volmer trigt, sein eigener Sohn aus
einer vorehelichen Beziehung zu Jeanette Lafleur sei, die tatsichlich in der
Fodselsstiftelsen starb; dieses Geheimnis behilt er jedoch fir sich. Um dem
vermeintlich wiedergefundenen Sohn trotzdem seine Zuneigung zeigen zu konnen,
gibt er einen lieben, in den ostindischen Kolonien verstorbenen Jugendfreund als
Vater aus. Am Ende der Novelle offenbart Branco jedoch, dass er selbst der leibliche
Vater Volmers ist. In Wirklichkeit starb namlich nur seine Frau, nicht der Sohn. Da
er seinem Kind aber die Verachtung ersparen wollte, der Juden in Danemark ausge-
setzt waren, tauschte er seinen Sohn mit einem Totgeborenen der Fodselsstiftelsen
aus und gab ihn so als Kind christlicher Eltern aus, das er dann spiter adoptierte.
Dieser Totgeborene war tatsachlich der Sohn des Kommandanten Erlin. An diesen
ersten diskursiven Strang der Geschichte sind eine Reihe ,jiidischer’ Themen an-
gelagert: Antisemitismus, soziale und biologische Vererbung, die Rolle der Religion
und das Verhiltnis von Juden und Geld. Dazu gleich mehr.

Der zweite Strang der Erzihlung bildet die fir die Hverdagshistorier tibliche Lie-
besgeschichte. Frederik Volmer, sein bester Freund William Carlsen und ein dritter
gleichaltriger Leutnant mit Namen Falk konkurrieren um Nicoline Erlin und Char-
lotte Erlin, die bezaubernden Tochter des Kommandanten Erlin. Carlsen ist schon

Zitiert wird folgende Ausgabe: Thomasine Gyllembourg-Ehrensvird: ,Joden”. In: Dies.:
Samlede Skrifter af Forf. til ,,En Hverdags-Historie”. Bd. 6. 3. Aufl. Kjobenhavn: 1884, S. 1-150.
Die Seitenangaben werden im fortlaufenden Text direkt hinter dem Zitat mit der Sigle J
platziert. Die Ubersetzung stammt jeweils von mir.

,[D]er sich meiner mit wahrer christlicher Liebe angenommen, fiir meine Erziehung gesorgt
und - selbst kinderlos — mich in sein Haus und in sein Herz wie einen geliebten einzigen
Sohn aufgenommen hatte.”

1750 wurde in Kopenhagen eine Institution (Fodselsstiftelsen) gegriindet, in der Frauen bei
kostenfreier drztlicher Uberwachung anonym gebiren konnten. Ihre Anonymitit wurde
ihnen ,til evig tid“ (auf ewige Zeit) garantiert. Vgl. www.landsarkivetkbh.dk/hvedst/txt/
kilder/foedsstift.htm (13.06.2011).



54 Joachim Schiedermair

seit langem in Nicoline verliebt, doch seine finanziellen Verhaltnisse lassen eine
Eheschlieffung nicht zu. Ohnehin scheint Nicoline sich nicht auf einen Mann fest-
legen zu wollen. Sie ist eine Meisterin des unverbindlichen Kokettierens und wird
von Verehrern umschwirmt, so dass auch Volmer ihr erliegt und sich Hoffnungen
auf ihre Gunst macht. Die erotische Konkurrenz stellt die Freundschaft vor eine
Zerreiflprobe. Die Schwester Charlotte ist zu Beginn der Novelle noch ein Kind,
doch von Anfang an fasst sie eine tiefe Zuneigung zu Volmer, die dieser nicht wahr-
nimmt. Erst als aus dem Madchen eine schone Frau geworden ist, erkennt Volmer in
ihr die wahre Lebensgefihrtin, wodurch Nicoline wieder ganz frei fiir Carlsen wird.
Als dieser in einem Gefecht verwundet wird, lasst sie alles Kokettieren und offen-
bart, dass sie seine Liebe erwidert. Charlotte ist jedoch mittlerweile mit Falk verlobt;
auf ihre Bitten hin entbindet er sie ihres Eheversprechens. An dieser Stelle nun
kommt es zur schicksalhaften Verschrinkung der Erzihlstringe. Denn da Erlin in
Volmer seinen Sohn zu erkennen glaubt, steht die Verbindung von Volmer und
Charlotte fiir ihn unter dem Inzestverbot. Dadurch wird er gezwungen, seine Uber-
zeugung, er sei Volmers Vater, zu verraten. Doch als die wahren Verhiltnisse an den
Tag kommen, kann er in eine Ehe der Kinder einwilligen. Insofern verliert er seinen
genetischen Sohn, gewinnt aber einen genealogischen (Schwieger-)Sohn.

Diese beiden Stringe, der eine der jiidischen Themen und der andere der ero-
tischen Verstrickungen, liegen eigentiimlich unverbunden nebeneinander. Auf den
ersten 60 Seiten der 150-seitigen Novelle pendelt der plot zwischen beiden Ge-
schichten hin und her. Auf diesen gemischten Seiten sind alle oben genannten
judischen’ Themen angesprochen. Die letzten zehn Seiten sind der Auflosung der
wahren verwandtschaftlichen Beziehungen gewidmet. Doch die 80 Seiten da-
zwischen sind ausschliellich der erotischen Narration vorbehalten. D.h. mehr als die
Hilfte hat die Novelle, die den aufmerksamkeitssteuernden Titel Joden tragt, nichts,
aber auch gar nichts mit dem Juden und die an ihn angelagerten Diskurse zu tun.
Auch die Losung der Frage ,Wer ist der Vater?”, die beide Fiden des plots mit-
einander zu verschalten scheint, fithrt zu keiner diskursiven Einheit, denn die Ver-
bindung bleibt oberflichlicher Natur: Zwar macht Branco durch seine einge-
standene Vaterschaft Platz fiir ein happy end der erotischen Geschichte, doch bleibt
sein Judentum fiir die Losung marginal. Jeder andere Vater hitte es auch getan.

Man muss sich also fragen, ob es eine weitere, eine unterirdische, nicht durch den
plot sondern diskursiv motivierte Verbindung gibt. Und sie meine ich in eben dem
Moment zu erkennen, da man den Fokus vom Geld auf die Gabe richtet, was ich
ganz am Ende meiner Argumentation andeuten werde. Doch zunichst werde ich die
literarischen Filter rekonstruieren, mit der Gyllembourg das Stereotyp der sympa-
thetischen Beziehung von Jude und Geld angeht.

2. The Merchant of Copenhagen

Der erste Strang des plots muss als Beitrag zur zeitgendssischen Diskussion iber die
Stellung der Juden gelesen werden, denn die einzelnen Episoden dienen vor allem



Der Kaufmann von Kopenhagen 55

der Charakterisierung Brancos. Zwar wird er mit der stereotypen jiidischen Physio-
gonomie (J, 19) und einem gehérigen Schuff Orientalismus (J, 20) ausgestattet;
gleichzeitig wird aber betont, dass er bestrebt sei, ,for at aflegge de Egenheder, som
udmarke Folk af hans Nation, for Ex. den szregne Udtale” (J, 19).° Die Bemii-
hungen um Assimilation gehen so weit, dass er sich aulergewohnliche Freiheiten ,,i
Henseende til de trykkende jodiske Ceremonier” (J, 19; s.a. J, 44-50) nimmt.'° Die
physiognomische Festlegung des Juden wird durch Andeutungen zum Aussehen des
(genetisch ja ebenfalls) jiidischen Sohns relativiert: Am Anfang erfihrt der Leser
gleich von der besonders ansprechenden aufleren Erscheinung Volmers mit dunk-
lem Teint, scharfen Gesichtsziigen und schwarzen Haaren (J, 14). Am Ende kennt
man den Grund dafiir: Er ist der Sohn eines jiidischen Vaters. Dass diese Stelle
jedoch nicht rassistisch gelesen werden kann, liegt daran, dass sich Volmer (ein
Leutnant in der dinischen Marine) am Anfang der Novelle dienstlich in Spanien
aufhilt und dort fiir einen Spanier gehalten wird. Hinzu kommt noch, dass bereits
auf den ersten Seiten der Verdacht gesit wird, dass eine genetische Verbindung
zwischen Volmer und dem dinischen Kommandanten Erlin bestehen konnte, und
zwar ebenfalls aufgrund der gemeinsamen dunklen Hautfarbe (J, 18). Die explizite
physiognomisch-rassische Festlegung des Juden in der ersten Charakterisierung
Brancos wird somit konterkariert, indem dieselben Merkmale auch Spaniern im
Generellen und selbst dem einen oder anderen Dinen beigegeben werden.

Das Thema des dinischen Antisemitismus wird in der Novelle geschickt tiber das
Verhaltnis von Handlungszeitpunkt und Erzihlzeitpunkt implementiert. Gyllem-
bourg schreibt die Novelle Joden 1836 also vor dem Hintergrund der Pogrome
1819/20 und 1830," die Handlung spielt aber in den 1790ern und den ersten Jahren
des 19.Jahrhunderts, also vor den Unruhen. Mehrere Figuren in der Novelle
beschwichtigen Brancos Angst vor antisemitischen Haltungen, indem sie auf den
Fortschritt verweisen — ,Verden er for oplyst til at foragte en brav Mand, fordi han er
Jode“ (J, 26, auBerdem J, 25 und J, 144/5)"* — und beziehen sich damit (ohne dass
dies ausgesprochen wird) auf die Reformen zur biirgerlichen Gleichstellung der
Juden, an denen der aufgeklirte Absolutist Frederik VI seit 1796 (also zum Hand-
lungszeitraum der Novelle) arbeitet. Macht man sich diese Daten klar, dann argu-
mentiert die Novelle gegen den erwihnten Geschichtsoptimismus einiger Figuren,
weil die Autorin und mit ihr die Leser bereits die Zukunft des Antisemitismus ken-
nen, auf die die Figuren erst zugehen. Indem also von einigen Figuren eine humane
und liberale Zukunft heraufbeschworen wird, wird indirekt das Wissen der Lesen-
den um die tatsichlichen Verhaltnisse aktiviert.

»[DJie Eigenheiten abzulegen, die Leute seiner Nation kennzeichnen, z. B. die eigentiimliche
Aussprache”.

»[IJm Hinblick auf die driickenden jiidischen Zeremonien®.

"' Zur Jodefejde 1819/20 vgl. Albertsen: Engelen Mi. — Zur Krise 1830 vgl. Bent Bliidnikow:
,Jodeuroen i Kebenhavn 1830". In: Jyske Samlinger/Historie, Ny rakke XIV (1981-1983), S.
633-650.

,Die Welt ist zu aufgeklart, um einen braven Mann zu verachten, weil er Jude ist.”

10

12



56 Joachim Schiedermair

Interessant ist nun, dass diese Zukunft in der Rede des Ich-Erzahlers, der die
Handlung ja wie die Autorin riickblickend erzihlt, mit der finanziellen Lage des
Staates in Verbindung gebracht wird. Er schreibt an einer Stelle tiber den Zeitpunkt
der erzahlten Ereignisse: ,Det var mod Slutningen af Aarene 90. Danmark var endnu
i sin glimrende Handelsperiode. Uveirsskyer syntes vel at vise sig i Horizonten, men
endnu var Alt dog roligt” (J, 80)." D.h. der Erzihler sorgt dafiir, dass das Leser-
bewusstsein die Pause zwischen dem Ende der Handlung und dem Erzihlzeitpunkt
1836 mit zwei Geschehnissen fiillt: dem Anwachsen des Antisemitismus und dem
gleichzeitigen Ende der prosperierenden Epoche der dinischen Wirtschaft. Was hier
wie ein dezent untergebrachtes soziologisches Erklirungsmodell fir die zuneh-
mende Judenfeindlichkeit aussieht, kann bei einer alternativen Formulierung aber
auch eine antisemitische Wendung nehmen: Der finanzielle Niedergang folge der
Judenemanzipation seit 1790 auf den Fuf8. Diese Erklirung passt selbstverstandlich
nicht zu den historischen Fakten, wurde aber seit den Ausschreitungen 1819 zur
Volksaufwiegelung eingesetzt. Da der Text den Zusammenhang von abnehmendem
Wohlstand und zunehmender Judenemanzipation zwar aufstellt, nicht aber wertet,
bleibt er je nach leserseitiger Einstellung in beide Richtungen deutbar.

Dieser diskursive Strang wird verstarkt, da an verschiedenen Stellen das Stereo-
typ vom Wucherjuden angesprochen wird. Als Branco sich ndmlich weigert, Leut-
nant Falk eine Summe fiir ein Gliicksspiel zu leihen, wird er vom zuriickgewiesenen
Bittsteller beschimpft: ,Hvorfor Satan tolererer man Joder, uden for at laane Penge
af dem” (J, 28)?"* Hier handelt es sich freilich nur um Figurenrede, also um eine
Reprisentation antisemitischer Haltungen. Wer genau liest, wird jedoch merken,
dass sich Branco in anderen Zusammenhingen durchaus als Geldverleiher betitigt.
Als Kommandant Erlin eines Tages Branco und Volmer besucht, um seine Vermu-
tungen tiber die Herkunft Volmers zu dufern, wird das Gesprach auf folgende Art
eingefihrt: Erlin ,traadte ind med et usedvanligt Udtryk i sit Ansigt. Der var noget
Spandt og Undseeligt i hans Mine og Stemme, saa det faldt mig ind, at han saae ud
som En, der vilde laane Penge” (J, SO — Kursivierung J.S.)."* Wie auch immer jemand
aussehen mag, der Geld leihen will: Aus der Tatsache, dass Volmer einem Besucher
ansieht, dass er Kredit benoétigt, muss man schlieflen, dass dies kein Einzelfall ist,
und dass folglich Brancos Geschifte auch das Kreditwesen umfassen. Diese Stelle ist
aber auch in anderer Hinsicht aufschlussreich. Denn da Erlin nicht wegen Geldsor-
gen, sondern aufgrund seiner erotischen Eskapade in seiner Jugend vorspricht, stellt
die Novelle an dieser Stelle eine diskursive Verbindung zwischen unerlaubter Sexu-

»Es war gegen Ende der 90er Jahre. Dinemark war noch in seiner glinzenden
Handelsperiode. Dunkle Wolken schienen sich wohl am Horizont zu zeigen, doch noch war
alles ruhig.”

»Warum zum Teufel toleriert man Juden, aufler um Geld von ihnen zu leihen?”

Erlin ,trat mit einem ungewohnlichen Ausdruck in seinem Gesicht ein. Es war etwas
Gespanntes und Schamhaftes in seiner Mine und Stimme, so dass ich plotzlich dachte, dass er
wie einer aussah, der Geld leihen wolle.”



Der Kaufmann von Kopenhagen 57

alitit und Geldverleih her: Wer Kredit braucht, sieht offenbar genauso aus, wie
jemand, den die Triebe fehlgeleitet haben.

Dasselbe diskursive Dreieck von Jude, Zins und Begehren begegnet auch an an-
derer Stelle: Bereits nach zehn Seiten kommt die Erzihlung erstmals auf das mone-
tare Thema zu sprechen und im gleichen Atemzug werden die Gedanken auf den
reichen Juden gelenkt, der bisher nur einmal erwidhnt wurde - so stark scheint die
Konnotation von Geld und Jude zu sein. Ich erwihnte bereits, dass William Carlsen
die notigen finanziellen Mittel fehlen, um heiraten zu kénnen: ,ingen Mand af den
dannede Classe burde tenke paa at gifte sig, med mindre han havde en aarlig Ind-
tegt af idetmindste en fjorten, femten hundrede Rigsdaler” (J, 12).'° Sofort kommt
Volmer die Idee, sein reicher Ziehvater konnte mit einem festen Kapital aushelfen,
das jahrlich ausreichend Zinsen abwiirfe. (Carlsen lehnt das Angebot verstind-
licherweise aus Ehrgefiihl ab.)

Diese unscheinbare Stelle darf nicht unterschatzt werden, scheint in ihr doch
gleich am Anfang des Textes eine verhangnisvolle diskursive Verstrickung auf, die
eine grofle Tradition im antisemitischen Diskurs besitzt. Es ist bekannt, dass das
Mittelalter den Christen verbot, Zinsen zu nehmen. Als Begriindung wird in der
wissenschaftlichen Literatur immer wieder angegeben, dass das Geld, das sich im
Zins nur durch sich selbst vermehre, Konnotationen sowohl zur Unfruchtbarkeit,
zum Inzest, zur Homosexualitit und zur Selbstbefriedigung auslése.'” Das Stereotyp
vom Wucherjuden riickt damit in die diskursive Ndhe des Widernaturlichen. Nun
wird in Gyllembourgs Novelle zwar an keiner Stelle eine Abweichung vom hetero-
sexuellen Muster thematisiert, doch bringt die gerade genannte Stelle auf diskur-
sivem Weg das Judentum mit der selbsttitigen Vermehrung des Geldes durch Zins
und mit einer nicht auf Fruchtbarkeit abgestellten Sexualitit in Verbindung: Schein-
bar selbst kinderlos bindet Branco durch seine Grofiziigigkeit, sprich sein Geld,
einen Sohn an sich. Und auch das Thema Inzest spielt wie bereits erwahnt eine Rolle
in der Novelle, wenn es auch auf den anderen Handlungsstrang verschoben ist.

Nun konnte man diese Stellen einfach als Reproduktion von antisemitischen Kli-
schees werten. Doch dies wiirde bedeuten, die Verfahren von Gyllembourgs litera-
rischem Realismus weniger komplex zu begreifen, als es angemessen ist. Durch die
Einbettung in das realistische Szenario der Hverdagshistorier wird das Stereotyp in
einem ersten Schritt zwar mit Plausibilitit ausgestattet. In einem zweiten Schritt
aber wird das scheinbar bestitigte wahre Charakteristikum des Juden als ein wahr
geglaubtes entlarvt, indem die einzelnen Elemente zu einer topischen Figur zusam-

»[K]ein Mann der gebildeten Klasse sollte daran denken sich zu verheiraten, ohne ein
jahrliches Einkommen von mindestens vierzehn- oder fiinfzehnhundert Reichstalern zu
haben.”

7" Anne von der Heiden: Der Jude als Medium. ,Jud Sif”. Ziirich, Berlin: 2003, S. 104-107;
Christina von Braun: ,Schuld, Schulden, Beschuldigungen: Das Medium Geld im christlich-
judischen Verhaltnis”. In: ,Jud Sif“. Hofjude, literarische Figur, antisemitisches Zerrbild. Hg.
von Alexandra Przyrembel und Jorg Schonert. Frankfurt a.M., New York: 2006, S. 311-324.
Unendlich differenzierter bei: Marcel Hénaff: Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und
Philosophie. Frankfurt a. M.: 2009, S. 121-153.



58 Joachim Schiedermair

mengefiigt werden. Als topische Figur aber wird das Stereotyp seines vermeintlichen
Realismus entkleidet und als kulturelle Uberlieferungsfigur gekennzeichnet — und
damit relativiert. Der ,Realismus’ der Novelle wird durchsichtig auf seine Textua-
litat. Das gilt es am Text auszufiihren:

Die prominenteste Quelle, in der das Stereotyp vom Wucherjuden verhandelt
wird, ist sicher The Merchant of Venice mit seinem beriihmten Handel, in dem der
Kaufmann Antonio sich vom Juden Shylock 3000 Dukaten leiht. Die Summe gibt er
an seinen Freund Bassanio weiter, damit dieser sich standesgemaf} ausriisten kann,
um die schone Portia zur Frau zu gewinnen. Als Sicherheit fir das Darlehen gibt
Antonio ,im Scherz” ein Pfund Fleisch aus seinem Korper, das Shylock bei abge-
laufener Frist auch einfordert. Tatsichlich kommt keine neuere Lesart des Dramas'®
ohne den Hinweis auf die erwihnte Verbindung von Zins und widernatiirlicher
Vermehrung des Geldes aus und zwar iiber den Vergleich zwischen der biologischen
Vermehrung von Schafen und Bocken mit dem Anwachsen monetirer Mittel.
Shylock sagt an einer Stelle: ,I make it [das Geld] breed as fast [wie Schafe und
Bocke].””? Aber auch das Motiv des Tauschs von Fleisch gegen Geld passt in die
Vermengung von monetirem und sexuellem Diskurs. Die Auffithrungsgeschichte
zeigt, dass der Charakter des Shylock von Shakespeare so vielschichtig angelegt
wurde, dass er die gesamte Bandbreite von rohesten antisemitischen bis ausge-
sprochen philosemitischen Interpretationen zulisst.*® Trotzdem avancierte der
Name Shylock zum Synonym des Wucherjuden schlechthin, in dem sowohl die
Komplexitit des Dramas wie die fiktionale Kontextualitit der Figur vergessen sind.

Wie gesehen ruft Gyllembourg den Topos des Wucherjuden und der Konnota-
tion von Zins und Sexualitat auf. Doch mehr als das: Sie aktualisiert auch den narra-
tiven Kontext des Dramas und gibt so der vermeintlichen Wahrheit vom gierigen
Juden ihren fiktiven Kontext zuriick. In der oben erwihnten Stelle mit der Konstel-
lation eines Freundespaares, bei der dem einen (Carlsen) ein bestimmtes Kapital
fehlt, um eine von vielen umworbene Dame (Nicoline) freien zu kénnen, und bei
der der andere (Volmer) das nétige Geld bei einem Juden (bei Branco) erbitten
mochte, mit der Konstellation eines solchen Freundespaares also wiederholt die
Novelle ganz evident die Relation von Bassanio — Portia — Antonio — Shylock.*' Der
Gemeinplatz wird damit wieder erkennbar als das, was er ist — ein textuelles, ein

18 7 B.: Dietrich Schwanitz: Das Shylock-Syndrom oder Die Dramaturgie der Barbarei.

Frankfurt a. M.: 1997, S. 114-127; Weigel: Zur Differenz; Bischoff: Handelnde Juden; Jochen
Hoérisch: Kopf oder Zahl. Die Poesie des Geldes. Frankfurt a.M.: 1996, S. 129.
' William Shakespeare: The Merchant of Venice. Hg. von John Russel Brown. London, New
York: 1964 (= The Arden Edition of the Works of William Shakespeare), Act I, Sc. 3, S. 27.
0 Anat Feinberg-Jiitte: ,Siebtes Bild: Shylock”. In: Antisemitismus. Vorurteile und Mythen. Hg.
von Julius H. Schoeps und Joachim Schlor. Miinchen, Ziirich: 1995, S. 124-125.
Man kann vielleicht anmerken, dass Gyllembourg als Mutter eines Theatermannes und
Schwiegermutter der prominentesten Schauspielerin Danemarks zweifellos mit Shakespeares
Drama bekannt war. In der Ubersetzung von K.L. Rahbek und A.E. Boye stand es 1828 auf
dem Spielplan des Kongelig Teaters. S. Peter Tudvad: Kierkegaards Kobenhavn. Kopenhagen:
2004, S. 264.

21



Der Kaufmann von Kopenhagen 59

kollgktives mentales Konstrukt, das seine Plausibilitit aus der Haufigkeit seiner
Wiederholung bezieht.

3. Vom Geld zur Gabe

Branco reprisentiert also einen Topos. Doch es hief3e, die Literarizitiat von Gyllem-
bourgs Texten zu unterschitzen, wenn man in ihnen nur die Wiederholung eines
Begriffs oder selbst eines literarischen Musters sieht. Vielmehr scheinen die Episo-
den, die in den ersten sechzig Seiten Branco gewidmet sind, dem Plan zu folgen, den
Topos in verschiedene Kontexte einzubetten, ihn auf verschiedene Vorgaben reagie-
ren zu lassen, um ihn so in Bewegung zu bringen und neu zu verhandeln.

Dazu mochte ich einen Blick auf einen bestimmten Ausschnitt des plots richten,
in dessen Handlungsabfolge der Jude Branco in immer neuen Situationen mit
Fragen von Armut und Reichtum, Geld und Pfandleihen und Gliick konfrontiert
wird: An einem Herbsttag sitzt Branco mit seinem Ziehsohn Volmer vor einem
Ausflugslokal. Die Szene wird damit eingefiihrt, dass der Jude von seiner Armut als
Kind erzihlt, als er — ein Vollwaise — bei einem christlichen Krimer lebte, der ihn
ausnutzte. Ein nicht weiter beschriebener Wohltiter befreite ihn von seinem Joch (J,
24). Damit wird angedeutet, dass Brancos Wohlstand seinen Ursprung in der Gabe
eines anderen hat. Damit ist aber auch gesagt, dass Branco kein skrupelloser Aufstei-
ger ist, der auf Kosten anderer reich wird.

Dann kommt Moses, ein jidischer Dandy, vorbei, der als direktes Negativbild
judischer Emanzipation aufgebaut wird. Er protzt mit seinem Reichtum, kleidet sich
auffillig, schreit ,i den ubehageligste Jodedialect” (,,im unangenehmsten Juden-
dialekt”; J, 24) und meint, sich durch sein Geld das Recht zum Snobismus erkauft zu
haben: ,Skulde en rig Mand ikke maatte nyde sin Rigdom“ (J, 25)??* Als Branco aus
Furcht vor antisemitischen Ressentiments zur Bescheidenheit im Auftreten mahnt,
fallt das schon zitierte Bekenntnis zum Fortschrittsoptimismus. Interessant ist nun
die Fortsetzung des Zitats: ,Verden er for oplyst til at foragte en brav Mand, fordi
han er Jade. Jeg mener, den har aldrig varet barbarisk nok til at negte Fortjenesten
sin Ret” (J, 26 — Kursivierung J.S.).” Im Zusammenhang mit der Diskussion iiber
Reichtum wird der Begriff ,Verdienst” (,Fortjenesten”) semantisch eingeschrinkt.
Er verliert die Konnotation zu ,Leistung” und der dafiir aufgebrachten Arbeit und
meint nur noch (sich regelmiflig erneuernde) 6konomische Ressourcen. Es geht
nicht um das, was man leistet, sondern um das, was man sich leisten kann. Geld ist
hier einzig als Teil der 6konomischen Transaktion konzipiert, die zwar ein gesell-
schaftliches Phinomen ist, doch in seinem Vollzug vollig individuell: Der einzelne
ist nicht verpflichtet seine Ware bei einem bestimmten Anbieter zu kaufen und er
geht mit dem abgeschlossen Handel keine weiteren Verpflichtungen ein. Weil

22
23

»Sollte ein reicher Mann seinen Reichtum nicht geniefen diirfen?”
»Die Welt ist zu aufgeklart, um einen braven Mann zu verachten, weil er Jude ist. Ich meine,
dass sie nie derart barbarisch war, dass sie dem Verdienst sein Recht verweigert hitte.”



60 Joachim Schiedermair

seinem Wert nach Gleichwertiges ausgetauscht wird, besteht zwischen den Tau-
schenden iiber den Austausch hinaus keine Verbindung: Der Austausch von Geld
gegen Gut initiiert den sozialen Kontakt, beendet ihn aber auch sofort wieder.
Hierin liegt die Unpersonlichkeit des monetaren Systems, in der auch das Potential
zur Freiheit steckt, das Simmel so eindringlich analysiert hat. Die Abgeschlossenheit
des monetaren Tauschs ist der Grund, warum Moses meint, dass in der Konsump-
tion des Reichtums keine anderen Riicksichten zu nehmen sind: ,Skulde en rig
Mand ikke maatte nyde sin Rigdom [...] fordi han ikke herer til Landets almindelige
Religion?” (J, 25).* Der/die Lesende hat die Pointe dieser kurzen Gegeniiberstel-
lung von Moses und Branco verstanden: Fiir das 6konomische Modell der Zirku-
lation der Reichtiimer steht Branco nicht. Wofiir aber dann?

Nachdem der Dandy weitergezogen ist, wird Branco von Leutnant Falk ange-
sprochen, der sich gerade im Hazzard-Spiel verschuldet hat. Er bittet Branco, ihm
das entsprechende Geld zu leihen, fiir das er seine Taschenuhr als Pfand geben will.
Als dieser zunichst ablehnt, fallt der zitierte unschone Satz, dass man Juden doch
nur toleriert, weil man Geld von ihnen leihen kann. Daraufhin schie3t Branco dem
Leutnant das Geld vor und beteiligt sich selbst am Spiel. Sehr schnell hat der Jude
die Bank gesprengt und den gesamten zirkulierenden Spieleinsatz an sich gebracht.
Nun wird er von den Mitspielern als Verwalter der Spielbank eingesetzt. Spatestens
an dieser Stelle wird deutlich, dass das Gliicksspiel als Metapher fiir den 6kono-
mischen Kreislauf fungiert. Es ist vom ,Banquier” (Bankier) die Rede, von ,Ge-
vindst” (Gewinn) und ob man ,paa Credit” (auf Kredit) spielen kénne (J, 30).
Diese Metapher scheint alle antijiidischen Ressentiments zu bedienen: Gibt es eine
widerlichere Personifikation fiir das Stereotyp vom geldgierigen Juden als den
Bankier, der die Reichtiimer der Einzelnen aufsaugt und sie dann mit diesem Kapital
zu Schuldnern verknechtet? Doch dann tritt die Wende ein. Geiibt in Kartentricks
filhrt Branco das Spiel so, dass am Ende jeder den Betrag zuriickgewinnt, den er an
den Spieltisch mitbrachte. ,Med Latter og Lystighed spredte Selskabet sig omkring i
Salen” (J, 31).

Um diesen Bruch mit der 6konomischen Metapher genauer zu analysieren,
mochte ich eine etwas lingere Passage zitieren. Auf die Schmihung Falks, Juden
seien nur als Kreditgeber zu tolerieren, antwortet Branco folgendermaflen:

Den Bemrkning, som De der gjorde, Hr. Lieutenant, er fuldkommen riktig. Den Om-
stendighed, at Joderne have Penge, som kunne redde saavel Regjeringer som Private af
Forlegenheder, er vistnok Grunden til, at de tolereres af de Christne; og dette Guld har
i mindre liberale Tider mangen Gang reddet det jodiske Folk fra Vold og Grusomhed.
Seer De! derfor er det jo naturligt, at vi maae sette Priis paa det Metal, der har veret os
en saadan Talisman. Desuagtet gives der dog ogsaa for os nogle Arens Love, der ere os
endnu vigtigere end Penge[.] (J, 29 - KursivierungJ.S.)

* ,Sollte ein reicher Mann nicht seinen Reichtum genieBen diirfen [...], weil er nicht der im

Land tiblichen Religion angehort?”

% ,Mit Lachen und Heiterkeit verteilte sich die Gesellschaft im ganzen Saal.”



Der Kaufmann von Kopenhagen 61

Die Bemerkung, die Sie machten, Herr Leutnant, ist véllig richtig. Der Umstand, dass
die Juden Geld haben, das sowohl Regierungen wie Privatleute aus Verlegenheiten ret-
ten konnte, ist sicher der Grund dafiir, dass sie von den Christen toleriert werden; und
dieses Gold hat in weniger liberalen Zeiten manches Mal das jiidische Volk vor Gewalt
und Grausamkeit gerettet. Sehen Sie! deshalb ist es doch natirlich, dass wir so viel
Wert auf das Metall legen, das uns ein solcher Talisman gewesen ist. Auflerdem gibt es
doch auch fiir uns einige Gesetze der Ehre, die uns noch wichtiger als Geld sind][.]
(KursivierungJ.S.)

Branco reflektiert hier die Tatsache, dass der Reichtum in der Geschichte des Juden-
tums ,die hauptsichliche Quelle einer relativen Sicherheit”*® war, was spiter der
Historiker Léon Poliakov in seiner Geschichte des Antisemitismus*’ eindringlich
herausarbeitete. Wichtiger ist aber die Formulierung, mit der das geschieht: ,sette
Priis paa det Metal, der har veret os en saadan Talisman“*® Die Funktion eines
Instruments des Uberlebens erfiillt das Geld freilich auch als Papierschein oder
Wechsel; doch ist es hier in seiner gegenstindlichsten Form als Miinzgeld, als Me-
tallscheibe, angesprochen. Wie sehr es vergegenstandlicht wird, zeigt die Formulie-
rung ,sztte Priis paa” (,Wert auf etwas legen”), wie wenn die Miinze nicht schon
einen allgemeinen Wert hitte, sondern erst durch die affektive Bindung bekime.
Der Ausdruck ,Talisman” fasst diese Semantisierung denn auch zusammen und gibt
das Stichwort, den angekiindigten kulturanthropologischen Perspektivenwechsel zu
vollziehen. Ein Talisman ist in archaischen Gesellschaften ein heiliger, der Zweck-
haftigkeit des Alltagsgebrauchs entriickter Gegenstand, der das Zentrum einer
Kultur definiert und somit dazu beitrigt, die Identitit der Gemeinschaft zu stabili-
sieren. Nun kénnte man einwenden, dass Brancos Metapher vom Geld als Talisman
hinke. Denn als heiliges, identititsstiftendes Objekt miisste es der Zirkulation ent-
zogen sein (es definiert ja das Zentrum, weshalb sein Verlust eine Bedrohung der
Identitit darstellen wiirde), wohingegen das Geld ja gerade weggegeben werden
muss, soll es das jiidische Uberleben sichern.

Nun hat Marcel Mauss in seinem bahnbrechenden Essay Die Gabe* zumindest
tir die tribalisch lebenden Gesellschaften des Pazifiks das genaue Gegenteil gezeigt.
Gerade ,Talismane, Embleme, heilige Matten und Goétterbilder, manchmal sogar
Traditionen, magische Kulte und Rituale” (M, 31) werden getauscht, aber auch
Geld, bewegliche und unbewegliche Habe, Frauen, Kinder, Tédnze. Diese Beobach-
tung bringt ihn dazu, den Gabentausch vom 6konomischen Tausch abzusetzen -

? Freddy Raphael: ,Sechstes Bild: Der Wucherer”. In: Antisemitismus. Vorurteile und Mythen.
Hg. von Julius H. Schoeps und Joachim Schlor. Miinchen, Ziirich 1995, S. 116.

¥ 7Z. B. Léon Poliakov: Geschichte des Antisemitismus. Bd. 1: Von der Antike bis zu den

Kreuzziigen. Worms: 1977, S. 74; Ders.: Geschichte des Antisemitismus. Bd. 2: Das Zeitalter der

Verteufelung und des Ghettos. Mit einem Anhang zur Anthropologie der Juden. Worms: 1978,

S.57.

»Wert auf das Metall legen, das uns ein solcher Talisman gewesen ist.”

Zitiert wird folgende Ausgabe: Marcel Mauss: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in

archaischen Gesellschaften. Frankfurt a.M.: 1990. Die Seitenangaben werden im fortlaufenden

Text direkt hinter dem Zitat mit der Sigle M platziert.

28
29



62 Joachim Schiedermair

nicht als dessen Gegensatz (wie dies Derrida® in einer fiir ihn typischen Entstellung
seines Argumentationsausgangspunktes tut), sondern als eine andere Ordnung der
Giiterzirkulation, die gerade nicht wie der 6konomische Tausch durch Unperson-
lichkeit und Abgeschlossenheit definiert ist, sondern als unabgeschlossene inter-
tribale, interfamiliare, interpersonliche Verpflichtung wirkt. Unabschliefbar ist die
Institution der Gabe durch ihre systematische Dreiteilung: Es besteht die Pflicht des
Gebens, die Pflicht des Annehmens und schliellich die Pflicht der Erwiderung der
Gabe, und zwar idealerweise als gesteigerte Iteration, wodurch die Zirkulation in die
nichste Runde geht.

Mauss interessiert vor allem der Verpflichtungscharakter. Er erwichst daraus,
dass der Gebende mit der Gabe etwas von sich selbst gibt — deshalb eignen sich
gerade heilige Objekt, Fetische, Amulette, Talismane als Gaben, in denen sich
Identitit objektiviert und anschaubar wird.*’ ,Eben diese Vermischung von Perso-
nen und Dingen ist das Merkmal von Vertrag und Tausch”, schreibt Mauss an einer
Stelle (M, 52). Doch da in dem gegebenen Gegenstand die Identitit des gebenden
Stammes/der gebenden Familie/des gebenden Individuums liegt, kime es ,einer
Kriegserklarung” (M, 37) gleich, die Gabe abzulehnen. Auch das Unterbleiben einer
Erwiderung bedeutet eine Ablehnung des ersten Gebers: Ein Geschenk muss min-
destens in einen Dank, eine Einladung in eine Gegeneinladung miinden; alles an-
dere wire eine nachtragliche Missachtung der ersten Gabe und der Person, die sich
in der ersten Gabe investiert hat. In gewissem Sinn gehort die Gabe gleichzeitig dem
Gebenden wie dem, dem gegeben wird, wodurch Identitat selbst zu einem Mi-
schungsverhaltnis wird, nicht nur von Person und Dingen, sondern von Eigenem
und Fremdem: Die Gabe garantiert gleichzeitig eine relative Sicherheit fir den
Bestand des Stammes (eine Identitit hat der Gebende, als derjenige, der gibt, und
als derjenige, der in der Annahme als Gebender anerkannt wird), doch diese Iden-
titit wird im Austausch laufend geformt und iiberformt (der Gebende gibt etwas
von sich weg und erhilt im Gegenzug etwas Neues).

Die Gabenpraktiken pazifischer Gesellschaften wiirden hier nicht interessieren,
wenn Mauss aus ihnen nicht eine allgemeine Sozial- und Kulturtheorie ableiten
wiirde: Denn die mélange von Gegenstand und Gebendem darf nicht als magischer
Akt verstanden werden; die Affizierung der Gabe mit dem Gebenden riihrt ,von den

% Jacques Derrida: Falschgeld. Zeit geben 1. Miinchen: 1993. - Derridas Verlesen wird
anschaulich in dem hervorragenden, gleichzeitig einfithrenden wie anspruchsvollen
Bandchen von Iris Darmann vorgefiihrt: Dies.: Theorien der Gabe zur Einfiihrung. Hamburg:
2010, S. 101-133.

Deshalb greift die vermeintliche Weiterentwicklung von Mauss bei Godelier nicht, der sich
auch Hartmut Bohme anschlief3t. Letztlich konnen Godelier und Bohme nicht die Radikalitit
der mélange bei Mauss denken. Fiir sie ist Identitit nur als unverinderliches Substrat
vorstellbar, was sich in der Hypostasierung in unveriuf8erlichen (heiligen) Objekten dufert.
Mauss’ Neuerung besteht aber gerade darin, dass Identitit von Anfang an als Austausch
gedacht wird. Identitit kennt bei Mauss keinen konstanten, unverauferlichen Kern. -
Maurice Godelier: Das Rdtsel der Gabe. Geld, Geschenke, heilige Objekte. Miinchen: 1999;
Hartmut Bohme: Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der Moderne. Hamburg: 2006,
S.289-307.

31



Der Kaufmann von Kopenhagen 63

vorgeschriebenen Transaktionen, verbindlichen Riten, kodifizierten Performa-
tiven“*? her, von den kulturellen Ubereinkiinften, die Interaktion und Interpassion
iiberhaupt erst erlauben.* Das sich so etablierende Gesellschaftsgefiige, die standige
Pazifizierung von Individuen und Gruppen ist freilich instabil. Man engagiert sich im
Gabentausch mit der Hoffnung, der jeweils andere gehorche ebenfalls der Ver-
pflichtung, ohne eine Garantie dafiir zu haben. Doch es bleibt kein Mittelweg:
yentweder volles Vertrauen oder volles Misstrauen. Man legt seine Waffen nieder
[...] und verschenkt alles, von gelegentlicher Gastfreundschaft bis zu Tochtern und
Giitern” (M, 180).

Nennt Branco im letzten Zitat das Geld einen Talisman, dann 6ftnet er die No-
velle firr eine Lektiire unter den eben ausgefiihrten Pramissen: Als er Falk schlieflich
doch Geld leiht, weigert er sich, dies als 6konomische Transaktion zwischen Indivi-
duen zu verstehen, sondern sieht es als Maflnahme, die die gegenseitige Anerken-
nung sichern soll: Es geht um ,Arens Love” (,Gesetze der Ehre”). Aulerdem han-
delt er nicht als isoliertes Individuum, sondern als Reprisentant eines Kollektivs. Es
geht um — mir fehlt ein besseres Wort — die ,intertribale” Beziehung zwischen Juden
und Dinen.

Auch das Glicksspiel 16st er von der 6konomischen Metapher und macht es zu
einem Anschauungsobjekt des Gabeneffekts. Am Ende hat jeder so viel, wie er
vorher hatte (wenn auch nicht die identischen Geldscheine), doch mit dem Unter-
schied, dass das Geld durch die Hinde vieler gegangen ist; so wird die Zirkulation
des Geldes zur Gabe, zu einem kommunikativen, Sozialitat herstellenden Ereignis:
»Med Latter og Lystighed spredte Selskabet sig omkring i Salen” (J, 31).*

Das allgemeine Gaben-Prinzip wird im direkten Anschluss an das Gliicksspiel
mit aller Deutlichkeit ausgefiihrt: Denn Falks Uhr, die die ganze Angelegenheit in
Gang brachte, wird zum Ausgangspunkt einer viel weiterfilhrenden Gabenzirku-
lation, die nun, da die Novelle die Logik der Gabe ja gerade in der Metapher des
Gliicksspiels ausgefiihrt hat, nicht mehr vom 6konomischen Tausch abgesetzt
werden muss. Als Erinnerung an das Spiel erbittet sich Branco die Uhr von Falk. Als
Gegengabe bietet er seine eigene, die die erste im Wert weit ﬁbersteigt. Er folgt also
dem Grundsatz der Uberbietung; doch als Falk sich weigert, ,et saa urimeligt Bytte”
(yeinen so unangemessenen Tausch”) einzugehen, als er sich der Verpflichtung des
Nehmens zu entziehen sucht, betont Branco noch einmal, dass der Tausch nicht der
okonomischen Aquivalenz-Logik gehorcht, sondern der Herstellung von Sozialitit -
,Tag det til Erindring om en gammel Mand, som vil Dem vel” (J, 31)* -, und
derzufolge das Ablehnen der Gabe einem Angriff auf den Gebenden gleichkime:
,Jeg haaber, [...] at De ikke vil krenke mig ved at afslaae mit Forslag” (J, 31).*

32 Dirmann: Theorien der Gabe, S. 168.

* Deshalb muss man auch nicht wie Derrida von der Unméglichkeit der reinen Gabe
phantasieren.

»Mit Lachen und Heiterkeit verteilte sich die Gesellschaft im ganzen Saal.”

»2Nehmt sie als Erinnerung an einen alten Mann, der Euch Gutes will.”

36 Ich hoffe, [...] dass Ihr mich nicht krinken wollt, indem Ihr meinen Vorschlag ablehnt.”

34
35



64 Joachim Schiedermair

Doch damit nicht genug. Denn die Gegengabe Brancos wird an spiterer Stelle
wiederum iiberboten und zwar mit der entscheidenden Zeitdifferenz. Als nach ca.
neunzig Seiten, und das heif8t fur die erzihlte Zeit: nach mehreren Jahren, Charlotte
ihren Verlobten Falk bittet, sie wieder frei zu geben, fordert dieser seinen Rivalen
Volmer zum Duell heraus. Als sie eine Uhrzeit vereinbaren wollen, zieht Falk
seine/Brancos Uhr hervor und stutzt: ,Hm! den gamle Branco! For Pokker! ... Er
det dog ikke, som om dette Uhr prekede Christendom for mig, skjendt jeg fik det af
en Jode! ,Til Erindring om en gammel Mand, som vil Dem vel (J, 123).”” Das
Duell findet nicht statt. Die pazifizierende Wirkung der Gabe durch die zeitliche
Zerdehnung des Tauschs und die Verpflichtung zur Uberbietung kann wohl nicht
anschaulicher vorgefithrt werden: Eine Uhr wird gegen eine wertvollere Uhr ge-
tauscht, die wiederum sehr viel spiter gegen eine Verlobte getauscht wird, wodurch
im ersten Fall Beleidigungen und Hass zwischen (einem) Juden und (einem) Chris-
ten und im zweiten Fall Blutvergiefen verhindert werden. Um noch einmal Mauss in
anachronistischer Weise zu zitieren: ,Man legt seine Waffen nieder [..] und
verschenkt alles, von gelegentlicher Gastfreundschaft bis zu To6chtern und Giitern”
(M, 180) bzw. bis zu Verlobten und Uhren. Und auch der Grund der Verpflichtung
in der Affizierung von Gegenstand und Person wird deutlich vorgefiihrt. Im Satz ,Til
Erindring om en gammel Mand, som vil Dem vel”® wiederholt die Uhr Brancos
Worte, der den Satz 90 Seiten vorher geauflert hat. Mit anderen Worten: Mensch
und Ding gehen eine mélange ein, die die Bindekraft der Gabe tiberhaupt erst be-
grindet.

In der eben kommentierten Szenenfolge fiigt Gyllembourg Stiick fiir Stiick die
Eckpunkte einer Sozialtheorie der Gabe zusammen: vom Beginn einer Identitat
durch die Gabe, (Branco wird zu dem, der er ist, durch die Grof3ziigigkeit des Wohl-
titers), iiber die Ablehnung einer unverpflichtenden Okonomie in der Szene mit
dem jiidischen Dandy, zur metaphorischen Wende im Glicksspiel vom Geld zur
Gabe, bis hin zur explizit als Gabe gekennzeichneten Uhr, in der das Prinzip der
Verpflichtung zur iiberbietenden Erwiderung offensichtlich wird.

4. Kindertausch und Frauentausch

Hat man erst einmal diesen Konnex erkannt, kann man nicht mehr tibersehen, dass
das eigentliche Thema der Novelle, oder man sollte besser sagen: der gemeinsame
Nenner aller Themen der Novelle die Gabe ist. Immer und tberall wird geschenkt.
Das erste Mal, als Branco iiberhaupt genannt wird (nach nur sechs Seiten), ist von
Gaben die Rede, die dieser Volmer anlisslich seiner Dienstreise nach Spanien
verehrt (J, 8), und in den letzten Worten der Novelle erfahren wir, dass der Text

37 Hm! der alte Branco! Zum Henker! ... Ist es nicht, als ob diese Uhr mir Christentum

predigte, obwohl ich sie von einem Juden bekommen haben! ,Als Erinnerung an einen alten
Mann, der Euch Gutes will".”

38 ,Als Erinnerung an einen alten Mann, der Euch Gutes will.”



Der Kaufmann von Kopenhagen 65

selbst eine Gabe des Ich-Erzihlers an seine Nachkommen ist.* IThre Epiphanie
findet das Gabenthema der Novelle natiirlich im Tausch der Kinder, deren mélange
bis in das Jenseits ausgreift. In gewissem Sinn gibt Jeanette, die frithere Geliebte des
Kommandanten Erlin, ihr totes Kind als Gabe an Rachel: In ihren Armen und in
ihrem Grab ruht das Kind. Branco wiederum investiert seinen jiidischen Sohn in
eine zweite Gabenzirkulation mit der dinischen Nation als Empfinger, was durch
die Taufe aber vor allem durch die Namensgebung kodifiziert wird. ,Volmer” leitet
sich von ,de gamle danske Konger, de store Valdemarer” (,den alten dinischen
Kénigen, den groflen Valdemaren®; J, 55) ab und der Vorname ,Frederik” stammt
vom damaligen Kronprinzen und heutigen Regenten des Landes. Als die Zusam-
menhinge der Geburt aufgeklirt werden, wird Jeanettes Gabe mit einer Gegengabe
beantwortet, wenn auch nur imagindr. Branco stellt sich vor, wie seine Rachel im
Jenseits ,har bragt hende Barnet i sine milde Arme” (J, 148).*” Volmer wiederum
iibergibt sich Erlin: ,Tro, at jeg er den Sen, De har segt. Han og jeg have jo byttet
med hinanden: Han er jo begravet i mit Navn, og nu vil jeg leve i hans” (J, 148)."!
Damit wird der tote Sohn Erlins zur Christusfigur stilisiert, der in Stellvertretung fiir
das jiidische Kind gestorben ist, das sich selbst wiederum als Gabe an den Vater
zuriickgibt. Dieser Akt wird seinerseits durch einen Frauentausch iiberboten: Fre-
derik erhilt Charlotte von Erlin als Gabe.

Der Frauentausch erlaubt nun endlich den Schritt zum zweiten Strang der No-
velle. Lévi-Strauss hat im Anschluss an Mauss den Frauentausch (als Konsequenz
des Inzestverbots) als die Ur-Gabe herausgearbeitet und zwar mit dem Ziel, Allian-
zen innerhalb eines Stammes oder zwischen unterschiedlichen Stimmen zu etablie-
ren und d.h. Allianzen zwischen den Minnern dieser Stimme. So zitiert er etwa
einen Arapesh-Informanten, der eine Hochzeit mit der eigenen Schwester als unsin-
nig von sich weist, weil er auf diese Weise zwei Schwiger weniger hitte: ,Mit wem
willst Du denn auf die Jagd oder in den Garten ziehen, und wen willst Du besu-
chen?“®?

Vor dieser Folie mochte ich abschlieffend auf eine Szene aus dem zweiten Strang
der Novelle hinweisen. Der zweite Strang handelt zu einem groflen Teil von den
Leiden, denen die kokette Nicoline ihre Verehrer Volmer und Carlsen aussetzt.
Gerade das Kokettieren macht die Praktiken der Gabe anschaulich, weil es sie ins
Leere laufen lasst. Nicoline findet ein Geschenk, eine kleine chinesische Schachtel
mit unbedeutenden Kleinigkeiten, iiber die sie sich aufrichtig freut. Doch unter den

3 Alle anderen Momente kénnen hier nicht behandelt werden. Nur eine Anmerkung: Das

gesamte Inzest-Motiv konnte ebenfalls von der Gabe her angegangen werden, wie es Lévi-
Strauss in seiner grofen Studie Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft (1949) gezeigt
hat.
%, [T]hr das Kind in ihre milden Arme gelegt hat”.
# ,Glaubt, dass ich der Sohn bin, den Ihr gesucht habt. Er und ich haben ja miteinander
getauscht: Er ist doch in meinem Namen begraben und nun will ich in seinem leben.”
Lévi-Strauss zitiert hier eine seiner Quellen, M. Meads Aufsatz ,Sex and Temperament in
Three Primitive Societies” aus dem Jahr 1935. Aus: Claude Lévi-Strauss: Die elementaren
Strukturen der Verwandtschaft. Frankfurt a.M.: 1993, S. 647.

42



66 Joachim Schiedermair

Dingen findet sich auch ein Zettel: ,Fra En, som intet hoiere @nske kjender, end at
kunne opfylde, endogsaa kun et mindste af Deres @nske” (J, 78).* Damit ist das
anonyme Geschenk als Performativ der Brautwerbung erkennbar, deren Regeln eine
Erwiderung fordert. Sehr viel mehr: Der Satz kiindigt einen unendlichen Gaben-
strom an (alle Wiinsche sollen erfiillt werden), und die Leser (also Nicoline wie
auch wir) wissen, dass eine ebenso umfassende Gabe als Erwiderung erwartet wird.
Entsprechend ungehalten reagiert Nicoline als Volmer den Gebenden ,bescheiden”
nennt: ,[K]alder De Den en beskeden Tilbeder, der siger mig i et heelt Selskabs
Nearvarelse, at hans hoieste @nske dreier sig om mine ubetydelige Anliggender? Er
det beskedent at paaleegge en Anden en saa stor Gjeld, som man ikke veed, om
denne Anden kan eller vil betale” (J, 79)?* Nicoline hat die Dimension der
Machtausiibung im Gabentausch erkannt, die gerade darin besteht, dass in ihr das
Vertrauen zum Ausdruck kommt, die Gabe werde den anderen zwingen, so zu
handeln, wie man will.** Marcel Hénaff - einer der Autoren, der Mauss in den letz-
ten Jahren neu ins Gesprich gebracht hat — formuliert es so: ,Die Herausforderung
der Gabe provoziert und beschwort zugleich. Sie provoziert gerade dadurch, daf sie
unerbitterlich bleibt. Sie beschwort das Vertrauen und beruhigt insofern, als sie alles
gibt: sich selbst in dem dargebotenen Pfand, in der gegebenen Sache.”® Das Unge-
heuerliche an Nicolines Verhalten ist nicht, dass sie das Geschenk ablehnt — dafiir
hitte es der Gabe angemessene ebenfalls ritualisierte Formen und Formeln gegeben
(,Ich bin des Geschenkes nicht wiirdig ...“) -, sondern dass sie den Gabenmecha-
nismus explizit offenlegt und damit markiert, dass die Freiwilligkeit des Handelns
illusiondr ist: Im letzten Zitat sagt sie mehr oder weniger direkt, dass sie selbst die
erwartete Gegengabe ist, die die erste Gabe iiberbieten soll, mit der Aussicht, einen
nicht enden wollenden Gabenstrom anzustoflen, den sie wiederum als Uberbietung
ihrer eigenen Gabe auffassen soll.

Noch an einer zweiten Stelle sperrt sie sich dem Gabenmechanismus. Die Uber-
bietung der Gabe durch eine Frau verlief im Fall von Charlotte erfolgreich. Doch
diesem Tausch geht eine Szene voraus, die ganz analog gebaut ist (und die Analogie
wird vom Erzihler ausgesprochen). Diesmal geht es um die Konkurrenz zwischen
Carlsen und Volmer um Nicoline. Auch hier fordert der eine (Carlsen) den anderen
(Volmer) zum Duell. Doch Carlsen gibt die erhoffte Braut frei, weil er iiberzeugt ist,
dass Nicoline Volmer liebt. Auch in diesem Fall entfaltet der Gabenmechanismus
seine pazifizierende Wirkung, das Duell wird abgesagt, wenn es sich in diesem Fall
auch nur um eine sublimierte Gabe handelt: Carlsen hat ja keine Rechte an Nicoline,

3 Von einem, der keinen hoheren Wunsch kennt, als auch den kleinsten Ihrer Wiinsche

erfillen zu kénnen.”

»Nennen Sie denjenigen einen bescheidenen Verehrer, der mir in der Anwesenheit einer
ganzen Gesellschaft sagt, dass sein hdchster Wunsch sich um meine unbedeutenden
Angelegenheiten dreht? Ist es bescheiden, einem anderen eine so grofie Schuld aufzuladen,
von der man nicht weif3, ob dieser Andere sie bezahlen kann oder will2“

Dirmann spricht von der ,obsessiven Macht iiber den Empfanger”, durch die dieser zur
Erwiderung der Gabe gezwungen wird. Darmann: Theorien der Gabe, S. 109.

% Hénaff: Der Preis der Wahrheit, S. 210.

44

45



Der Kaufmann von Kopenhagen 67

weshalb eher das Vertrauen in den Freund die Gabe darstellt. Doch als Nicoline von
dem Tausch erfihrt, reagiert sie heftig: ,Men Lieutenant Carlsen! anseer De mig for
en Eiendom, som De har Rett til at forzre til denne Deres Ven” (J, 88)?* Erst ihr
Kommentar macht die Vers6hnungsszene riickblickend als Frauentausch lesbar,
genauer: dass der Frauentausch in den Praktiken des 19.Jahrhunderts als allianz-
bildende Praxis zwischen Mannern fungiert. Nicolines Widerstand gegen den Ga-
benkomplex muss folglich als Emanzipationshandeln verstanden werden.

* kK

Judenemanzipation und Frauenemanzipation sind somit in der Novelle mit-
einander verschrinkt und zwar auf eine Weise, in der sich auch der 6konomische
und der Gabendiskurs kreuzen. Ist fiir die Figur des Juden die Belebung der Gaben-
logik gleichzeitig eine Moglichkeit aus dem Shylock-Stereotyp auszubrechen und
Biindnisse des Vertrauens zu kniipfen und d.h. einen Schritt in Richtung Emanzi-
pation zu gehen, ist fir die Frau gerade der Gabenkomplex ein Phinomen des
Patriarchalen und damit in emanzipatorischer Hinsicht kontraproduktiv. Anders als
der Jude hat die Frau nicht ein monetires Gabenarsenal, das immer neu strategisch
zur Allianzbildung eingesetzt werden kann. Handlungsmacht erwichst ihr nur aus
ihrem (jungfraulichen) Kérper. Ist dieser investiert, hat sie in der tiglichen Allianz-
bildung mit ihrem Gatten ,ingen Vaaben [...], uden dem, han selv vil tilstaae hende”
(J, 87)," wie es Nicoline unverbliimt ausspricht. Der erotische Diskurs steht ihr
deshalb dauerhaft nur im Kokettieren offen. Vielleicht strapaziert man den Text,
aber man sollte den Gedanken wagen, dass Nicoline den koketten Umgang mit
ihren Verehrern nach dem Modell des 6konomischen Tauschs versteht: als einen
Austausch von Aquivalenten ohne nihere Affizierung der Giiter durch die betei-
ligten Personen. So lasst sich zumindest der Kommentar verstehen, mit dem sie
eingefiihrt wird: ,[O]verdrevne Smigrerier” (,iibertriebene Schmeicheleien”) der
jungen Herren werden mit ,Huldsalighed” (,Holdseligkeit”) von Nicoline beglichen
(J, S9). Man konnte demnach im Kokettieren die Hinwendung zu einem
okonomischen Modell auch des Austauschs von erotischen Zeichen sehen, das die
Freiheit des Individuums erlaubt, von der Simmel spricht.

¥ ,Aber Leutnant Carlsen! sehen Sie mich als ein Eigentum an, das Sie einfach ihrem Freund

verehren konnen?”
# [K]eine Waffen [...], auBer der, die er selbst ihr zugesteht".



68 Joachim Schiedermair

Literaturverzeichnis

Albertsen, Leif Ludwig: Engelen Mi. En Bog om den danske jodefejde. Aarhus: 1984.

Bischoff, Doerte: ,Handelnde Juden. Verhandlungen des Jidischen: zur Performativitit
eines Stereotyps”. In: Dialog der Disziplinen: Jidische Studien und Literaturwissenschaft.
Hg. von Eva Lezzi und Dorothea M. Salzer. Berlin: 2009, S. 215-250.

Bliidnikow, Bent: ,Jedeuroen i Kebenhavn 1830". In: Jyske Samlinger/Historie, Ny raekke
XIV (1981-1983), S. 633-650.

Bohme, Hartmut: Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der Moderne. Hamburg: 2006.

von Braun, Christina: ,Schuld, Schulden, Beschuldigungen: Das Medium Geld im christlich-
judischen Verhaltnis®. In: ,Jud Sif“. Hofjude, literarische Figur, antisemitisches Zerrbild.
Hg. von Alexandra Przyrembel und Jorg Schonert. Frankfurt a.M., New York: 2006,
S.311-324.

Dirmann, Iris: Theorien der Gabe zur Einfiihrung. Hamburg: 2010.

Derrida, Jacques: Falschgeld. Zeit geben I. Miinchen: 1993.

Feinberg-Jiitte, Anat: ,Siebtes Bild: Shylock”. In: Antisemitismus. Vorurteile und Mythen. Hg.
von Julius H. Schoeps und Joachim Schlér. Miinchen, Ziirich: 1995, S. 119-126.

Godelier, Maurice: Das Rdtsel der Gabe. Geld, Geschenke, heilige Objekte. Miinchen: 1999.

Gyllembourg-Ehrensvird, Thomasine: ,Joden”. In: Dies.: Samlede Skrifter af Forf. til ,En
Hverdags-Historie". Bd. 6. 3. Aufl. Kopenhagen: 1884, S. 1-150.

von der Heiden, Anne: Der Jude als Medium. ,Jud Sif”. Zirich, Berlin: 2003.

Hénaff, Marcel: Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und Philosophie. Frankfurt a.M.: 2009.

Hoérisch, Jochen: Kopf oder Zahl. Die Poesie des Geldes. Frankfurt a. M.: 1996.

Lévi-Strauss, Claude: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft. Frankfurt a.M.: 1993,

Mauss, Marcel: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesellschaften.
Frankfurt a.M.: 1990.

Poliakov, Léon: Geschichte des Antisemitismus. Bd. 1: Von der Antike bis zu den Kreuzziigen.
Worms: 1977.

Poliakov, Léon: Geschichte des Antisemitismus. Bd. 2: Das Zeitalter der Verteufelung und des
Ghettos. Mit einem Anhang zur Anthropologie der Juden. Worms: 1978.

Raphael, Freddy: ,Sechstes Bild: Der Wucherer”. In: Antisemitismus. Vorurteile und Mythen.
Hg. von Julius H. Schoeps und Joachim Schlér. Miinchen, Ziirich: 1995, S. 103-118.

Riirup, Reinhard: ,Emanzipation und Antisemitismus. Historische Verbindungslinien®. In:
Antisemitismus. Von der Judenfeindschaft zum Holocaust. Hg. von Herbert A. Strauss und
Norbert Kampe. Frankfurt a.M., New York: 1985, S. 88-98.

Schwanitz, Dietrich: Das Shylock-Syndrom oder Die Dramaturgie der Barbarei. Frankfurt a.M.:
1997.

Shakespeare, William: The Merchant of Venice. Hg. von John Russel Brown. London, New
York: 1964 (= The Arden Edition of the Works of William Shakespeare).

Simmel, Georg: Gesamtausgabe. Bd. 6: Philosophie des Geldes. Hg. von David P. Frisby u.a. 2.
Aufl. Frankfurt a.M.: 1999.

Tudvad, S. Peter: Kierkegaards Kobenhavn. Kopenhagen: 2004.

Weigel, Sigrid: ,Zur Differenz von Gabe, Tausch und Konversion. Shakespeares The Mer-
chant of Venice als Schauplatz von Verhandlungen iiber die Gesetze der Zirkulation”. In:
Literatur als Voraussetzung der Kulturgeschichte. Schaupldtze von Shakespeare bis Benjamin.
Hg. von Sigrid Weigel. Miinchen: 2004, S. 63-85.



	Der Kaufmann von Kopenhagen : Geld und Gabe in Thomasine Gyllembourgs Novelle Jøden (1836)

