
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 51 (2013)

Artikel: Natürliche Armut und reiche Natur : Naturkonzepte als Ökonomiekritik
im skandinavischen Idealismus

Autor: Glanz, Berit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858177

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Natürliche Armut und reiche Natur -
Naturkonzepte als Ökonomiekritik im skandinavischen
Idealismus

Berit Glanz (Greifswald)

Hier in dem stillen, einsamen Lande, wo der Mensch mit der Natur in ewigem Kampfe
liegt, wo eine ausgedehnte, besitzlose Handwerkerklasse fehlt, wo die staatliche Freiheit

eine so breite Basis erhalten hat, und der fromme, demüthige Sinn des Wolfes
noch durch nichts gebrochen wurde, ist man gewiß am entferntesten von jener sozialen

Umwälzung. Arm, ja gewiß oft sehr arm sind die Hirten und Fischer, aber wie
genügsam und fern von der Herabwürdigung der Armuth. Man findet Menschen in tiefer
Lebensnoth, aber keinen Pöbel, weil keine Plätze da sind, wo er sich entwickeln
könnte, und ich bin Norwegen durchreist auf mehrere hundert Meilen, aber ich habe
keinen Bettler gefunden! Dies ist wohl mit das schönste Lob, was ich der Nation sagen
kann, denn es beweist ein moralisches Selbstgefühl, das nur mit einer würdigen und
kraftvollen Nationalität verbunden sein kann.1

Das Zitat entstammt einem Reisebericht des Berliner Schriftstellers Theodor
Mügge, der sich in seinem Gesamtwerk besonders häufig mit dem Norden als Reiseziel

befasst hat. Er bezieht sich hier auf die starke „soziale Umwälzung" der
Industrialisierung, die in Norwegen den „frommen, demüthigen Sinn des Wolfes" noch
nicht zerstört hat. Der norwegische Norden wird in idealisierter Form als Zustand
vorindustrialisierter Lebensrealität geschildert, dem seine Bewunderung und Sehnsucht

gilt, deren nahes Ende jedoch auch Mügge schon zu erahnen vermag. Gleichzeitig

beschreibt er eine Form würdevollen Mangels, die er abgrenzt von der, von
ihm als Herabwürdigung empfundenen, „Armuth". Diese auf Moral basierende
würdevolle Armut ist in seinen Ausführungen an eine kraftvolle nationale Identität
gebunden. In diesem kurzen Zitat mischen sich exemplarisch mehrere Diskurse, die
sich zu Beginn des 19. Jahrhunderts überschneiden: Veränderung der
ökonomischen Ordnung, naturräumliche Bezüge und die Entwicklung von nationaler
Identität. Im Rahmen dieses Aufsatzes soll die Verbindung nordischer Identitätsentwürfe

mit dem zunehmend mehr in Fokus geratenden ökonomischen Diskurs an

einigen exemplarischen Texten des skandinavischen Idealismus untersucht werden.
In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts fanden in Skandinavien, sowie im

restlichen Europa, erhebliche Systemveränderungen statt. Der Übergang von der
Bauerngesellschaft zur industrialisierten Nation des 19. Jahrhunderts war auch in
Skandinavien mit ausgeprägten sozialen Problemen verbunden. Die beginnende
Industrialisierung führte im gesamten skandinavischen Raum zu einer weitgehenden

1 Theodor Mügge: Skizzen aus dem Norden. Bd. 2. Hannover: 1844, S.50.



4 Berit Glanz

Spaltung der Gesellschaft in Arm und Reich und resultierte zeitweilig in einem um
sich greifenden Pauperismus. Interessanterweise ist jedoch in einer Reihe zeitgenössischer

Texte eine durchaus positive Betrachtung von Armut und Überlebenskampf
zu finden. Beispielhaft sei hier ein Auszug aus Carl Jonas Love Almqvists Svenska

Fattigdomens Betydelse genannt:

Men ett enda likväl - ett visst stört - har svensken enskildt ifrân andra i Europa blifvit
ämnad tili: det är tili fattigdom. Kunde vi endast lära oss den rätt. Vi hafva den, mer
eller mindre, alla här; men mângen ibland oss bor sig oskickligt ât med den hufvudcha-
rakter i verlden, som Gud gifvit oss. Svensken är fattig. Förstär han detta, sä har han
vunnit kärnan för sin nationalitet, och är oöfvervinnelig.2

Zu einem einzigen jedoch - etwas in seiner Art Großem - ist allein der Schwede vor
anderen in Europa bestimmt, zur Armut nämlich. Könnten wir nur recht lernen von
ihr. Jeder von uns hier ist mehr oder minder arm; aber viele wissen mit der
Hauptbestimmung, die uns Gott in der Welt gegeben hat, nichts Rechtes anzufangen. Der
Schwede ist arm. Versteht er dies, so hat er den Kern seiner Nationalität gewonnen
und ist unüberwindlich.3

Almqvists Verknüpfung von ökonomischer Armut mit Vorstellungen von nationaler
Identität ist exemplarisch für zahlreiche literarischer Texte, die in der ersten Hälfte
des 19. Jahrhunderts verfasst wurden. Für eine Analyse dieser Verbindung müssen
zunächst einige Bedingungen des ökonomischen Diskurses am Beginn des

19. Jahrhunderts erläutert werden.
Die Grundlagen der klassischen Nationalökonomie werden im letzten Drittel des

18. Jahrhunderts gelegt. Als Begründer der modernen Volkswirtschaftslehre etablieren

Adam Smith, Jean-Baptiste Say, Thomas Malthus, David Ricardo und John Stuart

Mill die Ökonomie als eine von den Politik- und Staatswissenschaften
unabhängige Wissensdisziplin. Adam Smith entwickelt das Modell eines sich selbst

regulierenden Marktes, der sich aus Angebot und Nachfrage zusammensetzt und aus
dem Eigennutz und dem egoistisch verfolgten Einzelinteresse seine Dynamik
gewinnt. Dieses Modell behauptet eine Autonomie ökonomischer Systeme, die sich
scheinbar selbst mit unsichtbarer Hand steuern. Der Literaturwissenschaftler Fritz
Breithaupt erklärt daher die Balkenwaage, die sich in einem konstant schwankenden

Ausgleich befindet, zur Leitmetapher der Nationalökonomie.4
Die Nationalökonomie ersetzt so vorhergehende physiokratische Modelle eines

sich in einem abgeschlossenen Gleichgewicht befindenden, dem Blutkreislauf
ähnelnden Wirtschaftskreislaufes, zugunsten eines Modells ständiger Bewegung und

2 Carl Jonas Love Almqvist: „Svenska fattigdomens betydelse". In: Ders.: Tornrösensbok.

Duodesupplagan Bd. VIII-XI. Hg. von Bertil Romberg. Stockholm: 1996 Samlade Verk,
8), S. 290.

3 Übersetzung zitiert nach Karl Jonas Love Almquist: „Schwedens Armut und ihre Bedeutung".
In: Ders.: Werke. Übers, von A. Mens. Bd. 2. Leipzig: 1912, S. 323-373, hier S. 341.

4 Fritz Breithaupt: Der Ich-Effekt des Geldes: Zur Geschichte einer Legitimationsfigur.
Frankfurt a.M.: 2008, S. 81.



Natürliche Armut und reiche Natur 5

Expansion. In seiner Studie mit dem Titel Kalkül und Leidenschaft. Poetik des

ökonomischen Menschen sagt Joseph Vogl dazu:

Um 1800 scheint es vor allem jener Systemverbund von Zirkulation und Kompensation,

von geschlossenem Kreis und Gleichgewicht zu sein, der nun auseinanderbricht;
und immer wieder hat man das Erscheinen von Adam Smiths Wealth of Nations
(1776) als Einschnitt in diese Wissensordnung interpretiert, als einen Einschnitt, der
die Vorgeschichte der politischen Ökonomie beendet und deren klassische

Situationen'begründet.5

Die von den Nationalökonomen behauptete Autonomie des ökonomischen Systems
wird jedoch ab 1800 zunehmend als bedrohlich empfunden. Aufgrund
zunehmender Sorge vor Bankrott und übermäßiger Expansion, Skepsis gegenüber dem
real kaum greifbaren und nachvollziehbaren Status von Papiergeld und
Schuldscheinen und starker Zweifel an der Selbstkontrolle des freien Marktes, fordern die
Romantiker und romantische Ökonomen, wie z.B. Adam Müller, eine Kontrolle der

expansiven und wertfreien Struktur der Ökonomie und des Geldes und berufen sich
dabei u.a. auf eine stärkere Kontrollfunktion von Staat oder Kirche.

Der europäische Nationalstaat heutiger Prägung ist jedoch zu Beginn des

19. Jahrhunderts gerade erst im Entstehen begriffen. Ein Diskurs, der um die

Herausbildung einer jeweils eigenen spezifischen nationalen Identität kreist, beginnt
sich auch in Skandinavien herauszubilden. Texte und Äußerungen der skandinavischen

Romantik sind also vor dem Hintergrund der weitreichenden Systemumbrüche

im Zeitalter der beginnenden Industrialisierung zu betrachten, vor dem
zunehmenden Unbehagen gegenüber einer scheinbar um sich greifenden Allmacht des

Marktes, des Konsums und des Geldes und parallel dazu vor dem Versuch eigene
nationale Spezifika zu definieren.

Das Ausbilden einer positiv besetzten nationalen Identität, in Abgrenzung zu
anderen Gruppen und unter homogenisierenden Einflüssen nach innen, erfüllt in Zeiten

des Umbruchs ein besonders starkes Bedürfnis: das Bedürfnis einer Absicherung
und Vergewisserung der eigenen Lebensrealität in engem Einverständnis mit der

umgebenden Gruppe. Im Sinne einer positiven Selbst-Stereotypisierung gewinnt
das Individuum so ein positives Selbstwertgefühl und kann in Konsequenz dem
Wandel mit gesteigertem Selbstvertrauen begegnen. Wenn der Nationalstaat von
den Romantikern als mögliche Kontrollinstanz zum dominierenden System des

Geldes angerufen wird, dann können die verschiedenen literarischen und künstlerischen

Ausgestaltungen von nationaler Identität, welche die Grundlage der sich neu
formierenden Nationalstaaten bilden, auf ihre Verbindung, Widersprüche und
Anknüpfungspunkte zum ökonomischen System untersucht werden. Zumindest ist
jedoch zu betrachten in welchem Verhältnis die Merkmale und Kennzeichen nationaler

Identität, die in den zu untersuchenden Texten ausgearbeitet werden, zu
Diskursen des Geldes und der Ökonomie stehen.

5 Joseph Vogl: Kalkül und Leidenschaft. Poetik des ökonomischen Menschen. München: 2002,
S. 247.



6 Berit Glanz

Die kritische Auseinandersetzung romantischer Schriftsteller mit den Strukturen
eines freien Marktes kann in einer Reihe romantischer Texte nachgewiesen werden.
Anders Mortensen analysiert beispielsweise in seinem Aufsatz Romantic Critics of
Political Economy6 den häufig auffindbaren Topos sich gegenseitig ausschließender
ästhetischer und ökonomischer Werte. Dieser Topos impliziert nach Mortensen,
dass ein ästhetisches Wertsystem das Individuum vor dem ökonomischen
Wertsystem beschützen oder von ihm befreien kann. Der autonome ästhetische Wert
befinde sich im Gegensatz zum materialistischen Wert des Geldes. Mortensen sieht
daher Parallelen zwischen romantischen Konzepten autonomer Ästhetik, die sich
kritisch gegen die Ökonomie wenden, und dem christlichen Glauben und seiner

Warnung vor dem Mammon:

Following the roots of this anti-monetarian tradition back through the 19th century, the
historical connection to Christian religion becomes more obvious. The task is almost
the same: to be the guard of Man against the threats of society devoted to Mammon.
For the Christian as well as for the Romantic artist, greed is to be fought with the

support of the authority of another realm, a kingdom not of this world.7

1. Konzepte nordischer Natur und ihr Verhältnis zum ökonomischen
System

Bei einer Betrachtung literarischer Texte des skandinavischen Idealismus ist eine

auffällige Häufung von Naturbeschreibungen zu verzeichnen, die im Sinne des Topos

von sich gegenseitig ausschließenden Wertsystemen verwendet werden. Das

heißt, dass bestimmte Konzeptionen von Natur und diesen Konzepten abgeleitete
Metaphern zur Begründung einer angeblichen nationalen Unabhängigkeit vom
modernen ökonomischen System verwendet werden. Die nordische Natur wird
dabei als Quelle und Ursache eines Wertekanons betrachtet, der mit den, dem System

der Ökonomie immanenten, Formen von Luxus, Konsum und Bedürfnisbefriedigung

nicht vereinbar ist.

Die Beschreibungen nordischer Natur folgen dabei einer dualen Argumentationsstrategie,

die sich im Einklang befindet mit kulturwissenschaftlichen Überlegungen

bezüglich der Strategien nationaler Identitätsfindung, die v.a. auf einer

Betonung von Gemeinsamkeiten und Differenzen beruhen. Mit der Suche nach
vermeintlichen Gemeinsamkeiten innerhalb einer Gruppe bzw. der Ausblendung
von Differenzen, wie auch in der Abgrenzung gegenüber einem externalisierten
„Anderen" wird nationale Identität herausgebildet. Der schwedische Politikwissenschaftler

Peter Hallberg schreibt dazu:

As analytical concepts, ,self' and ,other' should be understood metaphorically as collective

entities and in the context of the making of national identities, where they work

6 Anders Mortensen: „Romantic Critics of Political Economy". In: Money and Culture. Hg. von
Fiona Cox und Hans-Walter Schmidt-Hannisa. Frankfurt a.M.: 2007, S. 87-96.

7 Mortensen: Romantic Critics, S. 90.



Natürliche Armut und reiche Natur 7

dialectically to establish a set of similarities and a set of differences that allow for the
constitution of an ,us' and a ,them.'8

Unter dem Aspekt der Differenz werden v.a. die Härte und der Überlebenskampf in
der nordischen Natur im Gegensatz zu den Annehmlichkeiten eines Lebens im
warmen Klima des Südens betont. Bei der Herausarbeitung von Gemeinsamkeiten
wird besonders die historische Dimension einer generationenübergreifenden
Verbindung mit der Natur und dem Boden angeführt. Natur wird dabei als

Erinnerungsort konzipiert, in den die Heldentaten der Vorzeit eingeschrieben sind.

Gleichzeitig wird das Ideal des Freibauern zum Sehnsuchtsbild erhoben.

2. Erhabene Natur und klimatische Determiniertheit

Die klimatisch begründete Gegenüberstellung anthropologischer Merkmale der
Menschen im Norden und im Süden ist keine Erfindung der Romantik, sondern
wurde bereits von Aristoteles in der staatsphilosophischen Schrift Politik und von
Hippokrates in De aere acquis locis formuliert. In der Neuzeit wird das Klima und die
daraus resultierende Prägung des Menschen durch Montesquieus Werk Vom Geist

der Gesetze (1748) und darauf aufbauend in den Arbeiten von Johann Gottfried
Herder und Georg Wilhelm Friedrich Hegel zu einer entscheidenden analytischen
Kategorie in der Betrachtung von Staatsformen und Nationen.9

Auf literarischer Ebene wird die karge und harte nordische Natur als Bedingung
und Grundlage für eine angeblich natürliche Armut bzw. natürliche Abstinenz von
allen Ausformungen des Luxus und des Überflusses thematisiert. Der nordische
Mensch passt sich, wie in den Theorien Montesquieus beschrieben, den
geographischen Gegebenheiten an und entwickelt seine Bedürfnisse und seinen Umgang
mit Geld entsprechend. Konsumbedürfnis, Überfluss, und der Wunsch nach
Akkumulation von Geld und Reichtum sind grundlegende Elemente des Wirtschaftskreislaufes.

Indem die literarischen Texte eine Unabhängigkeit des nordischen
Menschen von Konsum behaupten, wird die Nachfrage als Grundbedingung des Marktes
außer Kraft gesetzt und ökonomische Gesetze für ungültig erklärt. Die eigentlich
negative Charakteristik einer geographisch bedingten Armut wird umgewandelt in
das mit Stolz betonte positive Merkmal der Unabhängigkeit von Materialismus und
Luxus. Carl Jonas Love Almqvist verfolgt beispielsweise in seinem Essay Svenska

Fattigdomens Betydelse genau dieses Argumentationsmuster, indem er eine nationale

Unabhängigkeit von materiellem Reichtum behauptet und stattdessen einen Reichtum

anderer Art in den Vordergrund stellt. Anders Mortensen schreibt über Alm-
qvists Text:

8 Peter Hallberg: „Mirrors of the Nation: The Construction of National Character and
Difference in the Historical Writings of E.G. Geijer". In: Scandinavian Journal of History 26:1
(2001), S. 27.

9 Für eine grundlegende Analyse der klimapolitischen Theorie der Aufklärung verweise ich auf
Stephan Günzel: „Geographie der Aufklärung. Klimapolitik von Montesquieu zu Kant". In:
Außclärung und Kritik 2 (2004), S. 66-91.



8 Berit Glanz

Mot den monetära nyttan stalls andliga, estetiska, mänskliga gâvor - vilka pâ den jäm-
förande analogins vis hänförs tili ett annorledes värdesystem, som trader i förgrunden
när gängse ekonomiskt värde saknas. Denna retoriska bild formar logiken i Svenskafat-
tigdomens betydelse. Genom att lida brist pâ det ena slaget av värde, penningens, ut-
vecklas säväl förmägan tili oberoende av penningen som en hâg för annan rikedom,10

Dem monetären Nutzen werden geistige, ästhetische und menschliche Gaben
gegenübergestellt - welche durch den Vergleich der Analogie auf ein anderes Wertesystem
hinweisen, das in den Vordergrund tritt, wenn die üblichen ökonomischen Werte fehlen.

Dieses rhetorische Bild formt die Logik in Svenska fattigdomens betydelse. Durch
Mangel des einen Wertes, Geld, entwickelt sich so die Fähigkeit zur Unabhängigkeit
von Geld als Sinn für einen Reichtum anderer Art.11

Nicht nur auf politiktheoretischer Ebene ist eine Gegenüberstellung von Nord und
Süd zu beachten, sondern auch im Kontext ästhetischer Kategorien, die sich im
Konzept der Erhabenheit ausdrücken. In Abgrenzung zur Kategorie des Schönen,
als des gleichzeitig Zweckmäßigen und damit im weitesten Sinne Ökonomischen,
definiert Edmund Burke in seiner Schrift Philosophische Untersuchung über den

Ursprung unserer Ideen vom Erhabenen und Schönen (1757) die Erhabenheit als affektive
Reaktion der Überwältigung und des Schreckens:

Alles, was auf irgendeine Weise geeignet ist, die Ideen von Schmerz und Gefahr zu

erregen, das heißt alles, was irgendwie schrecklich ist oder mit schrecklichen Objekten in
Beziehung steht oder in einer dem Schrecken ähnlichen Weise wirkt, ist eine Quelle
des Erhabenen; das heißt, es ist dasjenige, was die stärkste Bewegung hervorbringt, die

zu fühlen das Gemüt fähig ist.12

Erhabene Natur ist, in ihrer unverfälschten und bedrohlich wirkenden Ursprünglichkeit,

besonders in den früher als ästhetisch irrelevant geltenden Naturräumen
der Alpen und Skandinaviens vorzufinden. Immanuel Kant vollzieht in Absetzung
von Edmund Burke eine subjektivistische Wendung in seiner Definition des

Erhabenen, indem er die Erhabenheit eben nicht als rein affektive Überwältigung konzipiert,

sondern aus der Konfrontation mit dem Verstand des Subjektes entstehen
lässt. So schreibt er:

daß wir uns [... ] unrichtig ausdrücken, wenn wir irgendeinen Gegenstand der Natur
erhaben nennen, ob wir zwar ganz richtig sehr viele derselben schön nennen können;
denn wie kann das mit einem Ausdrucke des Beifalls bezeichnet werden, was an sich
als zweckwidrig aufgefaßt wird? Wir können nicht mehr sagen, als daß der Gegenstand
zur Darstellung einer Erhabenheit tauglich sei, die im Gemüte angetroffen werden
kann; denn das eigentlich Erhabene kann in keiner sinnlichen Form enthalten sein,
sondern trifft nur Ideen der Vernunft, welche, obgleich keine ihnen angemessene
Darstellung möglich ist, eben durch diese Unangemessenheit, welche sich sinnlich dar-

10 Anders Mortensen: „Att göra,penningens genius till sin slaf'. Om Carl Jonas Love Almqvists
romantiska ekonomikritik". In: Ârsbok Vetenskapssocieteten i Lund (2004), S. 53.

11
Ubersetzungen aus dem Skandinavischen stammen - soweit nicht anders angegeben - hier
und im Folgenden von mir, Berit Glanz.

12 Edmund Burke: Philosophische Untersuchung über den Ursprung unserer Ideen vom Erhabenen
und Schönen. Hamburg: 1989, S. 72.



Natürliche Armut und reiche Natur 9

stellen läßt, rege gemacht und ins Gemüt gerufen werden. So kann der weite, durch
Stürme empörte Ozean nicht erhaben genannt werden. Sein Anblick ist gräßlich; und

man muß das Gemüt schon mit mancherlei Ideen angefüllt haben, wenn es durch eine
solche Anschauung zu einem Gefühl gestimmt werden soll, welches selbst erhaben ist,
indem das Gemüt die Sinnlichkeit zu verlassen und sich mit Ideen, die höhere

Zweckmäßigkeit enthalten, zu beschäftigen angereizt wird.13

Erhabenheitsdarstellungen in der Literatur sind selten so eindeutig voneinander

abzugrenzen, wie die unterschiedlichen Entwürfe von Kant und Burke. Bezüglich
der Verwendung der Erhabenheit im Kontext einer Ökonomiekritik literarischer
Texte wird die erhabene Natur auf der einen Seite als Ursache für das nordische

Wertsystem geschildert. Diese eher an Kant anlehnende Begründung überschneidet
sich inhaltlich stark mit dem Konzept einer auf Montesquieu aufbauenden
geographischen Determinierung der Bewohner. Auf der anderen Seite wird die erhabene

Natur im Sinne von Burke als konkretes überwältigendes Abschreckungsmoment
für ausländische Einflüsse, hier besonders Formen des internationalen Handels,
beschrieben.

So greift beispielsweise der isländische Dichter Bjarni Thorarensen, der in
Kopenhagen mit den romantischen Ideen in Berührung gekommen war und in Folge
als Islands erster romantischer Dichter bezeichnet wird14, das Grundthema der
erhabenen Natur und ihres Einflusses auf die Bevölkerung immer wieder in seinen
Gedichten auf. Thorarensen schildert Natur fast ausschließlich als bedrohliche und
dennoch faszinierende, alles andere übertreffende Gewalt. Exemplarisch wird dies

deutlich in seinem Abschiedsgedicht für Baldvin Einarsson,15 wenn Thorarensen
eine Zeile verfasst, die sich in den folgenden Jahrzehnten auf Island zu einem
geflügelten Wort entwickelt: „Land aus Eis / Unglück / Alles wird zur Waffe".16 In dieser
kurzen Schilderung einer dominanten, menschliche Siedlungen zerstörenden Natur
wird zeitgleich ein gewisser Alltagspragmatismus betont, wenn sich die Einwohner
bei ihrem Überlebenskampf nicht wählerisch zeigen.

Besonders deutlich kooperieren die klimatisch bedingten Differenzen und die

Konzeption von Natur als Verteidigungswall gegen ausländische Einflüsse, die deutlich

mit Luxus und Konsum verknüpft werden, in Thorarensens 1818 verfasstem

13 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft. Hamburg: 2006, S. 107.
14 Für eine ausführliche Analyse der isländischen Romantik, inklusive der terminologischen

Frage, ob der Begriff Romantik für die isländischen Dichter überhaupt zutrifft, verweise ich
auf Förir Oskarsson: „From Romanticism to Realism". In: A History of Icelandic Literature.
Hg. von Daisy Neijmann. Lincoln, London: 2006 Histories of Scandinavian literature; 5),
S. 251-307.

15 Bjarni Thorarensen: „Baldvin Einarsson". In: Ders.: Ljôdmœli. Bd. 1. Kopenhagen: 1935, S.

160.
16 „fsalands / ôhamingju / veröur allt aö vopni; /eldur ür iörum Jaess,/ âr ür fjöllum / breiöum

byggöum eyöa" „I Land aus Eis / Unglück / Alles wird zur Waffe / Feuer aus dem Innersten /
Flüsse aus Bergen / zerstören weite Siedlungen"). Zitiert nach Thorarensen: Baldvin
Einarsson.



10 Berit Glanz

Gedicht Island.17 Auch in diesem Gedicht vermag Thorarensen in wenigen Zeilen
eine Beschreibung Islands zu formulieren, die in der Folgezeit erheblichen Wiederhall

bei seinen Landsleuten finden. Bereits in der ersten Strophe wird Island als

Vaterland bezeichnet, welches „uns das Leben schenkte" („sem lifiÖ oss veittir"). Ein
Vaterland jedoch, „das seine Kinder nie verwöhnt hat" („landicS sem aldregi skemm-
dir J)in börn"). börir Öskarsson schreibt darüber:

The rationalization that ,Iceland has never spoiled its children' would resound

throughout the fight for independence during the century and was often related to a

certain nostalgia, especially when evoking the memory of the heroic feats recounted in
the Icelandic sagas.18

Die geographisch bedingte „Unnahbarkeit" („fjaerstööu") Islands, eigentlich eine

negative Eigenschaft, wird umgedeutet und als Ursache für den Schutz vor Lastern

interpretiert. Island wird als Land der Gegensätze beschrieben, mit eindeutigen
Merkmalen erhabener Natur, die in der zweiten Strophe mit den Adjektiven „schön"
(„fagurt") und „schrecklich bzw. erschreckend" („ögurlegt") beschrieben wird.
Diese bedrohliche Schönheit wird bildlich verdeutlicht, mit dem Feuer, welches von
den Gletschern hinweg zu den eigenen Füßen rast. Selbst der Grund und Boden auf
dem das Individuum steht, wird so als unsicher und von Naturgewalten bedroht
beschrieben.

Im Anschluss an die Schilderung erhabener Natur wird in den folgenden
Strophen die Auswirkung dieser natürlichen Gegebenheiten auf die Einwohner Islands
beschrieben. Die isländische Natur in ihrer Kombination aus Frost und Feuer lehrt
ihre Einwohner gleichzeitig Härte und Vitalität und die Berge bieten Herausforderungen

an, die eigene Stärke zu beweisen. Der silberblaue Ägir, der Meerriese der
nordischen Mythologie, beschützt das Land vor der Feigheit. Thorarensen mischt
hier Bilder aus der nordischen Mythologie und dem Alten Testament, indem er Agir
mit einem Cherub in Verbindung bringt: „baegi sem kerüb, mecS sveipanda sveröi /
silfurblär Aigir oss kveifarskap frä."19 Im Alten Testament verschließt ein Cherub den

Garten Eden nach dem Sündenfall Adam und Evas. Island wird so als paradiesisches
Land präsentiert, das durch seine Natur vor den Sünden der Welt verteidigt wird.

Interessant ist nun, wie diese Laster in der folgenden vierten Strophe näher
definiert werden. Sie werden als materialistische Versuchungen dargestellt, die mit den
Handelsschiffen der Ausländer, in diesem Fall Waliser, in das Land gebracht werden.
Thorarensen sieht, trotz dieser importierten Schätze, keinen Grund zur Sorge um
das Wertsystem der Isländer, da die Natur das Land vor schlechten Einflüssen
schützt: Die Ausformungen des Überseehandels können nur in den internationa-

17 Bjarni Thorarensen: „Island". In: Ders.: Ljôdmxli Bd. 1. Kopenhagen: 1935, S. 55-56. Das
Gedicht wird im Anschluss an den Aufsatz als Original und in einer Rohübersetzung
angeführt.

18 Förir Öskarsson: From Romanticism to Realism, S. 263 (s. Anna. 12).
19 „[Vjerteidigt uns, wie Cherub, mit schwingendem Schwert, der silberblaue Ägir vor der

Feigheit."



Natürliche Armut und reiche Natur 11

lisierten Handelsplätzen überleben, sobald sie sich von dort entfernen und in das

ursprüngliche isländische Wetter wagen, frieren sie zu Tode. Der Luxus und der
Überfluss, der mit gemäßigten klimatischen Bedingungen einhergeht und mit
Schiffen aus fremden Ländern nach Island kommt, ist die Quelle der Verweichlichung,

die in der isländischen Natur außerhalb der Handelsorte keine Existenzberechtigung

hat.
Neben Ägir beschützt in Thorarensens Gedicht auch der Vulkan Hekla, der

immerhin noch am Beginn des 18. Jahrhunderts als Tor zur Hölle gedacht wurde, die
Insel vor ausländischen Einflüssen. Die „Laster der Feigheit" („laepuskaps ödygg-
öir") kommen über das Meer und wollen sich hinterhältig an die Bewohner der Insel
„anschleichen" („vilja laeöast ]aér ad"). Die Verführungen des Konsums werden von
Thorarensen als so gefährlich und hinterhältig beschrieben, dass man vor ihnen auf
der Hut sein muss. Doch auch hier beschützt die Natur den Menschen, indem Hekla
Feuer spuckt. Fremde Einflüsse und ökonomische Versuchungen werden durch die

geographischen Bedingungen, die Bjarni Thorarensen in seinem Gedicht schildert,
abgewehrt. Island ist bei Weitem nicht das einzige Gedicht in Thorarensens
Gesamtwerk, in dem die Selbstreinigungskräfte der erschwerten geographischen
Bedingungen thematisiert werden. Diese sind ein Grundthema das sich durch sein

gesamtes schriftstellerisches Werk zieht. In seinem Gedicht Veturinn20 von 1823

etwa beschreibt er den Winter als heroisch auftretenden Wikinger, der die schwachen

Kinder in den Todesschlaf wiegt und mit der Mutter Erde neue, starke Kinder
zeugt.

In der letzten Strophe des Gedichtes Island gibt Thorarensen Verhaltenshinweise,

sollten Zügellosigkeit und Maßlosigkeit doch einmal Island erreichen. Wenn
die isländische Nation es nicht schafft, ihre Kinder vor dem Bösen zu bewahren und
in Zeiten der nationalen Misere die Laster gedeihen, dann hilft eine Rückkehr zu
den Wurzeln: „aftur i legiö J>itt forna fara" („begib dich zurück in den Schoß der

Vergangenheit"). In einem vertieften Blick auf sein Vaterland kann man zu den wahren

Werten zurückfinden: „fööurland ättu, - og hniga i sjä" („ein Vaterland hast du, -

versenk dich im Blick"). Bjarni Thorarensen beschreibt den isländischen Naturraum
somit nicht nur als einen Verteidigungswall gegenüber fremden ökonomischen
Bedrohungen, sondern konzipiert ihn auch als eine Art Gedächtnisort, an dem man
sich immer wieder der eigentlichen Werte der Urahnen versichern kann. Im
Anschluss an Ausführungen über die harten Lebensumstände, welche vor Gier und
Materialismus schützen, wird so der eigentliche Reichtum der Heimat betont, der
eben nicht in den gewöhnlichen Kategorien ökonomischer Systeme zu bemessen ist.
In der Konzeption von isländischer Natur als gemeinsamem Erinnerungsort wird
gleichzeitig eine historische Identität zwischen Isländern und ihren Vorfahren
hergestellt.

20 Bjarni Thorarensen: „Veturinn". In: Ders.: Ljôàmœli. Bd. 1. Kopenhagen: 1935, S. 118-121.



12 Berit Glanz

3. Idealisierung bäuerlicher Lebensweisen bei Erik Gustaf Geijer

Unter dem Aspekt der zeitlosen Gemeinsamkeiten wird, wie am Ende von Thora-
rensens Gedicht deutlich wurde, oftmals eine genealogische Kontinuität von
Tugenden heraufbeschworen, die in deutlichem Gegensatz zu Konsum und internationalem

Handel der Gegenwart stehen. Natur wird hierbei in eine enge Verbindung
gebracht mit der Genealogie der Nation, indem anhand naturräumlicher Bezüge
eine glorreiche, wenn auch entbehrungsvolle und harte Vergangenheit beschworen
wird.21 Der konkret gegenwärtige Naturraum wird so mit Berichten aus der
heroischen Vergangenheit semantisiert. Im Zentrum dieser Semantisierungen steht oft
das Idealbild des skandinavischen Freibauers. Nicht zufällig gerät in der skandinavischen

Nationalromantik daher der Bauer, der in einer symbiotischen Beziehung
mit dem von ihm bewirtschafteten Boden steht, in den Fokus von Literatur und
Kunst. Dieses neue Interesse beschränkt sich nicht nur auf die Literatur, auch in der
Malerei wird die bildliche Darstellung des Volkes und folkloristischer Aspekte zu
einem häufigen Motiv, so begründete beispielsweise der norwegische Maler Adolph
Tidemand die skandinavische ethnographische Genremalerei und widmete sich
dabei besonders der Darstellung norwegischer Bauern.22

In der literarischen Behandlung des Bauernmotivs wird deutlich, dass sich die
Ökonomiekritik nicht auf die Produktivität oder harte Arbeit selbst bezieht, sondern
auf die Internationalisierung des Handels mit Konsumgütern, die scheinbare
Oberflächlichkeit der neuen Warenwelten und die Expansion als Grundlage der neuen
ökonomischen Ordnung. Die Fokussierung auf den Bauern und das Landleben als

Fundament der Gesellschaft, ihrer Werte und ihres historischen Bewusstseins ist in
enger Anlehnung an eigentlich veraltete physiokratische Wirtschaffsmodelle zu
betrachten, die sich in Abgrenzung zum Merkantilismus am Beginn des

18. Jahrhunderts herausgebildet hatten. Dort wird die Landwirtschaft als einzige
Quelle der Wertschöpfung bezeichnet. Sverker Sörlin schreibt dazu:

Fysiokraterna hyllade bonden som den sänne producenten. Deras chefideolog Francis

Quesnay talade om resultatet frân jordbruket som ett produit net, en nettoprodukt,
som utgjorde gründen för samhällets välständ. [...] Man satte försörjningen främst,
och man tolkade samhällsutvecklingen som ett résultat av olika metoder för männi-
skorna att försörja sig. Sâdana samhällen hade lyckats som säg tili att de primära pro-
ducenterna hade goda förustsättningar. De samhällen som hämnat böndernas företag-
samhet hade gâtt under. Det var med andra ord en form av materialism. Jordens

21 In Bezug auf den ,Gotischen Bund' (Götiska förbundet) beschreibt Peter Hallberg diese

Strategie folgenderweise: „The strategy for identity making favoured by Geijer and his fellows
in the Gothic Society, I argue, involved contemplating both similarities (typically between
early 19lh-century Swedes and their ancestors) and differences (between Swedes and

foreigners or between Swedishness and non-Swedishness)." Peter Hallberg: Mirrors of the

Nation, S. 27.
22 Einen guten Überblick zu diesem Thema bietet Katrin Knopp: ,„hier ist der starre gewaltige

Norden.' Skandinavische Landschafts- und Genremalerei im 19. Jahrhundert". In: Facetten
des Nordens. Räume - Konstruktionen - Identitäten. Hg. von Jan Hecker-Stampehl und
Hendriette Kliemann-Giesinger. Berlin: 2009, S. 57-92.



Natürliche Armut und reiche Natur 13

resurser var det primära, och ett förständigt bruk av dem var en hörnsten i en lâng-
siktigt blomstrande ekonomi.23

Die Physiokraten huldigten dem Bauern als dem wahren Produzenten. Ihr
Chefideologe Francis Quesnay nannte die Ergebnisse der Bodenbearbeitung produit net,
ein Nettoprodukt, das die Basis des gesellschaftlichen Wohlstands bildete. [...] Die
Versorgung wurde als Priorität gesetzt und man deutete die Gesellschaftsentwicklung
als ein Resultat der unterschiedlichen Versorgungsmethoden des Menschen. Erfolgreiche

Gesellschaften sorgten dafür, dass die Primärproduzenten gute Voraussetzungen

hatte. Die Gesellschaften, die das Unternehmertum der Bauern behindert hatten,

waren untergegangen. Es war mit anderen Worten eine Form des Materialismus.
Die Bodenressourcen waren das Wichtigste und ein verständiger Gebrauch derselben

war der Grundpfeiler einer langfristig erfolgreichen Ökonomie.

Wie aus dem angeführten Zitat deutlich wird, wendet sich die Physiokratie nicht

gegen den Materialismus an sich, stattdessen steht der Bauer als Versorger der
Gesellschaft im Zentrum der Wirtschaftsordnung. Der freie Bauer als selbstständige
Wirtschaftseinheit, der seinen Wohlstand durch harte körperliche Arbeit in Sub-

sistenzwirtschafi erwirbt, steht in deutlichem Widerspruch zur Arbeitsteilung, welche

die Grundlage des modernen ökonomischen Systems bildet.
Der in Schweden gegründete,Gotische Bund' (Götiska Förbundet) widmete sich

besonders intensiv der idealisierten Darstellung der schwedischen Freibauern. Der
Freibauer (Odalbonde) war ein unabhängiger Bauer, dessen Land sich seit Generationen

im Familienbesitz befand. Durch eine klar belegbare Erbfolge und eine relative

Unabhängigkeit von fremdem Kapital hatte der privilegierte Freibauer ein
größeres Stimmrecht auf den Ting-Versammlungen. Die Idealisierung des

Freibauern in den Texten des Gotischen Verbundes geht soweit, dass an der realen
Existenz eines solchen Bauern gezweifelt werden kann. Sten Dahlstedt schreibt in
seiner Analyse von Erik Gustaf Geijers frühen Werken:

Vor seinen [E.G. Geijers, Anm. B.G.] Augen trat aus der Geschichte das Bild eines

selbstständigen und freien altgermanischen Bauernstamms hervor, das ihm wie ein für
den zeitgenössischen Menschen mustergültiges Ideal von Unabhängigkeit,
Rechtschaffenheit und persönlicher Reife erschien. Dass sein Bauer faktisch sowohl Besitzer

eigenen Bodens als auch recht deutlich von christlichen Leitbildern geprägt war,
bedeutete, dass es für diesen Bauern womöglich keine Entsprechungen in historischer
Zeit gab; doch dies bekümmerte Geijer eher weniger.24

Im Rahmen dieser Analyse soll auf zwei exemplarische Gedichte von Erik Gustaf

Geijer eingegangen werden, zum einen auf das 1811 verfasste Gedicht Manhem2S

23 Sverker Sörlin: „Bonden som ideal". In: Bonden i dikt och verklighet. Hg. von Bo Larsson.
Stockholm: 1993, S. 25.

24 Sten Dahlstedet: „Über Nördlichkeit und Erhabenheit bei dem jungen Erik Gustaf Geijer".
In: Nördlichkeit - Romantik - Erhabenheit. Apperzeptionen der Nord/Süd-Differenz (1750-
2000). Hg. von Andreas Fülberth u.a.. Frankfurt a.M.: 2007, S. 172.

25 Im Folgenden wird zitiert nach Erik Gustaf Geijer: „Manhem". In: Ders.: Dikter. Hg. von
Carina Burman und Lars Burman. Lund 1999, S. 5-7. Die deutsche Rohübersetzung für
Forschungszwecke baut auf einer Übersetzung von Prof. Dr. Joachim Schiedermair auf.



14 Berit Glanz

und zum Anderen auf das ebenfalls 1811 verfasste Gedicht Odalbonden.26 In beiden
Gedichten lässt sich die, mit dem Bild des Freibauern verknüpfte, Ökonomiekritik
besonders gut nachweisen. Im Gedicht Odalbonden beschreibt Geijer das Leben der
freien Bauern in Schwedens Vorzeit aus der Perspektive eines gealterten Bauern.
Auch Manhem hat die freien Bauern zum Thema, deren Existenz wird jedoch in
einer sehnsuchtsvollen zeitlich distanten Retrospektive geschildert.

In beiden Gedichten wird sowohl der Mut der Bauern betont als auch wiederholt
auf ihren unabhängigen Status hingewiesen. Der freie Bauer wird bereits in den ersten

Strophen beider Gedichte als Individuum definiert, das sich außerhalb einer
hierarchischen Ordnung befindet. In Manhem schreibt Geijer explizit: ,,Dâ, ingens
slav och ingens herre vorden, / var odalbonde var en man für sig".27 Auch in
Odalbonden wird in der zweiten Strophe auf die Unabhängigkeit, die mit dem Besitz
des eigenen Bodens verknüpft wird, Bezug genommen:

Mâ ho, som vill, gâ kring världens rund:
vare herre och dräng den det kan!
Men jag stâr heist pâ min egen grund
och är helst min egen man.

Mögen die, die es wollen, um die Welt reisen:
Ein Herr oder Knecht sein, wer es kann!
Doch ich steh am liebsten auf meinem eigenen Boden
Und bin am liebsten mein eigener Herr.

Eigentum wird somit sowohl in Odalbonden als auch in Manhem nicht grundsätzlich
kritisiert, stattdessen wird der Besitz des eigenen Landes als Quelle ökonomischer
und gesellschaftlicher Unabhängigkeit markiert.

Ähnlich wie Bjarni Thorarensen in seinem Gedicht Island thematisiert Geijer in
Manhem die künstlichen ausländischen Bedürfnisse, die auf dem Seeweg nach
Schweden kommen. Nachfrage nach Luxusgütern und Befriedigung dieser Bedürfnisse

durch Handel mit dem Ausland sind Grundbedingungen eines ökonomischen
Systems, das dem Bauern der schwedischen Vorzeit völlig fremd sei: „Till honom ej
frän vitt avlägsna stränder / med skeppen flöto konstiga behov."28 Geijer definiert
diese Bedürfnisse nach fremden Waren als künstlich und äußert damit direkte Kritik
am Konsum seiner Zeitgenossen. In den nächsten Zeilen des Gedichtes Manhem
findet er ein noch drastischeres Bild für den negativen Einfluss der Kaufleute auf die

Nation, indem er schreibt, dass diese früher nicht den Saft aus den Ländern des Bauern

saugen konnten: „Ej krämarn musten sog utur hans länder".29 Der Gewinn der
Bauern wurde auch nicht von eitlem Überfluss begraben: ,,[E]j flärdens yppighet

26 Im Folgenden wird zitiert nach E.G. Geijer: „Odalbonden". In: Ders.: Dikter. Hg. von Carina
Burman und Lars Burman. Lund 1999, S. 12-15.

27 „Damals, niemandes Sklave und niemandes Herr geworden, / War jeder Freibauer ein Mann
für sich."

28 „Zu ihm flössen nicht von weit abgelegenen Stränden / Mit Schiffen künstliche Bedürfnisse."
29 „Nicht der Krämer sog den Saft aus seinen Ländern ".



Natürliche Armut und reiche Natur 15

hans vinst begrov".30 Diese Zeilen verdeutlichen die Kritik an einem System, das auf
einer Nutzbarmachung der Überschüsse beruht. Der Gewinn des Bauern, von dem

Geijer spricht, ist offensichtlich nicht anhand ökonomischer Maßstäbe messbar.

Im folgenden Abschnitt wird er konkreter definiert, indem Geijer das Verhältnis
des Bauern mit der Erde idealisiert. Der Autor betont, dass diese „den Acker mit
ihren eigenen Händen pflügten"31 und als Schatz eben kein Papiergeld oder Gold
sammelten, sondern Nutztiere, für welche die Synekdoche Hufe verwendet wird.
Der Bauer hat somit einen direkteren Kontakt mit der Erde bzw. der Natur und lebt,
in enger Abhängigkeit von dieser, ein einfacheres Leben, in welchem der konkrete
Wert eines Nutztieres zählt. Im Gedicht Odalbonden findet Geijer noch stärkere

Sprachbilder, um die enge Verknüpfung des bäuerlichen Daseins mit dem Boden zu
betonen, so schreibt er in der zehnten Strophe:

Vi reda för landet den närande saft.

Vi föda det - brödet är vârt.
Av oss har det hälsa, av oss har det kraft,
och blöder det - blodet är vârt.

Wir bereiten für das Land den nährenden Saft.

Wir nähren es - das Brot ist unser.
Von uns hat es Gesundheit, von uns hat es Kraft,
und blutet es - ist das Blut unseres.

Dass sich der Bauer in einer symbiotischen Beziehung mit dem Boden befindet,
stellt einen typisch physiokratischen Topos dar, doch die Verknüpfung von Blut und
Boden geht weit über eine rein ökonomische Betrachtung hinaus.

In Manhem wird die Vergangenheit mehrfach im Kontrast zur Gegenwart
beschrieben. Die Kunst der Gegenwart ist beispielsweise der Genuss, während in der

Vergangenheit das reine Ertragen des harten Lebens im Vordergrund stand: „Vär
konst att njuta är, hans var umbära".32 Der Bauer hat gelernt sich selbst genug zu
sein: „och själv sig vara nog, var all hans lära".33 In beiden Gedichten beschreibt

Geijer die intellektuelle Einfachheit des Bauern, die einhergeht mit Ehre, Würde und
Mut.34 Auf diesen elementaren Eigenschaften baut sich die Nation auf, als Nation

30 „Nicht die Üppigkeit des äußerlichen Glanzes begrub seinen Gewinn".
31 „Men âkem plöjde han med egna händer".
32 „Unsere Kunst ist es zu genießen, seine war es zu entbehren."
33 „Und sich selbst genug zu sein, war seine ganze Lehre."
34 Frauke Hillebrecht schreibt dazu: „Im Bild des freien Bauern manifestieren sich das Volk in

seiner Originalität und der Anspruch auf politische Mitbestimmung. Den Anspruch
versinnbildlicht das entscheidende Kriterium des Bauern: Er arbeitet mit den Händen.
Charakteristisch für ihn sind traditionelle Gewohnheiten und deren selbstverständliche
Beibehaltung in Bezug auf häusliche Bräuche, Trachten, Denkweisen und den Gebrauch der
Sprache. Von dem entfremdeten Gebildeten unterscheidet er sich in erster Linie durch Kraft,
Stärke und Gesundheit. Geijer beschreibt den Bauern als Träger der einfachen, menschlichen
Wahrheit, der aus der ,geschichtslosen', der natürlichen, unverbildeten Zeit Eigenschaften in
die Gegenwart transportiert und somit als Ausdruck einer gewachsenen, natürlichen und
autochthonen Entwicklung vor einem selbstbestimmten politischen Hintergrund erscheint:



16 Berit Glanz

männlicher Tugenden: „Av dessa dygder fordom Manhem nämnes / ty det var fos-

terland för manligt dygd."35 Die Einflüsse, welche eben diese glorreiche Vergangenheit

beendet haben, kommen alle aus dem Ausland: deutsche Wissenschaft, gallische

Kleidung, indische Kräuter und Gewürze. Geijer kritisiert die Verpflichtungen und
Fesseln, die mit dem Handel fremder Waren einhergehen und befürchtet angesichts
der vielen neuen Bedürfnisse den Verlust der eigenen Identität: „Vad mer, om tusen
skatter tili oss välva, / och vi dâ äga allt och ej oss själva."36 Am Beginn der neunten

Strophe beschreibt er seine Zeitgenossen als Sklaven ihrer Konsumbedürfnisse und

betont, dass diese ihre Ketten nie selber rasseln hören würden. Das heißt, die
Annehmlichkeiten des Luxus täuschten darüber hinweg, wie der Materialismus das

Individuum der wichtigsten Freiheit, nämlich der nationalen Unabhängigkeit,
beraube: „En slav är den, som usla lustar jaga, / om kedjan aldrig skramlat kring hans
fot."37

Ais Konsequenz fordert Erik Gustaf Geijer in der vorletzten Strophe eine

Rückbesinnung auf die Tugenden und Werte der Vergangenheit und beruft sich dabei,

wie Thorarensen in dem zuvor analysierten Gedicht, auf die Natur als Erinnerungsort,

in dem das Heldentum der früheren Generationen gespeichert ist:

Pâ segerrika marker svensken trader,
dar berg och skogar tala forntids bragd.
Han ropar dig, den sâng, som stormen kväder

kring kämpars aska, djupt i högen lagd:
kan du förgäta dina stora fäder
och ibland deras skuggor stâ försagd?

Steg dâ med deras ätt och deras seder

ock Nordens kraft i gravens sköte neder?

Auf siegesreichem Grund der Schwede tritt,
Wo Berg und Wälder der Vorzeit Heldentat erzählen.
Er ruft dich, der Gesang, vom Sturm gedichtet
Über die Asche des Kriegers, tief im Grabbügel:
Kannst du deine großen Väter vergessen
Und verzagt in deren Schatten stehen?

Stieg wohl mit ihrem Geschlecht und ihren Sitten
Auch die Kraft des Nordens nieder in den Grabesschoß?

In ihm manifestiert sich nach götizistischer Auffassung die ,wahre' Bildung." Frauke
Hillebrecht: Skandinavien - Die Heimat der Goten? Der Götizismus als Gerüst eines
nordischschwedischen Identitätsbewußtseins. Arbeitspapiere Gemeinschaften; Bd. 7. Humboldt-
Universität Berlin: 1997 [www2.huberlin.de/skan/gemenskap/inhalt/publikationen/ar-
beitspapiere/ahe_07.html; Letzter Zugriff: 10.10.2012].

35 „Nach diesen Tugenden wurde einst Manhem genannt / Denn es war das Vaterland der
männlichen Tugend."

36 „Was mehr, wenn tausend Schätze zu uns strömen, / Und wir dann alles besitzen, doch nicht
uns selbst"

37 „Ein Sklave ist der, den elende Lüste jagen, / Selbst wenn die Kette nie um seinen Fuß klirrt."



Natürliche Armut und reiche Natur 17

Der Boden selbst ist siegreich und die Berge und Wälder sprechen von den Heldentaten

der Vorzeit. Sogar der Sturm ruft zur Erinnerung an die glorreiche Vergangenheit

auf. Durch diese semantische Aufladung der schwedischen Natur mit den

Heldengeschichten der Urahnen wird ein enger Bezug zur Gegenwart erzeugt, denn

wenn das gesamte natürliche Umfeld mit einer heroischen Vergangenheit belebt ist,
dann kann sich das Individuum konstant seiner Historie vergewissern und so den
ökonomischen Versuchungen der Gegenwart widerstehen. Die Parallelen zwischen
dem zuvor analysierten Gedicht von Bjarni Thorarensen und Erik Gustaf Geijers
Werk sind offensichtlich: Natur wird auch in dem Gedicht Manhern zu einem

Erinnerungsort, der gleichzeitig in einen Gegensatz zum gegenwärtigen ökonomischen

Wertesystem gestellt wird.
Am Beginn der letzten Strophe von Manhem wird anschließend eine, durch die

erhabene Natur bedingte, Prädisposition des nordischen Menschen zum Heldentum

behauptet: Die Erde wurde durch den Stempel der Natur „zum starken Wohnsitz

der Männlichkeit" gemacht, „tili manlighetens starka boning gjord". Daher sollen

sich die Schweden zurückbesinnen auf ihre ursprünglichen Werte, die Geijer in
den nächsten Zeilen als Ehre, Kraft und Glauben definiert.

4. Die Nation als Goldland bei Johan Ludvig Runeberg

Ein weiteres Beispiel für die Verknüpfung von Natur mit nationaler Identität und
einer darauf begründeten Gegenüberstellung von eigenen Werten und
ausländischen Kapital- und Handelsströmen ist das Gedicht Värt Landis des
Finnlandschweden Johan Ludvig Runeberg, welches den 1848 verfassten Epos Fänrik Stäls

Sägner einleitet und als finnischen Nationalhymne verwendet wird. Runeberg
beschreibt Finnlands arme und doch gleichzeitig reiche Natur in der zweiten Strophe
folgenderweise:

Värt land är fattigt, skall sä bli
För den, som guld begär,
En främling far oss stolt förbi;
Men detta landet älska vi,
För oss med moar, fjäll och skär

Ett guldland dock det är.

Dies Land ist arm und mag so sein
Für den, der Gold begehrt.
Kehrt auch kein stolzer Fremdling ein,
Wir sind es, die das Herz ihm weihn,
Uns ist mit Wald und Fels und Wert
Ein Goldland doch beschert.39

38 Johan Ludvig Runeberg: „Värt Land". In: Ders.: Samlade Arbeten. Band III. Hg. von Ruth
Hedvall. Stockholm: 1931, S. 13-15.

39 Die deutsche Übersetzung von „Värt land" stammt von Wolrad Eigenbrodt. Zitiert nach

Johan Ludvig Runeberg: Fähnrich Stahl. Helsingfors: 1955, S.l 1-13.



18 Berit Glanz

Finnlands Armut ist für Runeberg kein negatives Merkmal des Landes, sondern eine

positive Grundbedingung, genauso wie „es sein soll" („Vart land är fattigt, skall sä

bli"), denn eben diese geographisch bedingte Armut beschützt Finnland vor den
Einflüssen der gierigen Fremden. Im Gegenzug zu Thorarensens Konzeptionen
wilder isländischer Natur, die alle Einflüsse moderner Ökonomie aktiv vertreibt und
verhindert, bedarf es dieser aktiven Verteidigung bei Runeberg nicht. Der Fremde,
der „Gold begehrt" („som guld begär"), interessiert sich von vornherein nicht für
Finnland, da er den Reichtum des Landes, der sich eben nicht in den herkömmlichen

ökonomischen Maßstäben messen lässt, ignoriert und „stolz vorbei fährt"
(„En främmling far oss stolt förbi").

Der tatsächliche Reichtum Finnlands setzt sich aus Elementen der finnischen
Natur zusammen, aus „moar, fjäll och skär." („Heide, Berg und Schären"). Runeberg
benutzt den Begriff Gold, den er noch in der zweiten Zeile abwertend mit Gier
verknüpft hat, in der letzten Zeile der Strophe als positive Bezeichnung. Gold ist für
Ruiieberg negativ konnotiert, solange die ökonomische Betrachtung des Edelmetalls

gewählt wird, als idealistische Metapher für eine Beschreibung von Naturschönheit
aus einer Perspektive patriotischer Heimatliebe ist die Bezeichnung Finnlands als

Goldland jedoch positiv. Die Maßeinheit des Goldes wandelt sich im Laufe der

Strophe von einer Grundlage des ökonomischen Systems zu einem ästhetischen
Wertmaßstab. Die ärmliche Natur, die unter Betrachtung ökonomischer Gesichtspunkte

keinen großen Wert hat, versetzt den Finnen in die Lage sich von eben
diesem Wertsystem zu befreien und stattdessen das Vaterland unter ästhetischen und
patriotischen Gesichtspunkten zu bewerten.

Im weiteren Verlauf werden Elemente finnischer Naturschönheit wie Flüsse,

Bäche, Wälder, Sternennacht und Sommerlicht aneinandergereiht, um den ideellen
Wert der Heimat zu betonen. Runeberg verwendet in dem gesamten Gedicht häufig
den Begriff Heimatland („fosterland") als Hinweis auf die mit dem Land eng
verbundene nationale Genealogie des finnischen Volkes. Mit der wiederholten
lokalisierenden Fokussierung des Wortes „hier" („här"), die besonders in Strophe vier
und sechs auffällig ist, verstärkt der Autor den konkreten räumlichen Bezug für seine

Schilderungen aus der finnischen Vergangenheit. Auch hier wird der konkrete
Naturraum zum Erinnerungsort der Nation:

Här striddes vâra fäders strid
Med tanke, svärd och plog,
Här, här, i klar som mulen tid,
Med lycka hard, med lycka blid,
Det finska folkets hjärta slog,
Här bars, vad det fördrog.

Hier ging der Väter Kampf und Streit
Mit Schwert und Geist und Pflug.
Im Lichte wie in Dunkelheit,
In rauher wie in milder Zeit



Natürliche Armut und reiche Natur 19

Hier unsres Volkes Herze schlug,
Hier trug es, was es trug.

Interessanterweise wird der Kampf der Vorfahren mit Gedanken, Schwert und Pflug
ausgetragen. Besonders die Benutzung des Pfluges als Waffe ist in diesem Kontext
von Bedeutung. Die Identität des finnischen Volkes beruht somit nicht nur auf dem

gemeinsamen Kampf gegen einen real manifestierten ausländischen Feind, sondern
ebenfalls auf dem gemeinsam immer aufs Neue zu bestehenden Kampf gegen die

Natur. Der Pflug wird hier zum Symbol einer produktiven Subsistenzwirtschaft, in
der in hartem Kampf mit den gegebenen natürlichen Umständen, dem Boden
immer wieder das Nötigste abgetrotzt wird. Die Grundbedürfnisse wurden dem

Finnen, der in Runebergs Gedicht beschrieben wird, von seiner Heimat nicht ohne

Kampf erfüllt, doch dieser konstante Kampf verstärkte die enge Verbindung des

Finnen mit seiner Heimat. Auch Runeberg kritisiert also nicht die harte Arbeit an
sich, sondern den Verlust der Subsistenzwirtschaft im modernen ökonomischen
System, den er gleichzeitig als Verlust der nationalen Verknüpfung von Volk und
Boden betrachtet.

In Strophe sieben wird dann erneut an alternative Wertkategorien appelliert,
indem der Autor die Frage stellt, was auf der Welt am meisten wert ist: „Vad finns pà
jorden mera värt / Att hâllas dyrt och kärt".40 Die Antwort, die Runeberg auf diese

Frage findet, ist eindeutig: das Heimatland. Solange der Mensch eine Heimat hat, ist
es nur von sekundärer Bedeutung wie das Schicksal ihm mitspielt: „Hur ödet kastar
än vär lott, / Ett land, ett fosterland vi fätt".41 Die Nation selbst ist der höchste Wert,
der durch materielle Werte nicht übertroffen werden kann. Besitz in Form von
Luxus und Überfluss ist nicht erstrebenswert, da er von diesem wesentlichen Wert
ablenkt. Deswegen sehnt sich der von Runeberg entworfene Finne, selbst wenn er in
Wohlstand und Reichtum lebt, nach der ursprünglichen Armut seiner Heimat. Der
Autor schreibt in Strophe neun:

Och fördes vi att bo i glans
Bland guldmoln i det blâ,
Och blev vârt liv en stjärnedans,
Dar târ ej göts, dar suck ej fanns,
Till detta arma land ändä

Vâr längtan skulle stä.

Und würd' uns Wohnung hoch im Glanz
Am lichten Himmelsrand,
Und unser Sein ein Sternentanz
In träneloser Wonnen Kranz -
Wir sehnten doch uns unverwandt
Nach diesem armen Land.

40 „Was wäre mehr auf Erden wert, / Dass man es liebt und ehrt?"
41 „Was auch verhängt des Schicksals Hand. / Uns ward ein Land, ein Vaterland!"



20 Berit Glanz

Selbst in einer Welt aus Goldwolken („guldmoln"), hier bezieht sich Runeberg wieder

auf den materiellen Status des Goldes, in der in Anlehnung an die
Paradiesvorstellung in Offenbarung 21, 1-7 keine Tränen vergossen werden und es keine
Seufzer gibt, wünscht sich das finnische Volk den kollektiven Überlebenskampf der
Armut zurück: „Till detta arma land ändä, vàr längtan skulle stâ".42 Die Armut wird
somit zu einem natürlichen Urzustand verklärt, an dem man sich orientiert:

Vâr forntids land, vâr framtids land,
Var för din fattigdom ej skyggt,
Var fritt, var glatt, var tryggt!

Der Vorzeit und der Zukunft Land -
Sei stolz, ob auch dein Boden karg,
Sei frei, sei froh, sei stark!

Das Vaterland, welches das Land der Vergangenheit und der Zukunft seines Volkes
ist, braucht sich für seine Armut nicht zu schämen. Freiheit, Glück und Sicherheit
sind die wirklich wichtigen Kriterien, an denen sich das Vaterland zu messen hat.

Die hier analysierte Kritik an einer Ökonomie des Überflusses, durch Präsentation

alternativer Wertmodelle und Darstellung von Luxus und Reichtum als nicht
erstrebenswert und als für das persönliche Glück nicht notwendig, ist auch in anderen

Gedichten Runebergs nachweisbar. In seinem Gedicht Flickan ägde av sin mor ett
minne43 beschreibt er ein junges Mädchen, das ein ererbtes Goldgeschmeide ins
Meer wirft, um eine Liebesheirat einzugehen und nicht nur wegen ihres Reichtums

geheiratet zu werden. Auch hier ist die Natur indirekt behilflich, den Versuchungen
des Reichtums zu entgehen. In dem Gedicht Är sä arm du, som man sager?44

beantwortet der Autor die Frage nach der angeblichen Armut eines Kindes verneinend
und begründet den Reichtum des Kindes mit der wunderschönen Natur der Heimat
und der liebevollen Umarmung der Mutter.

5. Ökonomische Modelle als Grundlage romantischer Ökonomiekritik

Anhand der analysierten Gedichte konnten die eingangs erarbeiten Strukturen der
Ökonomiekritik in Texten des skandinavischen Idealismus deutlich aufgezeigt werden:

zum einen die Beschreibung erhabener nordischer Natur und harter
klimatischer Bedingungen als Ursache für eine Unabhängigkeit der Menschen vom
ökonomischen System und zum anderen die Konzeption von Natur als Erinnerungsort
eines ewigen Wertsystems. Die den grundlegenden menschlichen Bedürfnissen

feindselig gegenüberstehende Natur des Nordens, welche die Armut der dort leben-

42 „Wir sehnten doch uns unverwandt / Nach diesem armen Land."
43 Johan Ludvig Runeberg: „Idyll och Epigramm 26: Flickan ägde av sin mor ett minne". In:

Ders.: Samlade Skrifter. Hg. von Gunnar Castré und Martin Lau. Bd.l. Dikter 1-111. Hg. von
Sven Rinman. Stockholm: 1933, S. 119-120.

44 Johan Ludvig Runeberg: „Ett litet Öde. Är sä arm du som man säger". In: Ders.: Samlade
Arbeten. Bd. 1. Hg. von Ruth Hedvall. Stockholm 1931, S. 181.



Natürliche Armut und reiche Natur 21

den Menschen verursacht, ermöglicht eine Besinnung auf übergeordnete Werte, die
eben nicht einer ökonomischen Ordnung, sondern einem ästhetischen System oder
nationalistisch genealogischen Bezügen auf die Vergangenheit entstammen. Wie das

Eingangszitat von Thomas Mügge jedoch ebenfalls zeigt, ist diese Wahrnehmung
einer scheinbar natürlichen nordischen Armut, die mit einer hohen Moral einhergeht,

nicht ausschließlich auf nordische Autoren beschränkt.
Obwohl im Rahmen der Ökonomiekritik dieser Texte Konsum, Überfluss und

Abhängigkeit von Geld und Markt kritisiert werden, folgt die Begründung dieser

Kritik, in der die Natur als Referent gebraucht wird, doch eindeutig ökonomischen
Modellen, indem häufig mit Begriffskategorien von Armut und Reichtum, Bedürfnis,
Nachfrage und Angebot argumentiert wird. Die Grundthese, dass die Natur die

Bevölkerung prägt und diese dadurch den ökonomischen Versuchungen leichter
widerstehen können, folgt paradoxerweise selbst einem Modell der Anpassung, das

in seinen Grundzügen klar dem ökonomischen Denken entspricht. So gibt es

beispielsweise eine augenfällige Verknüpfung der Arbeiten Darwins, der den Begriff der
natürlichen Selektion geprägt hat, mit den Gedankengängen der Nationalökonomen.

Darwin verwendet in der Einleitung seines Werkes The Origin of Species by

Means ofNatural Selection or the Preservation ofFavoured Races in the Strugglefor Life
den folgenden eindeutigen Bezug zum Nationalökonomen Malthus:

In the next chapter the Struggle for Existence amongst all organic beings throughout
the world, which inevitably follows from the high geometrical ratio of their increase,
will be treated of. This is the doctrine of Malthus, applied to the whole animal and

vegetable kingdoms.45

Es ist besonders interessant, dass die als negativ geschilderten ökonomischen
Einflüsse, nie als lokal bedingt aufgezeigt werden, sondern immer mit ,den Fremden' in
das Land kommen. Das moderne ökonomische System und damit einhergehende
Ausprägungen von Luxus, Überfluss und Konsum werden so als fremd und
unnatürlich geschildert. Auffällig ist in diesem Kontext auch die überraschende
Abwesenheit von Seefahrt und Handel als nationalem Motiv, stattdessen werden die
international operierenden Schifffahrtslinien als Quelle der Handelsströme kritisiert.
Obwohl sich im Bezug auf die Vergangenheit auch eine Idealisierung des Wikingers
anbieten würde, wird stattdessen der bodenständige Freibauer gewählt. In einer

überzeugenden Analyse der gegensätzlichen Entwürfe in Geijers Gedichten Vikingen
und Odalbonden schreibt Sten Dahlstedt:

Odalbonden handelte von dem freien, selbstbestimmten schwedischen Bauern, der in
physiokratischem Geiste von Generation zu Generation Ernährer der Gesellschaft war.
Dieser hatte nicht nur einen selbstverständlichen Platz bei Gericht, sondern sein Bild
wurde zu einem zeitlosen Urbild im Reich der Ewigkeit. Hieraus ergab sich ein effektvoller

Kontrast gegenüber dem Vikingen, welcher als ein konkret geschildertes
Menschenschicksal den konfliktbeladenen Charakter des vorchristlichen Nordländers zu

45 Charles Darwin: On the Origin of Species by Means of Natural Selection or the Preservation of
Favoured races in the Struggle for Life. London: 1861, S. 4.



22 Berit Glanz

repräsentieren hatte, bei dem Kühnheit und Tatkraft in einer naiven,
selbstzerstörerischen Unruhe mündeten, die sich - durchaus symbolträchtig - in einem kurzen
Todesmoment niederschlug.46

Im Gegenzug zum Freibauern wird der Wikinger also nicht idealisiert, sondern

verkörpert stattdessen das destruktive Moment im Gegenzug zur gesellschaftsbegründenden

Konstruktivität des Freibauern.47 Die Analyse der ausgewählten
Lyrikbeispiele zeigt, dass die Glorifizierung des Bauern als Stütze und Grundpfeiler
der Nation nicht nur im Rahmen einer romantischen Rückbesinnung auf das

einfache Volk zu betrachten ist, sondern dass auch ihre Bezüge zu den ökonomischen
Modellen der Physiokraten mit einbezogen werden müssen. Anhand der betrachteten

Gedichte ist deutlich geworden, dass die Ökonomiekritik der Texte sich nur
auf die neuen Modelle der Nationalökonomie bezieht, auf eine auf Expansion und
Überfluss basierende Marktwirtschaft der unsichtbaren bland. Indem die Gedichte
einen Rückbezug auf physiokratische Modelle vornehmen und die Landwirtschaft
zur Basis der nationalen Identität machen, wenden sie sich gegen den hohen
Abstraktionsgrad des freien Marktes und der liberalen Geldwirtschaft und bevorzugen

im Gegenzug greifbare Realitäten wie Bodenbearbeitung und Ackerbau.
Inwieweit ein Rückbezug auf Wirtschaffsmodelle, die den Fokus auf die Ebene der
konkreten landwirtschaftlichen Produktion legen, eine eindeutige Abgrenzung zu
den Theorien der Nationalökonomen ist, die auf der freien Zirkulation der Waren in
einem stetig expandierenden Markt beruhen, bedarf weitergehender Untersuchungen

anhand eines größeren Textkorpus.

46 Sten Dahlstedet: Über Nördlichkeit und Erhabenheit, S. 171.
47 Für eine ausführliche Analyse des Verhältnisses von Vikingen und Odalbonden, die sich neben

der offensichtlichen Gegensätzlichkeit auch den Gemeinsamkeiten der beiden Figuren, wie
z.B. dem Streben nach Freiheit und Unabhängigkeit, widmet, s. Björn Meidal: „Odalmannen
och vikingen. Bonden i svensk litteratur". In: Bonden i dikt och verklighet. Hg. von Bo Larsson.
Stockholm: 1993, S. 5-21.



Natürliche Armut und reiche Natur 23

Bjarni Thorarensen: Island (1818)48

M nafnkunna landiö sem lifiÖ oss veittir,
landiö sem aldregi skemmdir Jnn börn,
hvert J)innar fjserstööu hingaö til neyttir,
hün sér J^ér ödugnaös framvegis vorn.

Undarlegt sambland af frosti og funa,

fjöllum og sléttum og hraunum og sjâ;

fagurt og ögurlegt ertu J>â brunar
eldur aö fötum |>i'n jöklunum frâ!

Fjör kenni ' oss eldurinn, frostiö oss heröi,
fjöll syni torsöttum gaeöum aö nâ;
baegi sem kerüb, meö sveipanda sveröi
silfurblâr zEgir oss kveifarskap frâ.

t>6 vellyst i skipsförmum völskunum meöur
vafri aö landi, eg skaöa ei tel;
f>vi ût fyrir kaupstaöi islenskt i veöur
efhün sér vogar, jaa frys hün i hei.

Ef laepuskaps ödyggöir eykjum meö flaeöa

üt yfir hafvilja leeöast {sér aö:

meö geigvaenum logbröndum Heklu \>xr hrseöa

hratt skalt Jjü aptur aö snâfa af staö.

En megniröu ' ei börn jnn frâ vondu aö vara,

og vesöld meö ödyggöum Jsröast Jaeim hjâ,
aftur i legiö Jsitt forna |aä fara

fööurland âttu, - og hniga i sjâ.

48 Bjarni Thorarensen: „Island". In: Ders.: Ljôdmxli Bd. 1. Kopenhagen: 1935, S. 55-56. Die
Rohübersetzung aus dem Isländischen stammt von Berit Glanz.



24 Berit Glanz

Bjarni Thorarensen: fsland (1818)

Du weitbekanntes Land, das uns das Leben schenkte,

Land, das seine Kinder nie verwöhnte,
All deine Unnahbarkeit hat es geschafft,
bis jetzt dich zu schützen vor allen Lastern.

Sonderbare Mischung aus Frost und Feuer,

Bergen und Ebenen und Lava und See;

schön und erschreckend bist du, während das Feuer rast

von den Gletschern zu deinen Füßen!

Das Feuer lehrt uns Vitalität, der Frost lehrt uns Härte,
die Berge präsentieren für uns schwer erreichbare Stärken,-

verteidigt uns, wie Cherub, mit schwingendem Schwert,
der silberblaue Agir vor der Feigheit.

Obwohl Schätze in der Ladung walisischer Männer

zum Land hin wandern, seh' ich keinen Schaden;

denn wenn sie sich fort von den Handelsplätzen
in das Wetter wagen, dann frieren sie zu Tode.

Wenn die Sünden der Feigheit mit den Waren fließen

über das Meer, und sich anschleichen wollen:

mit furchtbaren Feuerbränden verscheucht sie Hekla
schnell wirst du wieder fortlaufen.

Doch schaffst du es nicht, deine Kinder vor dem Bösen zu bewahren

und entwickeln sich die Laster des Elends bei Ihnen,

begib dich zurück in den Schoß der Vergangenheit
ein Vaterland hast du, - versenk dich im Blick.



Natürliche Armut und reiche Natur 25

Literaturverzeichnis
Almquist, Karl Jonas Love: „Schwedens Armut und ihre Bedeutung". In: Ders.: Werke.

Übers, von A. Mens. Bd. 2. Leipzig: 1912, S. 323-373.

Almqvist, Carl Jonas Love: „Svenska fattigdomens betydelse". In: Ders.: Tornrösensbok.

Duodesupplagan Bd. VIII-XI. Hg. von Bertil Romberg. Stockholm: 1996 Samlade

Verk, 8), S. 277-312.
Breithaupt, Fritz: Der Ich-Effekt des Geldes: Zur Geschichte einer Legitimationsfigur. Frank¬

furt a.M.: 2008.
Burke, Edmund: Philosophische Untersuchung über den Ursprung unserer Ideen vom Erhabenen

und Schönen. Hamburg: 1989.
Dahlstedet, Sten: „Über Nördlichkeit und Erhabenheit bei dem jungen Erik Gustaf Geijer".

In: Nördlichkeit - Romantik - Erhabenheit. Apperzeptionen der Nord/Süd-Differenz (1750-
2000). Hg. von Andreas Fülberth u.a. Frankfurt a.M.: 2007, S. 161-176.

Darwin, Charles: On the Origin ofSpecies by Means ofNatural Selection. London: 1861.

Geijer, Erik Gustaf: Dikter. Hg. von Carina Burman und Lars Burman. Lund: 1999.

Giinzel, Stephan: „Geographie der Aufklärung. Klimapolitik von Montesquieu zu Kant". In:
Aufklärung und Kritik 2 (2004), S. 66 -91.

Hallberg, Peter: „Mirrors of the Nation: The Construction of National Character and Dif¬
ference in the Historical Writings of E. G. Geijer". In: Scandinavian Journal of History
26:1 (2001), S. 25-52.

Hillebrecht, Frauke: Skandinavien - Die Heimat der Goten? Der Götizismus als Gerüst eines
nordisch-schwedischen Identitätsbewußtseins. Arbeitspapiere Gemeinschaften; Bd. 7.
Humboldt-Universität Berlin: 1997.
URL:http://www2.huberlin.de/skan/gemenskap/inhalt/publikationen/arbeitspapiere/
ahe_07.html (Letzter Zugriff: 10.10.2012).

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft. Hamburg: 2006.

Knopp, Katrin S.: ,„hier ist der starre gewaltige Norden.' Skandinavische Landschafts- und
Genremalerei im 19. Jahrhundert." In: Facetten des Nordens. Räume - Konstruktionen -
Identitäten. Hg. von Jan Hecker-Stampehl und Hendriette Kliemann-Giesinger. Berlin:
2009, S. 57-92.

Meidal, Björn: „Odalmannen och vikingen. Bonden i svensk litteratur." In: Bonden i dikt och

verklighet. Hg. von Bo Larsson. Stockholm: 1993, S. 5-21.
Mortensen, Anders: „Romantic Critics of Political Economy". In: Money and Culture. Hg.

von Fiona Cox und Hans-Walter Schmidt-Hannisa. Frankfurt a.M.: 2007, S. 87-96.

Mortensen, Anders: „Att göra ,penningens genius till sin slaf'. Om Carl Jonas Love Almqvists
romantiska ekonomikritik". In: Arsbok Vetenskapssocieteten i Lund (2004), S. 48-76.

Miigge, Theodor: Skizzen aus dem Norden. Bd. 2. Hannover: 1844.
Oskarsson, Férir: „From Romanticism to Realism". In: A History of Icelandic Literature. Hg.

von Daisy Neijmann. Lincoln, London: 2006 Histories of Scandinavian literature; 5),
S. 251-307.

Runeberg, Johan Ludvig: Fähnrich Stahl. Übers, von Wolrad Eigenbrodt. Helsingfors: 1955.

Runeberg, Johan Ludvig: Samlade Skrifter. Hg. von Gunnar Castré und Martin Lau. Bd. 1.

Dikter I-III. Hg. von Sven Rinman. Stockholm: 1933.

Runeberg, Johan Ludvig: Samlade Arbeten. Bd. 1. Hg. von Ruth Hedvall. Stockholm: 1931.

Runeberg, Johan Ludvig: Samlade Arbeten. Bd. 3. Hg. von Ruth Hedvall. Stockholm: 1931.
Sörlin, Sverker: „Bonden som ideal". In: Bonden i dikt och verklighet. Hg. von Bo Larsson.

Stockholm: 1993, S. 22-36.
Thorarensen, Bjarni: Ljôdmœli. Bd. 1. Kopenhagen: 1935.

Vogl, Joseph: Kalkül und Leidenschaft. Poetik des ökonomischen Menschen. München: 2002.


	Natürliche Armut und reiche Natur : Naturkonzepte als Ökonomiekritik im skandinavischen Idealismus

