
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 42 (2012)

Artikel: Holger Danske in der dänischen Literatur : vom Einwanderer zum
Nationalhelden

Autor: Lundgreen-Nielsen, Flemming

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Holger Danske in der dänischen Literatur.
Vom Einwanderer zum Nationalhelden

Flemming Lundgreen-Nielsen, Kopenhagen

Der Nationalheld Holger Danske ist ein Einwanderer in der dänischen Identitätsgeschichte.

In den ältesten Geschichtswerken wird er nicht erwähnt, weder in Svend

Aggesens Brevis Historia Regum Daniae noch in Saxos monumentaler Gesta Dano-

rum, die beide in den Jahrzehnten um 1200 geschrieben wurden. Er figuriert auch
nicht in den gereimten Königsmonologen, die vermutlich um 1440 verfasst oder
zumindest redigiert und 1495 unter dem Namen then danskce Krennickce, genannt
Rimkroniken, in Kopenhagen gedruckt wurden und als ältestes dänisch geschriebenes

Geschichtsbuch gelten. Spätere Geschichtsschreiber und königliche Historio-
graphen sind sehr skeptisch, was die Annahme einer historisch verbürgten Person
mit dem Namen Holger Danske anbelangt. Arild Huitfeldt (1546-1609) bemerkt in
seinem Eintrag zum dänischen König Nr. 54, Henningus, dass einige meinen, dieser
sei „Holger Dansk, huilcket icke saa er" (Holger Danske, was nicht der Fall ist). Er

belegt dies mit Turpins Chronik und fuhrt aus, dass die Chronik über die Taten
Holgers zuerst aus dem Französischen ins Dänische übersetzt wurde („vdsat äff
Frantzoske paa Danske") durch Christiern Pedersen, „dog der i meget er wtroligt"
(obwohl manches darin unwahrscheinlich ist), wie schon von diesem selbst
eingeräumt wurde.1 Dass Holger Danske zu einem nationalen dänischen 'Archetypen'
geworden ist, ist nicht der Fachgeschichte zu verdanken, sondern geschah auf anderen

Wegen.

Wer Holger ist und wo er herkommt, liegt trotz intensiver Forschung im Dunkeln.2
Knud Togebys Monographie von 1969, chronologisch angeordnet in 203 Paragraphen,

stellt das moderne Hauptwerk über ihn dar. Togeby kommt zum Schluss, dass

Holger Danske eine literarische Figur ist, da er in den Sagen, die älter sind als die
älteste Dichtung über ihn, nicht vorkommt.3 Eine neuere, eher populär gehaltene
Darstellung legte Inge Adriansen 2003 vor, der 2007 eine kleine Museumspublikation

folgte.4

1 Huitfeldt, Arild: Danmarckis Rigis Kronnicke,fran Kong Dan den forste, oc indtil Kong Knud den

6. Kobenhavn 1603, S. 35.
2 Lukman, Niels in: Kulturhistorisk Leksikon for nordisk Middelalder. VI. Kobenhavn 1961,

S. 634-637.
3 Togeby, Knud: Ogier le Danois dans les littératures européennes. Kobenhavn 1969, S. 294.
4 Adriansen, Inge: Nationale symboler i Det Danske Rige 1830-2000. II. Kobenhavn: Museum

Tusculanums Forlag 2003, S. 407-441. Adriansen. Inge: Holger Danske - en lysende legende.
Kobenhavn: Slots- og Ejendomsstyrelsen 2007.



206 Flemming Lundgreen-Nielsen

In aller Kürze: Holger kann mit der Namensform Oger (Ogier) bis zum Epos
Chanson du Roland von 1060, verfasst in 4000 Versen durch den unbekannten Tu-
rold, zurückverfolgt werden. Die französische Namensform findet man auch in einer

von Raimbert de Paris redigierten Dichtung von 1200-1220, deren erstes Lied La
chevalerie d'Ogier von Ogier und Brunamont handelt. In einer lateinischen Schrift
von ca. 1080 wird er Othgerius genannt, ebenso in der Historia Karoli Magni et Ro-

tholandi von 1150, die dem von Karl dem Großen eingesetzten Erzbischof in Reims,

Turpin, zugeschrieben wird. Diese Schrift stammt jedoch aus der ersten Hälfte des

12. Jahrhunderts und war mit einer Überlieferung in ca. 140 Handschriften offenbar
sehr beliebt. Eine um 1200 angesetzte Erwähnung eines Olgerus Danice dux am Hofe
Karls im Jahre 778 entpuppte sich jedoch 1900 als Fälschung eines Mönchs aus

Köln aus den Jahren 1734-1735.5

Wie kommt die literarische Figur Ogier nach Dänemark? Bereits um 1250-1265
wird er in den Annales Lundenses als Ozsyarus Danus, Sohn des Königs Godfred
(dem ersten historisch belegten König Dänemarks, der fränkischen Annalen zufolge
von seinen eigenen Gefolgsleuten 810 oder 811 ermordet wurde), erwähnt. Diese
Namenformen dürften aufs Französische zurückgehen: Raimbert de Paris nannte
Ogiers Vater Gaufroi, was zum dänischen Königsnamen Godofridus in einer der

Quellen Raimberts, der Vita Karls des Großen (Kap. XIV), verfasst vom kaiserlichen
Historiker Eginhard (ca. 770-840), passen kann. Godfred war ein ernstzunehmender

Gegner des Kaisers und soll 808 das Danewerk, den schleswigschen Grenzwall

gegen Süden, gebaut haben.6 Aus der Mittelalterhandschrift Gesta Danorum pa
danskce geht hervor, dass der Held damals Ozaer Dan oder Orreldan hieß.7 Die
dänisch verfasste Karl Magnus' Kronike aus der Zeit um 1450-1480, die sicherlich von
einer altnordischen Saga von ca. 1240 übersetzt wurde, verwendet die Form Udger
Danske, entsprechend dem Westnordischen Oddgeir danski.8

In der Kirche von Floda in der schwedischen Provinz Södermanland findet man
jedoch eine Kalkmalerei von 1480-1500, die als Untertext folgende Zeile aufweist:

„hollager dans han wan siger af burma[n]".9 Diese Zeile lautet gleich wie der Refrain
eines dänischen Volkslieds, dessen älteste bekannte Niederschrift aus den 1570er

Jahren stammt.10 Der Text wird erstmals 1591 in Anders Sorensen Vedels It Hundrede

vduaalde Danske Viser (Hundredvisebogen) gedruckt. Referiert die Kalkmalerei

5 Togeby, Ogier, §§ 8, 145 und 178.
6 Dendrochronologische Untersuchungen zeigen jedoch, dass das älteste Danewerk von 737

stammt, vgl. Andersen, H. Hellmuth, Madsen, H.J. und Voss, Olfert: Jyllands void. Herning
1977, S. 24-27.

7 Lorenzen, Marcus: Gammeldanske Kroniker. Kobenhavn 1913, S. 34-35.
8 Textkritisch hrsg. in Hjorth, Poul Lindegârd: Karl Magnus' Kronike. Kobenhavn 1960.
9 Born, Kaj: Danmarks norske folkeviser. In: Danske Studier 1973, S. M46-M47.
10 Grundtvig, Svend: Danmarks gamle Folkeviser. I. Kobenhavn 1853, Nr. 30 A Nr. 99 in der

Handschrift Karen Brahes Folio, vgl. Sonderholm, Erik: D: Kilder 2. In: Dal, Erik (Hg.):
Danmarks gamle Folkeviser. XII. Kobenhavn 1976, S. 378. Auf die einzelnen Lieder in dieser

grundlegenden wissenschaftlichen Ausgabe wird im Folgenden mit der Sigle DgF +
Liednummer hingewiesen.



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 207

auf eine mündliche Überlieferung oder stellt der Ausdruck eine Art Sprichwort dar?

Togeby vertritt die Auffassung, dass das Volkslied nach Christiern Pedersens Ausgabe

der Karl Magnus' Kronike von 1534 entstand."
Der nach Dänemark eingewanderte niederländische Buchdrucker Gotfred von

Ghemen (t ca. 1510), der erste in Kopenhagen, gab vermutlich 1509 eine dänische
Karl Magnus' Kronike heraus, von der jedoch nur noch ein fragmentarisches Exemplar

in der Universitätsbibliothek Uppsala vorhanden ist, das etwas mehr als die
Hälfte des Textes enthält.12 Zwei gelehrte Forscher des 17. Jahrhunderts, der Arzt
Ole Worm und der königliche Bibliothekar Willum Worm, gehen trotzdem von
einem früheren Ghemen-Druck aus dem Jahre 1501 aus.13 Gotfred verstand es

vortrefflich, aus der Nachfrage der dänischen Klientel nach Drucken mit dänischen und
nordischen historischen Stoffen seine Existenz zu sichern.

Christiern Pedersen

Der führende dänische Humanist der Reformationszeit war Christiern Pedersen (ca.

1480-1554) - Redakteur eines Wörterbuchs, Unterrichtsideologe, Saxo- und
Bibelübersetzer, Nationalhistoriker sowie erster Normgeber der dänischen Schriftsprache.

Er führte 1534 in zwei Malmö-Drucken den Held unter dem Namen Olger
Danske ein, ein sprachlicher Kompromiss zwischen dem französischen Ogier und
dem nordischen Hol(la)ger. Wie alt eine -1-Form in der mündlichen Tradition ist,
kann nicht entschieden werden.

Die dänische Redaktion der Karl Magnus' Kronike von Christiern Pedersen stellt
eine Verbesserung der Ausgabe Ghemens dar, die 25 Jahre älter ist. Zwischen 1572
und 1847 wurde das Buch in insgesamt 17 Auflagen gedruckt. Olger Danskes Kronike

geht auf eine 1496 in Lyon gedruckte französische Chronik zurück, Ogier le Dannoys,
mit nachfolgenden unveränderten Nachdrucken. Weil Christiern Pedersen aber kein
Französisch konnte, war er auf eine neulateinische Übersetzung angewiesen, die er
in Paris gegen Bezahlung anfertigen ließ. Das Buch wurde 1552 wieder gedruckt und
seither noch in acht Ausgaben bis 1878, zudem gab es gekürzte Ausgaben, die 1865,

1874, 1914 und 1993 erschienen. Beide Ausgaben wurden in sprachlich modernisierter

Form 1828 als erster Band von Dansk og Norsk Nationalvcerk eller Almindelig
celdgammel Moerskabslcesning von Knud Lyne Rahbek herausgegeben; 1856 wurde
sie als fünfter Band von C.J. Brandts wissenschaftlicher Ausgabe von Christiern
Pedersens Danske Skrifler publiziert.

Als Historiker und Sprachforscher identifizierte Christiern Pedersen in beiden
Büchern Olger als Saxos Olavus, Sohn Königs Gottrik (Godfred) aus Saxos Liber IX.
In der Sichtweise der Chroniken war Gottrik ohne Zweifel ein wortbrüchiger,
unsympathischer dänischer König, der, verführt durch seine zweite Ehefrau - Olgers

11 Togeby, Ogier, § 116.
12 Textkritische Ausgabe in Hjorth, Karl Magnus' Kronike.
13 Hjorth, Karl Magnus' Kronike, S. xxxix.



208 Flemming Lundgreen-Nielsen

Stiefmutter - kaiserliche Geiseln tötete oder verstümmelte, während er gegenüber
seinem Sohn „liden kerlighed" (wenig Liebe) zeigte. Olger, geboren in Dänemark,
als Knabe jedoch vom Vater als Geisel Karl dem Großen übergeben, diente sich im
Ausland durch Edelmütigkeit und Zuverlässigkeit hoch. Nach der Ermordung seines

Vaters war er fünfJahre lang dänischer König. In dieser Zeitspanne richtete er das

dänische Reich wieder auf, bevor er die Regierungsmacht Hofleuten überließ und
zurück an den Kaiserhof kehrte. Nachher half er während eines Jahres seinem Bruder

Gode (Gion) das Land zu führen. Wenn man Christiern Pedersens Identifikation

Olgers als Saxos Olavus akzeptiert, bekommt man nur zwei Informationen über
Olgers kurze Regierungszeit: Er führte Dänemark in einen Bürgerkrieg, um seinen
Vater zu rächen, was ihm Saxo als höhere Gewichtung privater Gefühle auf Kosten
des Staatswohls zum Vorwurf macht, und er ist in Olufshoj bei Lejre begraben.14
Christiern Pedersen bezeichnet einfach die märchenhaften Züge der französischen

Holger-Chronik als freie Erfindung, beispielsweise, wo von Elfen berichtet wird,
welche die Geburt des Helden begleiten und ihn mit allen guten Eigenschaften
ausstatten wie z.B. Unsterblichkeit. Er nimmt auch vom fantastischen Schluss Abstand,
wo Holger, nachdem er sich als 30-Jähriger zwei Jahrhunderte lang auf dem
himmlischen Schloss der Fee Morgua aufhielt, wieder zurück zur Erde kommt, jedoch
ohne jemanden zu kennen und ohne dass ihn selbst jemand wieder erkennt. Doch
als er in einer Kirche in Paris die französische Königinwitwe heiraten soll, holt Morgua

ihn in einer gewaltigen Wolke wieder hinauf zu sich. Wenn Holger zu diesem

Zeitpunkt ungefähr 300 Jahre alt sein soll, muss man in der Geschichte Dänemarks
etwa das Jahr 1100 veranschlagen.

Seine Absicht mit der Herausgabe der beiden Chroniken hat Christiern Pedersen
auf dem Titelblatt erläutert: Olger war ein vorbildlicher christlicher Kriegsmann,
Karl der Große stritt „mandelige faar den hellige Christelige tro met de tolffJeffnin-
ge" (tapfer für den heiligen christlichen Glauben mit den zwölf Edlen), von denen

„Olger dansk" einer sei, und es wird auch betont, dass der Held „faar den hellige
christelige trois beskermelse, som de mue see som hende künde lese oc sige det
andre framdelis" kämpfte (für den Schutz des heiligen christlichen Glaubens, wie
diejenigen sehen mögen, die dieses Buch lesen können und davon weitersagen
können).

Es ist seltsam, dass ein Ritter, der mit Ausnahme von sechs Jahren sein ganzes
Leben als Erwachsener im Ausland verbrachte, dänischer Nationalheld wird. Christiern

Pedersen, welcher selbst während Jahren seinen Studien in Paris nachging,
könnte von den engen Beziehungen Olgers zu Kaiser Karl und seinem
sagenumwobenem Hof sowie der dazugehörenden internationalen Bekanntheit fasziniert

gewesen sein. Es mag den Dänen auch nicht ungelegen gekommen sein, an diese

14 Zeeberg, Peter (Übers.): Saxos Danmarkshistorie. 1. Kobenhavn 2000, S. 395, und Punkt H
im Panorama über Lejre in Stephanius, Stephanus Johannis: Notœ Vberiores in historicam Da-
nicam Saxonis Grammatici. Una cum prolegomenis ad easdem notas. Sora 1645, S. 75, übrigens
ein Holzschnitt, der aus dem Werk des befreundeten Ole Worm über die Runen entnommen
ist: Danicorum Monumentorum Libri Sex. Kobenhavn 1643, S. 22.



Holger Danske -vom Einwanderer zum Nationalhelden 209

Gestalt erinnert zu werden gleich nach der Auflösung der Kalmarer Union 1520-
1523 sowie des daran anschließenden bewegten Jahrzehnts in Dänemark mit Streit
in der Kirche und dem Konflikt zwischen den Thronprätendenten, was zum Bürgerkrieg

Grevens Fejde (Grafenfehde) in den Jahren 1534-1536 führte. Genau im
Todesjahr Christiern Pedersens, 1554, brach auch eine lang währende Fehde zwischen
schwedischen und dänischen Historikern aus. Lateinische Geschichtsbücher von
den beiden landflüchtigen schwedischen Katholiken, den Brüdern Johannes und
Olaus Magnus in Rom 1554-1555 herausgegeben, standen dem Werk Refutatio Ca-

lumniarum (Widerlegung der Verleumdungen) gegenüber, das vom Historiker
Christians III., Hans Svaning, verfasst war, welches 1561 unter dem Namen des

1559 verstorbenen Professors Petrus Parvus Rossfontanus gedruckt wurde. Ein
zentrales Thema war die Frage, welches der beiden nordischen Königsreiche das

ältere sei, und in diesem Zusammenhang war die Holger Danske-Gestalt ein gutes
Argument zugunsten Dänemarks. Die Brüder Magnus haben in ihrer Geschichtsschreibung

aus den Saxo-Figuren Nutzen gezogen, indem sie diese als alte Schweden

interpretierten,15 Holger Danske jedoch ließen sie unberührt.
Folgt man Christiern Pedersen, kann festgehalten werden, dass Saxo trotz allem

Kenntnis von Olger Danske hatte, ja, dass dieser sogar von echtem dänischem
Königsblut und christlich war. Sein gottgeweihtes Wesen zeigt sich am deutlichsten am
Schluss der Karl Magnus' Krcmike. Holger ist im Gefängnis, weil er den jungen, nur
allzu ehrgeizigen Sohn des Kaisers, Carlot, getötet hat, als er ihn in einer Schlacht zu
beschützen versuchte und von ihm mit dem Schwert angegriffen wurde. Jedoch
kann nur er allein dem altersschwachen Kaiser im Kampf gegen den Heidenkönig
Maskabret helfen. Als er gefragt wird, ob er freikommen will, um in den Kampf zu
gehen, antwortet er:

Det skal snart ske, Siden stotte han muren vd met sin fod fra kirke veggen, oc gick vd oc
sagde, Dette maatte ieg vel lenge siden haffue giord om ieg hagde villet, thi min herre

waar mig wred, Oc jeg hagde for meget brodit Gud emod, dog ville ieg icke her vd for
en Gud ville ath det skulle ske.

Das soll bald geschehen, und er durchbrach mit seinem Fuß die Kirchenmauer, und

ging hinaus und sagte, dies hätte ich schon lange gemacht, hätte ich dies gewollt, doch
mein Herr zürnte mit mir, und ich hatte mir Gott gegenüber zu viel zu Schulden kommen

lassen, jedoch wollte ich hier nicht raus, bevor Gott wollte, dass dies geschehen
sollte.

Sowohl die defensive Haltung als auch die innere Disziplin, die Holger hier zeigt,
werden in den späteren Auffassungen zu einem wichtigen Zug seines Charakters.16

15
Grape, Hjalmar: Det litterära antik- och medeltidsarvet i Olaus Magnus' patriotism. Stockholm
1949, S. 108-134.

16 Hjorth, Karl Magnus' Kronike, S. 329-330. Es ist bemerkenswert, dass die dänische Königs¬
tochter Leonora Christina (1621-1698) in ihrem Bericht über ihre 22-jährige Gefangenschaft
im Kopenhagener Schloss zu einem ähnlichen Resultat über ihre Situation kommt: Sie hätte
mehrere Male die Gelegenheit zur Flucht gehabt, sah jedoch ihr Schicksal als Gottes Wille an.
Am Tag ihrer Freilassung, am 19. Mai 1685, formuliert sie formalistisch: „saa lenge ieg er in-



210 Flemming Lundgreen-Nielsen

Volkslieder über Holger Danske

Zum zweiten Mal taucht Holger in der oben erwähnten Volkslied-Sammlung von
Anders Sorensen Vedel (1542-1616) auf, die 1591 erschien. Am ausführlichsten im
Lied Sterck Tiderich oc Olger Danske,17 das in 29 vierzeiligen Strophen von einem
Zusammenstoß zwischen König Diderich von Bern und König Holger Danske in
Nordjütland berichtet. Vedels Vorlage ist die Handschrift Svaning II von ca. 1580.

Die Geschichte ist inhaltlich einfach: Diderich kommt als selbsternannter gewaltsamer

Steuererheber und Holger und seine Männer sind sowohl kampferprobt als

auch kampfbegierig und überdies erzürnt, weil sie selbst in derselben Art und Weise

von anderen Abgaben verlangen (Str. 13). Die Dänen beweisen Gefolgsleute-Humor:

Die Berner können nach Dänemark kommen, jedoch nicht von Dänemark wieder

zurück (Str. 16), sie zögern zu lange, sich kampfbereit zu formieren (Str. 17),

wohingegen die dänischen Kämpfer miteinander wetteifern, wer an der Spitze zum
Gegenangriff stehen darf (Str. 19). Die Schlacht auf der Heide dauert drei Tage.
„Blodet rinder saa stride som Strom / vnder Bierge oc dybe Dale" (Das Blut rinnt so

stark wie ein Strom / unter Bergen und tiefen Tälern) (Str. 22), kurz gesagt ist es

„saa hedt it Bad" (ein heißes Bad) (Str. 24). Nur 100 von 18000 Bernern überleben,
und von diesen kommen nur 55 nach Hause (Str. 29). Die europäische Berühmtheit
von Diderich kommt kläglich zu kurz auf jütländischem Gebiet. Gott und das

Christentum werden im Lied überhaupt nicht erwähnt, weil beide Hauptpersonen als

gute Christen bekannt waren, so dass sich eine Konflikt unter ihnen religiös nicht
begründen lässt. Die Episode ist ein geglückter Beweis für die physische Stärke der
Dänen und für ihr großes, aber untertrieben formuliertes Selbstbewusstsein.

Der nationale Triumph wird ohne Kommentar zur gattungsbestimmten grotesk
großen Anzahl von Gefallenen betont, doch der Geschichtsforscher Vedel ist mit
gutem Grund unbehaglich berührt von der Tatsache, dass Diderich (Theoderich)
527 starb - was richtigerweise 526 der Fall war -, während Holger als „Kong
Gotrichs Son" (Sohn Königs Gotrich) ein Zeitgenosse von Karl dem Großen um
das Jahr 800 sein muss. Vedel schreibt deshalb in seiner Ausgabe in einer Prosaeinleitung,

dass über Holger „atskillige Meninger oc Diet, som dog icke alle komme
offuer it met huer andre" (verschiedene Meinungen, die jedoch nicht alle miteinander

übereinstimmen) existieren. Mit der Formel „Vore Forfaedre ville her met giffue
tilkiende, at [...]" (Unsere Vorväter wollen hiermit zu erkennen geben, dass [...])
schlägt er eine Deutung des Liedes als politische Allegorie vor: Es will unterstreichen,

dass Dänemark ein freies Königreich ist und seit jeher gewesen war, nie in der
Gewalt eines fremden Herrschers oder ruhig und andauernd von einem solchen in
Besitz genommen; ganz im Gegenteil hätten die Dänen andere Völker zu Abgaben

den Faengsels dorene, saa er ieg icke frii, will oc ud med manner" (so lange ich innerhalb der
Gefängnistore bin, bin ich nicht frei, und will mit Anstand hinaus). Vgl. Hjorth, Lindegârd
Poul, und Nielsen, Marita Akhoj (Hg.): Leonora Christinas Jammers Minde. Diplomatarisk
udgave. Kobenhavn 1998, S. 14V15* und S. 245. Eine direkte Verbindung zwischen dem
Holger-Text und Leonora lässt sich nicht beweisen.

17
DgF 17 B,b.



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 211

gezwungen, was zahlreiche historische Quellen belegen würden. Es kann sich hierbei
auch um eine Entgegnung auf die Behauptung der oben erwähnten schwedischen

Magnus-Brüder handeln, die von einer uralten schwedischen Herrschaft über
Dänemark ausgehen. Beim Friedensschluss in Stettin nach dem Nordischen
Siebenjährigen Krieg 1563-1570 hatten die beiden Reiche sich jedoch verpflichtet,
keine Schmähgedichte gegen das andere Land zu verfassen, so dass Vedel sich hier
mit gebührender Vorsicht formulieren musste.18

Die nächste Liednummer bei Vedel heißt Burman oc Olger Danske.19 In diesem
Lied wird in 33 vierzeiligen Strophen über den Zweikampf des Christen Holger mit
dem heidnischen Riesen und Christenfleisch verzehrenden Burmand erzählt, der um
die Rettung der Jungfrau Gloriant, die Braut Karls des Großen, geführt wurde - eine

weitere unglaubwürdige Kraftprobe. Holger wird aus einem Gefängnisturm heraus

geholt, wo er während 15 Jahren geschmachtet hatte, wird in aller Hast aufgepäppelt
und ausgerüstet, worauf er drei Tage lang kämpft, bis sein Gegner überwältigt ist,
„den fuie, forgifftige Aand" (der böse, giftige Geist) (Str. 33). Vedel redigiert zwei
kurze Fassungen der Handschriften Rentzell und Svaning II (von ca. 1580) und
macht daraus eine lange. Die Pointe besteht in der Gegenüberstellung von blutdürstigem

Heidentum und Kreuzfahrerchristentum. Burmand versucht, Olger für seine

Götter zu werben (Str. 29), bekommt jedoch die kühne Antwort: „Naar du kommer
til Helffuede hen / sige, at Olger sende dig djd" (Wenn du in die Hölle kommst /
dann sage, dass Olger dich dorthin geschickt hat) (Str. 30). Diese Replik findet man
auch in Christiern Pedersens Karl Magnus' Kronike-, wohingegen das fromme Gebet

zum Schöpfer, das Olger am gleichen Ort vor des Kampfes Beginn betet, ausgelassen
wird.20 Dies ist in Übereinstimmung mit dem gewöhnlichen Gebrauch des Christentums

im Volksliedgenre: Es ist in aller Regel den Protagonisten bekannt, beeinflusst
diese jedoch nicht sehr. Vedel äußert in seiner Teileinleitung Skepsis gegenüber
Gloriants Status als Tochter eines isländischen Königs und fordert ohne historische
Pedanterie dazu auf, das Lied als „saadan Poetiske legeverck, som er ickun mest hen-

rettet til en erlig oc lidelig Tids Fordrifft" (eine solche poetische Spielerei, die auf
einen ehrlichen und leidlichen Zeitvertreib zielt) zu betrachten. Derartiges ist gute

18 Der Friedensvertrag vom 13. Dezember 1570 besagt in § 21, dass die Parteien das Austau¬
schen von „die mannichfalte schände- und schmehgetichte" einstellen mögen, vgl. Danmark-
Norges Traktater 1S23-17S0 med dertil hörende Aktstykker. II. 1561-1588. Kobenhavn 1912,
S. 254-255. Spätere Forscher haben übrigens die übertragene Lektüre des Textes weitergeführt.

Obgleich das „Bern" der vise mit der Anknüpfung an Theoderich entweder die Schweizer

Stadt oder aber Verona sein muss, deutet Svend Grundtvig die vise als antideutsch in
Danmarks garnie Folkeviser, I, 1856, S. 231, in Folge auch 1917 sein Schüler Axel Olrik im
Standardwerk Salmonsens Konversationsleksikon, 1. Aufl., V. Kobenhavn 1896, und 2. Aufl.,
VI. Kobenhavn 1917. Die Vise wurde auch als Spiegel für Dänemarks Position zum
deutschen Kaiserreich in den Jahren 1534-1544 aufgefasst, also Christian III. vs. Karl V.
(Gustav Storm 1874), oder als eine Wiederholung und Wiederaufnahme von Niels Ebbesens
Mord am holsteinischen Grafen Gert im Jahre 1340 (Hans Ellekilde 1926), für beide vgl. To-
geby, Ogier, § 143.

19 DgF 30 D.
20 Hjorth, Karl Magnus' Kronike, S. 73 und S. 70.



212 Flemming Lundgreen-Nielsen

Unterhaltung - und in dieser Hinsicht ein Unterschied zu den unkeuschen Liebesliedern

und schimpflichen Schmähgedichten, von denen sich Vedel sorgsam in der
Vorrede des Hundredvisebog distanziert.

Beide Lieder weisen gemeinsame Züge mit Christiern Pedersens Chroniken auf,

was etwa die Identifikation von Saxos König mit Holger anbelangt. Christiern Pe-

dersen scheint jedoch beide nicht gekannt zu haben. Vermutlich sind sie später als

1534 entstanden, und insbesondere kann der Burmand-Text als Musterbeispiel dafür

dienen, dass ein Volkslieddichter einen Höhepunkt - 'la situation la plus
frappante' -, nämlich den Zweikampf, aus einer Prosachronik herausnimmt und diesen

mit einer poetischen Einleitung und ebensolchem Abschluss versieht.21 Nichtsdestotrotz

vertrat Svend Grundtvig 1854 die Auffassung, das Burmand-Lied sei älter als

die älteste französische Kunstdichtung über Holger und die Ähnlichkeit mit Christiern

Pedersens Karls Magnus' Kronike sei einer gemeinsamen, unbekannten Quelle
geschuldet.22

Holger wird in Vedels Liedsammlung noch zweimal erwähnt, allerdings bloß als

Begleiter: Er ist einer von Diderichs Männern in der neunten Strophe des Sivard
Snarensvend-Lieds und ein Hochzeitsgast unter anderen Männern von Bern im Lied
Om Greffue GuncelinP Im Übrigen teilte Vedel in einer Anmerkung des Herausgebers

in seiner Saxo-Übersetzung von 1575 über Oluff, den 53. dänischen König, kühl
mit: „Nogle mene at denne Oluff skulde veret Olger Danske" (Einige meinen, dieser

Oluff sei Olger Danske).24

Mit den dänischen Volksliedern, deren Datierung immer noch eine offene Frage
ist, wird es deutlich, dass Holger Danske allmählich eine selbständige Existenz als

Figur gewinnt, deren Bedeutung weit über das hinausgeht, was ihr zu Zeiten des

Rolandsliedes zugeschrieben wurde. Der global reisende Repräsentant christlicher
Ritterlichkeit ist dabei, ein Nationalcharakter zu werden. Gleichzeitig machte das

Hundredvisebog mit mindestens 15 Ausgaben bis 1787 die Lieder bekannt; sie wurden

gelesen und auswendig gelernt. Bereits um das Jahr 1610 spielte der kleine adelige

Junge Henrik Holck (1599-1633) seiner Autobiographie von 1628 zufolge
Krieg, mit Holger Danskes Kronike und den Heldenliedern als Vorbild.25

Holger wurde auch von den königlichen Historiographen verwendet. C.C. Ly-
schander (1588-1624) identifiziert in seinem nationalgeschichtlichen Hauptwerk
von 1622 Holger als Oluff dem Franzosen, einen Sohn von Gottrich den Geffüe-

21 Togeby, Ogier, § 117.
22 Grundtvig, Danmarks garnie Folkeviser, I, S. 390, Anmerkung ***. Die Vorstellung von einem

verlorenen Urtext ist ein Lieblingsbegriff in der Philologie der Romantik.
23 DgF 7 E, DgF 16 A und 16 C,b.
24 Vedel, Anders Sorensen: Den Danske Kronicke som SAXO GRAMMATICVS screff, haljffierde

hundrede Aar forleden: Nuforst äff Latinen vdsœt, flittelige offuerseet oc forbedret. Kobenhavn
1575, S. CXCV.

25 Lind, Gunner: Vâbnenes tale. Vâben, drab og krig i viser og virkelighed i Danmark 1536-1660.
In: Lundgreen-Nielsen, Flemming, og Ruus, Hanne (Hg.): Adelskultur og viseboger. Svobt i
mâr. Dansk Folkevisekultur 1550-1700. 1. Kobenhavn 1999, S. 251. Vgl. die Titelfigur in J.P.
Jacobsens Roman Niels Lyhne von 1880, Kap. III (Togeby, Ogier, § 146).



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 213

milde (Gottrich dem Freigebigen), „den rundiste oc mandeligste moxen iblant alle

Danske Konger" (dem freigebigsten und mannhaftesten beinahe unter allen dänischen

Königen), und er wird auf einer ganzen Folioseite unter Flinweis auf Christiern Peder-

sens Holger-Chronik beschrieben, von der Lyschander allerdings die falsche Auffassung

vertritt, sie sei in Paris auf Befehl König Christierns II. gedruckt worden. Lyschander

räumt mit einem Propertius-Zitat, welches er Vedels Hundredvisebog26 entnommen
hat, ein, dass man in vergangenen Zeiten Könige und Helden mit größeren Taten und
Männlichkeit und mehr Glück und zahlreicheren Siegen schmückte, wenn sie tot
waren, als diese streng genommen verdient hätten. So verhalte es sich auch mit Holger
Danske, besonders weil er gegen die Feinde des Christentums kämpfte. Aber über die
Taten Holgers im Dienste Kaiser Karls zusammen mit Roland im Kampf gegen die
Sarazenen und andere Heiden in Europa und im Heiligen Land will Lyschander keine
Zweifel aufkommen lassen - unter Hinweis auf Turpins verlässliche Ortsangabe von
Holgers Grab, das von vielen Dänen „vdi voris tid" (bis in unsere Zeit) besucht wurde.27

Stephanus Stephanius (1599-1650) erwähnt in seinem gelehrten Kommentar zu
Saxos Liber IX kurz, dass er nicht wage, Saxos König Olaus mit dem Oligerus der
französischen Annalen und aus Turpins Chronik gleichzusetzen. Es könne sich jedoch um
einen dänischen Adelsmann in kaiserlichen Diensten gehandelt haben.28 Ein naher
Freund des Volkslied-Herausgebers Peder Syv, Thomas Bartholin Filius, kann bereits
als 18-Jähriger im Jahre 1677 eine lateinische Studie, De Holgero Dano, drucken lassen,

worin er die Gleichsetzung von Holger und Olaus verwirft, jedoch im Gegenzug die
Ansicht vertritt, Holger könnte ein anderer Sohn Gottriks, Helge, gewesen sein - eine

Idee, zu der ihn Lyschander inspirierte.29 Im gleichen Jahr, 1677, unterzog der Franzose

Jean Mabillon das vermeintliche Mausoleum Holgers in Meaux einer Prüfung, wobei er
Bartholins Hauptquelle, Turpin, als Fabel bewertete. In einem Manuskript, das anlässlich

des frühen Todes von Bartholin 1690 in dessen Nachlass gefunden wurde, lässt

dieser die These von Helge deshalb fallen und bezweifelt jetzt, dass Holger überhaupt
Däne gewesen war.30 Bartholins kleine Jugendabhandlung erschien 1751 auf Dänisch
bei F.C. Schönau unter dem Titel: Den over hele Verden Berommelige og Navnkundige
Holger Danskes Sandfcerdige og troevcerdige Levnets Beskrivelse (Wahrhaftige und
glaubwürdige Lebensbeschreibung des in der ganzen Welt berühmten und bekannten Holger

Danske).31
Peder Syv druckt 1695 Vedels Hundredvisebog in seinem eigenen Tohundredvisebog

ab, trägt zur Erforschung Holger Danskes aber selbst nichts Neues bei. In seiner
nachgelassenen, ungedruckten Bibliographie Den danske Boglade notiert Syv im Zusam-

26 Propertius: Eleg. Liber III, 1.23, vgl. Vedel, Hundredvisebog, 1591, Einleitung zu Den forste Part
og Einleitung zu Nr. XVI in Den anden Part.

27 Lyschander, Claus Christoffersen: Danske Kongers Slectebog. Kobenhavn 1622, S. 182-183.
28 Stephanius, Notae, S. 187.
29 Lyschander, Danske Kongers Slectebog, S. 183.
30 Togeby, Ogier, § 153-154.
31 Togeby, Ogier, § 163.



214 Flemming Lundgreen-Nielsen

menhang mit Christiern Pedersens Chroniken - die er voll von Papismen findet -,
Holger Danske habe gewisse Ähnlichkeiten mit Staarkodder in Saxos Liber VI?1

Es lohnt sich zu vermerken, dass Thomas Kingo 1672 im Huldigungsgedicht Kroneborgs

Körte Beskrifvelse (Kurze Beschreibung von Schloss Kronborg) weder Hamlet
noch Holger Danske berücksichtigt, obwohl er die Kasematten („under-jordisk Kamre"
und „Under-vraa") (unterirdische Kammern und Keller-Winkel) durchaus erwähnt.
Eine Vorstellung von Holger, wonach dieser in einem Berg oder in einem Burgkeller
schläft und nur erwacht, wenn das Vaterland in Not ist, existiert demnach nicht oder

gehört nicht zum anerkannten Wissen in der Barockzeit. Kingo hebt hervor, dass das

Schloss bis anhin von einem Dichter nicht besungen wurde,33 obwohl man von den

Auktionsprotokollen über seine Bibliothek von 1704 weiß, dass er einen Druck von
Shakespeares Hamlet besaß. In einer topographischen Beschreibung des Schlosses von
Erich Pontoppidan von 1764 fehlen noch beide Sagengestalten.34

Ludvig Holberg (1684-1754) greift 1732 als Historiker Lyschanders naive Akzeptanz

der Chroniken Christiern Pedersens und Turpins an und nennt Olger Danskes

Kronike „det vanskabte Skrifft" (die missgestaltete Schrift).35 Der Privatgelehrte Tyge
Rothe (1731-1795) kommt in einem Buch von 1776 über die fränkische Monarchie auf
den Neffen Karls des Großen, Roland, zu sprechen und schildert Alkuins Einsatz am
kaiserlichen Hof. Der jütländische Fürst Gotfried oder Gotrik wird negativ bewertet als

Ausdruck von „Hedenskab og den fulde garnie Rovergeist" (Heidentum und der ganze
alte Räubergeist), jedoch behandelt Rothe dessen Geiselaustausch mit Karl dem Großen

nicht und erwähnt Holger Danske überhaupt nicht.36 In der gründlichsten
Materialsammlung der Aufklärungszeit, in P.F. Suhms 14-bändiger Historie af Danmark,
1782-1828, ist er ebenfalls nicht aufgenommen. Stattdessen gleitet Holger in mündliche

und lokale Volkssagen unbestimmten Alters hinüber, was wohl in einem
Zusammenhang mit den vielen Ausgaben von Volksliedern sowie der beiden Chroniken
Christiern Pedersens gesehen werden muss. Erst ab 1818 geben jedoch die Sagenforscher
der Romantik wie J.M. Thiele, Svend Grundtvig und Evald Tang Kristensen dieses

Material in gedruckter Form heraus. Es wird zu einer wichtigen Quelle für die

zeitgenössischen belletristischen Schriftsteller, die sich für das Volkstümliche einsetzen.

32 Togeby, Ogier, § 157.
33 Brix, Hans, Diderichsen, Paul, und BilleskovJansen, F.J. (Hg.): Thomas Kingos Samlede Skrif-

ter. II. Kobenhavn 1939, S. 22-23 und S. 18.
34 Pontoppidan, Erich: Den Danske Atlas. II. Kobenhavn 1764, S. 269-277.
35 Holberg, Ludvig: Danmarks Riges Historie. I. 1732, S. 61, Carl S. Petersen (Hg.): Samlede

Skrifter. VI. Kobenhavn 1923, S. 58.
36 Rothe, Tyge: Udsigt over det Frankiske Monarkie og Carl den Store, eller Christendommens

Virkningpaa Folkenes Tilstand i Europa. Tredje Deel. Forste Stykke, Kobenhavn 1776, S. 113,
133 ff. und S. 116.



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 215

Jens Baggesens Holger Danske

Elitär kommt einem eine Oper in drei Akten vor, Holger Danske, 1789 von Jens Bag-

gesen (1764-1826) verfasst, die sich wie so vieles in seinem Leben von einem
avantgardistischen Experiment zu einem Alptraum entwickelte - auch fur seinen
deutschstämmigen Komponisten F.L.TEm. Kunzen. Baggesen hatte 1788 ein Libretto
geschrieben, basierend auf der Verserzählung Oberon von C.M. Wieland aus dem

Jahr 1780. Diese unterhaltsame Geschichte über Liebe im Mittelalter, mit einem

Elfenkönig als handelndes Über-Ich, hatte mit Holger nichts zu tun. Baggesen ent-
schloss sich trotzdem, Wielands Ritter Hüon in Holger Danske umzubenennen und
Babylons Sultan Buurman zu nennen, während Wielands christliche Heldin Amanda
den Namen Palmine erhielt - Baggesens gewöhnlicher poetischer Deckname für
seine erste Ehefrau, Sophie von Haller (eine Enkelin des Alpen-Dichters Albrecht
von Haller). Die Oper wurde sechs Mal vor vollem Haus gespielt im Königlichen
Theater in Kopenhagen zwischen dem 31. März und dem 17. April 1789. Nichtsdestotrotz

setzte sich bald die Ansicht durch, Baggesen habe Holger Danske mit Taten
und Worten ausgestattet, die nicht auf der Höhe dessen sind, was man von ihm in
Chroniken und Volksliedern erfährt, und außerdem habe er mit der Wahl seiner

Vorlage in unpatriotischer Art und Weise einen Bückling vor der deutschen Kultur
gemacht. Es war u.a. der männliche Stern des Theaters, der feurige und gut
aussehende Norweger Michael Rosing (1756-1818) - 1807 war er das Modell für die
Hakon Jarl-Figur des Nationaldichters Adam Oehlenschläger - der am Namen Holger

Danske festhielt und sich weigerte, dem Kritiker Rahbek und seinem „blinde
Operahad" (blindem Opernhass) nachzugeben.37 Rösings übliches Auftreten auf der
Bühne ging damit einher, dass er sich selbst als stolze und selbständige Persönlichkeit

begriff, die alle anderen Mitwirkenden überragte, weshalb er für sich dänisch-nationale
Heldenrollen zur Erbauung des Volkes wünschte. Er versuchte auch, jedoch ohne
Erfolg, die Theaterleitung davon zu überzeugen, Schillers Wallenstein und Shakespeares
Macbeth mit ihm in den Titelrollen aufzuführen.38

In der Öffentlichkeit entstand eine größere Fehde um Baggesens Oper. Der junge

Dichter war bis dahin der Liebling der Mäzene und des Publikums. Jetzt wurde er
erstmals in seinem Leben mit einem ernsthaften Widerstand konfrontiert. Ein
Rezensent bemerkte säuerlich, das Libretto erziele bei einer Aufführung zwar seine

Wirkung, ließe jedoch die Leser kalt, die nicht einer Vorstellung beiwohnten - ohne
sich Gedanken über die Frage zu machen, ob man es als selbständigen dramatischen
Text überhaupt beurteilen sollte. Besonders schadete Baggesens literarischem Ruhm
ein übertriebenes Lob im Vorwort einer bis zur Weitschweifigkeit freien Überset-

37 Overskou, Th.: Den danske Skueplads, i dens Historie, fra de forste Spor afdanske Skuespil indtil
vor Tid. III. Kobenhavn: Samfundet til den danske Literaturs Fremme 1860, S. 407-408.
Rahbeks Haltung geht u.a. aus einem Zitat hervor, gedruckt in: Schwab, Heinrich (Hg.):
Friedrich LudwigAemilius Kunzen (1761-1817). Heide in Holstein. 1995, S. 90.

38 Peder Rosenstand-Goiske im Jahr 1789, vgl. Hansen, P.: Den danske Skueplads. Illustreret
Theaterhistorie. I. Kobenhavn [1889], S. 398-399 und 402, sowie Andersen, Vilh.: Illustreret
dansk Litteraturhistorie. II. Kobenhavn 1934, S. 735.



216 FlemmingLundgreen-Nielsen

zung ins Deutsche durch seinen Freund C.F. Cramer vom April des Jahres 1789. Der
Satiriker P.A. Heiberg gab gleichzeitig die Parodie Holger Tydske. Heroisk Opera i tre

Akter heraus, ebenfalls mit Kunzens Musik. Dieser Text wurde 1793 im zweiten
Band seiner Skuespil (Schauspiele) eingefügt, seither jedoch nicht wieder gedruckt.39

Baggesen, der am 24. Mai 1789 zu einer europäischen Kur- und Bildungsreise aufbrach,
die durch den schleswig-holsteinischen Prinzen Friedrich Christian von Augustenborg
finanziert wurde, nahm an der Auseinandersetzung nicht teil.40

Die Fehde stellte literaturhistorisch gesehen einen Zusammenprall zwischen ganz
unterschiedlichen Standpunkten dar. Auf der einen Seite stand eine Gruppe literarischer

Traditionalisten um Knud Lyne Rahbek und P.A Heiberg, mit Respekt vor
Holbergs Realismus und einem Ideal aus gesunder Vernunft und Bürgermoral; auf der
anderen Seite eine Gruppe literarischer Avantgardisten, die mit dem Neuklassizisten
Gluck die Oper ernst nahm und deren musikalisch-sinnlich überzeugende Kraft, den

Gebrauch des Übernatürlichen sowie die Inszenierung starker Gefühle wertschätzte.

Dieses ästhetische Programm wurde in einem Trinklied von Baggesen an einem privaten

Fest für das Theaterpersonal am 13. April 1789 so ausgedrückt: „Leve Spil og
Dands og Sang!" (Es lebe Spiel, Tanz und Gesang!) und ein Hoch auf „Alle danske

Muser" (alle dänischen Musen) (Str. 6) sowie auf jeden, der Sinn habe für „Samlet
Vaerd afPhoebi Skatte" (den gesammelten Wert der Schätze des Phoebus) (Str. 7), ein
keimender Gedanke eines Gesamtkunstwerks also, ausgehend von einer Harmonie
geschaffen durch Thalia, Melpomene, (Poly)Hymnia und Terpsichore.41 Politisch

repräsentierte die erste Gruppe eine beginnende demokratisch-bürgerliche Haltung
und eine nationale Erweckung, während die zweite für eine aristokratische und internationale

Weltanschauung stand, was in der Praxis auf eine an Deutschland orientierte

Haltung hinauslief.

Die Fehde verlor rasch ihren ästhetischen Charakter und wurde zu einer Abrechnung

mit dem deutschen Einfluss im multinationalen dänischen Staat. Baggesens

Holger Danske trug ganz unbeabsichtigt dazu bei, den Widerstand gegen das deutsche

Element hervorzurufen und zu stärken, gerade weil er nicht einem mittelalterlichen

Kämpen glich.

39 Kunzen schrieb zu Holger Tydske auch noch eine Parodie auf seine eigene Musik zu Bagge¬

sens Libretto, indem er sich als Stockholmer Cousin vom Komponisten des Holger Danske

ausgab (!); trotz einer Subskriptionseinladung vom 11. August 1789 publizierte er jedoch
dieses Werk nicht, so dass es immer noch ungedruckt vorliegt. Vgl. Schwab, Kunzen, S. 92.

40
Baggesen, August: Jens Baggesens Biographie. I. 1764-1793, Kobenhavn 1843, S. 188 und 181.

41 Arlaud, A. (Hg.): Jens Baggesens Poetiske Skrifter. IV. Blandede Digte. Forste Sämling 1780-
1802. Kobenhavn: Det Schubotheske Forlag 1899, S. 126. Übersichtlich lässt Baggesens

Oper sich u.a. als eine „grande opéra", eine Nationaloper, eine Literaturoper, eine Tanzoper
und sogar eine Türkenoper bestimmen, vgl. Schwab, H.: Das Fremde im Spiegel musikalischer

Karikaturen und dessen Integration in ein ambitioniertes Bühnenwerk. Baggesens und
Kunzens Oper Holger Danske (1789) als Türkenoper. In: Nielsen, Marita Akhoj (Hg.): Det
fremmede som historisk drivkraft. Danmark efter 1742. Et festskrift til Hendes Majestät
Dronning Margrethe II ved 70-ârs-fodselsdagen den 16. april 2010. Kobenhavn 2010, S. 182-
196.



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 217

Zwei Jahre zuvor, 1787, hatten die dänischen Leser noch einmal dem
unverfälschten alten Holger begegnen können, als die zehnte Ausgabe der Karl Magnus-
kr0nike und die letzte Ausgabe von Vedels und Syvs Tohundredvisebog mit Volksliedern

über Holger publiziert wurden. Der Verärgerung der Kritiker angesichts eines

singenden Nationalhelden liegt ein Nachdenken über dessen Wesen und Funktion
zugrunde. Der Bedarf für einen dänischen Holger Danske war da, jedoch suchte man
diesen vergeblich in Baggesens Gestaltung. Die Holger-Figur besitzt den Rang eines
nationalen Kleinods, sie kann nicht einfach irgendetwas bedeuten. Das Problem war
nur, dass die Empfänger, das Publikum, bereit waren, bevor eine Definition seines
Charakters in einer zeitgemäßen Form realisiert wurde.

N.F.S. Grundtvig und Holger Danske vor 1837

Adam Oehlenschläger (1779-18S0) dichtete im heißen Sommer 1811 den
kraftstrotzenden Starkad aus Saxos Liber VI und Liber VII in seiner Tragödie Stœrkodder

um, die im Februar 1812 erschien; Jahrzehnte später, 1841, veröffentlichte er die
0rvarodds Saga über einen anderen Vorzeitkämpen. Holger Danske jedoch
berücksichtigte er in seiner Dichtung nie. Sein ein wenig jüngerer Rivale N.F.S. Grundtvig
(1783-1872) sollte sich in seiner Jugend sowohl durch einen Asarus (Asenrausch)
als auch durch eine dogmatisch-christliche Periode streiten, bevor er in einem
zeittypischen Versuch, eine neue dänische Identität zu bestimmen, nach 1814 die
modernen Möglichkeiten in dieser Figur wahrnahm.

Es begann mit dem langen Gedicht Et Blad afJyllands Rimkronike (Ein Blatt aus

Jütlands Reikchronik) in der Gedichtsammlung Heimdali. Dansk Nyaars-Gave for
1816 (Heimdall. Dänische Neujahrsgabe auf das Jahr 1816), das am 28. Dezember
1815 erschien.42 In einer historischen und mythischen Interpretation Jütlands wird
Holger Danske als einer der Kämpfer Karls des Großen eingeführt (Str. 136-138).
Grundtvig weist zurück, dass er bei Roncevalles kämpfte - dieser Kampf gegen das

Heidentum steht ihm noch bevor (Str. 136) - und meint, er habe stattdessen den
Kaiser in friedlicher Absicht mit einem Schiff rheinaufwärts besucht. Der Kaiser

jedoch konnte Dänemark wegen seiner seeerfahrenen Krieger nicht erobern, und für
seinen Hof und sein Reich ging es schlecht, als er tot und begraben war. - „Og Holger

som Norman ei giaevt, /Men vildt omfoer paa Havet; / Han foer paa Hav, han

goel paa Kyst / Og giorde, hvad Man kalder lyst, / Ja Kirken stod i Lue" (Und als

Normanne kreuzte Holger nicht brav, sondern wild über die Meere, er stürmte an
den Strand und verheerte das Land, so dass Kirchen in Flammen standen) (Str.
141 ).43 Die Verse geben nicht präzise Geschehnisse der Holgerchroniken wieder -
Holger verkörpert wikingische Kriegermentalität und damit einen heidnischen und
kirchenfeindlichen dänischen Volksgeist, bewundernswerte Stärke, jedoch in der

42 Togeby, Ogier, bemerkt nichts zu diesem Gedicht.
43 Begtrup, Holger (Hg.): Nik. Fred. Sev. Grundtvigs Udvalgte Skrifter. III. Kobenhavn 1905,

S. 221-222.



218 Flemming Lundgreen-Nielsen

Richtung verkehrt. Später im Gedicht wird Dänemark als Freia bezeichnet, die
nordische Liebesgöttin, deren Ehemann ein weißer Christ ist, der alles Dunkle in der
Geschichte erklären soll. Es handelt sich hierbei um Grundtvigs Weiterdichtung von
Snorris Edda und dem Hyndluljôd, wo Freia ihren verschwundenen Ehemann Ottar
(Öör) mit Sehnsuchtstränen aus Gold beweint. Und nun soll Holger Danske 72

Könige unterwerfen, sie christianisieren und sie die dänische Sprache lehren (Str.
181). Im Weiteren soll er von Bethlehem aus in den Kampf ziehen, das Land von
Jerusalem bis zum Ganges erobern und wie ein zweiter Priesterkönig Johannes mit
der dänischen Flagge, dem Dannebrog, Indien christianisieren (Str. 182).44 Holger
soll auch die Runen und die Dichtkunst von Brynhild lernen (Str. 183-184).45 In der

nächsten Strophe, 185, wird Holger nicht apostrophiert, sondern „Dannemark", womit
deutlich wird, dass Holger in der Optik Grundtvigs zu einer Chiffre für das echte Dä-

nentum wird und nicht mehr den ursprünglichen alten Sagenheld darstellt.

Im Jubiläumsjahr der Reformation 1817 arbeitet Grundtvig mit der Gestalt Holgers
weiter und ist diesmal noch freier im Umgang mit den Quellen. Dies geschieht in zwei
Szenen in einem künstlerisch missglückten Lesedrama, Ragna-Roke (et dansk Aim ter),

gedruckt in seiner Zeitschrift Danne-Virke.46

Die erste Szene stellt ein Gespräch in Prosaform zwischen Norne-Gisest und Holger
im Haus des Erstgenannten dar. Holger kommt, um sich zu verabschieden, bevor er mit
dem Kinnbacken eines Esels den Philistern beweisen will - eine eindeutige Samson-

Identifikation (vgl. Buch Richter, 15.15-17) - dass sie säbelbeinig sind, indem er sie mit
einem gewaltigen Schlag wie am Jüngsten Tag vernichtet. Holgers Jubelfest für Luther
soll als kraftvolle Abrechnung mit den dänischen Spießbürgern auf dem stillgelegten
Nicolai-Friedhof in Kopenhagen gestaltet werden, die dort Fleisch bei den Metzgerbuden

zu kaufen pflegten. Da die Nicolai-Kirche in den Jahren 1529-1539 als Basis für den

Reformator Hans Tausen diente, wird dieser Plan für eine lokale Version der biblischen

Vertreibung der Krämer aus dem Tempel durch Christus (vgl. Matthäus 21.12-13)

geschmiedet. Norne-Giaest kann Holger jedoch etwas dämpfen, indem er ihm
vorschlägt, das Luther-Jubiläum im „Ausland" am Grab des Reformators zu feiern (in
Wittenberg), mit Brattingsborg, der Burg der nordischen Göttin der Geschichte, Saga, als

Zwischenstation auf der Reise.47 Mit zum Teil gewagten Wortspielen - stimmungsmäßig

an Shakespeares Gräberszene im fünften Akt von Hamlet erinnernd - wird Holger
überredet mitzugehen. Norne-Giaest wünscht nicht, ihn auf dem „Age-Posten"
(Postwagen für Pakete und Personen, hier möglicherweise dem Leichenwagen) zu verfrach-

44 Eine Fußnote ** verweist auf Petrus Olais Chronik, worin u.a. steht, „cum toto suo imperio,
quod 72. regna maxima includit", in Langebek, Jacobus (Hg.): Scriptores Rerum Danicarum
Medii JEvi. I. Kobenhavn 1772, S. 72.

45 Grundtvig, Udvalgte Skrifter, III, S. 230-231.
46 Ragna-Roke, (et dansk JEmter). Grundtvig, N.F.S.: Danne-Virke, et Tids-Skrift. III, Hefte 4

hrsg. am 25. November 1817. Kobenhavn 1817, S. 301-382, und aufgenommen in Grundtvig,
Svend (Hg.): N.F.S. Grundtvigs Poetiske Skrifter. IV. Kobenhavn 1882, S. 481-548, mit zwei
Manuskriptfragmenten, „Pantheon (En Morgen-Drom)", S. 564-569, und [Besoget hos
Nornegjaest], S. 577-592.

47 Vgl. DgF 7 H.



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 219

ten, sondern will ihn auf dem Pferderücken der täglichen „Ride-Post" sehen (so wie

König Hadding in Saxos Liber I über das Meer hinten auf dem Rücken von Odins Pferd

ritt). Es geht hervor, dass Holger Norne-Giaests eigener Sohn ist, ein „lang Rekkel"

(langer Kerl) und groß wie ein „Side Flesk" (eine Speckseite). Norne-Giaest ist jedoch
zu alt und zu schwach, um den Sohn tragen zu können, und Holger selbst kann den

langen Weg weder reiten noch gehen. Die Lösung des Transportproblems ist, dass was
bei Holger taugt, leicht in der kleinen „Lyse-Kasse" (Kerzenlade) der Harfe von Norne-
Giaest liegen kann, er darf nämlich nicht größer als ein Kind sein, groß muss nur seine

Demut sein (vgl. Jesus bei Matthäus 18.1-4). Also wird Holger zur Harfe in die große
Stube gesandt. Er wird darüber aufgeklärt, dass es gelingen kann, sie zu bewegen,
obwohl sie schwer ist. Insbesondere dann kann es glücken, wenn man vor ihr kniet, und er
soll auch daran denken, dass er in der Lade liegen könnte „som en lille Mund-Harpe"
(wie eine kleine Mundharfe). Holger willigt in den Versuch ein, wenn er glückt, „saa vil
vi aldrig mere skilies ad, men leve og doe med hinanden" (dann wollen wir uns nie
mehr trennen, sondern zusammen leben und sterben). Norne-Giaest bricht danach in
einen Blankvers-Monolog aus: „Saa est du kommet da, du store Time" (So bist du also

gekommen, du große Stunde). Diese Szene stellt ein positives und frommes Gegenstück

zu Noureddins teuflischem Monolog in Oehlenschlägers Aladdin von 1805, wo
dieser den naiven jungen Aladdin in die Höhle der Lampe gelockt hat. Norne-Giaest
wird nun erfahren, was Holger ist: entweder sein Trost im Alter oder Zeuge seines

schändlichen und sündhaften Lebens. Holger demütigt sich offenbar wie angekündigt,
worauf Norne-Giaest drei Strophen des Weihnachtslieds „Et Barn er fodt i Bethlehem"
(Ein Kind ist zu Bethlehem geboren) deklamiert (Str. 1, 2 und 9 des Textes sind in
Hans Thomissons Psalmebog von 1569 zu finden). Holgers Demütigung als physisch
starker Held wird mit der Geburt des Christuskindes parallelisiert, dessen Herrschaft
unendlich ist. Die eigentliche Bedeutung der Handlung schimmert durch: Der dänische

Volksgeist, Holger, Sohn des Nordischen Geists, Norne-Giaest, sichert der nationalen

Poesie Tragkraft (mit der Harfe), bringt das Kindliche zur Welt (Jesus in der

Krippe) und befreit dadurch den tausendjährigen Geist des Nordens von der Furcht

vor dem Tod und der Sünde.

Der Transport gelingt, denn in der zweiten Szene kniet Norne-Giaest bei Luthers
Grab. Er küsst den kalten Stein, muss jedoch - immer noch in Blankversen - bekennen,
dass dort, wo Luther Licht brachte wie „Nordlys i den Fimbul-Vinter" (Nordlicht im
sehr strengen Winter), heute „et aegyptisk Morke" (eine ägyptische Finsternis)
herrscht. Norne-Giaest will jedoch wie die Witwe, die ihre letzten beiden Scherflein gab

(vgl. Markus 12.42-44), das Grab mit einer freundlichen Lampe erleuchten, obwohl
sein Licht klein ist und dessen Ausbrennen seinen eigenen Tod bedeutet. Er ruft darauf
seinen Sohn Holger aus „Lysets snevre Kammer" (der engen Kammer des Lichts), um
den Kerzenstummel angezündet über Luthers Grab zu halten, während er selber seinen

„Schwanengesang" zu den Klängen der Harfe singen will. Holger tritt zitternd und
erschauernd hervor, weil sie, wie Norne-Giaest ihm erklärt, Pflegebrüder seien, „Og ud af
Tiden maae vi folges ad" (und aus der Zeit müssen wir gemeinsam scheiden). Holger
versteht das Geheimnis seines Lebens so, dass er nur Norne-Giaests „Lebenszeichen"



220 FlemmingLundgreen-Nielsen

und selbst nichts sei, weshalb er gerne seinen und des Vaters Scheiterhaufen entzündet,

wenn er sicher sein kann, dass dies Gottes Willen entspricht. Mit den Worten Christi
über den bitteren Kelch im Garten Gethsemane (vgl. Matth. 20.39) antwortet Norne-
Giaest, er wisse, dass sie nicht die Krone des irdischen Lehens auf das Grab des heiligen
Mannes legen werden: „Nei, 0ie-Blikket, som os künde times, / Berorelsen i Stovet

er det kun / Af christen Kiaerlighed vi her opoffre". (Nein, der Augenblick, der uns
bevorstehen könnte, Berührung im Staub, ist es bloß, was wir hier aus christlicher
Liebe opfern). Norne-Giaest zufolge ist die Parallele zu dieser Situation die alttesta-
mentliche Szene, wo Abraham, der sowohl an der Verheißung von Isaak festhalten
als auch Gott gehorchen sollte, sich gezwungen sieht, seinen einzigen Sohn auf dem
Scheiterhaufen zu opfern (vgl. 1. Mose 22.1-18). Er beruft sich auch auf die Worte
der Bergpredigt „lasst euer Licht scheinen" (vgl. Matth. 5.16). Holger bittet um ein
Lied des Skalden Norne-Giaest, das ihm Kraft zur Selbstopferung geben kann,
woraufhin dieser eine lange und dunkle Ballade dichtet. Darin werden drei
Verhaltensmöglichkeiten vor dem Grab Luthers skizziert: eine stumme, betrübte, kalt
starrende, statuenartige Steifheit, ein sachte flüsternde und bebende, tränenreiche
Wehmut oder ein Gesang über den Sieg, Tod, Rache und Auferstehung. Norne-
Giaest wählt die letzte, ausgehend von Siegfried dem Drachentöter und anderen

Figuren der Wälsungenlieder, dabei gibt es auch sporadische Ausblicke auf das

Beowulf-Epos (das Ungeheuer Graendel und dessen Mutter „paa Nykke-Havets Bund"
[auf dem Meeresgrund]48 werden als die römisch-katholische Kirche ausgelegt), die

Bibel (der Geist König Davids; der Baal-Anhänger Jesabel aus dem Buch der Könige,
1.16, 31,18 und 21 sowie 2.9) und die Kirchengeschichte („Romas Trold"). Mit einem
besonders kräftigen Licht des Kerzenstummels und einem speziellen Klang des Lieds
mündet das Gedicht in eine Reihe Strophen, die den Glauben bekräftigen, dass Gott
und der Erlöser deren toten Kinder „Af Stene som af Stov" (von Steinen wie von Staub)
auferwecken können, so dass der Held „brat opspringe / Alt af sin Himmelseng" soll

(plötzlich aufspringen wird von seinem Himmelsbett). In einer zukünftigen gemeinsamen

Auferstehung sollen sich Jung und Alt in Hrod-Gars Königshalle treffen „Til Fryd
om Gildes-Bord" (zur Freude beim Festschmaus). Auch wenn Norne-Giaests Kerze

erlischt, wird sie mit Weisheit wieder angezündet und soll ewig leuchten „Som Soel i
Middags-Glands" (wie die Sonne im Mittagsglanz). Ein solche Vertröstung erquickt
die Seele des bereits vom Tode gezeichneten Holger und lindert seine Schmerzen mit
„Psalmens Olie" (Psalmenöl). Während die Flamme von Norne-Giaests Kerze um seine

Finger spielt, wobei er trotz der Hitze die Umklammerung nicht lösen will, bittet er um
einen Abendpsalm, um einzuschlafen. Die Antwort wird von Norne-Giaest in einer

Verkündigung gegeben, in der Form eines Gedichts, in dem Strophen aus Thomas

Kingos Oster- und Auferstehungslied „Som den gyldne Soel udbryder" (Wie die
goldene Sonne ausbricht) von 1689 mit Grundtvigs eigener Auslegung frei vermischt werden.

Strophe 7 ist Holgers eigentliches Wiegenlied, in dem der Tod als süßer Schlum-

48 Das selbsterfundene Wort „Nykke-Hav" spielt damit, dass „Nykke" (Verwirrung, deutsch
„Nücke") und „Nokke" (Wassermann, Wasservolk, deutsch „Nixe") im Dänischen gleich
ausgesprochen werden.



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 221

mer idealisiert wird. Indem er mitsummt, nimmt Holger Anteil an der ,Kraft des

Zeichens' („Tegnets Kraft"). Es endet in Strophe zehn mit einem Bekenntnis zum
dichterischen Gesang, frei dem ersten Lied aus Kingos Passionszyklus in Vinter-Parten 1689

(Nr. 160, Str. 8) entliehen: „Troe og sjung! Saa skalst du stige / Sjungendes til Himme-
rige" (Glaube und singe! So wirst du singend steigen in das Himmelreich). Luthers

Geist kommt hinzu mit zwei Strophen des Kirchenlieds „Vom Himmel hoch da komm
ich her" (Str. 1 und 15) und überzeugt Holger endlich, „Guds Kraft" (Gottes Kraft) zu

spüren. Holger Danske stirbt mit den Worten des alten Simeon auf den Lippen (Lukas,

2.29-30): „Nu farer jeg herfra i Fred, / Mit 0ie saae Guds Herlighed" (Nun fahr ich

hinfort in Frieden, / Meine Augen sahen Gottes Herrlichkeit). Es ist Luther, der in der

folgenden langen Replik Holgers Todesaugenblick referiert. Luthers Geist ruft seinerseits

den Geist des angelsächsischen Dichters Csedmon hervor, Davids nordischem

Nachfolger - Grundtvig gibt vier Verse von Caedmon und vier aus dem Beowulf im

Original wieder. Norne-Giaest ist auch bei einem hoffnungsvollen Lied dabei, bestehend

aus 21 Strophen, von denen die ersten elf Davids Psalm Nr. 84 paraphrasieren:

„Hvor liflig, hvor rolig / O Gud! Er din Bolig!" (Wie lieblich sind deine Wohnungen,
Herr der Heerscharen). Damit endet die Szene - und damit erschöpft sich auch Holger
Danskes Part im Gedicht, in dessen restlichem Teil Norne-Giaest die Hauptperson ist.

Dieser starb demnach trotz allem nicht zusammen mit seinem Sohn. Mit dieser besonderen

Dichtung ist es Grundtvig weder geglückt, seinen gebildeten Lesern Holgers
Bedeutung nahe zu bringen noch eine anschauliche, populäre Figur aus ihm zu machen;

man findet bei ihm nicht die Spur desjenigen Holger Danskes, der uns in den Sagen,
Liedern und Chroniken gegenübertritt.

Hingegen inspirierte die Volksüberlieferung zwei jüngere Dichter. Poul Martin
Moller (1794-1838) schrieb in den 1810er Jahren eine humoristisch-groteske Ballade,

Holger Danske og Skrœdderne (Holger Danske und die Schneider), über den großen
starken Mann, von dem gesagt wird, er habe in einer tödlichen Schlägerei alle Schneider

gebrechlich und schielend gemacht - der Text wurde erst postum 1839 gedruckt.49

Hans Christian Andersen (1805-1875) bringt 1830 seine eigene, unoriginelle
Balladenversion der Sage von Holger Danske in der „gothisk gamle" (gotisch alten)
Kasematte von Schloss Kronborg mit einem langen Bart, der bis auf die Platte des steinernen

Tisches wächst, und fügt noch weitere Schauereffekte hinzu. Sein Händedruck

verbiegt mühelos einen entgegen gestreckten Eisenriegel, und er verspricht, Dänemark

zu helfen, wenn es in Not gerät.50 Beide Dichter waren mit J.M. Thiele bekannt, der
dänische Volkssagen sammelte und herausgab (1818-1823) und als ihre Quelle in Frage

kommen kann.51

49 Winther, Christian (Hg.): Efierladte Skrifter afPoul M. Moller, I. Kobenhavn 1839, S. 60-67.
50 Mortensen, Klaus P. u.a. (Hg.): Andersen. H.C. Andersens samlede vaerker, 7. Digte I 1823-

1839. Kobenhavn 2005, S. 102-103, 600.
51 Togeby, Ogier, §§ 169 und 173.



222 FlemmingLundgreen-Nielsen

In Grundtvigs übrigem Wirken spielt Holger keine große Rolle mehr. Als der

Sprachforscher Rasmus Rask von seiner großen Indienreise52 nach Kopenhagen
zurückkehrte, wurde er am 14. Mai 1823 mit einem Lied von Grundtvig53 bei einem
Festessen im königlichen Schießstand willkommen geheißen. Etwas überraschend ist Holger

Danske hier die Hauptperson des Textes. Denn wie dieser 72 Könige östlich von
Jerusalem bezwang (Str. l), beherrscht Rask 72 Sprachen, und wie jener Indien mit
Macht gewann, nahm Rask das Land geistig in Besitz. Der Holger der Chronik zog
westwärts aus Jerusalem und kehrte in sein Vaterland zurück (Str. 6), wo er wie ein
zweiter Thor Riesen in Austurveg, im Baltikum, jagen wollte (Str. 7). Sein wagemutiger
Kundschafter auf dem Weg zum Ganges (Str. 8) wurde Rask, der wie ein „Hr. Tjalfe
hin unge" aus Snorris Edda das Wissen über wenig bekannte Sprachen nach Hause
brachte (Str. 9). Weil Holger „foruden Staalhandske" (ohne Stahlhandschuh) auf der

Erde von Pol zu Pol gewonnen hat, soll er wie ein „Aand over Kongestol" (Geist über
dem Königsstuhl) durch die Zeiten und jetzt also über dem König in Lejre (Frederik
VI. in Kopenhagen) schweben (Str. 10-11). Rask ist ebenfalls ein solcher „Snaren-
svend" (begabter und aufgeweckter junger Mann),54 heimgekommen mit „Jaertegn ffa
Pali og Pehlvi og Zend, / Med Bytte fra Jaetter og Trolde!" (Wunderzeichen von Pali

und Pehlvi und Zend, mit Beute von Riesen und Trollen!) (Str. 12). In der Schlussstrophe

(13) wünscht sich Grundtvig, dass Holger, der dänische Geist, immer einen

Boten und starke Kämpen finden möge, um 72 Kronen zu gewinnen und um das

Kennzeichen - das Banner oder sogar den „Danebrog" (Str. Ii) - am Ganges
einzupflanzen. Statt der Stahlhandschuh-Eroberung des Toten durch „Schwert und Speer"
wie bei einem anderen Eroberer des Ostens, Alexander dem Großen (Str. 3), wollen
die Dänen vielmehr eine friedliche Eroberung des Lebendigen - im gegebenen Fall
die Sprachen. Der Einsatz ist geistig, schenkt jedoch Ruhm, so dass „Os Folkene
höre og lyde" (die Völker uns hören und lauschen) (Str. S), und er wird mit „aerlig
Sold" (ehrlichem Sold) (Str. Ii) belohnt. Ein „fuldkommelig sikker" (vollkommen
sicherer) (Str. 8) wissenschaftlicher „god Besked" (guter Befund) (Str. 9) ist eine

„Fryd" (Freude) (Str. Ii). Das ist das neue kulturell bestimmte Ideal des Dänen-
tums nach dem Verlust Norwegens 1814-1815, jedoch immer noch recht
unanschaulich präsentiert.

Holgers Name wird in Grundtvigs Kr0nike-Riim, einer Weltgeschichte in monologischen

Balladen, von 1829 (erweitert und nachgedruckt 1842) und in Band II seines

Haandbog i Verdens-Historien 1836, im Abschnitt über Karl den Großen, erwähnt.55

52 Kjjer, Iver: Med Aladdin til 0sterland. Om Rasmus Rasks Rejse til Indien 1816-23. In: Scave-

nius, Bente (Hg.): Guldalderens Verden. 20 historier fra nœr ogfjern. Kobenhavn 1996, S. 64-
73.

53 Grundtvigs Poetiske Skrifter, V, S. 108-110.
54 Vgl. DgF 2, 3 und 7.
55 Grundtvig, Nik.Fred.Sev.: Kronike-Riim til Borne-Lœrdom med Indledning og Anmcerkninger.

Kobenhavn 1829, Gedicht Nr. XXVII; Grundtvigs Udvalgte Skrifter, VI, S. 686.



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 223

B.S. Ingemann

B.S. Ingemann (1789-1862) ist es schließlich, der 1837 Holger Danske seine endgültige
Gestalt in der romantischen Epoche des 19. Jahrhunderts gibt.

Die Vorgeschichte ist, dass Ingemann in einem Brief an Grundtvig vom 10. November

1834 die Idee lancierte, Holger Danske mitten im 20. Jahrhundert zurückkehren zu
lassen. Aus der Erkenntnis heraus, dass lange Versdichtungen nicht mehr in Mode
waren, bekam Ingemann „det Indfald at meddele dem som Prover i en Recensjon over et
uskrevet Digt i 36 Sange. I en Oversigt af Ideen skulde Anmeldelsen supplere det mang-
lende, i det den tillige parodierede Tonen i slige Referater" (den Einfall, diese als

Kostproben in einer Rezension über ein ungeschriebenes Gedicht in 36 Gesängen
mitzuteilen. In einer Übersicht über die Idee sollte die Rezension das Fehlende ergänzen,
indem diese gleichzeitig den Ton in solchen Referaten parodieren sollte).56 Grundtvig
antwortete am 15. November ziemlich unengagiert: „Holger Danske modes jeg gjserne
med, i hvad Aarhundrede dig behager" (mit Holger Danske treffe ich mich gerne, in
welchem Jahrhundert es dir auch immer behagt), sechs Wochen später jedoch, am

Weihnachtstag, schrieb Ingemann zurück:

Gamle Holger har jeg lagt hen; det er kun Fragmenter af et uskrevet Digt i en fingeret
Recensjon derover, - en Grille af et egensindigt Lune, som mine gode Venner maa sige

mig, hvad duer til, inden det gives Fjenden til Pris.

Den alten Holger habe ich zur Seite gelegt; es sind nur Fragmente eines ungeschriebenen

Gedichts in einer fingierten Rezension darüber, - eine Grille einer eigensinnigen
Laune, von der meine guten Freunde mir zuerst sagen sollen, was es taugt, bevor es

dem Feind preisgegeben wird).S7

Das Resultat, Holger Danskes Tilbagekomst i det tyvende Seculum (Holger Danskes
Wiederkehr im zwanzigsten Jahrhundert), das vor Weihnachten 1834
niedergeschrieben sein muss, wurde erst 1864 postum gedruckt.58 Die Fiktion des Textes ist
dem zuerst genannten Ingemann-Brief zufolge, dass er publiziert werden soll, „et
Hundrede Aar efter, at vi ere gangne her fra" (hundert Jahre nachdem wir [Ingemann

und Grundtvig] aus dieser Welt geschieden sind). Der fiktive Rezensent referiert

über das rezensierte Epos, dass der zurückgekommene Holger seinen 1154.

Geburtstag feiert, was einigermaßen passend mit der Regierungszeit Karls des

Großen ein Geburtsjahr um das Jahr 760 ergeben würde, so dass das wunderliche

56 Grundtvig og Ingemann, S. 162-163.
57 Grundtvig og Ingemann, S. 166 und 170.
58 Ingemann, B.S.: Samlede Skrifter. Afd. IV. 9. Bind. Kobenhavn 1864, S. 24-49. Der Herausge¬

ber,!. Galskjot, hat den Text vorne in demjenige Band angebracht, der den Untertitel „Digte
fra 1845 til Udgangen af 1861" (Gedichte von 1845 bis zum Ende des Jahres 1861) fuhrt,
bemerkt aber in einer Fußnote, dass dieser Text sicherlich 1835 oder 1836 geschrieben worden

sei. Anders dagegen Togeby, Ogier, § 172: der Text setzt dort fort, wo Holger Danske,
1837, endet, und Begriffe wie Dampfmaschine und Gemeindeordnung deuten auf die 1840er
Jahre hin - zwei kaum stichhaltige Argumente.



224 Flemming Lundgreen-Nielsen

Gedicht in der Praxis doch eher ca. 1914 spielen müsste.59 Der Text ist in jeder
Hinsicht als Zukunftsvision, als Utopie, aufzufassen.

Die Handlung ist relativ einfach. Holger wird in seinem Grab durch gewaltiges
Schnarchen der Dänen des neuen Zeitalters geweckt. Er tritt aus seinem Grabhügel
heraus, in „ridderligt Costume fra Carl den Stores Tid med et uhyre langt Skaeg" (in
Rittergewand aus der Zeit Karls des Großen mit einem ungeheuer langen Bart), und
einem „Tjornestok" (Dornenstock) in der Hand. Er trifft auf einen philosophischatheistischen

Bauern auf einem Dampfpflug und vermisst in der dänischen Landschaft

Spuren der Marienverehrung und anderer katholischer Gebräuche, ja, sogar
der Glaube an Gott selbst ist verschwunden. Der Zeitgeist von 1834 hat dergestalt in
seiner weiteren Entwicklung zum nachfolgenden Jahrhundert die Einwohner zu

„moderne, sangvinisk-phlegmatiske Landsmaend" (modernen, sanguinisch-phlegmatischen

Landsleuten) (S. 28) gemacht, die für Holgers Geschmack zu viel spotten
und zu wenig singen.

Holger trifft jedoch eine Prinzessin Thyra aus dem echten Königsgeschlecht von
Thüle. Sie liebt „de gamle poetiske Folkeviser" (die alten poetischen Volkslieder)
und besitzt ein tiefes religiöses Gefühl. Ihr Verlobter, Prinz Frode, ist verschwunden,
sie selbst gefangen, und ihr zukünftiger Schwiegervater, der alte Kaiser, wurde unter
Vormundschaft gestellt, weil er Abstand von den Gedanken der Zeit bezüglich „Plu-
ralitetens absolute Magt" (der absoluten Macht der Mehrheit) genommen hat. Thyra

singt noch von ihrem Gefängnis aus: „I Norden har Troskab hjemme!" (Im Norden

hat die Treue ihr Heim!) und hat von Holgers Wiederkunft geträumt. Ihr
Gesang wird „voldsom ved en Folketumult" (gewaltsam durch einen Volkstumult)
abgebrochen, in dem Holger den verkleideten Prinzen Frode rettet und ihn in
Sicherheit bringt. Nachdem er eine Reihe von Repräsentanten des neuen verwerflichen

Zeitgeists zur Rede gestellt hat, wohnt Holger, der offenbar auch Thyra aus

ihrem Gefängnisturm befreit, der Vermählung des Paares in einem entlegenen
„Fjelddal" (Bergtal) bei, einem heimlichen Versammlungsort des abgesetzten
Regimes. Holger soll sich nun auf sein Wesen und seine Funktion im 20. Jahrhundert
besinnen. Das geschieht auch, als beim Hochzeitsfest in einem nächtlichen Zauberspiel

Szenen aus Holgers früherem Leben dargestellt werden, mit der Braut in der
Rolle der Fee Morgana und dem Bräutigam als Holger. Der richtige Holger wird sich

„hele Nationens Liv" (des ganzen Lebens der Nation) bewusst, und die edle Poesie

im Spiel, das ihm wie Zauberei von Oberon und Titania vorkommt, begeistert ihn
dazu, die Aufführung von seinem Zuschauerplatz aus mit einem Kuss auf die Stirn
von Thyra/Morgana abzubrechen. Holger sagt von sich, er sei hellwach in diesem

glücklichen Asyl und bereit, „Alt, hvad han troer at behove, til Grundlaget for en

aandrig og lykkelig Folkeexistens" (alles, was er als Grundlage für eine geistvolle und
glückliche Existenz des Volkes zu brauchen glaubt) zu versammeln. Unterstützt wird

59 Die Schlacht von Ronceval wird auf das Jahr 778 datiert, falls also Holger beispielweise acht¬

zehn Jahre alt ist, d.h. ca. 760 geboren, als er an der Rache für Roland beteiligt ist, muss seine
Wiederkunft auf das Jahr 1914 berechnet werden. Ingemann hat sich sicherlich keine
genauen chronologischen Vorstellungen gemacht.



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 225

er dabei von einem alten apostelähnlichen Bischofmit „Pauluskraft i mildtJohannes-
Blik" (Pauluskraft im milden Johannes-Blick) - ein Porträt Grundtvigs? - sowie von
einem wiedergeborenen Piaton und von der unveränderten dänischen Natur mit
rauschenden Wäldern und brausendem Meer. Holger präsentiert sich als Mann des

vorigen Jahrtausends, mürrisch, ein bisschen herb wie ein Medizinkraut, ein wenig
schäumend wie gutes Bier, ein bisschen altmodisch und rauh, jedoch selten
weinend, nie zweideutig in seiner Rede, und mit Ernst in seiner Freude. Sein nati-
onalpolitisches Programm setzt „et jaevnt gudfrygtigt Sind" (ein schlichtes, gottes-
fürchtiges Gemüt) voraus, verbunden mit „den christelige Religions Gjenindforelse"
(der Wiedereinführung der christlichen Religion). Er wendet sich in mehreren
Gedichten gegen den Atheismus und den Hass auf das Christentum und bietet den

gewaltsamen Genius des Zeitgeistes Einhalt mit einem christlichen Lehrgedicht.
Dieser wird wie „en stor Ynglingsskikkelse med et vildt, naesten daemonisk
flammende Blik" (eine große Jünglingsgestalt mit wildem, beinahe dämonischem Blick)
dargestellt, der den Gottesglauben der vergangenen 19 Jahrhunderte wie „en stor,
sygelig Folke-Drom" (einen großen, kränklichen Volks-Traum) verachtet. In noch
weiteren, jedoch unzitierten religiösen Gedichten, die Holger zugeschrieben werden,

wird einem unzeitgemäßen Gottesglauben Ausdruck verliehen. Die allegorische
Handlung wird von einer neuen konkreten Umwälzung abgelöst: Ein Renegat
übernimmt die Macht, führt Vermögensgleichheit ein, täuscht Volksherrschaft unter
einer wie ein Kaiser geformten Holzmaschine vor, unterstützt von Holzsoldaten und
einer Dampf-Kriegsmaschinerie; Materialismus und Geldmacht herrschen in
imponierender Pracht (die Parallelen zu Krösus, Mammon, Fortunatus und Plutus werden

herangezogen). In dieser Weise provoziert, kommen Holger Danske und der
alte Kaiser zurück, stürzen den Renegaten und vernichten den Holzkaiser, führen
eine bürgerliche Ordnung wieder ein, wonach dem Christentum, der Kirche und der
Geistlichkeit ihre angestammten Plätze zurückgegeben werden; die Vermögens-
nivellierung wird als Unmöglichkeit, geistige Gleichheit als Phantasie aufgegeben,
die Ehe wird wieder eingesetzt und dem Volk wird erlaubt, „saamegen personlig
Frihed, som den feiles Frihed og Rolighed tillader" (so viel persönliche Freiheit wie
es die Freiheit und Ruhe für alle zulassen) zu genießen. Holger hält eine begeisterte
Rede vor dem Volk über dessen Wiedergeburt - und verschwindet darauf, „Han
doer dog nu ikke, men bliver kun usynlig, medens hans Aand og Kraft aabenbarer sig
i hele Folket" (Er stirbt aber nicht, sondern wird nur unsichtbar, während sein Geist
und seine Kraft sich im ganzen Volk offenbaren). Er hat nämlich die erstaunten
Dänen mit seinem Gesang „gjennemglodet" (durchglüht) - das Verb deutet sicherlich
eine Verklärung wie diejenige von Jesus auf dem Berg (vgl. Matth. 17.2) wie auch
das Pfingsterlebnis mit der Flamme des Heiligen Geistes über den Köpfen der
Gläubigen (Apostelgeschichte 2.1-4) an. Thyra und alle anderen freien nordischen Seelen

sind „fuldkommen overbeviiste" (vollkommen überzeugt) von Holgers „usynlige
Naervaerelse" (unsichtbarer Gegenwart) in der Strophe: „Han svinger, sit Folk gjen-
givet, / Foryngelsens Krone i Haand. / Han lever med Folkelivet - / Han vaager
med Nordens Aand." (Er schwingt, seinem Volk wiedergegeben, die Krone der Ver-



226 Flemming Lundgreen-Nielsen

jiingung in der Hand. Er lebt mit dem Volksleben - er wacht mit dem nordischen
Geist.)

Dieses vollumfänglich ungeschriebene Epos wird in zentralen Auszügen von dem
erwähnten fingierten Rezensenten zitiert. Künstlerisch gesehen fallen die Zitate in
zwei Kategorien. Die eine besteht aus 16 Passagen in fünffüßigen Jamben, die 14

reguläre Ottavestrophen beinhalten, fünf unvollständige oder zu vollständige
Ottavestrophen und schließlich sechs Beispiele mit Verslinien mit Paarreimen oder
anders kombinierten Reimen. Dieser Teil des Epos hätte Ingemanns romantischem
Jugendepos in neun Gesängen, De sorte Riddere (Die schwarzen Ritter), von 1814
gleichen können, sowohl was die Ottaven anbelangt als auch in der Vermischung
von konkreter Märchenhandlung mit allegorisch-abstrakter Auslegung. Die andere

Kategorie wird durch das Balladenmetrum definiert, diejenige Form, die in den
einzelnen Gedichten in Holger Danske von 1837 dominiert. Es gibt neun Beispiele mit
insgesamt 24 vierzeiligen volksliedhaften Strophen, ein Beispiel mit fünf sechszeili-

gen, trochäischen Strophen sowie vier Beispiele mit endreimenden Versen von
wechselnder Länge. Die zitierten Teile des Epos, von denen keiner im Text von
1837 zu finden sind, hinterlassen nicht den Eindruck überzeugender lyrischer
Inspiration; am besten sind noch die knappen vierzeiligen Balladen gelungen. Eine Wendung

am Schluss von Holger Danskes Rede ans Volk: „Hvert Ord var som en Dolk,
/ Der traengte dybt og skaansellost i Sindet" (Jedes Wort war wie ein Dolch, der tief
sich in den Geist einbohrte) (S. 48) erinnert an Hamlets und Gertruds Repliken bei
Shakespeare, wie auch das nächtliche Zauberspiel beim Hochzeitsfest im Gebirgstal
in der genauen Mischung zweier unterschiedlicher Fiktionsniveaus vielleicht auch

Shakespeares Verwendung der Spiel-im-Spiel-Technik widerspiegelt.60
Der Rest der Rezension ist der Eindruck des Rezensenten als Zusammenfassung

in Prosa der „Digtets labyrinthiske Irgange" (labyrinthischen Irrgänge des

Gedichts), mit Thyra als Ariadnefaden. Weder der Verfasser des Gedichts noch der
Rezensent werden benannt. Ingemann wollte eine zu rationale und gewöhnliche
Kritik lächerlich machen, ging jedoch lau ans Werk. Der Rezensent schreibt einleitend,

er sei ein persönlicher Freund des Dichters und halte sich daher vor allem an
die gelungeneren Teile des Gedichts. Er gewinnt weder scharfes Profil noch kontrastive

Wirkung. Obwohl er eine einzelne Verspassage dafür kritisiert, dass sie zu
hochgeschraubt sei, hat er auf der anderen Seite keinen Tadel mehr übrig für das unmögliche

Bild eines „Jonashval i Havet" (Jonaswales im Meer), der nach einer begrabenen

Wahrheitsperle taucht. Viele Textteile des Rezensenten konzentrieren sich in
knöchernem Stil auf den Ideeninhalt. Thyra ist „en Repraesentantinde for den re-
neste nordiske Kvindelighed" (eine Repräsentantin der reinsten nordischen
Weiblichkeit), Holger „en Eventyrhelt for alle kommende Slaegter" (ein Abenteuerheld
für alle kommenden Geschlechter) und „Ridderaandens europaeiske Gjenopliver"
(der europäische Erneuerer des Rittergeists). Frode/Holger im Zauberspiel sehen in

60 Shakespeare, William: Hamlet, IILii: „I will speak daggers to her, but use none", und Ill.iv:
„These words like daggers enter in mine ears"; das Spiel im Spiel an derselben Stelle in IILii.



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 227

der Erinnerungsquelle bei Thyra/Morgana mit Verwunderung „sit Folks historiske
Liv i store Billeder af alle forgangne Tider" (das historische Leben ihres Volkes in
großen Bildern aller vergangener Zeiten), eine Episode, die in sich ein Epos von 24

Gesängen ausmacht, doch erspart der Rezensent dies den Lesern. Thyra/Morgana
singen von „Gjenopvaekkelses-Stunden" (dem Wiedererweckungs-Augenblick), der

Holger der Wirklichkeit strebt nach einer Tätigkeit „for Folkets Regeneration og
Landets Redning" (für die Regeneration des Volks und die Rettung des Landes).
Gewaltsame Eingriffe in eine traditionelle Regierungsform fasst der epische Dichter
sehr negativ auf. Der Rezensent dagegen ist skeptisch gegenüber den religiös-christlichen

Gedichten, die Holger Danske zugeschrieben werden, weil sie die eigenen
Betrachtungen des Dichters ausdrücken: „Dog heri, som i Meget, er denne Forfatter
egensindig, og al Kritik er udentvivl spildt paa ham." (Doch darin, wie in vielem
anderen, ist dieser Verfasser eigensinnig, und alle Kritik ist ohne Zweifel vergebens).

Ingemanns poetisch-kritisches Fragment steht nahe bei den formlosen Chronikgedichten,

mit denen Grundtvig in den 1810er und 20er Jahren Holger Danske zurückholte.61

In einem Brief an Grundtvig vom 10. November 1834 meint Ingemann ganz
richtig, „saaledes at forene noget negativt og positivt, tror jeg nu naeppe lader sig

gjore til manges Fornojelse" (dergestalt etwas Positives und Negatives zu vereinen,
lässt sich meines Erachtens kaum zum Vergnügen vieler machen), es wird „kun et

Spogelse - Sjseien af et ihjelslaget Digt, som enhver selvkan digte faerdigt efter Behag

og laegge saa meget Liv i, han har ved Haanden" (nur ein Gespenst - die Seele eines

totgeschlagenen Gedichts, das jeder selbst nach Gutdünken fertig dichten und soviel
Leben hineinfließen lassen kann, wie ihm zur Verfügung steht).62 Glücklicherweise
nahm sich Ingemann anderthalb Jahre später des Stoffes wieder an, jedoch mit einer
anderen Konzeption.

Das Resultat ist Holger Danske, Et Digt (Holger Danske. Ein Gedicht), das aus 66

Einzelgedichten besteht, geschrieben in ungefähr drei Monaten im Jahr 1836. Es ist
bekannt, dass das erste Gedicht am 5. Oktober und das letzte am 20. Dezember in der
Öffentlichkeit vorgetragen wurden. Die Quellen der Gedichte sind in erster Linie die
beiden Chroniken von Christiern Pedersen aus demJahr 1534 (in späteren Ausgaben),
ein fragmentarisches färöisches Lied über die Schlacht von Roncevalles sowie
Eginhards Biographie über Karl den Großen, weniger jedoch die Volkslieder bei Vedel und
Syv und überhaupt nicht die Volkssagen der Romantiker. Das Werk wurde im Januar
1837 in den Druck gegeben und soll am 6. April herausgekommen sein, wie den

Annoncen zu entnehmen ist. 1845 erschien eine zweite Auflage mit einer Vorrede und
einem zusätzlichen Gedicht.63 Die fünf Liedkreise des Gedichtzyklus bestehen aus un-

61 Die Ingemann-Forschung beschränkte sich auf eine sehr kurze Wiedergabe der Handlung des

Fragments, so etwa bei Galster, Kjeld: Fra Ahasvérus til Landsbybornene. Kolding: Konrad
Jorgensens Bogtrykkeri 1927, S. 35-36, Langballe, Carl: BS. Ingemann. Et Digterbillede i nyBelys-
ning. Kobenhavn 1949, S. 151-154, Togeby, Ogier, § 172.

61 Grundtvig og Ingemann, S. 163.
63 Ingemann, B.S.: Holger Danske. Et Digt. Kobenhavn: Andreas Seidelin 1837; Ingemann, B.S.:

Ahasvérus og Holger Danske to Eventyrdigte (Med Tillceg af Smaadigte fra 1819-1832). Kobenhavn:

C.A. Reitzel 1845.



228 Flemming Lundgreen-Nielsen

gefähr gleich vielen Einzelgedichten, nämlich 13, 13, 16, 14 und 10 Gedichten. Am
Schluss jedes Gedichts findet man jeweils ein Schlüsselerlebnis, das zum nächsten
Gedicht überleitet.

I. Hjemmet. Udgang i Verden (Daheim. In die Welt hinaus) schildert Holgers
Geburt, hei der seine Mutter ihr Leben verliert, seine Eigenschaften, die ihm von sechs

Feen in der Wiege geschenkt werden - diese ist der Schild, auf dem der Stammvater des

Königgeschlechts, König Skjold, als Säugling gelegen hat - und seine Kindheit bis zur
Klimax, als er als junger Mann und Geisel in die ehrlichen Augen Karls des Großen
blickt und sich umgehend taufen lässt: „I Rhinen sprang Holger Danske - / Sprang op
som en Christenmand." (In den Rhein sprang Holger Danske - sprang wieder heraus
als ein Christ). Die beiden Sprünge, die seine physische Reaktion auf den unergründlich

gläubigen Blick Karls des Großen darstellen, drücken aus, dass impulsive Gefühle
und Leidenschaft stärker sind als der Verstand.64 Ein abschließendes Gedicht über den

Schreiber Eginhard und die Tochter des Kaisers, die sich in einer pikanten Intrige
lieben und schließlich ein Paar werden, stellt eine überflüssige Wiederholung von Jens

Baggesens Versdichtung Emma aus der Zeitschrift Minerva 1786-1787 dar.

II. Holgers Ungdom (Holgers Jugend) präsentiert seine erste Tat, die Entlarvung des

verräterischen lombardischen kaiserlichen Bannerträgers Alor. Holger trägt dessen

Rüstung und wird nicht erkannt, bevor der Sieg feststeht. Holger „loe paa Dansk under

Hjelmen" (lachte auf dänische Weise unter seinem Helm) und leistet so anonym und
bescheiden seine solide Tat. Nach einem gewonnenen Duell gegen den indischen Fürsten

Carvel wird er von dessen Männern gegen alle Regeln in einem Turm gefangen
gehalten, wo die schöne Geliebte des Gegners, die Jungfrau Gloriant, ihn bewachen

muss. Der edle Carvel will das Unrecht aufwiegen, indem er sich selbst freiwillig in die

Gewalt Karls des Großen begibt - eine Praxis feinster geistiger Gesinnung der Ritterzeit.

Holger wird später aus dem Gefängnis befreit, um den Kämpen Burmand zu töten
und wird Zeuge, wie Karl zum Weltherrscher gekrönt wird. Obwohl Holger rechtmäßig
eigentlich Gloriants Hand gewonnen hat, verzichtet er auf sie, weil sie und Carvel sich

so inniglich lieben. Als sie auf einem Schiff die Heimreise nach Indien antreten und
dieses im Sonnenuntergang entschwindet, wird Holger mit einem Anblick des Schlosses

der Fee Morgana im Himmel belohnt. Sie steht auf einem Balkon, noch schöner als

Gloriant, mit „Naturens dybeste Drom" (dem tiefsten Traum der Natur) in ihren
Augen. Wohl kann der Anblick nicht festgehalten werden, aber jedes Mal, wenn Holger
die Augen schließt, taucht der Anblick aus „Sjaelens Dyb" (der Tiefe der Seele) auf.

Wahre Schönheit, wahre Liebe und wahre Natur sind nicht von dieser Welt.
III. Heltelivet (Das Heldenleben) zeigt den Mann Holger in Aktion. Er pflegt

Umgang mit den zwölf Günstlingen des Kaisers, alles berühmte Helden, darunter der Neffe
des Kaisers, Roland. Im Jähzorn tötet Holger Carlot, den Sohn des Kaisers, und wird
zum Aufenthalt im Hungerturm verurteilt. Dann wird er jedoch zum Kampf gegen die

64 Der Sprung nimmt auf diese Weise Seren Kierkegaards antihegelianische Kategorie dessel¬

ben Namens ab 1843 vorweg (die sicherlich nach Lessings „ein Sprung" gebildet wurde, vgl.
Frygt og Bœven. Dialektisk Lyrik afJohannes de Silentio, 1843. In: Soren Kierkegaards Skrifter. 4.

Kobenhavn: Gads Forlag 1997, S. 137, Anmerkung l).



Holgey Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 229

Mauren aufgeboten und erlebt aus der Ferne die Schlacht bei Roncevalles, deren

Ergebnis; der Tod Rolands und der Günstlinge, er rächen will. Obwohl das Begräbnis der
Helden dem Ende der echten Ritterzeit gleichkommt, wird im zweitletzten Gedicht,
das von der Wiederbelebung des scheintoten zwölften Günstlings Turpin - just in dem

Moment, als er von Holger zu Grabe getragen wird - erzählt, ein sowohl optimistischer
als auch humoristischer Glanz über die Handlung geworfen.

IV. Holger i Norden og 0sten (Holger im Norden und im Osten) nimmt den Helden
auf eine Reise um die Welt; in Lejre rächt er den Tod seines Vaters Gottrik und zerstört
den Altar der Asen im Opferhain, darauf reist er mit dem PriesterkönigJohannes in das

Heilige Land und weiter nach Indien, wo er Carvel und Gloriant wiedertrifft, die nun
einen kleinen Sohn haben. Der Höhepunkt ist die Taufe der Familie durch Holger
Danske, mit reichlichem Wasserverbrauch aus Gründen der Sicherheit: „Jeg sparer ei

paa hellig Tvaet" (Ich spare nicht bei der heiligen Waschung); Holger in der Rolle als

Täufer ist im Übrigen Ingemanns anachronistischer Vorgriff auf Luthers Begriff eines

allgemeinen Priestertums. Holger christianisiert später auch Tartaren, Mongolen,
Malaien und Tibeter und nimmt zum letzten Mal von Carvel und Gloriant Abschied - in
der Hoffnung, sie im Himmelreich wieder zu sehen.

V. Gjenoplivelsen (Die Wiedererweckung) handelt zunächst von Holgers
Abschied von seiner eigenen Zeit, dem Mittelalter mit „Jomfrusang og Ridderiid"
(Jungfrauengesang und Rittertaten), nachher in seinem „Sang om Livet" (Gesang
über das Leben) davon, dass die Natur ewig, die Geschichte ständig weitergehend
und die Seele unsterblich ist. Indem er in das Wunderland des Sonnenaufgangs reist,
bekommt er einen Schimmer des Paradieses zu sehen, und an der Meeresküste
meint er, dem Lebensstrom des verlorenen Gartens Eden gegenüber zu stehen. Er
labt die Seele, indem er trinkt und glaubt daraufhin mit Sicherheit, er sei so unsterblich

wie der Geist des Nordens und ewig wie die Seele des dänischen Volkes. Danach

begibt er sich zum Zauberschloss Morganas nach Avalun, wo er nach einem
Vergessenheitstrunk eine lange, glückliche Zeit mit Morgana und ihren Elfen zubringt. Der
Friede findet jedoch ein Ende, Holger gewinnt sein Gedächtnis zurück und wird als

Hilfe bei den Ehrenstunden der dänischen Geschichte gesandt, mit großen Taten als

Folge. Dergestalt ist er aktiv unter Knud dem Großen (1014-1035), der England
eroberte, den Valdemar-Königen (1157-1241) und Margrethe I. (1387-1412), die
alle das dänische Reich vergrößerten und konsolidierten, sowie unter Christian IV.,
der gegen die Schweden auf der Kolberger Heide kämpfte (1644). Zuletzt war Holger

bei Frederik VI. anwesend, dem mildesten Herrscher, „Hvis Rost blandt loste

Sjaele mig klang / Meest dansk fra Tidernes Kilde" (dessen Stimme unter den befreiten

Seelen mir am Dänischsten klang aus der Quelle der Zeiten) - dieses „loste"
(befreit) bezeichnet die Befreiung des Bauernstandes und der schwarzen Sklaven in
den 1780er Jahren. Hingegen erwähnt Ingemann den traurigen Ausgang der Kriege
gegen die Engländer (1807-1814) nicht - dort schlief Holger offenbar.

Ingemann beabsichtigte, in seiner Dichtung eine allgemeine Übersicht über die

Entwicklung des menschlichen Geistes zu geben und einen nationalen Mythos zu
schaffen. Für das Erstgenannte ließ er sich vom universalhistorischen Haandbog i



230 Flemming Lundgreen-Nielsen

Verdens-Historien (1833-1836) seines Freundes Grundtvig inspirieren, namentlich

vom Einleitungskapitel zum zweiten Band über das Mittelalter. Grundtvigs handfeste

Herdersche Parallelisierung zwischen den historischen Zeitaltern und den

Lebensphasen des einzelnen Menschen, nach der die Ur- und Frühgeschichte Kindheit
und Jugend entspricht, die dominiert sind von der Phantasie, das Mittelalter dem
erwachsenen Dasein, dominiert vom Gefühl, und die neuere Zeit dem Alter, dominiert

von Verstand und Reflexion, findet man im Leben Holger Danskes wieder, wie
es von Ingemann imaginiert wurde.65 Für das Zweite steht Ingemann selbst ein: die

Bestimmung des echt Dänischen, wie es nach den Kriegen gegen die Engländer und
nach dem Wiener Kongress aufzufassen ist. Bereits zu Beginn findet man vier
Gedichte, die dem alten, etablierten Holger zugeschrieben werden, ohne vom verwendeten

Quellenmaterial herzurühren. Er ist jetzt (1837) zurück gekommen als

tausendjähriger Kämpe und „fuldtroe Hjelper i Nod" (treuer Helfer in der Not), er hat
wirkliche Existenz und ist weder tot noch fiktiv (im Gedicht „Hilsen til Frsenderne")
(Grüße an die Freunde) - eine Polemik gegen die Historiker der Aufklärungszeit
und den Zeitgenossen Christian Molbech. Wenn Holger sich auf dem obersten
Stein des Hünengrabes ausruht und im Wald und am Strand die dänische Natur
spürt, repräsentiert er historische Kontinuität („Holger paa Kaempehoien") (Holger
auf dem Hünengrab). Er hat den Blick für die Entwicklung des Volks in Richtung des

Geputzten, hier bei dem Übergang der Recken vom bärtigen zum rasierten Zustand,
aber immer waren die Dänen gutmütig, die Heiden meinten es ehrlich und nicht
böse beim Totschlag, und umgekehrt können deren modernere, zahmere Söhne

immer noch ganz gut kämpfen: „Fordum og nu" (Früher und heute) - vielleicht eine

Anspielung auf die Schlacht auf der Kopenhagener Reede vom 2. April 1801. Und
die Dänen haben, seit Holger klein war, immer „Sagn og Sange og Eventyr" (Sagen
und Lieder und Märchen) geliebt, hatten Interesse für Kunst und Geschichte, bis
hinunter zum Bauern und dem Kind der Gegenwart („Sangens Fugl") (Der Singvogel).
Holger hofft, in den Schoß des dänischen Volkes aufgenommen zu werden in noch
„ufodte Tid" (ungeborener Zeit) und „i Fremtidens Sange" (in zukünftigen
Liedern) (vgl. „Holgers Drom i Faengslet" [Holgers Traum im Gefängnis], hinzugefügt
in der zweiten Ausgabe von 1845).

Es ist Holgers Schicksal, dass er während einer längeren Zeitspanne schläft oder in
Vergessenheit auf Morganas Schloss lebt, wo er träumen wird, bis das dänische Volk
ihn versteht („Reisen til Vidunderlandet") (Die Reise ins Wunderland). Der Friede bei
der Fee ist unvergleichlich, sie selbst ist „Storhedstankens Tolk" (Symbol des großen
Gedankens der All-Einheit), zur Klarheit entfaltet im Leben Holgers und seines Volks
(„Hvilen hos Morgana") (Die Rast bei Morgana). Wenn das dänische Volk sich erinnert,

Holger nicht vergisst, ihn kennt und vermisst, wird er für neue große Taten vom
Zauberschloss Morganas freigegeben. „Men glemmer det dig atter, jeg favner dig

65 Grundtvigs Udvalgte Skrifter, VI, S. 541-553, vgl. S. 587-588; Grundtvig, Svend (Hg.):
Grundtvig og Ingemann. Brevvexling 1821-1859. Kobenhavn 1882, S. 176; Galster, Kjeld: Fra
Ahasvérus til Landsbybornene, S. 69-70.



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 231

igjen; / Hvor Aanden har Liv, har du hjemme" (Aber vergisst es dich wieder, nehme
ich dich wieder zu mir; wo der Geist Leben hat, bist du daheim), versichert die Fee

ihm („Holger med Mindernes Kilde") (Holger mit der Quelle der Erinnerungen).
Holger taucht nie in geistlosen Zeiten auf; eine der Bedingungen für seine Wiederkehr

ist, dass das Leben in den Köpfen der Dänen blühen soll, Lieder auf ihren Lippen

sind und die Dichter von ihm singen - dann leiht er ihnen gerne das Horn Obérons

und den Titanenschleier, den er von den Elfen Morganas geschenkt erhielt -
Gegenstände, die Macht über die Natur geben („Holger Danskes Tilbagekomst")
(Holger Danskes Rückkehr).

Diese Auffassung von Holgers Charakter bestimmt die Erzählperspektive im
eigentlichen Lebensbericht. Bereits als Kind wurde er mitten im blutigen Inventar
heidnischer Opferrituale angezogen vom östlich Milden und Lieblichen des

Sonnenaufgangs („Anelsen i Guder-Lunden") (Ahnungen im Götter-Hain), und die

Bekehrung des ehrlichen Sachsenfürsten Wittekind zum Christentum ist ihm unver-
gesslich („Holgers Sang om Wittekind") (Holgers Gesang auf Wittekind). Immer
wieder verliert er sich in Träumen, Visionen und Ahnungen, und das Seelenleben,
das diese hervorrufen, bedeutet ihm oft mehr als die äußeren Geschehnisse, die er
durchlebt. Die Verliebtheit in Gloriant wird in fünf Gedichten sorgfältig behandelt,
die einen gefühlvollen, die Schönheit anbetenden und unbeugsamen, keusch liebenden

Helden präsentieren - Ingemann-Forscher führen das auf die Verliebtheit des

Dichters während seiner großen Südeuropareise 1818-1819 zurück, als er von seiner
Verlobten in Kopenhagen getrennt war. Glühende, jedoch beherrschte Erotik und
willensstarke Verneinung heben Holger hinauf in das Wunderland der Ewigkeit und
machen ihn unsterblich. Deshalb folgt Ingemann der Karl Magnus-Chronik genau in
dem Punkt, dass Holger nicht durch die Mauern gefangen gehalten wird, sondern
durch seine Pflicht und seinen Drang zur Buße: „min Villie kun var mit Fangebuur"
(mein Wille nur war mein Gefängnis) („Den fangne Holger i Spanieland") (Der
gefangene Holger in Spanien).

Das irdische Wesen des Helden besteht im Übrigen aus Ehrlichkeit und Geradlinigkeit

- „Den Vei veed Dansken endnu" (diesen Weg kennt der Däne noch) („Holger
Danskes Vei") (Holger Danskes Weg), Trunkenbolde und Missgünstige werden
verachtet, Dichter und Damen hingegen geliebt („Vaabenhvile") (Waffenruhe). Er ficht
mit offenem Visier und versteckt Angesicht und Namen nicht, trägt einen Adler auf
dem Helm, das Kreuzzeichen auf der Rüstung und die Löwen und Herzen des
dänischen Reichswappens auf dem Schild („Holger Danskes Maerke") (Holger Danskes

Zeichen).
Christlich betrachtet ist Ingemanns Verbindung von Holgers Liebes- und

Ewigkeitssehnsucht gewagt. Als Säugling bekam Holger von der Fee Persina nur einen
„ahnenden Traum" von Glück und Liebe („Feerne ved Holgers Vugge") (Die Feen an

Holgers Wiege). Er gewinnt Jungfrau Gloriant nie, „Den Paradiisfügl, min Haand ei
skulde naae" (Der Paradiesvogel, den meine Hand nie erlangen sollte) („Afskeden i

Bamyan") (Abschied in Bamyan), oder eine andere irdische Frau - dies im Gegensatz
zu den Chroniken, wo er mehrere Affären hat, einen Sohn bekommt und eine englische



232 Flemming Lundgreeti-Nielsen

Prinzessin heiratet. Nach seiner Pilgerfahrt ins Heilige Land reitet Ingemanns Holger
am Pfingstmorgen auf seinem Hengst in Richtung Paradiesgarten. Er tröstet sich damit,
dass dieser wieder geöffnet werden kann, wenn man nur tüchtig an die Tür klopft,
einen Schimmer von ihr zeigt jeder Sonnenaufgang über dem Meer, und

saae jeg i 0ine sorte / Med Ild fra Morgenens Hjem, / Jeg meente, Guds Haves

Porte / Var dog kun lukte paa Klem.

Sah ich in schwarzen Augen / Mit Feuer vom Heim des Morgens, / Ich meinte, die
Tür von Gottes Garten / War doch nur halb verschlossen.

(„Paradiishaab") (Paradieshoffnung)

Das ist eine überraschende Leugnung des Sündenfalls und der Strafe - und eine

Bekräftigung der Macht der Liebe, denn die „deilige 0ine, funklende, sorte! / I eders

Blik var Glands fra Himmerigs Porte" (lieblichen Augen, funkelnd, schwarze / In
eurem Blick war der Glanz der Pforten des Himmelsreichs) sind ja diejenigen Glori-
ants („Gloriants Preis") (Gloriants Lohpreis). In einem Traum von einem Gewitter
meint Holger eine gespaltene Felswand zu sehen und ein blendendes „Glandshav"
(Glanzmeer), das Lippen und Zunge nie beschreiben können - dieser Blitzschimmer

gibt ihm die Gewissheit über die Quelle des Lebens und die Realität des

Paradieses, obwohl der Traum im irdischen Dasein nicht andauert: „Jeg vaagned ene.

Min Hingst laae dod. / Frem gik jeg mod Morgenroden" (Ich erwachte allein. Mein
Hengst war tot. / Ich ging dem Morgenrot entgegen.) („Det lukkede Land") (Das
verschlossene Land).

In der zweiten Ausgabe von 1845 legte Ingemann sein Programm für Holger Dan-
ske in einer Prosavorrede dar. Holger hat die Phantasie des dänischen Volks während
300 Jahren beschäftigt - also seit Christiern Pedersens Chronikausgaben von 1534 -
und er ist ein „udodelig Folke-Typus" (unsterblicher Volks-Typus) als „Nationallivets

og Folkeaandens evige Gjenfoder gjennem Tiden" (die ewige Wiedergeburt des

Nationallebens und des Volksgeistes durch die Zeiten hindurch). Der Sage zufolge
ist er ein „stets wiederkommender Volksbefreier im Norden", aber auch „die
eigentümlich entwickelte dänische Volksnationalität"; in all seinem Wesen und Verhalten

trägt er den ursprünglichen nationalen Stempel „in der kecken, schlichten, kühnen
und lebensbejahenden Natur [...] mit tiefem Ernst und Gefühl, sogar in seinem
nicht eben verfeinerten, jovialen Humor". Der moderne Leser sollte sich daran

erinnern, dass die positiv geprägten Wörter und Begriffe über das Nationale und das

Volkshafte damals neu waren, heute hingegen handelt es sich dabei um (gefährliche)
Klischees. Eine Bemerkung zeigt, dass Ingemann die Sage über die Schlummerzeit

Holgers kennt „ved Steenbordet i Hulen, til Folkets Nod skal vaskke ham, og hvorle-
des man der kun med en Jernstang kan udholde hans Haandtryk"66 (beim Steintisch

66 Ingemann, B.S.: Ahasvérus og Holger Danske to Eventyrdigte (Med Tilhzg af Smaadigte fra
1819-1832). Anden Udgave. Kobenhavn 1845, S. VII, VIII, X und XI. Ingemann erwähnt
auch die Sage vom Händedruck im Entwurf zu Holger Danske von 1834, vgl. Samlede Skrif-
ter, S. 29.



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 233

in der Höhle, bis dass die Not des Volkes ihn wecken wird, und wie man nur mit
einer Eisenstange seinen Händedruck aushalten kann).

Das künstlerische Vorbild für Ingemann ist vermutlich Oehlenschlägers Helge,

1814, Esaias Tegnérs Frithjofs Saga, 1820-1825, und für die Avalun-Teile P.D.A.

Atterboms Lycksalighetens ö, 1824-1827.67 Balladenstrophen romantischen
Zuschnitts werden mit Volksliedtönen vermischt und alle Gedichte sind in der Ich-
Form der Reimchronik abgefasst, so wie die Monologe in Grundtvigs Kronike-Riim

von 1829. N.W. Gade (1817-1890) gab 1863 Melodien zu zwölf der Lieder heraus,
und auch andere Komponisten wurden inspiriert.

Holger Danske wurde 1837 überhaupt nicht rezensiert. Der Kritiker Chr. Mol-
bech, einer von Ingemanns Erzfeinden, polemisierte in seinem Vorwort zu Nis
Hanssens Ausgabe von Christiern Pedersens Olger Danskes Kronike von 1842 ohne

Namensnennung gegen die unhistorische Auffassung von Holgers nationalem

Ursprung, worauf Ingemann in seiner Vorrede 1845, ebenfalls ohne Namensnennung,
antwortete.68 Nicht einmal Grundtvig reagierte 1837, weder privat noch öffentlich.
Seiner Kronike-Riim til Revende Skolebrug med Oplysninger (Gereimte Chronik mit
Anmerkungen für den lebendigen Schulgebrauch) von 1842 ist jedoch eine „Oplys-
ning" (Erklärung) über Holger Danske angefügt, nämlich, unser Volk habe ihn „mit
beiden Händen, wie einen brauchbaren Trumpf in der Hinterhand" empfangen und

neuere Skalden, besonders Ingemann, hätten „sorgfältig und gut" die Erinnerung an

ihn aufgefrischt.69 In der Vortragsreihe Brage-Snak von 1844 nennt Grundtvig den

Gedichtzyklus von Ingemann als „selbst [von] Kindern und Bauern" geliebt.70 Besonders

im Dreijahreskrieg um Schleswig-Holstein 1848-1850 wurde der Zyklus populär
und machte Ingemann nach Oehlenschlägers Tod im Januar 1850 zum anerkannten

Nationalskalden; dänische Frauen schenkten ihm an seinem siebzigsten Geburtstag
1859 ein Goldhorn.71 In seinem Levnetsbog (Memoiren), gedruckt postum 1862, erinnert

sich Ingemann mit Freude, dass er in Holger Danske den Geist von 1848
ausgedrückt habe, den wahrhaften „heroiske Repräsentant" (heroischen Repräsentanten)
des Volkes, zehn Jahre vor diesem bewegten Jahr.72 Noch 1944 erschien eine verkürzte

Version des Zyklus zur Ermunterung für das besetzte Dänemark, und 1993 publizierte
der Verein der Dänischlehrer (Dansklaererforeningen) die 1842er Ausgabe von Chri-

67 Vgl. Hermansson, Gunilla: Lyksalighedens Oer. Moder mellem poesi, religion og erotik i dansk

og svensk romantik. Göteborg/Stockholm 2010, S. 167-191.
68 Togeby, Ogier, § 171. H.C. Andersen nahm en passant auch eine Abrechnung mit Molbechs

kritischer Sicht auf die Holger-Figur in seinem Märchen Lygtemœndene ere i Byen, sagde Mosekonen

in Nye Eventyr og Historier, 11:3. Kobenhavn 1865.
69 Grundtvig, Svend (Hg.): Kronnike-Rim med Indledninger og Oplysninger, Tredje Udgave.

Kobenhavn 1875, S. 251.
70 Grundtvigs Udvalgte Skrifter, VIII, S. 775.
71 Die Übergabe wurde vom Maler Jorgen Sonne in einem Gemälde aus dem folgenden Jahr

dargestellt, das sich heute in Det Nationalhistoriske Museum pâ Frederiksborg, Hillerod,
befindet; das Horn befand sich am gleichen Ort, wurde jedoch von einem Museumsbesucher
imJahre 1970 gestohlen. Es tauchte zu einer Auktion im Februar 2010 in Amsterdam auf und
kehrte 2011 ins Museum zurück, wo es seit dem 11. Februar 2011 wieder zu besichtigen ist.

72 Keld, Jens (Hg.): B.S. Ingemann. Levnetsbog. Tilbageblik. Kobenhavn 1998, S. 11-12.



234 Flemming Lundgreen-Nielsen

stiern Pedersens Holger-kronike in modernisierter Sprache unter dem Ingemannschen
Titel I alle de riger og lande (In allen Reichen und Ländern). Der Wunsch des

Literaturhistorikers Vilhelm Andersen, Ingemanns Gedichtkreis möge zum dänischen
Schulbuch-Klassiker avancieren, ging jedoch nie in Erfüllung.73

Grundtvig nach der Nachdichtung der Figur durch Ingemann

Grundtvig hielt mit königlicher Erlaubnis in der zweiten Jahreshälfte 1838 öffentliche

Vorlesungen im Kollegium Borch im Kopenhagener Lateinerquartier. Das

Thema war die europäische Geschichte 1788-1838, und die Vorträge wurden 1877

postum unter dem Titel Mands Minde (Menschengedenken) von seinem Sohn
Svend herausgegeben. Die Zuhörer des gefüllten Auditoriums - denn es handelte
sich um ein Kopenhagener Ereignis erster Güte - baten Grundtvig um eine Fortsetzung

in einer stärker institutionalisierten Form. Die Aufforderung stellt zugleich
einen Wendepunkt in Grundtvigs Leben dar, weil seine Anhänger jetzt nicht nur
geistig organisiert werden konnten, sondern auch physisch. Den entschieden
zutreffenden Namen für diese Initiative, Dansk historisk Forening, hatte leider bereits
Chr. Molbech für eine akademische Vereinigung benutzt, die am 14. Februar 1839

ins Leben gerufen worden war. Bevor Grundtvigs Überlegungen zu einem Namen
für seinen eher populären Diskussions- und Vortragsverein in den zahmen Namen
Danske Samfund (Dänische Gesellschaft) ausmündete, kam er mit acht verschiedenen

Vorschlägen. Diese wurden alle in der Gesellschaft versuchsweise geprüft, alle

jedoch erhielten den Beinamen „Holger Danskes Herberge".74 So effektiv hatte

Ingemanns Dichtung unterstrichen, dass Holger der dänische historische Volksgeist
schlechthin war, dass Grundtvig im Frühjahr 1839 mehrere Male Holger Danske in
Probevorlesungen und in Probetreffen behandelte.

In der Vorlesung vom 30. April fragt Grundtvig, wann Holger komme, oder ob er
bereits da sei. Grundtvig hatte die spätmittelalterlichen Volkslieder durchforscht,
ohne einen Hinweis auf seine Wiederkunft zu finden, versichert jedoch, in
Ingemanns Dichtung „er Holger Danske ogsaa virkelig kommet hjem, enten Man saa

kiendtes ved harn eller ikke, og var til Herberg hos Skjaldene, enten de saa bevsrtede
ham vel eller ilde" (ist Holger Danske wirklich nach Hause gekommen, ob man ihn
erkannte oder nicht, und war bei den Skalden auf Besuch, ob sie ihn gut bewirteten
oder schlecht). Wenn wir ihn im 19. Jahrhundert festhalten, sagt Grundtvig, „dann
greifen wir nach einer geistigen Kette zwischen uns und dem Volk, oder richtiger

73 „Den bürde efter Oehlenschlsegers 'Thors Rejse' laeses i alle ny-danske Skoler som Homer og
Virgil i de gamle." (Nach Oehlenschlägers Thors Rejse sollte dies in allen neu-dänischen Schulen

gelesen werden, so wie in den alten Homer und Vergil). Andersen, Vilhelm: Illustreret
dansk Litteraturhistorie. III. Kobenhavn, Kristiania, London, Berlin 1924, S. 245. Das Wort
„ny-dansk", d.h. neusprachlich, drückt den Gegensatz zu „altsprachlich" im dänischen
Gymnasialgesetz von 1903 aus.

74 Lundgreen-Nielsen, Flemming: Grundtvig og danskhed. In: Feldbaek, Ole (Hg.): Dansk
Identitetshistorie. 3. Folkets Danmark 1848-1940. Kobenhavn 1992, S. 31-34 und S. 38.



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 23S

einem Brennpunkt, von dem die Kraft zu freier Bewegung und friedlicher Wechselwirkung

ausgeht, und zu einer lebenden Hecke um die Volksaue, denn dieser

Brennpunkt ist ja der Volksgeist". Holger lässt sich fassen und benutzen, jedoch
nicht begreifen, untersuchen oder zerlegen - mit anderen Worten unterteilt Grundt-

vig einerseits in das Konkrete, dessen Wirkung wahrgenommen werden kann, und
andererseits in die dahinter liegende, unsichtbare Idee, die weder analysiert noch

durchdrungen werden kann.75

Am 14. Mai - dem eigentlichen Gründungstreffen des Danske Samfund - vertritt
Grundtvig die Ansicht, es sei gut, sich an den Namen Holger Danske zu erinnern,
„denn damit wurde alles, was wir volkstümlich (folkelig) nannten, auf den Begriff
gebracht und löste das Neblige und das Schwankende ab, das notwendig mit einem neuen

Ausdruck folgen muss". Grundtvig unterlegt dem Wort „folkelig" verschiedene

Bedeutungen: umgänglich, geschätzt vom Volk, dem Volk ähnlich, verbreitet im Volk;
aber das Wort bleibt „schrecklich dänisch", indem es - bereits seit den Tagen des

Beowulf- auch negative Eigenschaften beinhalte wie eine materialistisch begründete Trägheit

und eine gewisse Schläfrigkeit. Für Grundtvig bedeutet deshalb der Name Holger
Danske „ein echter Däne". Es handelt sich hierbei um

ein Dänentum, das, wie Holger zur richtigen Zeit, wenn die Hände noch ungebunden
sind, zuschlägt, wenn das Fremde droht, und das, immer noch wie Holger, der zwar
sowohl, wenn es die Umstände zulassen, seiner Bequemlichkeit nachgibt als auch,

wenn es sein muss, schlafen kann wie ein Stein, der jedoch ein weitaus größeres
Vergnügen daran hat, etwas Gutes und Erfreuliches zu tun, das nie vergessen wird, und der

nur schläft, wenn man in Dänemark keinen Helden braucht oder wenn man ihn nicht
schätzt.

Schließlich ist es auch ein Vorteil mit Holger, dass er

eine historisch-poetische Person ist, die sowohl in der Vorzeit, Gegenwart und
Zukunft zuhause ist als auch das Recht der Jahrhunderte besitzt, vom ganzen Volk geliebt
zu sein, wie dessen eigenes Bild, vielleicht ein wenig geschmeichelt, jedoch im Grunde
doch geliebt, und natürlich umso wertvoller, weil es gleichzeitig schön ist, denn die
Künstler unserer Zeit mögen sagen, was sie wollen bezüglich der Vortrefflichkeit des

Hässlichen, wenn es doch nach der Natur ist, so ziehe ich das Schöne, das auch natürlich

ist, vor und ich wage zu behaupten, dem Volk geht es genauso.76

Im Folgenden gleitet Grundtvig über in einen Angriff auf klassizistische Kunst: Er
sah zuletzt Holger Danske als Gärtner, der einen vernachlässigten Park pflegen soll,
dabei jedoch entdeckte, dass der alte nordische Apfelbaum mit Iduns Jugendfrüchten

mit Dornen von Roms Hagebuttenstrauch gepfropft wurde. Als Holger
verschwand, traf ein umherreisender italienischer Kunstgärtner ein, der die lebenden

Knospen des Apfelbaums nahm und sie auf den dornigen verwelkten Holzklotz aus

Rom setzte. Es ist doch Grundtvigs Hoffnung, dass Holgers Heimkehr eines Tages

75 Barfod, Frederik (Hg.): Brage ogldun, et nordisk Fjœrdingsârsskrifi, 1:2, 1839, S. 462 und 465-
466.

76 Grundtvig-Archiv, Det Kongelige Bibliotek, Kobenhavn, Fase. 164.1.9, Bl. lr, 2r-v.



236 Flemming Lundgreen-Nielsen

den Reisepass fur die „römischen Antiquitäten und Reliquien" bedeutet. Es ist nicht

nur die Rede von einer Wiedergeburt des Nationalcharakters, sondern auch von der

Besinnung der nationalen Kunst auf ihre heimischen Grundlagen.
Für die Krönung Christians VIII. im Jahre 1840 schrieb Grundtvig ein Lied für

die Abendsitzung der Dänischen Gesellschaft, Holger Danskes Skaal (Ein Hoch auf

Holger Danske).77 Darin wirft er die Frage nach Holger Danskes baldiger Wiederkunft

auf, die etwas anderes und mehr bedeuten sollte als ein simpler Einfall der
Skalden (Str. 1-2). Er fühlt sich berührt und umweht vom Geist Holger Danskes,
hier (in Kopenhagen) wie in „Soer" - Soro, der Stadt, von der Grundtvig erhoffte,
dass Holbergs Akademie zu einer dänischen Volkshochschule werden könne - und

just wo Jünglinge über „Danebod i Dvale" (Danebod im Winterschlaf) sprechen,
steht Holgers Wiege (Str. 3), dort soll er wachsen und gedeihen (Str. 4). Trotz aller
Römer soll Holger eben großgezogen (Str. 5) zum erwachsenen Helden (Str. 6) in
Danske Samfund werden - ein Held mit „Haaren auf den Zähnen", demnach in
ungewöhnlichem Maß handlungstüchtig und kampfbereit, „jedoch mit sanften Händen"

(Str. 7). Ihm fehlt es nicht an Stärke, jedoch ist er vor allem Verteidiger, nicht
Angreifer, und Strophe fünf nennt das Kriterium dafür, nämlich dass er „den Däninnen

gefallt".
Etwas Neues in der dänischen Öffentlichkeit stellen ab 1839 die großen

Volkstreffen dar, die auf den jütländischen Höhenzügen Himmelbjerget (Himmelberg)
und Skamlingsbanken abgehalten wurden.78 Das gibt Grundtvig mehrere Male
Gelegenheit, seinen humanistischen Holger Danske zu mobilisieren. 1840-1841 gab es

einen Konflikt zwischen den dänischen Liberalen und dem Bauern Per Nielsen aus

Ry, dem der Himmelberg gehörte, über die Nutzung dieses Ortes. In einem eigens

gedruckten Gedicht im Volksliedstil von 184079 identifiziert Grundtvig Holger mit
dem Wächter Heimdali aus der nordischen Mythologie. Holger-Heimdall hat „von
Arilds Zeit" (seit Olims Zeiten) seinen Wohnsitz auf dem Berg80 und besitzt außer

dem Rolandsschwert Dyrendal auch das Gjallarhorn (Str. 3) und das Pferd Guldtop
(Str. 6) und steht Wacht bei der Brücke Gyngehro (Str. 7). Der König lächelt „mit
den Augen Kristians IV." und kann den Konflikt beenden, indem er Per Nielsen sein

Eigentum abkauft (Str. 4).81 Grundtvig lässt Holger nicht einen hitzigen Kraftprotz
sein, sondern „einen guten Kämpen der Rechtfertigen", die den König in Silkeborg
aufsuchen, um eine friedliche, rechtlich korrekte Beilegung des Konflikts zu erwirken.

Die Moral ist, dass in Dänemark „die Hand des Königs" und nicht das rote Gold für

77 Grundtvig, N.F.S.: Sange for Vennelaget i Danske Samfund paa Kronings-Dagen 28de Juni
1840. Kohenhavn 1840. In: Grundtvigs Poetiske Skrifter,VI, S. 375-377.

78 Himmelbjerget, 147 m., vgl. Pontoppidan, Erich: Den Danske Atlas. IV. Kobenhavn 1768,
S. 182, wo die Höhe und die Quelle erwähnt werden, jedoch ohne Anknüpfung an die nordische

Mythologie; Skamlingsbanken, 113 m.
79 Kong Christian den Ottendes Fodselsdag den 18de September 1840 i Danske Samfund.

Kobenhavn 1840. In: Grundtvigs Poetiske Skrifter, VI, S. 386-388.
80 Vgl. das Eddagedicht Grîmnismâl, Str. 13.
81 Borchsenius, Otto: Fra Fyrrerne. Literxre Skizzer. Anden Raekke. Kobenhavn 1880, S. 194-

199.



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 237

„den Wunsch des Volks" sorgt, und deshalb wird der „Volksgeist" „treu und hold" für
die Königskrone kämpfen (Str. 5). Im Gegensatz zu den Wünschen der
Nationalliberalen in den 1840erJahren bezüglich eines demokratischen Grundgesetzes und

Mitbestimmung betrachtet Grundtvig den Absolutismus als eine Übereinkunft, bei der
das Volk durch seine Repräsentanten Ratschläge erteilt in den vier Ständeversammlungen,

wobei der König jedoch alleine entscheidet.

Für das Sommertreffen im folgenden Jahr auf dem Himmelberg schrieb Grundtvig,
der nie an einer solchen Veranstaltung teilnahm, ein Lied, Himmelbjergs-Vise (das

Himmelberg-Lied).82 Er scheint ein Wortspiel zu machen mit der Tatsache, dass der

Himmelberg sich beim Städtchen Ry (Ruhm) erhebt und bei der Insel 0m (auf Lateinisch

Cara Insula, die Insel der Zärtlichkeit) und dass er an seinem Fuß eine heilige
Quelle hat, die „Sovesyge, Tanke-Lede" (Schlafkrankheit, Gedanken-Ekel) heilt, der

Berg ist jedoch erst spät wiederentdeckt worden (Str. 2). Der Bach wurde vom jütlän-
dischen Verwandten Grundtvigs, dem Dichter Steen Steensen Blicher, in seiner ersten

Himmelberg-Rede von 1839 nach dem Fluss bei Olympia als dänischer Alpheus
betitelt.83 Der ursprüngliche Wächter des Bergs („Vaette"), Heimdall mit den Weckluren
(Str. 3-5), wurde von König Christian VIII. abgelöst, ein Mann mit dem gleichen Geist
(Str. 6), der den wiedergekommenen Holger Danske auf dem Himmelberg mit klar
blinkenden „Gudhjemsvaerge" (Gotteshauswaffen) (Str. 7) eingeführt hat.84 Heimdall
besaß eine Klinge mit dem Namen Hoved (Kopf).85 Grundtvig fährt mit seiner allegorischen

Auslegung fort: Holgers Klinge ist der Kopf des Volkes, seine Lure dessen Stimme,

sein Flügel der Geist, seine Uhr, die das Erwachen anzeigt, das Herz des Volkes.
Sein Horn weckt alle Dänen, die durch die breite Schaukelbrücke verbunden werden,

„Kongebroen uden Mage" (die Königsbrücke ohne Gleichen), die sowohl wellenfarbig
ist als auch „Blaalig farvet af Kjserminder" (bläulich gefärbt vom Vergissmeinnicht),
historische Erinnerungen von König Skjold bis zu Christian VIII. Die Brücke verbindet
das ganze Reich: „Skov og Hede, / Mark og Bjerge graa" (Wald und Heide, / Feld und

graue Berge) (Str. 8). Geschichte und Natur verschmelzen ineinander. Beim
Götterwohnsitz des Himmelbergs soll Holger den Norden gegen alle Feinde bis zum Jüngsten
Gericht verteidigen (Str. 9). Heimdall-Holger lacht über „Jsetters Pral" (das Prahlen der
Riesen) und beseelt wie der Geist des Nordens König, Dichter und Volk (Str. 10). Alle
Männer und mit ihnen die dänische Losung werden im ganzen Land geweckt für alles

Dänische und zum Krieg gegen alle Trolle (Str. Ii). Das Lied ist eine Vorankündigung
des Sprachenstreits, den P. Hiort Lorenzen einleitete, als er in der Schleswigschen

82 Grundtvigs Poetiske Skrifter, VI, S. 431-434.
83 Blichers „Alpheus" ist der Fluss Gudenâen, vgl. Aakjaär, Jeppe, Topsoe-Jensen, Helge (Hg.):

Steen Steensen Blichers Samlede Skrifter. XXIII. Kobenhavn 1929, S. 168 mit Anmerkung
S. 219.

84 „Gudhjem" für die Wohnstätte der Götter ist Grundtvigs freie Wiedergabe von Strophe 13

der Grimnismâl, dessen isländisches Original hier „i vaero ranni" lautet, wörtlich „im sicheren
Haus".

85 Die späte Kenning „Heimdalls Schwert" bezeichnet „das Haupt", da der Gott im verlorenen
Eddalied Heimdallargaldr mit einem menschlichen Haupt erschlagen wurde, vgl. Nordens
Mythologi, 1832 in: Grundtvigs Udvalgte Skrifter, V, S. 671-675.



238 Flemming Lundgreen-Nielsen

Ständeversammlung vom 11. November 1842 „fort [fuhr] in dänischer Sprache zu
reden" (Stcendertidende), obwohl er der deutschen Sprache mächtig und diese zu benutzen

verpflichtet war.
In deutlich schärferem Gegensatz zum Deutschen „med den stolte Hu, / Og de stive

Skanker" (mit dem stolzen Sinn, / Und den steifen Unterschenkel), einem richtigen
Kaiser Barbarossa, weist Grundtvig in seiner Rede Skov-Hornets Klang mellem Skam-

lings-Bankerne (Des Waldhorns Klang zwischen den Skamlingsbankhügeln), gehalten
an diesem Ort am 4. Juli 1844, auf Holger Danske in Strophe 14 und Heimdali in Strophe

17 des Einleitungsgedichts Runebladet med „Christian den Ottende" til Det unge
Danmark (Das Runenblatt mit „Christian VIII." an Das Junge Dänemark) und wieder in
der Rede selbst auf den Holger-Deich hin, einen Grenzwall, der sich vom Wald bei Uge
(Ucke) bei Tinglev im Bezirk Tonder in südwestlicher Richtung bis nach Husum
erstreckt.86 Wieder verbindet Grundtvig Holger Danske und Heimdali frei miteinander,
dessen Gyngebro in den Ohren des Dichters nun die Muttersprache ist,

et nordisk, ksempemaessigt Billede paa Folke-Tungen ved Landets Grcendser, der altid

gaaer som en Flom eller Gynge, og truer hvert 0ieblik med at briste!

ein nordisches, riesiges Bild der Volks-Zunge bei den Grenzen des Landes, die sich stets

wie eine Welle oder eine Schaukel bewegt und jeden Augenblick zu zerspringen droht!

Zum Glück ist Holger wirklich wieder gekommen im derben Wortwechsel des

Nordschleswigers Nis Lorenzen mit dem Advokaten J.Th. Gülich in der Schles-

wigschen Ständeversammlung. Gülich hatte Kaiser Friedrich Barbarossa im Kyff-
häuser zur Verdeutschung Schleswigs angerufen, worauf Lorenzen mit Holger
Danske in einem Kampf, der seinesgleichen nicht gesehen habe, drohte.87

1844 kamen Grundtvigs vergleichende mythologische Vorträge Brage-Snak om
Grceske og Nordiske Myther og Oldsagn for Damer og Herrer (Bragische Gespräche
über griechische und nordische Mythen und Sagen für Damen und Herren) heraus,

von denen der letzte, gehalten ultimo Januar 1844, Holger Danske heißt.88 Am Morgen

hatte Grundtvig spontan die Idee, die ganze Reihe dieser Vorträge am Abend mit
Holger Danske abzuschließen. Grundtvigs Hoffnung betreffend den Norden vereinigt
sich so mit der Hoffnung einer Heimkunft Holger Danskes, was er auch in einer

Besprechung von vier Gedichten aus Ingemanns Gedichtzyklus ausdrückt: „Vaer hilset,
mit gamle Faedreland!" (Sei gegrüßt, mein altes Vaterland!), „Ved Leire graesse nu

86 Pontoppidan, Atlas, 1781, VII. 1, S. 302 und S. 305-306.
87 Der Ort wird nicht erwähnt bei Togeby, Ogier; Grundtvigs Udvalgte Skrifter, IX, 1909, S. 22-

23 und S. 29-31, vgl. auch Grundtvig, Nik.Fred.Sev.: Grœsk og Nordisk Mythologi for Ung-
dommen. Kobenhavn 1847, S. 281; zum Wortwechsel zwischen Gülich und Lorenzen vgl.
Adriansen, Nationale symboler, II, S. 418. Es handelt sich um einen eigenartigen Zufall, dass

Grundtvig Holger Danske in den Jahren 1815-1817 zur selben Zeit wiederentdeckte, als

Friedrich Barbarossa ein Comeback in der deutschen Literatur erlebte in J.G. Büschings Volkssagen,

Märchen und Legenden, 1815, das zur Quelle für Friedrich Rückerts Gedicht Kaiser
Friedrich im Kyffhäuser von 1817 wurde.

88 Grundtvigs Udvalgte Skrifter, VIII, 1909, S. 775-776; der Text wird nicht erwähnt bei To-
geby, Ogier.



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 239

Faar paa Void" (Bei Lejre grasen nun Schafe auf dem Wall), „Kong Gotrik sad ene

paa Leire-Borg" (König Gotrik saß einsam auf dem Schloß von Lejre) und „I alle de

Riger og Lande" (in allen Reichen und Ländern). Ingemann hat kraft seines tiefen
und lieblichen dänischen Wesens sich namentlich ergriffen gefühlt vom Märchenhaften,

worin Mythos und Geschichte gleichzeitig vorhanden sind. Das ist eine gute
Ankündigung für die Zukunft Dänemarks und des Nordens, bemerkt Grundtvig,
dass, während Penelope im modernen Griechenland noch auf Odysseus wartet, die

isländische Königstochter Gloriant in das schauerliche Gefängnis von Holger Danske

hinein singt und zur Antwort bekommt, er sei bereit zu kommen und sie von
einer drohenden Hochzeit mit dem schwarzen Brumand zu befreien. Als Beleg
dienen fünf eingelegte Strophen aus Vedels Volksliedversion über den Zweikampf.89

Grundtvig pointiert im Folgenden, dass er nicht nur Holgers Rückkehr „i poetisk,
men ogsaa i prosaisk Forstand, reen folkehistorisk" (in poetischem, sondern auch in
prosaischem Verstand, rein volkshistorisch) erwarte. Grundtvig kann nämlich, mit
seiner besonderen Fähigkeit zu vernehmen, was übereinstimmt - „sich reimt" - im
Mythos, Märchen und Geschichte, „oversaette fra det Ene i det Andet" (vom einen
ins andere übersetzen). Er glaubt die Zeit nahe, da der Gang der Geschichte sowohl
den mythischen Heimdali als auch den abenteuerlichen Holger Danske „erklären"-
auslegen und durchleuchten - wird, so dass sie, wenn man sie nur ein wenig warm
anhaucht, zusammenschmelzen und darauf zu einer skandinavischen Gesellschaft
oder einem nordischem Goldenen Jahr erstarren. Dass Heimdali nordisch ist, Holger

hingegen ausschließlich dänisch, fasst Grundtvig jedoch bloß als Schein auf, weil
Holgers Chronik im Ausland in einer Zeit gedichtet wurde, da alles Nordische als

dänisch bezeichnet wurde. Die beiden Figuren sind demnach gleichermaßen
nordisch. Grundtvig fährt fort, wenn die Dänen dennoch einen Vorzug hätten, bestünde
der darin, dass sie zwar die Letzten seien, die sich an Holger erinnerten, aber die

Ersten, die ihn in neuer Gestalt wieder erkennen würden (in Christiern Pedersens

Übersetzungen). Aber wenn „den Nordiske Betragtning og Benyttelse af Menneske-

Livet paany traeder i Kraft" (die nordische Betrachtung und Benutzung des
Menschenlebens aufs Neue in Kraft tritt), kann Holger „forst og bedst i Virksomhed hos
os" (am besten bei uns tätig) werden. Mit der Erkenntnis seiner bekannten
Parteilichkeit für das Dänische kann Grundtvig im Übrigen nichts dagegen haben, dass die
Skandinavier wetteifern, wer von ihnen Holger „det bedste og kraftigste Haandtryk"
(den besten und kräftigsten Händedruck) geben könne - eine Anspielung auf die

Volkssage. Der Anblick des Holger-Deichs in Schleswig bekräftigt doch für Grundtvig

Holgers Präsenz gerade in Dänemark als ein Fehdehandschuh für den Geist
Barbarossas. Zuletzt im Vortrag gleitet Grundtvig in seine Lieblingsideen über
Mündlichkeit, Muttersprache, Weiblichkeit und Poesie hinüber. Holger wird noch einmal

hervorgerufen, diesmal, um das lebendige Wort zu repräsentieren, das Burmand im
ehrlichen Kampf schlägt. Der schwarze Burmand, verstanden als derjenige, der in
der Schrift mittels Tinte oder Druckerschwärze inhaftiert - also „ssetter i bur" (ins

89 DgF30D, Str. 13,17, 21-22 und 32.



240 Flemming Lundgreen-Nielsen

Gefängnis bringt) -, ist hingegen „den stolte Pen, der ikke blot drommer sig uafhaen-

gig, men vil beherske baade Munden, Damerne og Digterne" (die stolze Feder, die

nicht nur sich unabhängig träumt, sondern sowohl den Mund, die Damen als auch die

Dichter beherrschen will).90
In Grcesk og Nordisk Mythologi for Ungdommen (Griechische und nordische

Mythologie für die Jugend), herausgegeben im Dezember 1846 mit dem Druckjahr
1847 - ein einzigartiges Buch in seinem Werk, weil es (halbschlecht) illustriert und

von einem Benutzer, dem Rektor einer privaten Realschule, bestellt ist - wird das

Urteil über Holger kurzgefasst wiederholt. Grundtvig akzeptiert Christiern Peder-

sens Identifikation Holgers mit dem Sohn König Godfreds, verwirft aber die

philologisch-historische Verbannung der Aufklärungszeit von Holgers Zugehörigkeit zum
Dänischen als ein bloßer Schreibfehler.91 Der Abschnitt über Holger ist wie in Brage-
Snak als der letzte des Buches platziert.

Es lässt sich somit sagen, dass Grundtvig Holger Danske als Chiffre in Not und
Lust in seiner Zeitschrift Danskeren zur Markierung von Geschehnissen während des

Dreijahreskrieges braucht, so z.B. in Holger Danskes nye Vise (Holger Danskes neues

Lied) in der Nummer vom 3. Mai 1848. In dem sanftmütigen Kicerminde-Sang („Det
var en Sommer-Morgen") (Es war ein Sommermorgen) in der Nummer für den 17.

August 18S0 wird die von den Dänen blutig gewonnene Schlacht bei Isted vom 25.

Juli als „Holger Danske-Slag" (Holger-Danske-Schlacht) (Str. l) bezeichnet. Diese

Bezeichnung wird auch in zwei anderen Liedern über die Schlacht in der gleichen
Nummer verwendet. Diese sind künstlerisch nicht so wertvoll, jedoch in der

Bildsprache komplizierter. In Holger Danske-Slaget for Sonder-Jylland (die Holger
Danske-Schlacht um Nordschleswig) wird Nordschleswig als Jungfrau Heide
(Haede) personifiziert - die schleswigsche Schildjungfrau von der Braavalla-Liste in
Saxos Liber VIII - sie wird auch als die (allegorische) Tochter der Königin Thyre
bezeichnet, die mit der Jungfrau Gloriant aus dem Volkslied übereinstimmt, und zu
allem Überfluss macht eine Fußnote noch darauf aufmerksam, dass beide Frauennamen

Ruhm und Ehre bedeuten würden. Burmands Trolle vom Blocksberg sind
natürlich die Deutschen, die sowohl kopfüber als auch kopflos vom Zusammenstoß

mit Holger nach Hause ziehen.

So ging es beim nächsten Mal 1864, dem schlimmsten Jahr in der neueren
dänischen Geschichte, nicht mehr, als ganz Schleswig von Preußen und Österreich
erobert wurde. Aber noch während Grundtvig unter seinem vierten und letzten Anfall
von Geisteskrankheit an Ostern 1867 mehr oder weniger öffentlich phantasierte, soll

er am 16. April kniend vor der 71-jährigen Witwe König Christians VIII., Caroline
Amalie, vorausgesagt haben, dass, wenn er sie küsse, sie Holger Danske zur Welt
bringen würde.92

90 Grundtvigs Udvalgte Skrifter, VIII, 1909, S. 777, 778 und S. 784.
91 Grundtvig, Graesk og Nordisk Mythologi, S. 279 und 280.
92 Heiweg, Hjalmar: N.F.S. Grundtvigs Sindssygdom. 1918. 2. Aufl. Kobenhavn 1932, S. 85 und

97; Johansen, Steen, og Hoirup, Henning (Hg.): Grundtvigs Erindringer og Erindringer om



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 241

Grundtvig hat viel über die Holger Danske-Figur nachgedacht, jedoch sich mit
deren Einfügung in sein Inventar nationaler Figuren zufrieden gegeben. Von 1815

an ist er eine Ziffer im Rechnungstück von der gleichen undurchschaubaren Art wie
andere von Grundtvigs Meinungsaustauschen mit der Gegenwart.93

Holger Danske im späten 19. und im 20. Jahrhundert

Hans Christian Andersen entdeckt den Stoff in seinem Märchen Holger Danske in
Neue Märchen, 1:3, von 1845 wieder. Ein alter Holzschnitzer ist Veteran von der
Schlacht auf der Kopenhagener Reede am 2. April 1801, wo er Seite an Seite mit
einem alten Mann stand, der vielleicht Holger Danske war, der eben von Schloss

Kronborg heranschwamm. Er zeigt seinem Enkel eine Galionsfigur des Helden mit
dem Reichswappen. Andersen war seiner Zeit voraus, weil eine solche erst bekannt
wurde, als die dänische Flotte 1849 den Raddampfer Holger Danske vom Stapel ließ.
Das Märchen löste ein Reihe von Bildern berühmter Monarchen und Patrioten der
dänischen Geschichte aus, stofflich den Geschichtsstrophen im letzten Gedicht von
Ingemanns Holger Danske entsprechend. Hinzugefügt sind Leonora Christina,94 Ivar
Huitfeldt, Hans Egede, Ludvig Holberg, Tycho Brahe sowie der im Jahr zuvor verstorbene

Bertel Thorvaldsen.
Nach 1864 verschwand Holger Danske für lange Zeit von der Bildfläche. Ein letzter

Ausläufer der Begeisterung des 19. Jahrhunderts für ihn zeigt sich in der Bronzestatue

von H.P. Pedersen-Dan von 1908, aufgestellt an einer relativ unbeachteten Stelle im
Park von Marienlyst nahe bei Helsingor. Eine Gipskopie in den Kasematten von
Schloss Kronborg wurde ungleich populärer und als unersetzlich betrachtet, denn als

sie aufgrund von Feuchtigkeit fast zerfiel, wurde sie 1985 durch eine Betonkopie
ersetzt. Während der deutschen Besatzung Dänemarks 1940-1945 führte eine äußerst
aktive Gruppe von Freiheitskämpfern in den letzten drei Kriegsjahren Holger Danskes

Namen. Der humanistisch-linksorientierte - aufDänisch „kulturradikale" - Dramatiker

Kjeld Abell (1901-1961) plädierte in der Novelle „Fru Germania paa Kronborg" (Frau
Germania auf Kronborg), gedruckt in der illegal herausgegebenen Anthologie Der
brcender en Ild (Es brennt ein Feuer) von 1944, für einen Gegenbegriff zu Holger Danske.

Anstatt sein Kommen abzuwarten, sollen die Dänen selbst ihre Feinde bekämpfen,
denn, wie Abell einen jungen Dänen räsonieren lässt: „Behovede vi Holger Danske,

Grundtvig. Kobenhavn 1948, S. 249 und 252; Toldberg, Helge: Grundtvigs symbolverden. Ko-
benhavn 1950, S. 189, vgl. Togeby, Ogier, § 170a.

93 Der Prototyp ist Grundtvigs und Baggesens sogenanntes Valhallaspiel, ein langgezogenes
und dunkel versifiziertes Geheimrätsel in vier Runden, das sich von November 1815 bis März
1816 hinzog und Ausdruck in sowohl privaten wie auch öffentlich gemachten Briefen und
Reimbriefen in nordisch-mythologischer Bildsprache fand.

94 Leonora Christinas Jammers Minde wurde erst 1868 wiedergefunden und 1869 publiziert,
aber die Entfernung des Schanddenkmals für ihren Mann auf Ulfeidts Plads in Kopenhagen
im Jahre 1841 (gleichzeitig wurde der Platz in Graabrodretorv umbenannt) und Oehlen-
schlägers Tragödie Dina, am 27. Oktober 1842 mit großem Erfolg aufgeführt und gedruckt
im Dezember, hatten sie aktualisert.



242 Flemming Lundgreen-Nielsen

var det vel, fordi vi ikke selv kunne rejse os op, men det kan vi "9S (Bräuchten wir
Holger Danske, wäre es wohl, weil wir uns nicht selbst erheben könnten, jedoch, das

können wir.) Das ist die gleiche Moral wie in Abells Gegenwartsdrama Anna Sophie

Hedvig von 1939, in dem ganz gewöhnliche, unheroische Menschen zum Widerstand

gegen Diktatoren ermuntert werden.

Ebbe Kl0vedal Reich

1970 hatte Holger Danske ein Aufsehen erregendes Comeback in einem kleinen
Buch Holger Danske. Tolv fortcellinger om enfolkehelt (Holger Danske. Zwölf
Erzählungen über einen Volkshelden), geschrieben von Ebbe Klovedal Reich (1940-
2005) und illustriert von Per Kirkeby (geb. 1938),96 beide prominente Figuren in der

Jugend-Kulturrevolution in der Zeit um 1968. Das Buch beinhaltet bestimmte
Elemente der Chroniken von 1534: die sechs Feen bei der Wiege, König Gotrik, die

Gefangennahme, Burmand, die Schlacht bei Roncevalles, der Aufenthalt bei Morgana in
Avalon.

Trotzdem handelt es sich jedoch um eine Neuinterpretation des Nationalhelden,
indem sich das Buch genau in der Mitte - von der sechsten Erzählung an - von der
Tradition Christiern Pedersens und Ingemanns verabschiedet. Holger hat eben
darauf verzichtet, dänischer König zu werden und hat den Beinamen Danske von der
Fee Morgana erhalten. Er beginnt zu „tvivle pâ mange ting, som han havde Isert og
forsogt at respektere" (zweifeln an vielen Dingen, die er gelernt und zu respektieren
versucht hat). Er beginnt sich klar darüber zu werden, dass sein Treueeid auf Kaiser
Karl ihn aufWege führt, die er nicht mehr gehen will: „Mit tomme navn spiller med i
et spil, som jeg finder haesligt og grumt, og som til min smerte spilles af msend, som

jeg holder af." (Mein leerer Name spielt in einem Spiel mit, das ich hässlich und

grausam finde, und das zu meinem Schmerz von Männern gespielt wird, die ich
schätze.) Er sieht das Absurde in dem ganz gewöhnlichen Heroismus, wo Freunde
wie Feinde gleichermaßen korrumpiert sind, so dass er zurück schauend beginnt,
nur die Macht selbst zu hassen. Auch der Kaiser wird auf seine alten Tage hin
manipuliert und wird „halwejs gal af bogfolkene i Aachen" (halb verrückt durch die
Bücherwürmer in Aachen) und durch gelehrte Klatschmäuler.97 Das Vakuum, das sein

95 Togeby, Ogier, § 199.
96 Die Originalausgabe ist durchgehend illustriert und besitzt eine schwarz-weiße

Umschlagszeichnung von Holger Danske zu Pferd (Ausschnitt aus der Zeichnung zur 5. Erzählung),

während die ebenso durchgehend illustrierte Ausgabe von 2002 ein anderes schwarzweißes

Umschlagbild von Holger Danske zu Pferd hat (Ausschnitt aus der Zeichnung zur 11.

Erzählung). Die Ausgabe von 1979 übernimmt nicht Kirkebys Illustrationen im Buch selbst,
stattdessen sind aber Umschlagvorder- sowie Rückseite in seinen Farben gehalten, was
einzigartig unter den bekannten Ausgaben ist.

97 Reich nimmt hier seine Darstellung von 1972 von Grundtvigs Kampf gegen die schwarze
Schule vorweg (der Roman Frederik, mit dem Untertitel „en folkebog", ein Volksbuch). Die
missmutige Skizze des bürokratischen und auf eine Weise unmenschlichen Auftretens des al-



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 243

Machtverzicht in ihm schafft, wird von der Liebe zu der blonden englischen Prinzessin
Belicene ausgefüllt. Ihr Gegenstück ist die Walküre Bradamante, die mit rabenschwarzem

Haar und Augen wie Muscheln mit feuriger Sexualität die Kämpen schwächt. Die
Ehe mit Belicene ist ein wahres und ideelles Idyll, das rein örtlich ein Stück weit die
Seine hinunter angebracht wird, weg vom Getümmel - „den harske komedie" (die
harsche Komödie) - der Stadt Paris und deren Kaiserschloss, wo die Leute sich prügeln
und einander beschimpfen. Als ihr einziger Sohn, Balduin, vom Kaisersohn Karlotto

getötet wird, stirbt Holgers Frau vor Kummer, während der nach Rache dürstende

Holger als Friedloser verbannt und zu einem rebellischen Waldgänger wird, bevor er
am Schluss gefangen genommen, jedoch von Turpin milde behandelt wird. Als dunkel
verhüllte Gestalt - also gegen seine eigenen Regeln bezüglich Ehrlichkeit und Offenheit

- rettet er in Spanien das Banner der französischen Oriflamme im Kampf gegen die

Mauren, jedoch wird die Schlacht bei Roncevalles (im Titel von Klovedal Reichs neunter

Erzählung) als „Straffen" (Bestrafung) der Degeneration des Kaiserreichs aufge-
fasst.98

Holger hatte zu Beginn der Erzählung Siegeswillen und Kampftechnik von
Roland, höfisches Benehmen und Ehrlichkeit von Oliver und die Betrachtung der
Menschheit und des Lebens als Gottes Gedanken und das Gut, für Gottes Sache

sterben zu können, von Turpin gelernt. Der neue Holger vermisst bei diesen
ritterlichen Helden die Fähigkeit, Frieden mit sich selbst zu schließen, andere zu erfreuen
sowie Gottes Frieden zu fördern. Die Wahrheit über Karls Herrschertum hat Seiten,
die im Programm des Kaisers nicht vorkommen, und Holger hat bei der Teilnahme
an seinen Unternehmungen auch etwas über Verrat (König Dannemand), kalte

Staatsklugheit (Kossubel) und Liebe, die zu blinder Gewalt pervertiert (Burmand),
gelernt - worauf er hinzufügt: „Resten laerte jeg mig selv ved lang omtanke." (Den
Rest habe ich mir selbst beigebracht mit langem Nachdenken.) Die Werte werden
verkehrt: Holger Danske praktiziert eine Robin Hood ähnliche Sozialpolitik als

Friedloser. Anstatt den Mörder seines Sohnes zu töten, küsst er ihn, sogar auf den

Mund, und bricht seinen Eid dem Vater, Kaiser Karl, gegenüber mit groben Worten:
„Dit skakspil med saracenerne er sat i vserk af dig selv og dine skygger, og Guds
procession skrider frem ganske uberort af din dârskab". (Dein Schachspiel mit den
Sarazenen wurde von dir selbst und deinen Schatten in Gang gesetzt, und Gottes Prozession

schreitet ganz unberührt von deiner Torheit voran.) Die Ermordung des
heidnischen Sultans Bruhir auf seinem Pferd, „det sidste levende vassen" (dem letzten
lebenden Wesen), das Holger liebte, bedeutet den endgültigen Abschied vom
Ritterleben und dessen Idealen.99

ternden Kaisers besitzt einen Vorläufer im Kaiserporträt von Eyvind Johnsons historischem
Roman Hans Nädes tid, 1960.

98 Klovedal Reich, Ebbe: Holger Danske. Tolv fortxllinger om en folkehelt. 3. Aufl. Kobenhavn
2002, S. 55, 56, 105, 76 und S. 79, 56. Die Zitate hier und im Folgenden stammen allesamt
aus der Erstausgabe von 1970 (Rhodos), deren Text ohne Nachschrift 106 Seiten ausfüllt
gegenüber 91 Seiten in der Ausgabe von 1979 und 112 Seiten in der Ausgabe von 2002.

99 Klovedal Reich, Holger Danske, S. 26-27, 61, 70, 84, 91, 95-96.



244 Flemming Lundgreen-Nielsen

Die beiden letzten Kapitel deuten Holgers Weiterleben jenseits des Mittelalters
an. Auf der Insel Avalon findet er sein Pferd wieder lebend vor und in Morgana -
zumindest in einem Schimmer - Belicene. Es gibt einen Lobgesang auf die Liebe
und die Weiblichkeit, der bewirkt, dass Holger alles Irdische vergisst - übrigens auch
erzähltechnisch das einzige Mal, wo die knappen und etwas dürren Berichte durch
poetische Vision und einen mitreißenden Stil abgelöst werden.100

Die Heimkehr verlagert Klovedal Reich insJahr 1851, unmittelbar nach dem für das

Dänentum siegreichen Dreijahreskrieg, wo er Holger Danske sich vergewissern lässt,
dass Dänemark als Reich auf dem richtigen oder wenigstens auf einem besseren Weg ist
als zuvor. Frederik VII. ist der erste König in „det gode folkestyrede Danmark" (dem
guten, vom Volk regierten Dänemark), und trotz Warnungen vor Naturverschmutzung,

Industrialismus, Urbanisierung und preußischen Drohungen berichten die beiden

alternden Poeten Grundtvig und Ingemann von der Erhebung des Bauernstandes,

von Volkshochschulen, von volkstümlicher Demokratie. Holger sucht Gotriks Hof am
Isefjord auf und fällt in einen langen Schlaf, bis sein Bart auf die Tischplatte wächst. Als
die Preußen 1940 zum dritten Mal kamen, fochten mehrere hundert dänische

Freiheitskämpfer gegen sie in Holgers Namen, während er selbst immer noch schlief„i den

glemte hal ved den glemte fjord, og der sidder han endnu, medmindre du har fandet
ham og vsekket ham og fortalt, at hans hjaelp behoves" (in der vergessenen Halle
beim vergessenen Fjord, und dort sitzt er immer noch, außer du hättest ihn gefunden

und geweckt und ihm erzählt, dass seine Hilfe gebraucht werden könnte).101
Das Buch ist typisch für die Tendenz bei jungen Leuten der Zeit um 1968, gegen

alle Traditionen zu rebellieren, nicht zuletzt gegen machtpolitische, um mit einer
utopischen Idylle und Wertschätzung der Liebe, sowohl der sexuellen wie auch der
sozial bewussten, dagegen zu halten: „All you need is love".102 Der anonyme Erzähler
schwebt souverän, jedoch nachsichtig und mild ironisierend über dem bunt
zusammengestellten Stoff. Die optimistischen Prophezeiungen von 1851 über die Zukunft
Dänemarks der beiden Dichter Ingemann und Grundtvig sollten nicht ganz in Erfüllung

gehen, und der wehmütige Schluss scheint den Widerstandskampfwährend der

Besatzungszeit und dessen Folgen für die Erkenntnis dänischer Identität zu reduzieren.

Der Erzähler meint jedenfalls in seinem Hans Christian Andersen-Tonfall, dass

der Leser („du") Holger aktivieren soll, um noch einen Kampf zu führen, damit
Dänemark als Dänemark überleben kann. Damit wird der Text zur kulturpolitischen
Handlung. Der verkündende Humanismus ist so gesehen immer eine Nachricht
eines fortgesetzten Daseins des Nationalhelden.

Im Original bringt Klovedal Reich eine kommentierende Nachschrift in vier
Abschnitten. Am interessantesten ist seine Absichtserklärung, wonach es ihm darum
gehe, „at udforske Holgers usikkerhedsrelation" (Holgers Unsicherheitsrelation zu
erforschen) in der Zeit - ein Begriff, der aus der Kernphysik entlehnt ist (W. Heisenberg,

1927). Wie Ort und Impuls der Atome gleichzeitig verwischt sind, so dass die

100 Klovedal Reich, Holger Danske, S. 102-103.
101 Klovedal Reich, Holger Danske, S. 112.
102 The Beatles 1967.



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 245

eine Größe so klar bestimmt ist, wie die andere unbestimmt ist, kann Holgers
Platzierung in der gewöhnlichen historischen Chronologie nicht festgemacht werden.
Räumlich bewegt sich Holger im dänischen Heidentum, im christlichen Kaiserreich
und in der sarazenischen Welt, und der Erzähler betrachtet die verschiedenen
historischen Personen unterwegs als „Kollektivportraits" verschiedener Führer des
Volkes.103 Dies alles ist näher an Grundtvigs Auffassung der Nationalsymbolik als an

derjenigen Ingemanns.
In der zweiten Ausgabe von 1979 wird noch eine Nachschrift angefügt. Klovedal

Reich erinnert sich an die alternativen Experimente des Zusammenlebens während
des ersten Frostrup-Camps im nordjütischen Thy 1970 als „hedenskabens vildeste
manifestation - dens mest selvbevidste udfordring til al dansk, katolsk og protestan-
tisk ateisme" (die wildesten Manifestationen des Heidentums - dessen selbstbe-

wussteste Herausforderung des dänischen, katholischen und protestantischen
Atheismus), der durch die Staatskirche und durch einen „materialistischen Materialismus"

(so steht es wörtlich im Buch!) doch so weit eingeschränkt werden konnte,
dass er neun Jahre später nur noch ein Schatten seiner selbst war. Reich kolportiert
eine Anekdote, wonach dem landflüchtigen Dalai Lama anlässlich eines Besuchs von
Schloss Kronburg die Geschichte Holgers erzählt wurde, worauf er ihn umgehend
als Buddha-Inkarnation (bodhisattva) bezeichnete. Wenn er im heutigen Dänemark

geweckt werden soll, fordert das Solidarität mit der ganzen Geschichte Dänemarks,
unabhängig des religiösen Standpunktes. So kann Holger in „en trossag" (einer
Glaubenssache) fungieren.104

Noch eine Nachschrift kommt in der dritten Ausgabe 2002 hinzu: Seit 1970 ist
der Transport und die Kommunikation über den ganzen Erdball viel schneller
geworden, und viele Dänen sehen, nervös und unsicher, das Dänische als Gegensatz zu
„andre slags mennesker og Verden i det hele taget" (anderen Arten von Menschen
und der Welt überhaupt), aber diese Art von minderwertigen Gefühlen weckt Holger

nicht. Der Erzähler behauptet nun, Dänisch in der Bedeutung „pälidelig, aerlig,

brav, ligefrem" (vertrauenswürdig, ehrlich, mutig, ohne Umschweife) sei gewöhnlich

zu gebrauchen, bevor Holger geweckt werden kann. Dem entspricht, dass Klo-
vedal Reichs Grundtvig-Figur in der zwölften Erzählung beim Wiedersehen mit dem
starken Holger Danske von Wehmut erfasst wird:

For det er i et folks sidste timer, at det bliver nodt til at hente sine helte hjem fra de ste-
der, hvor de har fundet lykken. Du kommer med bud om forgaeves slid, ufordrage-
lighed og kamp, selv om du kommer for fredens skyld.105

Denn es ist in den letzten Stunden eines Volkes, dass es gezwungen wird, seine Helden
von den Orten zu holen, wo diese ihr Glück gefunden haben. Du kommst mit der
Nachricht vom vergeblichen Streben, Unverträglichkeit und Kampf, selbst wenn du

wegen des Friedens kommst.

103 Klovedal Reich, Holger Danske, S. 114, 115, 117-119.
104 Klovedal Reich, Holger Danske, S. 124, 126.
105 Klovedal Reich, Holger Danske, S. 111.



246 Flemming Lundgreen-Nielsen

Villy S0rensen

In den 1980er und 90er Jahren wurde Holger Danske von dänischen Politikern
funktionalisiert, in der Regel um über Dänemark und das Dänentum zu wachen,

gegen Bestrebungen, die europäische Zusammenarbeit zu fördern (Gemeinsamer
Markt, EG, EU) und gegen eine globalisierte Kultur,106 auch gegen die friedliche

Nutzung der Atomkraft und gegen die Einwanderang von Fremden ließ er sich verwenden.
Präzise Hinweise aufsein Leben und seine Taten fehlen in aller Regel: Er signalisiert ein

gutes altmodisches Dänentum, das eher eine Gefühlssache ist als ein politisches Faktum

und das am stärksten ist, wenn es darum geht, Nein zu sagen.
Der Philosoph und Dichter Villy Sorensen (1929-2001) hatte 1982 in einem

geistreichen kleinen Buch, Ragnarok, die nordische Mythologie in die gleiche Richtung hin

interpretiert, wie Klovedal Reich Holger interpretierte. Das Glück soll in der Liebe und
im Verzicht auf physische Machtausübung gefunden werden. Die Primitivität und
Xenophobie der Rriegsgötter Odin, Thor und Tyr gegenüber den Riesen soll durch die

heidnischen Friedens- und Liebesgötter Freyr und Freya und (teilweise) durch den

Lichtgott Balder samt Odins Ehefrau Frigg gemildert werden, die alle geführt - oder
verführt - werden vom schlauen Vermittler Loki, halb Gott, halb Riese, ein lachender

professioneller Überlebender und Nicht-Gewaltspolitiker mit keiner anderen Absicht
als der eigenen Behaglichkeit. Letzten Endes war es freilich vergeblich, weil Ragnarok,
das Ende der Götter, kommen musste, wie es das Eddagedicht Volvens spädom (Die
Weissagung der Seherin) und Snorris Edda es erzählen. Hingegen folgte Sorensen

seinen Quellen nicht im Weissagen einer neugeschaffenen reinen Welt, Gimle, nach dem

Untergang der alten - sein Buch endet ohne Hoffnung mit einer Zeichnung von Un-
wetterwolken unter Andeutung einer Pilzform durch den Illustrator Andi Li Jorgensen.
Die Interpretation rief das ganze folgende Jahr hindurch eine ausführliche Diskussion
zwischen dem Verfasser und verschiedenen Kritikern, vor allem Grundtvigianern hervor,

die seine Nachdichtung geistlos und parteipolitisch fanden.

Holger Danske behandelte Villy Sorensen erst spät, kurze Zeit vor seinem Tod im
Dezember 2001, als seine Kräfte nur noch für ganz kleine Prosastücke reichten. Diese
kamen 2002 postum unter dem Titel 55 bagateller (55 Bagatellen) heraus und stellen

eine Art geistreichen und wortspielerischen Unterhaltungsjournalismus dar. Holger
Danske gehört darin zum Besten. Sein Lebenslauf und seine Eigenschaften werden
beschrieben: die lange Zeit im Ausland, seine Unsterblichkeit, seine Fähigkeit, an
verschiedenen Orten gleichzeitig aufzutauchen (in den Lokalsagen). Die Zugehörigkeit
besonders zu Kronborg bringt ihn mit einem anderen spät und langsam erwachenden

Dänen zusammen, mit Hamlet. „Forholder det sig mâske ligefrem sädan at jo storre
helten er, desto laengere er han om at vâgne" (Verhält es sich vielleicht so, dass je

größer der Held ist, desto später erwacht er), fragt der Erzähler und fügt hinzu, dass

Holgers ritterliche Ehrlichkeit in einem modernen Krieg zum Heulen wäre, wo man
auf Abstand und in Sicherheit seine Feinde tötet, ohne sie jemals zu sehen. Villy
Sorensen bringt auch Hans Christian Andersens Märchen ins Spiel, der schlafende

106 Adriansen, Nationale symboler, II, S. 439-441.



Holger Danslce - vom Einwanderer zum Nationalhelden 247

Holger träumt von allem, was im Lande geschieht. Typisch für seine eigene
raffinierte Einfachheit erklärt er, dass Holger „altsä - man kan vel ikke sige overvâgede,

men pâ sin vis holdt et lukket oje med" (also - man kann wohl nicht sagen
überwachte, aber auf seine Weise ein geschlossenes Auge [auf Dänemark] hatte). Wenn
Holger, erwacht vom langen Schlaf, eine Zukunft hat, ist es vielleicht für ein neues
Leben, das anderes von den Menschen verlangt als die alten heldischen Tugenden.
Deshalb meint Villy Sorensen nicht, er käme in seiner alten Gestalt, sondern er würde

von seiner ebenso alten Fähigkeit zur Verwandlung Gebrauch machen und überall

sein, „uden straks at blive genkendt" (ohne sofort wieder erkannt zu werden).107

Villy Sorensens Formulierung setzt Ebbe Klovedal Reichs Aussage über die „usik-
kerhedsrelation" (Unsicherheitsrelation) des Helden fort. Und so sind die Leser von
den unsicheren und chronologisch unbestimmten Nachrichten über den Roncevalles-
Rächer des 8. Jahrhunderts zu den in gleicher Weise unsicheren Zeichen seiner Bedeutung

für die dänische Mentalität im 21. Jahrhundert gekommen.

Schlussfolgerung

In den Volksbüchern wird die Faust-Figur, besonders via Thomas Marlowe und
Goethe, als eine allgemeine Chiffre für den Strebenden tradiert, den „plus ultra-
Menschen", im Guten wie im Schlechten. Griseldis und Melusina werden zu
Bezeichnungen für psychologische Frauenkategorien, Eulenspiegel wird als Typenname

parallel mit Hans Wurst und dem festen Figureninventar italienischer
Maskenkomödien gebraucht. In der Volksbuchliteratur, die ins Dänische übesetzt ist,
stellt Holger Danske die einzige Figur dar, die eine selbständige Existenz gewinnt
und eine Entwicklung bis in die Gegenwart durchläuft. Elisabeth Frenzel erwähnt
ihn in ihrem Handbuch Stoffe der WeltliteraturJ08 ganz kurz unter dem Lemma Karl
der Große, ohne sich jedoch für sein Nachleben in der dänischen Literatur zu
interessieren - ein dänisches Pendant zu Frenzel würde viel aus ihm machen.

Der ursprüngliche heidnische Kraftprotz, unbeugsam und sich nicht bluffen
lassend, europäisch berühmt, trotz allem jedoch nur eine Nebenperson bei den Taten
anderer, wird im Takt mit Dänemarks Verlust an historischer Bedeutsamkeit
zunehmend zu einer Hauptperson. Er wird in steigendem Maß zum Antihelden, der

gegen seinen Willen zur Tat gezwungen wird. Stellt er auch während der dänischen
Großmachtzeit ein nationales Ideal dar? Bereits die Königssöhne Uffe und Amlet in
Saxos Liber 1II-IV werden von den Umständen gezwungen, schlafend umherzuwan-
deln, bis sie zur Tat explodieren - das Volkslied über Niels Ebbesens Mord an Graf
Gert109 und neuere dänische Romane wie Carit Etlars Gongehovdingen von 1853

107 Serensen, Villy: 55 bagateller. Prosatekster. Kobenhavn 2002, S. 24, 25.
108 Frenzel, Elisabeth: Stoffe der Weltliteratur. Ein Lexikon dichtungsgeschichtlicher Längsschnitte.

7., verbesserte und erweiterte Ausgabe. Stuttgart 1988, S. 399.
109

DgF 156.



248 Flemming Lundgreen-Nielsen

(über die Schwedenkriege Frederiks III.) und Martin A. Hansens Lykkelige Kristoffer
(Glücklicher Kristoffer) von 1945 (über die Reformationszeit und den siebenjährigen

Nordischen Krieg im 16. Jahrhundert) präsentieren ähnliche pflichtbewusste,
jedoch wenig kriegerische Helden. In einer ungedruckten Rede in Danske Samfund

vom 14. April 1843 bezeichnet Grundtvig es rundheraus als Merkmal des Königreichs

Dänemark, dass man hierzulande nur als ein notwendiges Übel in den Kampf
zieht, um sein freies, selbständiges Dasein zu verteidigen, aber nicht um die Nachbarn

zu beleidigen oder gar zu erobern, jedoch auch ohne deren Unterdrückung zu
ertragen.110 Ein gewisses unkompliziertes Wesen, gepaart mit einem schlichten Ernst
und gedämpftem Humor, Vorliebe für den Frieden, Zähigkeit bei Widerwärtigkeiten
und standesverwischende Menschlichkeit scheinen bevorzugte nationale Eigenschaften
zu sein.

Anders verhält es sich mit den Dichtern, die über diesen Typus des dänischen Helden

erzählen. Sie sind von Saxo über Grundtvig und Ingemann bis zu Martin A. Hansen
off sehr reflektiert und bewusst, was den Nutzen betrifft, der vom nationalen Heroismus

zu erwarten oder nicht zu erwarten ist. Dasselbe trifft auch, obwohl naiver in der

Formulierung, auf die Schriftsteller - anonyme oder namentlich bekannte - zu, die

Ogier le Danois in das nordische Territorium und in die dänische Sprache überführen,
und das zu Literatur machen, was die Romantik später Volksbücher nennen wird und
was gleich mehrfach als „folkelig" (volkstümlich) bezeichnet werden kann: im Volk
bekannt, lebendig und produktiv im Volk, damit auch charakteristisch für das Volk.

Ein scharfer und trotzdem liebevoller Beobachter des Dänentums wie Grundtvig
kann um 1840 behaupten, die Schläffigkeit sei seit dem Beowulf-Epos leider auch ein
erzdänischer Zustand - aber die Sagenhistoriker und die Dichter nennen ihn ja nur, um
auf die Bedingungen aufmerksam zu machen, unter denen der Schlaf aufhört und die

Realität sich einstellen kann. Der versteckte und schlafende Erlöser eines Reichs und
eines Volks ist ein beliebtes literarisches Motiv bis zurück zum Messias-Gedanken des

Alten Testaments. Der Erlöser kommt mit Sicherheit, jedoch in welcher Gestalt und
wann? Die Ungewissheit der Antwort ist Holger Danskes Lebensbedingung - sie

macht in einem tieferen Sinne als dem der Fee Morgana seine Unsterblichkeit aus.

Übersetzung: Thomas Seiler

110 Lundgreen-Nielsen, Dansk Identitetshistorie, 3, S. 59-60.



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 249

Abbildungen

Abb. 1 : Holger Danskefindet sein Pferd als Lasttier auf dem Marktplatz wieder.



250 FlemmingLundgreen-Nielsen

Abb. 2: Holger Danske mit zwei Pferden und einem Feind, den er enthauptet hat.

Abb. 3: Die Fee Morgua nimmt Holger Danske in ihr himmlisches Reich auf.



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 251

Literaturverzeichnis

Primärliteratur

Aakjaer, Jeppe, Topsoe-Jensen, Helge (Hg.): Steen Steensen Blichers Samlede Skrifter. XXIII.
1929.

Andersen, H.C. NyeEventyr ogHistorier, 11:3. 1865.

Arlaud, A. (Hg.): Jens Baggesens Poetiske Skrifter. IV. Blandede Digte. Ferste Sämling 1780-
1802. Kobenhavn 1899.

Begtrup, Holger (Hg.): Nik. Fred. Sev. Grundtvigs Udvalgte Skrifter. Kobenhavn: Gylden-
dalske Boghandel Nordisk Forlag. III, 1905, V, 1907, VI, 1907, VIII, 1909, IX, 1909.

Brandt, C.J., Fenger, R,Th. (Hg.): Christiern Pedersens Danske Skrifter. I-V. Kobenhavn 1850-
1856.

Brix, Hans, Diderichsen, Paul, og BilleskovJansen, F.J. (Hg.): Thomas Kingos Samlede Skrif¬

ter, II, Kobenhavn 1939.

Dal, Erik (HgDanmarks garnie Folkeviser. XII, Kobenhavn 1976.

Friis-Jensen, Karsten (Hg.) und Peter Zeeberg (Übers.): Saxo Grammaticus. Gesta Danorum.
Danmarkshistorien. I-II. Kobenhavn 2005.

Gnmnismäl. Jon Helgason (Hg.): Eddadigte. II. Gudedigte. 3. gennemsete udgave. Kobenhavn,

Oslo, Stockholm 1956.

Danmark-Norges Traktater 1S23-17S0 med dertil hörende Aktstykker. II. 1561-1S88.
Kobenhavn 1912.

Grundtvig, N.F.S.: Danne-Virke, et Tids-Skrift. III: 4. Kobenhavn: A. Schmidts Forlag 1817.

Grundtvig, Nik.Fred.Sev.: Grœsk ogNordiskMythologifor Ungdommen. Kobenhavn 1847.

Grundtvig, N.F.S.: Kong Christian den Ottendes Fodselsdag den 18de September 1840 i Danske

Samfund. Kobenhavn 1840.

Grundtvig, Nik.Fred.Sev.: Kronike-Riim til Borne-Lcerdom med Indledning og An-
maerkninger. Kobenhavn 1829.

Grundtvig, N.F.S.: Sange for Vennelaget i Danske Samfund paa Kronings-Dagen 28de Juni
1840. Kobenhavn 1840.

Grundtvig, N.F.S.: [tale 30. april 1839]. Barfod, Frederik (Hg.): Brage og Idun, et nordisk

Fjcerdingsärsskrift, 1:2,1839.
Grundtvig, Svend (Hg.): Danmarks garnie Folkeviser. I. Kobenhavn: Samfundet til den dan¬

ske Literaturs Fremme 1853. Auf die einzelnen Lieder wird mit der Sigle DgF +
Liednummer hingewiesen

Grundtvig, Svend (Hg.): Grundtvig og Ingemann. Brewexling 1821-1859. Kobenhavn 1882.

Grundtvig, Svend (Hg.): Kronnike-Rim med Indledninger og Oplysninger. Tredje Udgave.
Kobenhavn 1875.

Grundtvig, Svend (Hg.): N.F.S. Grundtvigs Poetiske Skrifter. IV, Kobenhavn: Karl Schon¬

bergs Forlag 1882, V, 1883, VI, 1885.

Grundtvig-arkivet, Det Kongelige Bibliotek, Kobenhavn, Fase. 164.1.9, bl. lr, 2r-v.

Hjorth, Lindegârd Poul, og Nielsen, Marita Akhoj (Hg.) : Leonora Christinas Jammers Minde.

Diplomatarische Ausgabe. Kobenhavn 1998.

Hjorth, Poul Lindegârd (Hg.): Karl Magnus' Kronike. Kobenhavn: J.H. Schultz Forlag 1960.

Ingemann, B.S.: Holger Danske. Et Digt. Kobenhavn: Andreas Seidelin 1837. Ingemann,
B.S.: Ahasvérus og Holger Danske to Eventyrdigte (Med Tilleeg af Smaadigte fra 1819-
1832). Anden Udgave. Kobenhavn 1845.

Ingemann, B.S.: Samlede Skrifter. Afd. IV. 9. Del. Kobenhavn 1864.



252 FlemmingLundgreen-Nielsen

Kierkegaard, Soren: Frygt og Bceven. Dialektisk Lyrik af Johannes de Silentio, 1843. Soren

Kierkegaards Skrifler. 4. Kobenhavn 1997.
Klovedal Reich, Ebbe: Holger Danske. Tolv fortaellinger om en folkehelt. [l. udgave] Kobenhavn:

Rhodos 1970, 2. udgave. Kobenhavn: Rhodos 1979, 3. udgave. Kobenhavn 2002.

Langebek, Jacobus (Hg.): Scriptores Rerum Danicarum Medii A&vi. I. Kobenhavn 1772.

Lorenzen, Marcus (Hg.): Gammeldanske Kroniker. Kobenhavn 1913.

Mortensen, Klaus P. u.a. (Hg.): Andersen. H.C. Andersens samlede vœrker, 7. Digte I 1823-
1839. Kobenhavn 2005.

Olai, Petrus, siehe Langebek, Jacobus.
Petersen, Carl S. (Hg.): LudvigHolberg: Samlede Skrifter.Vl. Kobenhavn 1923.

Rahbek, K.L. (Hg.): Dansk og Norsk Nationalvcerk eller Almindelig aeldgammel Moerskabs-
laesning. 1. Kobenhavn 1828.

Sorensen, Villy: 55 bagateller. Prosatekster. Kobenhavn 2002.
Winther, Christian (Hg.): Efferladte Skrifter afPoulM. Moller, I. Kobenhavn 1839.

Sekundärliteratur

Adriansen, Inge: Nationale symboler i Det Danske Rige 1830-2000. II, Kobenhavn 2003.
Adriansen, Inge: Holger Danske - en lysende legende. Kobenhavn 2007.
Andersen, H. Hellmuth, Madsen, H.J. og Voss, Olfert: Jyllands void. Herning 1977.

Andersen, Vilhelm: lllustreret dansk Litteraturhistorie. II. Kobenhavn, Kristiania, London,
Berlin 1934, III, 1924.

Auken, Sune: Sagas spejl. Mytologi, historié og kristendom hos N.F.S. Grundtvig. Koben¬
havn 2005.

Baggesen, August: Jens Baggesens Biographie. 1.1764-1793, Kobenhavn: C.A. Reitzel 1843.

Bom, Kaj: Danmarks norske folkeviser. Danske Studier 1973,1973.
Borchsenius, Otto: Fra Fyrrerne. Literaere Skizzer. Anden Raekke. Kobenhavn 1880.

Frenzel, Elisabeth: Stoffe der Weltliteratur. Ein Lexikon dichtungsgeschichtlicher Längs¬
schnitte. 7., verbesserte und erweiterte Ausgabe. Stuttgart 1988.

Galster, Kjeld: Fra Ahasvérus til Landsbybornene, Kolding 1927.

Grape, Hjalmar: Det litterära antik- och medeltidsarvet i Olaus Magnus'patriotism. Stockholm
1949.

Hansen, P.: Den danske Skueplads. lllustreret Theaterhistorie. I. Kobenhavn [1889].
Heiweg, Hjalmar: N.F.S. Grundtvigs Sindssygdom. 2. udg. Kobenhavn 1932.

Hermansson, Gunilla: Lyksalighedens oer. Moder mellem poesi, religion og erotik i dansk og
svensk romantik. Göteborg - Stockholm 2010.

Huitfeldt, Arild: Danmarckis Rigis Kronnicke, fran Kong Dan den forste, oc indtil Kong Knud
den 6., Kobenhavn 1603.

Johansen, Steen, og Hoirup, Henning (Hg.): Grundtvigs Erindringer og Erindringer om
Grundtvig. Kobenhavn 1948.

Keld, Jens (Hg.): B.S. Ingemann. Levnetsbog. Tilbageblik, Kobenhavn: C.A. Reitzel 1998.

Kjaer, Iver: Med Aladdin til Osterland. Om Rasmus Rasks Rejse til Indien 1816-23. Scave-

nius, Bente (Hg.) : Guldalderens Verden. 20 historier fra naer og fjern. Kobenhavn 1996.

Langballe, Carl: B.S. Ingemann. Et Digterbillede i ny Belysning, Kobenhavn 1949.

Lind, Gunner: Vâbnenes tale. Vâben, drab og krig i viser og virkelighed i Danmark 1536-
1660. Lundgreen-Nielsen, Flemming, Ruus, Hanne (Hg.): Adelskultur og viseboger. Svobt

i màr. Dansk Folkevisekultur 1550-1700.1. Kobenhavn 1999.



Holger Danske - vom Einwanderer zum Nationalhelden 253

Lukman, Niels: Holger Danske. Kulturhistorisk Leksikon for nordisk Middelalder. VI. Koben-
havn 1961.

Lundgreen-Nielsen, Flemming: Grundtvig og danskhed. Feldbask, Ole (Hg.): Dansk Identi-
tetshistorie, 3. Folkets Danmark 1848-1940, Kobenhavn 1992.

Lyschander, Claus Christoffersen: Danske Kongers Slectebog. Kobenhavn 1622.

Olai, Petrus, siehe Langebek, Jacob.
Olrik, Axel: Holger Danske. Salmonsens Konversationsleksikon, 1. Ausg., V, Kobenhavn:

Brodrene Salmonsen (J. Salmonsen) 1896, und 2. Ausgabe, VI. Kobenhavn 1917.
Overskou, Th.: Den danske Skueplads, i dens Historie, fra de forste Spor af danske Skuespil

indtil vor Tid. III. Kobenhavn 1860.

Pontoppidan, Erich: Den Danske Atlas, Kobenhavn: A.H. Godiche, I, 1764, IV, 1768, VII.1,
1781.

Rothe, Tyge: Udsigt over det frankiske Monarkie og Carl den Store, eller Christendommens

Virkningpaa Folkenes Tilstand i Europa. Tredje Deel. Forste Stykke, Kobenhavn 1776.
Schwab, Heinrich (Hg.): Friedrich Ludwig Aemilius Kunzen (1761-1817). Heide in Holstein

1995.

— Das Fremde im Spiegel musikalischer Karikaturen und dessen Integration in ein ambitio-
niertes Bühnenwerk. Baggesens und Kunzens Oper Holger Danske (1789) als Türkenoper.

In: Nielsen, Marita Akhoj (Hg.): Detfremmede som historisk drivkraft. Danmark
efter 1742. Et festskrift til Hendes Majestcet Dronning Margrethe II ved 70-ârs-fodselsdagen
den 16. april 2010. Det Kongelige Danske Videnskabernes Selskab: Kobenhavn 2010,
S. 182-196.

Stephanius, Stephanus Johannis: Notce Vberiores in historicam Danicam Saxonis Grammatici.
Una cum prolegomenis ad easdem notas. Sorol645.

Sonderholm, Erik: D: Kilder 2. Dal, Erik (Hg.): Danmarks garnie Folkeviser. XII. Kobenhavn
1976.

Togeby, Knud: OgierleDanois dans les littératures européennes. Kobenhavn 1969.

Toldberg, Helge: Grundtvigs symbolverden. Kobenhavn 1950.
Vedel, Anders Sorensen: Den Danske Kronicke som SAXO GRAMMATICVS screff, half-

ffierde hundrede Aar forleden: Nu forst aff Latinen vdsaet, flittelige offuerseet oc forbe-
dret, Kobenhavn 1575.

Worm, Ole: Danicorum Monumentorum Libri Sex. Kobenhavn 1643.

Zeeberg, Peter (Übers.) Saxos Danmarkshistorie. 1-2. Kobenhavn 2000.




	Holger Danske in der dänischen Literatur : vom Einwanderer zum Nationalhelden

