
Zeitschrift: Beiträge zur nordischen Philologie

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Skandinavische Studien

Band: 42 (2012)

Artikel: Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen
Tradition (TSB D367) : ein neuerliches Überdenken des Super-
Organischen in der Folkloristik

Autor: Mitchell, Stephen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen
Tradition (TSB D367):
Ein neuerliches Überdenken des Super-Organischen in der
Folkloristik

Stephen Mitchell, Harvard

Einleitung

In den Anfängen der folkloristischen Forschung standen ausschließlich die Texte im
Zentrum des Interesses, und zwar so ausgeprägt, dass die Personen, die die
Geschichten erschufen, erzählten und gebrauchten, kaum berücksichtigt wurden. Bei
dieser Prädisposition der Herangehensweise an Folklore als eine Art von
Wiederfindungsmission, eine literaturarchäologische Unternehmung, bei der der Text extrahiert,

ja geradezu vor dem Landvolk „gerettet" wurde, ist es kein Wunder, dass der
Erzähler grundsätzlich als ein leeres Gefäß wahrgenommen wurde - die Erzählung
war die Belohnung. Und mit rühmlichen Ausnahmen (z.B. Tang Christensen oder

August Bondeson) verpassten es frühe Sammler, viel mehr als gerade nur die

notwendigsten Informationen über die Individuen und Gemeinschaften aufzuzeichnen,
von denen das Material stammte. Diese Einstellung war so ausgeprägt, dass ein
berühmter Folklorist es ganz natürlich fand, sein Gebiet mit Speerspitzen aus Flintgestein

und anderem Material, das nach einem Gewitter auf der Erdoberfläche
erscheinen kann, zu vergleichen, um hinzuzufügen:

There is a form of study, Folklore, which collects and compares the similar but immaterial

relics of old races, the surviving superstitions and stories, the ideas which are in our
time but not of it.
(Lang 1884: 11; Emphase hinzugefügt)

Eine in derselben Zeit stattfindende Diskussion in der Anthropologie war für diese

Debatte sehr wichtig, nämlich die Frage nach „dem Super-Organischen" („the su-

perorganic"). Dieser Neologismus, zuerst vom britischen Philosophen und Soziologen

Herbert Spencer 1862 verwendet, wird heute in erster Linie mit den Arbeiten
von Alfred Kroeber in Verbindung gebracht.1 Sein Begriff des Super-Organischen
war im Wesentlichen ein Versuch, der Realität von „sozialem Leben" oder „sozialer

1 Z.B. Kroeber 1917 und Kroeber 1918. Als Verfechter des super-organischen Models halfen
Kroeber, sein Kollege der Anthropologe Robert Lowie und Carl O. Sauer in der Geographie,
die Universität von Kalifornien als nordamerikanisches Epizentrum für Forschung in dieser

Richtung zu identifizieren. Dies taten sie in solchem Maße, dass vom Super-Organischen,
hinsichtlich der Kulturgeographie, auch von „The Berkeley School" gesprochen wird. Vgl.
Duncan 1980.



184 Stephen Mitchell

Kultur", dem sonst unbeschreiblichen definierenden Merkmal des Menschentums,
Ausdruck zu verleihen.2 Indem er Spencers frühe Sicht der Natur des Super-Organischen

kritisiert, kontrastiert Kroeber die „cultural society ofman" mit der „culturless
pseudo-society of the ants and bees" und bemerkt:

That the social insects do not learn or acquire knowledge as groups; that they totally
lack tradition; that substantially all their activities are inborn and determined by
organic heredity, or depend on individual psychic experience acting upon hereditary
faculty; in short, that they totally lack any body of 'superorganic products' that is carried

along from individual to individual and from group to group independent of the nature
of these individuals and groups.
(Kroeber 1918: 643)

Es ist leicht verständlich, dass Kroebers Formulierung „body of 'superorganic
products' that is carried along from individual to individual and from group to group
independent of the nature of these individuals and groups" eine rasche, wenn auch

stillschweigende Akzeptanz in der Folkloristik und verwandten Disziplinen finden
würde. Trotz der viel beachteten angeblich polaren Gegensätzen der „anthropologischen"

und „literarischen" Schule der frühen Dekaden der Folkloreforschung sollte

allerdings beachtet werden, dass zumindest in dieser Hinsicht (d.h. der vermeintlichen

Realität des Super-Organischen, wie auch immer diese genannt werden soll)
die Überschneidung der beiden Schulen wohl größer waren als ihre Differenzen.3
Eines der am besten bekannten Beispiele für die Tendenz, Volksmärchen und
ähnliche Textgeres als „super-organische Produkte" zu behandeln ist Krappes Klassiker

von 1929 The Science of Folk-Lore, ein Titel, der deutlich zeigt, welche Richtung der

Wissenschaftszweig in der englischsprachigen Welt und andernorts nahm.4

Diese frühe Konzentration auf die Texte allein war zweifellos natürlich, und nicht
nur einer Färbung des Begriffs „Super-Organisch" geschuldet, die gleichsam
mitschwingt: Prosa, Poesie, Wortkollokationen eignen sich zur Analyse von vielen
verschiedenen und berühmten Gattungen - Formeldichte, Motivjagd, transnationale

2 Kroeber 1918: 634. In diesem Kontext schlägt Kroeber „the civilizational or superorganic or,
better, superpsychic," als Synonyme vor. Ein Konzept welches sich durch die Beschäftigung
mit „social psychology" und „culture history" deutlich von anderen wissenschaftlichen Gebieten,

wie der Astronomie oder der Naturgeschichte, abhebt. Siehe Kroeber 1918: 634, 636;
vgl. Kroeber 1919: 263,

3 Ein guter Ausgangspunkt für diese Thematik bietet die Einleitung zu Krappes Buch (S. ix-xi).
4 Krappe 1964: xv betrachtet Folklore explizit als „historical science", historisch im Sinne da¬

von, dass „it attempts to throw light on man's past" und wissenschaftlich im Sinne davon, dass

„it endeavors to attain this goal [... ] by the inductive method which, in the last analysis,
underlies all scientific research." Bei genauerer Betrachtung seiner Herangehensweise an die
Folklore bemerkt Krappe 1964: x hingegen, er habe „...adopted the purely literary
viewpoint. That is, I conceive of folk-tales and folk-songs as purely literary manifestations of the
popular genius...". Vgl. Krohn 1926: 1. Die bemerkenswerteste Untersuchung, um die
Denkmethode der Folkloristik nachzuvollziehen.



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 185

Plotstrukturen und so weiter.5 Vor dem Hintergrund einiger Dekaden mit einem
solchen textzentrierten Vorgehen hat ein prominenter Folklorist seine Mühen und

diejenigen vieler anderer mit diesem Bild der Folklore als „...collectively shaped,
traditional stuff that could wander around the map, fill up collections and archives,
reflect culture, and so on" (Bauman 1986: 2) zusammengefasst. Stattdessen bemerkt

er,

[m]y concern has been to go beyond a conception of oral literature as disembodied su-

perorganic stuff and to view it contextually and ethnographically, in order to discover
the individual, social, and cultural factors that give it shape and meaning in the conduct
ofsocial life [.]
(Bauman 1986: 2; Emphase hinzugefügt)

Baumans Sicht, die er und andere schon Jahre früher zu entwickeln begannen (vgl.
Bauman 1975), bedeutet eine wichtige Korrektur der Methodik und Aufgabe der

Folkloristik und sie hat sich als produktive Norm der zeitgenössischen
Herangehensweise an verbale und traditionelle Kunst etabliert.

Deshalb wird man sich von dieser hart erarbeiteten und nützlichen Perspektive
nicht leichtfertig trennen wollen. In diesem Beitrag möchte ich jedoch die Frage
nach dem so genannten „Super-Organischen", dem offenkundigen Bösewicht auf
der verschlungenen philosophischen Reise der Folkloristik, noch einmal aufgreifen
und fragen, ob dieses Konzept nicht immer noch eine nützliche Funktion bei unserer

Betrachtung traditioneller Überlieferung haben kann. Bis zu einem gewissen
Grad werden dabei meine Überlegungen zur früheren Sicht auf die Folklore als

verdinglichtes, super-organisches Material - Motive, Arten von Erzählungen und so

weiter - zurückgehen, die fähig sind, den Erzählern und deren Publikum ein zeitloses

Sinnangebot zu machen, vielleicht sogar auch dann, wenn die ethnographischen
Details sich verändert haben, manchmal sogar einschneidend (z.B. der Übergang

vom Heidentum zum Christentum).6 Dem Konzept des Super-Organischen sollen

neuere Werke aus dem Gebiet des Mikro-Narrativen und deren Beziehung zu plastischer

Kunst, oraler traditioneller Kunst sowie geschriebener Literatur hinzugefügt
werden, eine Perspektive, die einiges zur viel versprechenden Debatte beitragen
kann, die mit „Text, Reihe und Transmission" umrissen wird.7 Vereinfacht gesagt,

5 Dies soll nicht die Vorstellung erwecken, dass Forscher, welche sich in diese Richtung ori¬

entieren, nicht auch ethnographisch damit befassen könnten. Siehe dazu zum Beispiel
Mitchell und Nagy 2000: xix.

6 Die Relevanz dieses Motivs in der modernen Folkloreforschung ist Gegenstand einer Spezial-
ausgabe von The Journal of Folklore Research (34:3) von 1997: „Tools of the Trade:
Reconsidering Type and Motif Indexes." Unter den vielen exzellenten Artikeln, die für den
gegenwärtigen Kontext von besonderem Interesse sind, siehe vor allem Dundes 1997 und Lindahl
1997.

7 Für Arbeiten, die die Mikro-Narrativik innerhalb der altnordischen und griechischen Welt
betreffen, siehe zum Beispiel Norrman 2005 und Morris 1989. Ich möchte diese Möglichkeit
nutzen, um Lena Norrman für ihre viele Einblicke in diese Thematik zu danken, ein Thema,
welches den Kern ihrer gegenwärtigen Forschung zur Frau, dem Weben und der Narratolo-
gie im Altnordischen Kontext bildet. Morris untersucht die Fresken von Akrotiri und deren

Beziehung zur griechischen Dichtung; ein geläufigeres Beispiel für Ekphrasis in der Dichtung,



186 Stephen Mitchell

geht es in diesem Aufsatz darum, die Evolution einer bestimmten Mikro-Narrativik,
der man im Norden vom 19. Jahrhundert an begegnet, zu verfolgen, um dann dafür

zu argumentieren, dass diese Geschichte einen notwendigen Rahmen darstellt, um
eine bemerkenswerte Anschuldigung zu kontextualisieren, die in die dänische,
norwegische und schwedische Tradition der „Hekseridet"-Frau des 19. Jahrhunderts
gehört: das Motiv der durch die Schwiegermutter der Hexerei angeklagten Frau (D
367).8 In ihrer eigenen Art und Weise stellen meine Bemerkungen zugleich eine

Auseinandersetzung mit Baumans Perspektive - „to discover the individual, social,
and cultural factors that give [oral literature] shape and meaning in the conduct of
social life" - dar, der man sich von der gegenüberliegenden Seite her annähert, eher

vom Institutionellen als vom Individuum.9 In diesen Ideen gibt es nichts Neues zu
finden, in einer gewissen Weise sind sie so alt wie Homers sêmata, und sie wurden
regelmäßig kommentiert durch die moderne Forschung.10 Was hingegen neu sein

könnte in meinem Vorgehen, ist weniger die Möglichkeit der Entwicklung neuer
empirischer Daten über das Verhältnis von Oralem und Geschriebenem oder über
den Charakter der Transmission und des Netzwerks zwischen verschiedenen
Segmenten der Gesellschaft, als vielmehr die Möglichkeit, dass wiederherstellbare
kulturelle Kontexte existieren, die sich sowohl über die unmittelbaren Kontexte der

Performanz, in denen die Folklore operiert, erstrecken, als auch bezeichnenderweise

darüber Auskunft geben.

das Schild des Achilles in der Ilias, war der Mittelpunkt vieler wichtiger Forschungen (z.B.

Nagy 1997).
8 Siehe Jonsson, Solheim et al. 1978. Die dänischen Texte („Hekseridet", DgF 361) sind publi¬

ziert in Grundtvig 1966-76, VI: 286-90; die Schwedischen („Herren Bâld", SMB 166) in
Jonsson, Jersild, und Jansson 1983, IV:1: 308-10; und auf die 18 Texte der norwegischen
Multiform, „Olav og Kari", kann man über „Dokumentasjonsprosjektet" zugreifen:
http://www.dokpro.uio.no/ballader/lister/tsb_titler/variantar_d367.html. Es sollte
offensichtlich sein, dass dieser Aufsatz weder als Diskussion der Ballade in ihrer Gesamtheit
verstanden werden soll, noch möchte ich darin mit den gegenwärtigen Erörterungen zu den Fragen

des Alters oder der Herkunft der Ballade befassen; meine Absicht hier ist es vielmehr, die

Möglichkeit der Aussagekraft eines bestimmten Motivs, ungeachtet eines über mehrer
Jahrhunderte wechselnden Charakters, sowohl als Text wie auch als Bild zu untersuchen.

9 Andere mögliche Arten, um diese Perspektive zu charakterisieren - Mikrostruktur und
Makrostruktur, synchron und diachron, syntagmatisch und paradigmatisch (z.B. Nagy 1990: 4-

5; Dué 2002: 8) - weisen auf eine allgemein kompatible Menge an zentralen Anliegen hin.
10 Bezüglich des homerischen Gebrauchs siehe die Diskussion dazu in Foley 1999: 3, der fol¬

gendes bemerkt: „To translate sema as merely the tablet or whatever is scratched on it is not
merely inadequate [... ] As we shall see, sêmata in the Iliad, Odyssey, and Hymns are first and
foremost tangible symbols that point toward larger concerns or ideas that would otherwise
remain hidden or secret, windows that open onto emergent realities knowable in no other
way." Die Forschung, welche von Panofskys ikonologischen Studien (Panofsky 1939: 3-31)
bis hin zur kanonisierten semiotischen Literatur (z.B. Barthes 1988) reicht, ist natürlich
durch das gemeinsames Anliegen zu den Fragen nach Bezeichner, Referenzialität und so weiter

verbunden.



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 187

Übernatürliche Fortbewegung in der nordischen Tradition

Der Traum vom Fliegen ist eine der Ideen, die die Phantasie des Menschen seit
jeher beflügelt hat: Der chinesische Eroberer Shun, der persische König Kai Kawus,
der afrikanische Krieger Kibaga, der ägyptische Gott Horus, die indische Gottheit
Vshnu und der legendenumwobene Grieche Ikaros stellen nur die berühmtesten
Beispiele einer sehr langen und weltumspannenden Liste von Figuren aus Legende
und Mythologie dar, die die Fähigkeit zu fliegen hatten oder diese entdeckten.
Manchmal verwenden solche Geschichten das Flugmotiv, um die Hybris und Arroganz

der Menschheit darzustellen, manchmal dient die Verwendung aber auch dazu,

übernatürliche, ja sogar göttliche Fähigkeiten des Protagonisten darzustellen, und
manchmal soll der Versuch zu fliegen aber auch dazu dienen, die Verlogenheit und
den bösen Charakter des Fliegenden zu betonen. Letzteres wird besonders im
europäischen Mittelalter evident, wo der populäre Bösewicht der christlichen Mythologie,

Simon Magus, vielleicht der am meisten ins Gedächtnis eingeprägte „Flieger" in
der mittelalterlichen Tradition war.11 Dennoch wird die menschliche Transvektion
im lateinischen Mittelalter am stärksten mit der Göttin Diana identifiziert, vor allem
in solch bekannten Texten wie dem Canon episcopi aus dem frühen 10. Jahrhundert,
der Regino von Prüm zugeschrieben wird, sowie den Dekretschriften Burchards von
Worms aus dem 11. Jahrhundert. Es ist diese umgestaltete römische Göttin des

Mondes, von der man glaubte, sie ritte nachts auf dem Rücken von Tieren in Gesellschaft

anderer Frauen.12 Aberglauben dieser Art wurde immer stärker mit häretischen

Praktiken identifiziert, wie auf einem Frontspiz einer französischen Übersetzung

aus dem 15. Jahrhundert des Tractatus contra sectum Vadensium von Johannes
Tinctoris gesehen werden kann: Nicht nur werden die waldensischen Fläretiker

gezeigt, wie sie eine Ziege anbeten, sondern auch der Himmel ist voller Gestalten,

" Obschon Tubach 1969 nur einen einzigen Sermon zitiert - von der Frage nach der Simonie
abgesehen - der den Werdegang von Simon Magus (#4378) betrifft, waren dessen Abenteuer
in der Luft ein ständiges Merkmal der christlichen Ikonographie und reichte von
Handschriftenillumination (z.B. das Stammheimer Missal, fol. 138v) bis zu Kirchenskulpturen (z.B. in
der Kathedrale von St. Lazare in Autun, Frankreich). Zur Stellung von Simon Magus im
Mittelalter siehe Flint 1991: 338-44 et passim. Ich möchte diese Möglichkeit nutzen, um
anzumerken, dass die folgenden Ausführungen nicht als vollständige Bestandesaufnahme zum
Thema der übernatürlichen Fortbewegung im mittelalterlichen Norden, sondern als Hinweis
auf dessen Popularität, Langlebigkeit und Einfluss gedacht sind.

12
Reginos berühmte Formulierung, „...cum Diana paganorum dea et innumera multitudine
mulierum equitare super quasdam bestias, et multa terrarum spatia intempestae noctis silen-
tio pertransire..." (Migne 1841-64: vol. 132, col. 352), findet sich weitgehend bei Burchard
von Worms (Migne 1841-64: vol. 140, col. 963) wieder. Es sollte festgehalten werden, dass

dies Wiederholung dieses Sentiments während des Mittelalters anhält (z.B.John of Salibury),
einschließlich eines nordischen Kontexts - Jons saga Baptista (Unger 1874: 914). Dianas Flug
ist in der wissenschaftlichen Literatur viel diskutiert worden; für eine englischsprachige
Ubersicht und die Quellenlage zu ihr siehe zum Beispiel Russell 1972: 23 et passim und Flint
1991: 65-66 et passim.



188 Stephen Mitchell

Dämonen und halbmenschlichen Wesen, die auf verschiedenen Gegenständen
umherfliegen.13

Auch die Bewohner des nördlichen Europa waren vom Fliegen fasziniert: Die
Bedeutung von luftbezogener Transvektion im Germanischen ist z.B. bezeugt durch
die skandinavische, englische und deutsche Wieland-Tradition (Völundr, Velent
usw.) in Prosa, Dichtung und in der bildenden Kunst (z.B. Völundarqvida, Franks

Casket). Faktisch jedoch ist eine der stabilsten Vorstellung vom Fliegen und anderer
unüblicher Fortbewegungsformen, die von einer fruchtbaren nordischen
Imaginationsfähigkeit über viele Jahrhunderte hinweg produziert wurde, nicht wie in diesen
Fällen an das männliche Geschlecht geknüpft, sondern eher im Einklang mit dem
Bild der Diana, das heißt weiblichen Wesen, die auf magische Art und Weise
transportiert werden. Von der späten Eisenzeit an bis in die Moderne waren nordische
Künstler verschiedenster Medien - Poesie, Petroglyphen, Romane, Legenden, Film
u.a. - fasziniert von einer wiederkehrenden Vision einer übernatürlichen und häufig
die Luft betreffende Transvektion: Frauen rittlings auf einem Gegenstand oder Reittier

der seltsamsten Art.
Sicherlich der eindrucksvollste frühe Beleg dieser Tradition in Skandinavien ist

die außergewöhnliche Zeichnung, die einen Teil des Runensteins von Hunnestad in
Skâne, Schweden, bildet (datiert in die Zeit 975-1050 n.Chr. und jetzt im Museum
Kulturen in Lund aufbewahrt, vgl. Stoklund 2000). Flier sieht man eine weibliche

Figur auf einem Wolfsrücken sitzen; dabei verwendet sie Schlangen, um ihr
merkwürdiges Reittier zu zügeln (Abb. l).

Abb. 1 : Runenstein von Hunnestad, Skâne, Schweden

13 Dieses Bild ist oft wiedergegeben, so z.B. in Russell 1980: 74.



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 189

Es ist leicht anzunehmen, wie es auch zumeist gemacht wurde, dass diese Zeichnung
in Verbindung mit Hyrokkin gebracht werden oder sie sogar repräsentieren sollte:

eine Riesin, die, wie in Snorris Gylfaginning aus dem 13. Jahrhundert beschrieben,

zum Begräbnis des Gottes Baldr kommt und „reiö vargi ok haföi hQggorm at tau-
mum" (einen Wolf ritt und Vipern als Zügel hatte [Jönsson 1931: 65]). Die
Darstellung auf dem Stein von Hunnestad scheint so eine frühe nordische Version von
G241 wiederzugeben. Der Hexenritt14 war aber offensichtlich nicht die einzige
Darstellung einer solchen Mikronarrativik innerhalb einer breiteren Makro-Tradition
andersweltlichen Verhaltens. Ein skaldisches Gedicht von Ulfr Uggason, die

Hüsdräpa (Hauslied) aus dem 10. Jahrhundert, zeugt von einer ähnlichen Darstellung

von übernatürlicher Transvektion.15 Dieser Text, zum Teil erhalten in der Snor-

ra-Edda, ist eine Ekphrase, in diesem Fall ein Gedicht, das die Schnitzereien preist,
welche ein Haus in Westisland zieren, das in heidnischer Zeit gebaut wurde.16 In
einem Abschnitt wird nicht nur die Hauptaufgabe erwähnt, die Hyrokkin in der

Mythologie zufällt (nämlich Baldrs Grabschiff ins Meer zu schieben), sondern es

wird auch eigens ihr Pferd erwähnt (Jonsson 1931: 152). Wir können jedoch natürlich

nicht mit Sicherheit wissen, wie die Zeichnung aussah oder welches mentale
Bild Ülfr kreieren wollte, jedoch passt alles, was wir wissen, zu der weiteren Auslegung

des Materials, welches hier diskutiert wird.17

Übernatürliche Transvektion ist ein verbreitetes Bild in der nordischen Literatur.
HelgaqviÖa Hjörvardssonar, ein eddisches Gedicht aus einer Vielzahl von Quellen, ist
voller Anspielungen auf den gleichen Topos: Walkürenritt in der Luft („Hon var
valkyria oc reiä lopt oc lög" [143]) und es gibt z.B. Hinweise auf „Nachtritte" (qveld-
ridor [144]).18 Am wichtigsten ist jedoch, dass das prosaische Incipit beichtet, wie

14 Hinweise dieser Sorte hier und überall in diesem Artikel gehen auf Thompson 1966 zurück.
Es ist meine Auffassung, dass G241, Hexenritte, die hier diskutierte Kategorie viel besser

beschreibt, als die unzähligen Subtypen welche unter E501, Die wilde Jagd, aufgelistet sind. Die
häufigen Diskussionen zum dianischen Ritt, vergegenwärtigt im Canon episcopi Nachlass (vgl.
ESO 1.1.8.1 Herodias als Führer der wilden Jagd) und Die wilde Jagd, haben eine beeindruckende

Assoziation von Hexen und besser bekannten Themen von übernatürlichem Reiten
in vielen Köpfen geformt, doch ich denke, dass dies etwas ganz anderes ist.

15 Zur Hüsdräpa und dessen wichtige Rolle als Quelle für unser Wissen bezüglich des nordi¬
schen Heidentums siehe Schier 1976 und Lindow 1997. Meine Ansichten zur Kontinuität
und Tradition unterscheidet sich deutlich von jenen in Höfler 1951: Höflers Ansichten darin
(und auch anderswo) über die Kontinuität konzentrieren sich auf die Wahrscheinlichkeit des

Gebrauchs moderner Folklore bei der Interpretation von heiligen heidnischen Ritualen.
Infolgedessen drängt er eine sehr enge Mythos-Ritual Beziehung über eine ausgedehnte Epoche;

meine eigenen Ansichten (wie zum Beispiel in Mitchell 1991: 44-46 dargelegt) befassen
sich nicht mit dieser Art von idée fixe, sondern mit der anhaltenden Brauchbarkeit ausgewählter

Materialien für neue Autoren und Zielgruppen, durch deren Modifikation, Wiedererfindung

und Wiederaufmachung.
16 „Väru]aarmarkaöarägaetligarsögurä]3ilviöinumoksvääraefrinu..."Sveinsson 1934: 79.
17 Die Möglichkeit, dass der Vers, den Snorri in Skäldskaparmdl zitiert, gleichsam über seine

Darstellung der Geschehnisse, welche mit Baldrs Begräbnis in Verbindung stehen, Auskunft
gibt (und somit als unabhängige Quelle zu verwerfen ist), kann nicht übersehen werden. Vgl.
Lindow 1997.

18 Alle Quellenangaben stammen hier aus Neckel und Kuhn 1983.



190 Stephen Mitchell

Helgi zum Abend des Julfests nach Hause reist, er „fann trollkono; sü reiö vargi oc
haföi orma at taumom" (begegnete er einer Trollfrau [Hexe?]; sie ritt einen Wolf
und hatte Schlangen als Zügel [147]). In der nachfolgenden Prosa, in der diese Szene

kommentiert wird, verweist der Text auf Helgi, der „konona rida varginom" (die
Frau, den Wolf reitend [148]) gesehen hat, und das Gedicht seinerseits wiederholt
die Idee, wenn Helgis Worte angibt: „Reiö â vargi, er recqviö var, / fliöö eitt" (es ritt
auf dem Wolf, in der Abenddämmerung / eine gewisse Frau" [148]).19

Dieses und ähnliche mythologische Konstrukte werfen ein Schlaglicht auf die

nicht eindeutige Unterscheidung im Altnordischen von trollkonur (wörtlich:
Trollfrauen) verschiedener Arten: Wir Modernen mögen uns wohler fühlen, wenn wir
einige dieser Figuren als Hexen bezeichnen (also menschliche Wesen, die fähig sind,
das Zukünftige zu wissen oder zu verändern), bei anderen würden wir es vielleicht
vorziehen, sie als so genannte Trollfrauen zu bezeichnen (also weihliche Wesen
einer eigenständigen und feindlichen Gattung). Ein Heer vergleichbarer Hinweise in
frühen altnordischen Texten unterstreicht, wie verschwommen die Einteilung war,
die diese beiden Arten weiblicher Wesen unterschied.20 Vom Kontext her scheint es

so, dass, wenn Eilifr Goörünarson den Ausdruck „kveldrunnina kvinna" (abendreisende

Frauen) in seiner Pôrsdrâpa (Jönsson 1973: 143) aus dem 10. Jahrhundert
verwendet, er sich auf solche Frauen bezieht, gegen die Förr routinemäßig kämpft
(d.h. Riesen, Trolle).21 Dennoch müssen Sätze in der Art von „abendreisenden
Frauen" nicht in jedem Kontext auf diese Weise verstanden werden. Der berühmte
Satz aus der Hâvamâl 155: „ef ek sé tünriöur/ leika lopti ä" (wenn ich 'Zaunreiter'
sehe / hoch oben spielen), und verwandte Ausdrücke (z.B. kveldrida, myrkrida,
hamfrœr) deuten auf ein paralleles semantisches Feld von einiger Bedeutung für die

Deutung der kveldrunna kvinna als Riesinnen.22 In diesen Beispielen scheint es, dass

der Reiter in der Tat ein menschliches, weibliches Wesen ist, eines mit
außerordentlichen Kräften, wie z.B. wenn die Hexe Fördls in der Föstbrceöra saga nach

einem dürftigen Nachtschlaf erwacht und anschließend den Aufenthaltsort ihrer
Feinde beschreibt mit der Bemerkung „vi'Öa hefi ek göndum rennt i nött" (weit bin
ich heute Nacht den Hexenritt geritten).23 Ein weiteres wichtiges Element in der

19 Auch wenn es vielleicht nur ein Zufall ist, ist es dennoch beachtenswert, das dieser Abschnitt
der Helgaqvida Hjörvardssonar, wie unsere Ballade, sich um die Frage der Eifersucht zwischen
zwei Mitgliedern eines Geschlechts über ein Individuum des anderen Geschlechts dreht.

20 Obgleich Hexen nicht unbedingt weiblich sein müssen, gibt es nur wenige Belege dafür,
abweichend davon ist die Geschichte Islands im 17. Jahrhundert, dass nordische Hexen in
der christlichen Ära im Allgemeinen als vorwiegend männlich empfunden wurden. Siehe dazu

Mitchell 2000b.
21 Vergleiche den Eintrag in Jönsson und Egilsson 1966: 351—„kveldrunninn, adj., 'affen¬

lobende', som lober, faerdes, om aftenen [... ] jaettekvinder."
22 Neckel und Kuhn 1983: 43. Zu diesen Bezeichnungen siehe besonders Olsen 1915. Ich

möchte erwähnen, dass ich vor kurzem in einem anderen Zusammenhang versucht habe, diese

verworrene Menge an Beziehungen zu entwirren (z.B. Mitchell 1997; Mitchell 2003).
23 Förölfsson und Jönsson 1972: 243. Für andere isländische Beispiele, sowie für mögliche

fremde Quellen, siehe Mitchell 1997: 87-90. Die bekannte Phrase von Äldre Västgötalagen:
„Iak sa at Jm reet a quiggrindu löfharaefl. ok i trois ham alt var iamrift nat ok daghér" (ich



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 191

Entwicklung dieses Mythologems wird im späten Mittelalter evident, wenn Texte

Hexenversammlungen diskutieren. In der Ketils saga hcengs (entstanden ca. 1300,
erhalten jedoch in Manuskripten aus dem 15. Jahrhundert und später) trifft der
Held auf eine Hexe (tröllkona), die sagt, sie sei auf dem Weg zu einer
Hexenversammlung: „ek skal til tröllajnngs" (Rafn 1829-30: II, 131).

Einheimische Konzepte dieser Art verschmelzen anscheinend mit importierten
Ideen, wie dem kirchlichen Interesse an der Figur der Diana (Herodias), und bauen

in die christliche Mythologie Hexenvorstellungen des nordischen Spätmittelalters
ein, wie im „Hexenritt nach Bläkulla."24 Der letzte katholische Bischof Schwedens,
Olaus Magnus, beschreibt 1555 in seiner umfassenden ethno-historischen Darstellung

der nordischen Welt, Historia de gentibus septentrionalibus, den nordischen
Hexensabbat als mehrmals im Jahr stattfindend, und zwar auf einem bestimmten Berg,
wo Hexen ihre Künste probieren können („In eo monte certis anni temporibus dici-
tur esse conuentus Aquilonarium maleficarum, vt examinent praestigia sua" [Magnus
1555: 85]). Spätere Belege aus dem Zeitalter der Hexenjagd zeigen, dass die „Reise
nach Bläkulla" eines der verbreitetsten Merkmale des nordischen Hexenglaubens
wurde: Diese spektakuläre Form des Transports ist beispielsweise häufig in der
Kirchenkunst des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit zu finden. So zeigt das

spätmittelalterliche Bild (Abb. 2) aus der Kirche von Yttergran in Uppland, Schweden,

drei Hexen, die anscheinend auf verschiedenen Geräten zu einem Treffen mit
dem Teufel fliegen. Dort gibt ihnen der Teufel aus seinem Ölhorn die besondere
Salbe, von der man glaubte, dass die Hexen sich mit ihr einrieben, um dann zum
Berg Bläkulla fliegen zu können.25 Dieses Wandgemälde, wie auch andere dieser Art,
erfasst perfekt die Schlüsselkomponenten sowohl des einheimischen als auch des

importierten Glaubens.

sah dich reiten auf einem Zaungatter mit deinem Haar offen und in der Gestalt eines 'Trolls'
als alles gleich war [zwischen] Nacht und Tag [= beim Äquinoktikum, in der Dämmerung?])
- bezüglich der Verleumdungen einer Frau, die deutlich Anschuldigungen gegen Mitglieder
der menschlichen Gesellschaft vergegenwärtigen (Collin und Schlyter 1822,1: 38).

24 Dieser Komplex wurde sorgfältig von Sahlgren 1915 behandelt; für Details zu den spätmit¬
telalterlichen Aspekten der Bläkulla-Erzählung siehe Mitchell 1997. Wichtige neue Studien
beinhalten Sörlin 1997 und Östling 2002.

25 Zur Datierung der Wandbilder von Yttergran auf ca. 1480 siehe Tuulse 1963: 462. Tuulse
1963: 478 identifiziert die Utensilien als einen Besen, eine Harke und einen Brotschieber
{kvast, raka, ochgrissla).



192 Stephen Mitchell

Abb. 2: Wandgemälde in der Kirche von Yttergran, Uppland, Schweden

In der frühen Neuzeit wurde der so genannte Bläkulla-Komplex ein wichtiges
Element der Erzählungen über Hexerei in Schweden und Norwegen26 und, obwohl die
Geschichten sehr variieren, waren wenige Aspekte des Hexendiskurses in der frühen
Neuzeit auch nur annähernd so vorherrschend wie die Erzählungen von grauenhaften

Ritten zu diesen nordischen Hexensabbaten. An einem schwedischen
Gerichtsverfahren von 1595 versuchte eine Frau, die der Hexerei angeklagt war, zwei andere

Frauen hineinzuziehen, indem sie geltend machte, diese gehörten zu denjenigen, die
nach Bläkulla zum Hexensabbat ritten („thet slaget som pläga rida til Blàkulla" (die
Sorte, die nach Bläkulla zu reiten pflegt [Almquist 1939-51, 11:166-67]). Genau
dieses Bild wird die frühe Neuzeit hindurch wiederholt: In einem norwegischen Fall

von 1730 sagte eine junge Frau, sie nähme eine Salbe aus einem Horn, schmiere
damit verschiedene Tiere ein und reite auf ihnen, zusammen mit ihrer Großmutter,
zu einem Platz genannt „Blaaekollen":

hun tog een souv eller faar og smurte med noged smorelse hun havde i et horn, hvor-

paa mor-moderen tillige med deponenten sadte sig paa sougen hvorpaa de strax kom i
veyret, og efter et hastigt og kort tiid, kom need paa et staed, hendes mormoder kaldte
Blaaekollen [.]
[zitiert inAlver 1971:143-46]

sie nahm ein weibliches Schwein oder ein Schaf und rieb es mit einer Salbe ein, die sie

einem Horn entnahm, woraufhin sich ihre Großmutter zugleich mit der Angeklagten

26 Zu den Traditionen in diesen beiden Ländern siehe Alver 1971 und Östling 2002; bezüglich
Dänemark und Island vgl. Johansen 1991: 158; Daviösson 1940-43: 55; und borvaräardöttir
2000: 27-28.



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 193

auf das Schwein setzte. Sie kamen in ein Unwetter, und nach kurzer Zeit landeten sie

an einem Ort, den ihre Großmutter Blaaekollen nannte.

Im 18. Jahrhundert verwirft die gesellschaftliche Elite solchen übernatürlichen
Glauben (vgl. Oja 1999), aber dennoch bleibt dieser, wie aus diesem Zeugnis von
1730 hervorgeht, in der populären Tradition bestehen. In der Tat könnte man sich

fragen, ob es nicht ganz unterschiedliche Reaktionen in den verschiedenen Gesell-
schaftsschichten ein Jahrhundert später gab, als eine Reihe Volksbücher den Blâkul-
la-Stoff präsentierten. Die Elite lenkte für ihren Teil die Aufmerksamkeit auf „die
Schwärmerei und Unkenntnis" (svärmeri och okunnighet), die solchem Glauben
Kraft gaben, während sie gleichzeitig bereit ware, die lüsternen, ernsten und
aufsehenerregenden Aspekte eben dieses Materials auszuschlachten.27 Derweil veränderte
sich der Glaubensdiskurs in der populären Tradition, indem er aufgrund fehlender

juristischer Sanktionen gegenüber dem Hexenglauben dessen weit weniger ernste
Konnotationen übernahm. So begann im Schweden des 19. Jahrhunderts ein so

genannter „Osterbrief' (pâskbrev) typischerweise mit Zeilen, die den Rezipienten
an die Hexenreisen nach Bläkulla erinnern sollten und Darstellungen, wie sie die
Kirche von Yttergran zeigt: „Sopa, raka, smörjehorn / sänder jag tili resedon. / Res

fort, kom snart igän, / önskar dig en trogen vän." (Müll, Besen, Ölhorn / sende ich
als Reisegerät. / Reise schnell, komm bald wieder zurück, / wünschet dir ein treuer
Freund [Wigström 1898-1914, VII, 3:33l]).28

Den größten Teil des vergangenen Jahrhunderts hindurch haben Elite und
Massenkultur im Norden eben diese Motive übernatürlicher Fortbewegungsarten von
Frauen ausgeschlachtet und damit gezeigt, dass diese Vorstellung nicht von ihrer
Vitalität eingebüßt hat. Die Kraft, die mit diesem Bild heraufbeschwört wird, ist
nirgendwo deutlicher präsentiert als im Film Häxan (1922) des dänischen Regisseurs
Benjamin Christiansen. Im mittleren Teil des Films spinnt Maria, die Weberin, aus
der ein Geständnis gepresst wird, eine langatmige Erzählung, in der die meisten
Elemente nordischen Hexenglaubens enthalten sind (mit Elementen aus anderen

Traditionen). Eines der auffälligsten Bilder in dieser Sequenz ist das Auftragen einer
Salbe aus einem Horn an einer Hexe sowie der daran sich anschließende Hexenritt
auf verschiedenen Geräten und Tieren nach Bläkulla - eine visuell atemberaubende
Präsentation dieses Komplexes, die den Zuschauer sofort an die Wandmalereien der
Kirche von Yttergran denken lässt (und eine, die einige Jahrzehnte später der
Präsentation eines ähnlichen Phänomens in Disneys Fantasia (1940) als Vorlage ge-

27 Das Zitat hier entstammt Kröningssvärds originalem Vorwort von 1821, wieder abgedruckt
in Kröningssvärd 1845-49. Weitere Beispiele dieser Art von Publikation in Schweden im
frühen 19. Jahrhundert sind Walberg 1815; Anon. 1836; Annell 1840; und Norlin 1858. Siehe
auch Bäckström 1845: 116-17.

28 So genannte pâskbrev scheinen ursprünglich in Westschweden und 0stfold in Norwegen
populär gewesen zu sein. Es war ein Brauch, bei dem Kinder einen Vers aufschrieben, meist
begleitet von einer Zeichnung einer Hexe \päskkäring\, und diesen Zettel in den Eingangsbereich

des Hauses eines Freundes warfen. Für historische Hinweise, weitere Beispiele (inklusive

einer spezifischen Nennung von Bläkulla) und den Verbreitungsbereich siehe Ejdestam
1940: 23-27.



194 Stephen Mitchell

dient haben mag). Die Kraft dieses Bildes von der Transvektion der Hexe hat im
gesamten 20. Jahrhundert die künstlerische Imagination inspiriert, von der Poesie

(z.B. Larsens Valborg Nat), zur Kunst (Adrian-Nilssons Herren Bald, folkvisa), bis
hin zur Musik (etwa das Album der Band Bläkulla, Bläkulla).29

Die populären Lesestoffe im 19. Jahrhundert und das Super-Organische

Diese tausendjährige Tradition von Frauen als Akteure einer übernatürlichen
Fortbewegung (G241: Witch rides) - eine wirkmächtige Festschreibung des Weiblichen
als das „Andere" innerhalb des Hexenglauben-Diskurses - wurde in der nordischen
Liedtradition mit einem anderen verbreiteten Motiv verbunden, dem der „verleumdeten

Frau" (K2110.l). Wie das Bild der transvektierten Hexe so hat auch das Motiv
der zu Unrecht angeklagten Frau tiefe Wurzeln in der europäischen Tradition.30
Dieses Motiv, am besten bekannt in der Mittelalter-literatur in den verschiedenen

Formen in der Mabinogi und bei Chaucer,31 erscheint häufig im Korpus des

skandinavischen Mittelalters (z.B. Karlamagnüs saga, Piöreks saga, Sju vise mästare,
Namnlös och Valentin). Diese beiden Motive stellen die zentralen Topoi in einer
schmalen, jedoch wichtigen Gruppe nordischer Balladen dar: „Hekseridet - Frau
der Hexerei bezichtigt durch ihre Schwiegermutter" (D 367). The Types of the
Medieval Scandinavian Ballad charakterisiert sie als Erzählungen, in denen die Mutter
des Helden ihrem Sohn erzählt, sie habe ihre Schwiegertochter „riding on wild
animals and meeting with supernatural beings" gesehen (Jonsson, Solheim et al.

1978:178).
Keiner der gesammelten Balladentexte ist älter als das 19. Jahrhundert, dennoch

fällt deren Ursprung in eine frühere Epoche. Das älteste aufgeschriebene Lied, eine
schwedischer Text aus den frühen 1810er Jahren, ist explizit in seinen Assoziationen:

Die Mutter behauptet, ihre Schwiegertochter unter den Hexen auf der Heide
gesehen zu haben, wie sie dort auf einem Bären mit einem Wolf als Sattel und einer

Schlange als Peitsche geritten sei (Verse 5-7):

Jo jag sâg henne uppâ heden i gär, / Ibland alla Trollpackor smâ. / Och björnen den sä

red hon uppâ, / Och ulfven den hade hon tili sadel derpâ. / Och ormen den hade hon
tili piska; / Jag sjelfder varit och vistats.

29 Thoger Larsen, ein Dichter der oft mit traditionellen Themen arbeitete, nahm den Vers
„Medens en Heksehaer til Sabbat rider" (Während ein Hexenheer zum Sabbat reitet) in
seinem Valborg Nat, ca. 1925, auf; Gösta Adrian-Nilssons Herren bald, folkvisa wurde bei Bu-
kowskis in Stockholm im Oktober 1998 versteigert; und die Band, Bläkulla, aus der Mitte der
1970erJahren, veröffentlichte vor kurzem ihr gleichnamiges Album, Bläkulla, wieder.

30 Siehe zum Beispiel AT 451, 706, 707, 712, 883Aund 892 in Aarne und Thompson 1961.
31 Die Auswahl an Literatur zu diesem Thema ist riesig; nützliche Orientierungen liefern

Schlauch 1927; Jackson 1961: 87-88; und speziell die sehr ausführlichen Materialien in
Wood 1985.



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 195

Ja, ich sah sie gestern auf der Heide, / zwischen all' dem kleinen Trollpack. / Und auf
dem Bären ritt sie; / und den Wolf hatte sie als Sattel darauf. / Und die Schlange hatte
sie als Peitsche; / ich selbst bin dort gewesen und habe es gesehen.

Der dänische Text (aufgeschrieben 1871) beschreibt einen Hexensabbat, zu dem
die theriomorph angewachsene Schwiegertochter reitet (NB: Der Text sagt nur, es

sei das „geringste" Tier des Waldes), und zwar mit Vipern („Lindeworm") für
verschiedenes Reitzubehör („Bjessel-Ring", „Sadel-Knap"). Die norwegischen Texte
behaupten im Allgemeinen, dass die Mutter ihre Schwiegertochter gesehen habe,
wie sie „mit den Elfen" geritten sei („mae elvesie", „framte elvesie", „innmae elvesie",
etc.) unter Verwendung von Vipern als Zügel.32 Obwohl die mütterliche Eifersucht
unterschiedlich stark betont wird und die Angaben über das Geschehen, nachdem
die Mutter dem Sohn ihre Entdeckung mitteilte, von Ballade zu Ballade und von
Sprache zu Sprache variieren, verbleibt der grundsätzlich auslösende Anlass durch
alle Varianten hindurch immer derselbe, nämlich: die Anschuldigung, dass die Ehefrau

des Sohnes mit der übernatürlichen Welt verkehrt oder gar selbst ein Teil von
dieser ist. In den dänischen Varianten verlässt sie ihren Ehemann und kehrt zu ihren
Eltern zurück. In den norwegischen und schwedischen Varianten schlägt der
Ehemann seine Frau zu Tode. In den schwedischen Balladen wird er für sein Verbrechen

mit dem Tode bestraft, wohingegen in den norwegischen Geschichten die Frau
nach ihrem Tod mit Hilfe der Jungfrau Maria zu seinen Gunsten eingreift, um ihm
dennoch den Himmel zu ermöglichen.

Der Kern des Motivs der übernatürlichen Bewegung erscheint nie unklar oder
irrelevant: Sogar in den längsten Ausprägungen, die 36 zweiversige Strophen enthalten,

ist die Enthüllung der Mutter ihrem Sohn gegenüber über das Verhalten seiner
Frau vorrangig - in der Tat ist die Wiederholung der Anschuldigung mitverantwortlich

für die Länge dieses Balladentexts. Aber das Essenzielle dieser Szene wird im
gegenteiligen Fall expliziter deutlich, in Sophus Bugges Transkription einer verkürzten

Version der Ballade. Aufgeschrieben 1857 von Signe Napper in Skafsâ, Mo,
Telemark/Norwegen, wurde der Plot auf kümmerliche drei Strophen verkürzt. Der
Text enthält in der Tat nur noch die Verleumdung der Mutter: dass Kari einen weißen

Bären als ihr Pferd will, Vipern als Zügel braucht und mit den Elfen reitet:

1. Ho ville kji anna hava te hest
hell kvite bjonnen lika ho best.

2. Ho hev ilckje anna te beislering
hei lindarormen ho slenger umkring.

3. Eg sâg a Kari rie
framte elvesie.

1. Sie wollte keinen anderen als Pferd haben

32 Grundtvig 1966-76, VI: 286 legt nahe, dass die Elfen der norwegischen Tradition und der
Wolfsattel in der schwedischen Ballade ein ursprünglicher „Wolf' als das Tier, auf dem die
Schwiegertochter reitet, erkennen lassen könnten.



196 Stephen Mitchell

als den weißen Bären, der ihr am liebsten war.

2. Sie hatte nichts anderes als Zaumzeug
als die Schlange, die sie herumwirbelte.

3. Ich sah Kari reiten
mit den Elfen.

Dass solche verkürzten, jedoch aussagekräftigen Versionen in der Gegend verbreitet

waren, wird durch die Tatsache nahegelegt, dass einige Jahre später (1863) in der

gleichen Gegend (Skafsâ, Mo, Telemark) Bugge einen vergleichbaren Balladentext,
nun jedoch auf vier Strophen erweitert, sammelt.33 1857 transkribiert Bugge eine
weitere Ballade aus Vrâdal, Kviteseid, Telemark, von Sigrid Kosi, die wieder bloß aus

vier Strophen besteht, wobei sie jedoch umfassender die zentralen Elemente des

Materials von D367 enthält:

1. Olav han springe pâ sin gangaren grâ
sâ hastig rie han derifrâ.

2. Hoyrer du Olav herren min
ho tiend kjasme du ms ifrâ moderen din.

3. Ho sa' ho sâg deg rie

(uppette mae elvesie).

4. Sä hosse kann grasi (pâ jori gro
nâr sonen mâ ikkje moeri tru).

1. Olav sprang auf sein graues Ross,

so rasch ritt er davon.

2. Höre her, Olav, mein Herr,
Was für Neuigkeiten bringst du mir von deiner Mutter?

3. Sie sagte, sie habe dich reiten gesehen
(zusammen mit den Elfen).

4. Wie also kann das Gras (auf der Erde wachsen

wenn nicht der Sohn seiner Mutter glauben kann?)

Was wir hier sehen, ist die typische Expansion und Verdichtung der ineinander
greifenden Topoi einer übernatürlichen Transvektion und einer anklagenden
Schwiegermutter durch den traditionellen Erzähler (vgl. das beeindruckende und
aufschlussreiche Beispiel in Lord 2000: 107-08), die hier wie auch in den viel längeren
Versionen konstruiert werden. Wie können wir einen Sinn gewinnen in einem Fall

33 1. Eg sâg stolts Ingjebjor rie / uppte mae elvesie. / 2. Ho ha' kje anna te hojan hest / hell den
kvite bjonnen den lika ho best. / 3. (Ho ha' kje anna te) beislering / den leie ormen ho sleng-
de ikring. / 4. (Ho ha' kje anna te) tygjyl â taum / hell den leie ormen ho sveipte um. Diese
Multiform ist in dokpro Asgjaer Bergland zugeschrieben, obschon die ausgedehnte
Information zu diesem und dem vorhergehenden Text nahe legen, dass einige Verwirrung
darüber besteht, ob die Liedermacher in diesen beiden Fällen ein oder zwei Individuen
repräsentieren.



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 197

wie diesem, wo der Liedtext gespickt ist mit Allusionen, gleichzeitig jedoch so
verkürzt erscheint? Es wäre vertretbar, eine Untersuchung des Textsinns damit zu

beginnen, dass wir dessen Performanz im Leben und den Umständen des Sängers
skalieren, aber stellen die Details, die über viele Jahrhunderte hinweg sich anhäuften und
die Sätzen wie Ho sa' ho säg deg rie / uppette mœ elvesie einen tief eingebetteten Sinn

geben, nicht einen gleichermaßen relevanten Bezugsrahmen dar?34 Obwohl diesen

Balladen beträchtliche populäre und wissenschaftliche Aufmerksamkeit zuteil wurde,

vor allem den norwegischen Varianten (z.B. Aaslestad 1980; Nilsen 1993), sind

zeitgenössische isländische Parallelerscheinungen bislang übersehen worden, Texte,
die zeigen, dass die zentralen Ideen des Materials von D367 auch anderswo in
Skandinavien lebendig war und in anderen Gattungen der nordischen Folkloristik. Hildur
älfadrottning (Hildur Elfenkönigin), bekannt in verschiedenen Versionen der Jon
Ärnason Sammlung (Ärnason 1954-61,1:105-09), ist ein langatmiges Volksmärchen
(eine Untergruppe von AT 306 „Die zertanzten Schuhe"), das die zentralen Tropen
der D367 Balladen widerspiegelt, trotz vieler oberflächlicher Unterschiede. Es ist
nicht schwer zu sehen, dass trotz der Unterschiede in Bezug auf Gattung, Stil und
Inhalt die entscheidenden Aspekte des D367 Materials und von Hildur älfadrottning
vieles gemeinsam haben: Alle Texte drehen sich um den Gebrauch übernatürlicher
und ängstlicher Transvektion, die Animosität und Eifersucht der Schwiegermutter
und die Unschuld der Protagonistin.

Dem Märchen zufolge erleidet ein bestimmter Hof jede Weihnacht den Tod
eines seiner Arbeiter. Der Bauer stellt nun einen Mann ein, der Schäfer sein soll, und
an Weihnachten liegt der Schäfer wach und hört, dass die Haushälterin (büstyra)
kommt und ihm das „Zaumzeug für einen Hexenritt" (gandreiöarbeizl) anlegt.
Anschließend reitet sie auf dem Rücken des Mannes in die Elfenwelt (G241.2.1 Witch
rides on person). Dort beobachtet er sie, wie sie eine große Halle betritt, wo sie vom
Elfenkönig und ihren beiden Kindern begrüßt und von allen wärmstens empfangen
wird, außer von einer alten Frau. Als Hildur im Begriffe ist zu gehen, bittet der König
die alte Frau, die sich als dessen Mutter entpuppt, den Bann gegen ihre Schwiegertochter

zu widerrufen („Tak nü aftur ummaeli jffn, möäir min... "). Sie weigert sich

(„Öll min ummaeli skulu standa... "), und Hildur wird aufgefordert, in die Welt der
Menschen zurückzukehren, wo der Bann schließlich gebrochen wird, als der Schäfer

einen Gegenstand enthüllt, den er aus der anderen Welt mitgenommen hat. Das

Hilfsmittel, das Hildur für ihre jährliche Reise verwendet - das Zaumzeug für den

Hexenritt (vgl. G241.2.1.1 Witch transforms person by means of magic bridle) - ist
selbst Thema eines separaten Eintrags von Jon Ärnason (Ärnason 1954-61,1: 426),
wo wir darüber aufgeklärt werden, dass „Wer durch die Luft und über das Wasser
fahren können will, der muss das Hexenritt-Zaumzeug haben" („Hver sem vill geta
riöiö loft og lög veröur aö hafa beizli J>acS sem heitir gandreiöarbeizli"). Dieses selt-

34 Durch das Stellen dieser Frage will ich nicht den Stellenwert der Wechselwirkung zwischen
der Wahl, die ein einzelner Erzähler aus seinem oder ihrem Repertoire einerseits und die weitere

Abgrenzung durch die Tradition andererseits treffen muss, herabsetzen. Die Untersuchung

dieses Punkts ist Gegenstand einer wichtigen Studie von Tangherlini 1994.



198 Stephen Mitchell

same Hilfsmittel (Gerät) muss aus einer kürzlich begrabenen Leiche konstruiert
sein, von der zuvor bestimmte Knochen und Fleischteile entfernt wurden. Nachdem
die passenden Zaubersprüche geäußert wurden, verleiht es dem Benutzer, wenn das

Gerät auf irgendeiner Person, einem Tier oder Objekt platziert wird, die Fähigkeit,
zu einem beliebig gewünschten Ort fliegen.

Fazit

Als Signe Napper in Skafsâ, Mo, Telemark ihre sehr kurze Version von „Olav og
Kari" für Sophus Bugge im Jahr 1857 sang, hatte sie sicherlich keine Kenntnis von
Hildur âlfadrottning, Hyrokkin, Ülfrs Hüsdräpa oder dem Stein von Hunnestad.

Gleichzeitig glaube ich jedoch nicht, dass wir den Grad der Informiertheit, sowohl in
ihrer Performanz des Liedes als auch in der Rezeption ihres Publikums, durch eine
umfassendere Tradition, von der ihr Vortrag das jüngste Beispiel gewesen wäre,
leichtfertig abweisen sollten. In der Praxis gab es im 19. Jahrhundert viele verschiedene

Wissensformen, über die die aktiven Träger der Tradition und deren Zuhörer
verfügt haben können - Erzählungen, Bilder und Praktiken, die sich mit übernatürlicher

Transvektion beschäftigten - all das mag die Interpretationen der Balladen
bereichert und verstärkt haben. Das Problem, mit dem die moderne Forschung
ringt, hat viele Parallelen mit der Frage, was Tradition überhaupt ist und welches ihr
Einfluss auf ihre individuelle Umsetzung in der Performanz ist. Nach seiner
umständlichen Vertiefung in eine lebendige Tradition epischen Singens will Albert
Lord mit dem Konzept zurande kommen, das bei ihm alle Aufführungen aller Lieder
beinhaltet, die der Sänger je gesungen hat (oder, in der Folgerung, der Hörer je
gehört hat).35 John Foley erweitert in einer Reihe wichtiger Werke die Implikationen
von Lords Beobachtungen und demonstriert die Macht „traditioneller Referenziali-
tät" („traditional referentiality") (vgl. Foley 1992), nichts dass,

[... ] the traditional phrase or scene or story-pattern has an indexical meaning vis-à-vis
the immanent tradition; each integer reaches beyond the confines of the individual
performance or oral-derived text to a set of traditional ideas much larger and richer
than any single performance or text.
(Foley 1995: 6)

Foleys Bemerkungen heben einen wichtigen Aspekt hervor, wenn es um so
offensichtlich brutal verkürzte Texte wie die 31-Wort Multiform von Napper geht:
„Sahen" oder „hörten" ihre Hörer Dinge jenseits der Wörter ihres Textes? War ihre
kulturelle Kenntnis ausreichend, um in ihren eigenen Köpfen vollständigere Versionen

der Geschichte zu kreieren als diejenige, die Napper anbietet? War zum Beispiel
Olavs Gewalt gegenüber Kari etwas, das hier als mentales Bild bei den Zuhörern

35 „For any individual singer the tradition consists of all the performances of all the songs of all
the singers he has ever heard", Lord 1995: 3 (siehe auch S. 10-11). Lords Ansichten zur
Tradition, sowie jene von vielen anderen, sind säuberlich Kontextualisiert in Ben-Arnos 1984;
siehe insbesondere seine Diskussion zu „Tradition as Process" (S. 116-17).



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 199

heraufbeschworen wird, das nur durch eine Beschreibung zustande kommt, die

nichts weiter preisgibt als ihren Ritt mit den Elfen? War die eifersüchtige
Schwiegermutter, die Kari anklagt, in den Köpfen der Zuhörer präsent? Löste dieses Szenario

zusätzliche Szenen in den Köpfen der Zuhörer aus, wie z.B. Karis Intervention
mit der Jungfrau Maria? Oder war es umgekehrt so, dass die Zuhörer neue
Bedeutungen erfanden, die uns nicht bekannt sind und die mit diesen wenigen Strophen
dekodiert werden könnten? Es ist hilfreich an dieser Stelle, an Panofskys Beobachtung

zur kulturellen Verschiebung zu denken, mit der wir es hier zu tun haben könnten.

Er bemerkte, dass ein Bild von Herkules, der Cerberus aus dem Hades schleppt,
entkleidet von seinem mythologischen Kontext, in den Augen späterer Christen als

Christus reinterpretiert werden könnte, der Adam aus dem Limbo zieht. Dergestalt
würden „...classical motifs invested with a non-classical meaning..." (Panofsky
1939: 20) - in Panofskys Terminologie wäre das Motiv dasselbe, ikonologisch
betrachtet wäre ein neues Bild entstanden. Natürlich können wir nicht mit Sicherheit
wissen, was die Zuhörer mit Nappers Performanz machten, aber die Möglichkeit,
dass sie dem alten Material neue Bedeutungen hinzufügten, sollte nicht übersehen
werden.

Ein Prozess wie derjenige, der oben entworfen wurde, würde uns in der Tat helfen,

die Evolution der archaischen Hyrokkin-Erzählung (wie auch immer ihre nicht
wiederherstellbare, ursprüngliche Form gewesen sein mag) zu verstehen, so wie sie

im späteren Mittelalter innerhalb einer christlichen Kultur hybridisiert wurde, die
ihrerseits Möglichkeiten für neue Bedeutungen in Form der parallelen Diana-Geschichte

zur Verfügung stellte. Foleys anschließende Zusammenfassung seines Denkens

über ein verwandtes Thema ergibt einen wichtigen Rahmen für diese Diskussion:

[... ] word-power derives from the enabling event ofperformance and the enabling referent

of tradition [...] tradition describes that body of implication, itself ever changing
within limits, to which a performed work of art institutionally appeals. It is the context,
the understanding, the set of assumptions and reactions that fills out the processual
nature of the event, providing a wholeness that, strictly speaking, cannot be located in or
projected from the decontextualized text alone.

(Foley 1995: 208)

Gegenüber dieser bereichernden Perspektive der Rekontextualisierung eines
folkloristischen Texts ist Langs sterile Sicht des folkloristischen Objekts als kulturelle
Ossifikation leicht zu verabschieden, eine Realität, die zu erklären hilft, warum die Idee
des Super-Organischen in den Augen der modernen Forschung so verachtenswert
scheint - „... collectively shaped, traditional stuff that could wander around the map,
fill up collections and archives, reflect culture, and so on," um Baumans einprägsame
Aufrechnung zu wiederholen (Bauman 1986: 2). Das Super-Organische jedoch -
wie es von Kroeber, Sauer und anderen seiner Verfechter (inklusive dessen nordische

Vertreter) intendiert wurde - könnte jedoch näher bei Foleys Sicht als bei

Langs stehen. Tatsächlich vermute ich, dass Kroeber nicht leicht die Rolle des

Schwarzen Mannes anerkennen würde, die das Super-Organische in moderner Dar-



200 Stephen Mitchell

Stellung erhalten hat (vgl. beispielsweise das dunkle Bild, welches von Duncan 1980
entworfen wurde). Indem die moderne Folkloristik der Idee des Super-Organischen
so entschieden den Rücken zuwandte, mag sie vielleicht zu weit gegangen sein.36

Was passiert, wenn der einzige Teil des D367 Materials, der in unserem Besitz ist,
sich als der 31-Wort Napper-Text erweist? Könnte eine solche Performanz Sinn
haben, entweder individuell oder institutionell, ohne, wie Foley es bezeichnet, „the
enabling referent of tradition," im Speziellen, ohne Kenntnis der vielen historischen
Details, die zusammen dem Text Sinn geben und die unserer Aufmerksamkeit
scheinbar untergeordnete, jedoch wichtige Details zuführen (z.B. päskbrev, die Art
von Wandgemälden wie in Yttergran) Sehr wahrscheinlich müssten solche Fragen
mit einem Nein beantwortet werden. Das heißt jedoch nicht, dass andere Lesarten,
die sich mehr an der spezifischen Örtlichkeit der Performanz orientieren, nicht auch

wichtig sein können, aber könnten sie allein die tiefen Sinnschichten auflösen, die
die verleumdete Frau und ihre vermuteten Bewegungs-Hilfsmittel in Nappers Lied
umgeben?37 Sicherlich nur mit sehr viel Glück. Die super-organische Dimension

mag in einigen Köpfen das Äquivalent zu Langs Ossifikations-Modell geworden
sein, man könnte jedoch vernünftigerweise dafür argumentieren, dass wir die Realitäten

und die potentiell erklärende Kraft dieser wichtigen diachronen Perspektive

ignorieren, wenn wir uns von ihr zugunsten einer Sichtweise (eher als in Ergänzung)
der Folkloristik „contextually and ethnographically" verabschieden. Dag Strömbäck

beklagte 1979 diese Unterscheidung und Kollision innerhalb der Folkloristik, wie er
das Schisma charakterisiert, einerseits „...from philology, archaeology, and the

history of religion and literature..." entspringend und andererseits als durch „... folklore

research in the direction of cultural anthropology and sociology and statistical
method..." übernommen (Strömbäck 1979: 10-11). Es gibt natürlich keinen Grund
zu glauben, dass diese beiden Herangehensweisen an die folkloristische Forschung
nicht sich gegenseitig unterstützen könnten, und obwohl wir den Terminus Super-
Organisch zugunsten einer zeitgenössischeren Begrifflichkeit meiden mögen, scheuen

wir das Konzept auf eigene Gefahr.

Übersetzung: Lukas Rösli

36 Der Nutzen des super-organischen Konzepts geht in der Debatte in der Kulturgeographie
weiter, zum Beispiel trotz des akuten Bewusstseins der Grenzen dieser Theorie, besonders in
solch problematischen Gebieten wie jenem, dass spürbares Wirken sich eher in der Kultur als

in Individuen befindet. Vgl. zum Beispiel Duncan 1980, der den abrupten Fall des Super-Organischen

bespricht, einschließlich seiner empirischen Tendenzen, Vergegenständlichung
der Kultur und so weiter. Vergleiche auch die Erwiderung von Price und Lewis 1993 und die
dort ausführlich angeführte Literatur.

37 Zum etwas spezifischeren mittelalterlichen Kontext zu diesem Punkt siehe meine Ausführun¬

gen in Mitchell 2000a und die dort angeführte Bibliographie.



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 201

Literaturverzeichnis

Aaslestad, Petter. ,,'Olav og Kari' i lys av ulike ballade-inndelinger." Edda 3 1980) : 139-45.

Aarne, Antti und Stith Thompson, [Hrsg.]. The Types of the Folktale: A Classification and

Bibliography. 2nd rev. ed. Folklore Fellows Communications 75 (184) Helsinki 1961.

Original publication date, as Verzeichnis der Märchentypen (FFC 3), 1928.

Almquist, Daniel, [Hrsg.]. Stockholms stads tänkeböckerfrân âr 1592. Stockholm 1939-1951.

Alver, Bente Gullveig. Fleksetro og trolddom. En Studie i norsk heksevcesen. Oslo 1971.

Anon. Tillförlitlig berättelse om den ryktbara trollpackan kapten Elins förmenta resor till Blàkul-
la och bekantskap med djefwulen: sammandragen ur den öfwer bemälta Elin och flere dess

medbrottslige hâllne, samt i Kongl. Gotha Hof-rätts archiv i Jönköpingförwarade ransakning.
Lund 1836.

Annell, Eric. Blâkulla-fârden skärthorsdagen âr 1793 samt djefwulens grasserande uti Rômâsen

âr 1794. Strengnäs 1840.
Ärnason, Jon, [Hrsg.]. îslenzkarpjôdsôgur og cevintyri. 2nd rev. ed. Rev. Ed. Arni Böövarsson

and Bjarni Vilhjâlmsson. Reykjavik 1954-1961.
Bäckström, P. O. Svenska folkböcker. Sagor, legender och äfventyr, efter äldre upplagor och

andra källor utgifne, jemte öfversigt afsvenskfolkläsningfrän äldre tili närvarande tid. Stockholm

1845.
Barthes, Roland. The Semiotic Challenge. Transi. Richard Howard. New York 1988.

Bauman, Richard. „Verbal Art as Performance." American Anthropologist 77 (1975): 290-
311.

—. Story, Performance, and Event: Contextual Studies of Oral Narrative. Cambridge 1986.

Ben-Amos, Dan. „The Seven Strands of Tradition: Varieties in Its Meaning in American
Folklore Studies." Journal ofFolklore Research 21 (2-3/ 1984): 97-131.

Colin, D. H. S. und D. C.J. Schlyter, [Hrsg.], Sämling af Sweriges Gamla Lagar. Corpus iuris
Sueco-Gotorum antiqui. Stockholm 1822.

Daviösson, Ölafur. Galdur og galdramâl â îslandi. Sôgufélag Sögurit 20. Reykjavik 1940-
1943.

Dué, Casey. Homeric Variations on a Lament by Briseis. Greek Studies. Lanham, Md. 2002.

Duncan, J. S. „The Superorganic in American Cultural Geography." Annals of the Association

ofAmerican Geographers 70 (2/ 1980): 181-98.
Dundes, Alan. „The Motif-Index and the Tale Type Index; A Critique." The Journal ofFolk¬

lore Research. Special issue: „Tools of the Trade: Reconsidering Type and Motif
Indexes." 34 (3/ 1997): 195-202.

Ejdestam, Julius. „Svenska vârseder: kartor ock täxt." Svenska landsmàl och svenskt folkliv. B.

40. Stockholm 1940. S. 5-60.
Flint, Valerie I.J. The Rise ofMagic in Early Medieval Europe. Princeton, N.J. 1991.

Foley, John Miles. „Word-Power, Performance, and Tradition." Journal ofAmerican Folklore
105 (1992): 275-301.

—. The Singer of Tales in Performance. Voices in Performance and Text. Bloomington 1995.

—. Homer's Traditional Art. University Park 1999.

Grundtvig, Svend, ed. Danmarks garnie Folkeviser. Kobenhavn 1966-76. Original publication
date, 1853-1965.

Höfler, Otto. „Balders Bestattung und die nordischen Felszeichnungen." Österreichische

Akademie der Wissenschaften. Phil.-hist. Kl. 88 (1951): 343-72.
Jackson, Kenneth H. The International Popular Tale and early Welsh Tradition. The Gregy-

nog Lectures. Cardiff 1961.



202 Stephen Mitchell

Johansen, Jens Christian V. Da djcevelen var ude... : trolddom i det 17. ärhundredes Danmark.
Odense University Studies in History and Social Sciences 129. Odense 1991.

Jonsson, Bengt R., Margareta Jersild, und Sven Bertil Jansson, [Hrsg.] Sveriges medeltida
ballader. Skrifter utgivna av Svenskt Visarkiv. Stockholm 1983-.

Jonsson, Bengt K, Svale Solheim et ah, [Hrsg.]. Types of the Medieval Scandinavian Ballad: A
Descriptive Catalogue. Skrifter utgivna av Svenskt Visarkiv 5 (also published as Institute
for Comparative Research in Human Culture, Oslo, vol. 59). Stockholm 1978.

Jönsson, Finnur, ed. Edda Snorra Sturlusonar. Kobenhavn 1931.

—. Den norske-islandske Skjaldedigtning. B. Rettet Tekst. Kobenhavn 1973. Original pub¬
lication date, 1912-15.

Jönsson, Finnur and Sveinbjörn Egilsson, eds. Lexicon Poeticum Antiquœ Linguœ Sep-
tentrionalis. Ordbog over det norsk-islandske skjaldesprog. 2nd rev. (facsimile) ed. Kobenhavn

1966. Original publication date, 1931.

Krappe, Alexander Haggerty. The Science of Folklore. New York 1964. Original publication
date, 1929.

Kroeber, A. L. „The Superorganic." American Anthropologist 19 (2/ 1917): 163-213.

—. „The Possibility of a Social Psychology." The American Journal ofSociology 23 (5/ 1918):
633-50.

—. „On the Principle of Order in Civilization as Exemplified by Changes of Fashion." Ameri¬

can Anthropologist 21 (3/ 1919): 235-63.

Kröningssvärd, C. C., [Hrsg.]. Bläkulle-Färderna eller Handlingar om Trolldoms-Väsendet i

Dalarne àren 1668-1673. Ny och tillökad upplaga. Stockholm 1845-49. [facsimile edition
with an introduction by Bengt Ankarloo, Suecica Rediviva 29, Stockholm, 1972].

Krohn, Kaarle. Die folkloristische Arbeitsmethode. Instituttet for sammenlignende kul-
turforskning. Ser B: Skrifter 5. Oslo & Cambridge, Mass. 1926. [tranl. in 1971 as Folklore

Methodology formulated by Julius Krohn and expanded by Nordic Researchers. Transi.

Roger L. Welsh. Publications of the American Folklore Society. Bibliographical and special

series 21. Austin.]
Lang, Andrew. „The Method of Folklore." In Custom and Myth. London 1884. S. 10-28.

Lindahl, Carl. „Some Uses of Numbers." The Journal of Folklore Research. Special issue:

„Tools of the Trade: Reconsidering Type and Motif Indexes." 34 (3/ 1997): 263-73.
Lindow, John. Murder and Vengeance among the Gods: Baldr in Scandinavian Mythology.

Folklore Fellows Communications 262. Helsinki 1997.

Lord, Albert Bates. The Singer Resumes the Tale. Ed. Mary Louise Lord. Myth and Poetics.
Ithaca 1995.

—.The Singer of Tales. 2nd ed. Harvard Studies in Comparative Literature 24. Cambridge
2000. Erstauflage 1960.

Magnus, Olaus. Historia degentibus septentrionalibus [... ] Rom 1555.

Migne,J. P. Patrologiae Cursus Completus: Series Latina. Paris 1841-64.
Mitchell, Stephen A. Heroic Sagas and Ballads. Myth and Poetics Series. Ithaca 1991.

—.„Blâkulla and its Antecedents: Transvection and Conventicles in Nordic Witchcraft."
Alvtssmal7 (1997): 81-100.

—. „Folklore and Philology Revisited: Medieval Scandinavian Folklore?" Norden og Europa.
Fagtradisjoner i nordisk etnologi og folkloristikk. Ed. Bjarne Rogge and Bente Gullveig Al-
ver. Occasional Papers from the Department of Cultural Studies, Univ. of Oslo 2. Olso
2000a. S. 286-94.

—. „Gender and Nordic Witchcraft in the Later Middle Ages." Arv 56 (2000b) : 7-24.

—. „gandr-Göndul än en gâng." In Grammatik i fokus. Ed. Lars-Olof Delsing et al. Lund. I
2003: 117-23.



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 203

Mitchell, Stephen A. und Gregory Nagy. „Introduction to the Second Edition." In Albert B.

Lord, The Singer of Tales. Harvard Studies in Comparative Literature 24. Cambridge,
Mass. 2000. S. vii-xxix.

Morris, Sarah P. „A Tale of Two Cities: The Miniature Frescos from Thera and the Origin of
Greek Poetry." American Journal ofArchaeology 93 (1989): 511-35.

Nagy, Gregory. Pindar's Homer: The Lyric Possession ofan Epic Past. Baltimore 1990.

—. „The Shield ofAchilles: Ends of the Iliad and Beginnings of the Polis." In New Light on a

Dark Age: Exploring the Culture of Geometric Greece. Ed. Susan Langdon. Columbia 1997.
S. 194-207.

Neckel, Gustav und Hans Kuhn, [Hrsg.]. Edda. Die Lieder des Codex Regius nehst verwandten
Denkmälern. I. Text. 5th rev. Heideiber. 1983.

Nilsen, Kaj Berseth. „Kari og Olav: Skrâtt lys pä et psykist landskap." Norsklœraren: Tidsskrift
for Sprâk ogLitteratur 17 (1/ 1993): 53-58.

Norlin, Theodor Arnold Valentin. Bläkulla-färderna i Mockfjerd eller resorna tili Josefsdal
18S8: Ett sanningsenligt blad ur dagens religiösa krönika. Uppsala 1858.

Norrman, Lena Elizabeth. „Visual Poetry, Weaving Meaning. Micro Narratives in the Nordic
Oral Tradition." Viking and Medieval Scandinavia 1 (l): 137-62.

Oja, Linda. Varken Gud eller natur: Synenpà magi i 1600- och 1700-talets Sverige. Stockholm
1999.

Östling, Per-Anders. Blâkulla, magi och trolldomsprocesser: En folkloristisk studie av folkliga
trosföreställningar och av trolldomsprocesserna inom Svea hovrätts Jurisdiktion 1597-1720.
Etnolore 25. Uppsala 2002.

Olsen, Björn M. „Til Eddakvadene. II. Til Hâvamâl." Arkivför nordiskfilologi 31 (1915): 52-
95.

Panofsky, Erwin. Studies in Iconology. Humanistic Themes in the Art of the Renaissance. The

Mary Flexner Lectures on the Humanities 7. New York 1939.

Price, Marie und Lewis, Martin. „The Reinvention of Cultural Geography." Annals of the

Association ofAmerican Geographers 83 (1/ 1993): 1-17.

Rafn, Carl C., [Hrsg.], Fornaldar Sögur Nordrlanda, eptir gömlum handritum. Kobenhavn
1829-30.

Russell, Jeffrey Burton. Witchcraft in the Middle Ages. Ithaca, N.Y. 1972.

—. A History of Witchcraft, Sorcerers, Heretics, and Pagans. London 1980.

Sahlgren, Jöran. „Blâkulla och blâkullafârderna. En sprâklig och mythistorisk undersökning."
Namn ochBygd 3 (1915): 100-61.

Schier, Kurt. „Die Hûsdrâpa von Ulfr Uggason und die bildliche Überlieferung altnordischer
Mythen."Minjar og mennir: Afmcelisrit helgad Kritjdni Eldjarn 6. desember 1976. Ed. Bjarni
Vilhjâlmsson et al. Reykjavik 1976. S. 425-43.

Schlauch, Margaret. Chaucer's Constance and Accused Queens. New York 1927.

Sörlin, Per. „The Blâkulla Story: Absurdity and Rationality." Arv 53 (1997): 131-52.
Stoklund, Marie. „Hunnestad, §2. Runologisches." In Reallexikon der Germanischen Alter¬

tumskunde. 2nd ed. Ed. Herbert Jankuhn, Johannes Hoops and Heinrich Beck. Berlin
2000. XV: 265-66.

Strömbäck, Dag. „To the Readers ofARV." Arv 35 (1979): 9-11
Sveinsson, Einar Ölafur, [Hrsg.], Laxdœla saga. Halldôrs pâttr Snorrasonar. Stufs pâttr.

Islenzk fornrit 5. Reykjavik 1934.

Tangherlini, Timothy R. Interpreting Legend: Danish Storytellers and their Repertoires. Milman
Parry Studies in Oral Tradition. New York 1994.



204 Stephen Mitchell

Thompson, Stith, [Hrsg.], Motif-Index of Folk-Literature. A Classification of Narrative Ele¬

ments in Folktales, Ballads, Myths, Fables, Mediaeval Romances, Exempla, Fabliaux, Jest-
Books and Local Legends. 2nd printing. Bloomington, Indiana 1966.

Tubach, Frederic C. Index Exemplorum: A Handbook of Medieval Religious Tales. Folklore
Fellows Communications 204. Helsinki 1969.

Tuulse, Armin. Kyrkor i Uppland. Häbo härad, mellersta delen: Konsthistoriskt inventarium.

Sveriges kyrkor, konsthistoriskt inventarium 98. Uppland. Bd. VII:3. Stockholm 1963.

Unger, C. R., [Hrsg.], Postola sögur. Legendariske fortœllinger om apostlernes liv, deres kampfor
kristendommens udbredelse, samt deres martyrdod. Efter garnie haandskrifter. Oslo 1874.

Walberg, Carl Gustaf. Blàkulla-assembléen, eller: Den garnie advokatens samvetsqval. Stock¬

holm 1815.

Wigström, Eva. Folktro ock sägner frän skilda landskap (Folkdiktning, 3:e samlingen). Nyare
bidrag tili kännedom om de svenska landsmâlen ock svenskt folkliv VIII:3. Stockholm
1898-1914.

Wood, Juliette. „The Calumniated Wife in Medieval Welsh Literature." Cambridge Medieval
Celtic Studies 10 (1985): 25-38.

börölfsson, Björn K. und Guäni Jönsson, [Hrsg.], Vestfirdingasögur. Gîsla saga Sürssonar.
Fôstbrœdra saga. P dttr P ormödar. Hdvardar saga Isfirdings. Audunar pdttr vestfirzka.
Porvardar pattr krdkunefs. Islenzk fornrit 6. Reykjavik1972. Original publication date,
1943.

borvarôardôttir, Olina. Brennuöldin: Galdur og galdratrü i mdlskjölum og munnmcelum. Reykjavik

2000.


	Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB D367) : ein neuerliches Überdenken des Super-Organischen in der Folkloristik

