Zeitschrift: Beitrage zur nordischen Philologie
Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Skandinavische Studien
Band: 42 (2012)

Artikel: Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen
Tradition (TSB D367) : ein neuerliches Uberdenken des Super-
Organischen in der Folkloristik

Autor: Mitchell, Stephen
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858115

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen
Tradition (TSB D367):

Ein neuerliches Uberdenken des Super-Organischen in der
Folkloristik

STEPHEN MITCHELL, HARVARD

Einleitung

In den Anfingen der folkloristischen Forschung standen ausschliefllich die Texte im
Zentrum des Interesses, und zwar so ausgeprigt, dass die Personen, die die Ge-
schichten erschufen, erzihlten und gebrauchten, kaum beriicksichtigt wurden. Bei
dieser Pridisposition der Herangehensweise an Folklore als eine Art von Wiederfin-
dungsmission, eine literaturarchiologische Unternehmung, bei der der Text extra-
hiert, ja geradezu vor dem Landvolk ,gerettet” wurde, ist es kein Wunder, dass der
Erzihler grundsitzlich als ein leeres Gefifl wahrgenommen wurde - die Erzihlung
war die Belohnung. Und mit rithmlichen Ausnahmen (z.B. Tang Christensen oder
August Bondeson) verpassten es frithe Sammler, viel mehr als gerade nur die not-
wendigsten Informationen iiber die Individuen und Gemeinschaften aufzuzeichnen,
von denen das Material stammte. Diese Einstellung war so ausgeprégt, dass ein be-
rihmter Folklorist es ganz natiirlich fand, sein Gebiet mit Speerspitzen aus Flintge-
stein und anderem Material, das nach einem Gewitter auf der Erdoberfliche er-
scheinen kann, zu vergleichen, um hinzuzufiigen:

There is a form of study, Folklore, which collects and compares the similar but imma-
terial relics of old races, the surviving superstitions and stories, the ideas which are in our
time but not of it.

(Lang 1884: 11; Emphase hinzugefiigt)

Eine in derselben Zeit stattfindende Diskussion in der Anthropologie war fiir diese
Debatte sehr wichtig, namlich die Frage nach ,dem Super-Organischen® (,the su-
perorganic”). Dieser Neologismus, zuerst vom britischen Philosophen und Soziolo-
gen Herbert Spencer 1862 verwendet, wird heute in erster Linie mit den Arbeiten
von Alfred Kroeber in Verbindung gebracht.! Sein Begriff des Super-Organischen
war im Wesentlichen ein Versuch, der Realitit von ,sozialem Leben“ oder ,sozialer

' Z.B. Kroeber 1917 und Kroeber 1918. Als Verfechter des super-organischen Models halfen
Kroeber, sein Kollege der Anthropologe Robert Lowie und Carl O. Sauer in der Geographie,
die Universitit von Kalifornien als nordamerikanisches Epizentrum fiir Forschung in dieser
Richtung zu identifizieren. Dies taten sie in solchem Mafle, dass vom Super-Organischen,
hinsichtlich der Kulturgeographie, auch von ,The Berkeley School“ gesprochen wird. Vgl.
Duncan 1980.



184 Stephen Mitchell

Kultur®, dem sonst unbeschreiblichen definierenden Merkmal des Menschentums,
Ausdruck zu verleihen.? Indem er Spencers frithe Sicht der Natur des Super-Organi-
schen kritisiert, kontrastiert Kroeber die ,cultural society of man“ mit der ,culturless
pseudo-society of the ants and bees” und bemerkt:

That the social insects do not learn or acquire knowledge as groups; that they totally
lack tradition; that substantially all their activities are inborn and determined by or-
ganic heredity, or depend on individual psychic experience acting upon hereditary fac-
ulty; in short, that they totally lack any body of ‘superorganic products’ that is carried
along from individual to individual and from group to group independent of the nature
of these individuals and groups.

(Kroeber 1918: 643)

Es ist leicht verstindlich, dass Kroebers Formulierung ,body of ‘superorganic pro-
ducts’ that is carried along from individual to individual and from group to group
independent of the nature of these individuals and groups® eine rasche, wenn auch
stillschweigende Akzeptanz in der Folkloristik und verwandten Disziplinen finden
wiirde. Trotz der viel beachteten angeblich polaren Gegensitzen der ,anthropologi-
schen” und ,literarischen” Schule der frithen Dekaden der Folkloreforschung sollte
allerdings beachtet werden, dass zumindest in dieser Hinsicht (d.h. der vermeint-
lichen Realitit des Super-Organischen, wie auch immer diese genannt werden soll)
die Uberschneidung der beiden Schulen wohl gréfer waren als ihre Differenzen.?
Eines der am besten bekannten Beispiele fiir die Tendenz, Volksmirchen und dhn-
liche Textgeres als ,super-organische Produkte” zu behandeln ist Krappes Klassiker
von 1929 The Science of Folk-Lore, ein Titel, der deutlich zeigt, welche Richtung der
Wissenschaftszweig in der englischsprachigen Welt und andernorts nahm.*

Diese frithe Konzentration auf die Texte allein war zweifellos natiirlich, und nicht
nur einer Firbung des Begriffs ,Super-Organisch® geschuldet, die gleichsam mit-
schwingt: Prosa, Poesie, Wortkollokationen eignen sich zur Analyse von vielen ver-
schiedenen und beriihmten Gattungen - Formeldichte, Motivjagd, transnationale

Kroeber 1918: 634. In diesem Kontext schligt Kroeber ,the civilizational or superorganic or,
better, superpsychic,” als Synonyme vor. Ein Konzept welches sich durch die Beschiftigung
mit ,social psychology” und ,culture history” deutlich von anderen wissenschaftlichen Gebie-
ten, wie der Astronomie oder der Naturgeschichte, abhebt. Siehe Kroeber 1918: 634, 636;
vgl. Kroeber 1919: 263,

Ein guter Ausgangspunkt fiir diese Thematik bietet die Einleitung zu Krappes Buch (S. ix-xi).
Krappe 1964: xv betrachtet Folklore explizit als ,historical science, historisch im Sinne da-
von, dass it attempts to throw light on man’s past® und wissenschaftlich im Sinne davon, dass
,it endeavors to attain this goal [ ... ] by the inductive method which, in the last analysis, un-
derlies all scientific research.” Bei genauerer Betrachtung seiner Herangehensweise an die
Folklore bemerkt Krappe 1964: x hingegen, er habe ,...adopted the purely literary view-
point. That is, I conceive of folk-tales and folk-songs as purely literary manifestations of the
popular genius...“. Vgl. Krohn 1926: 1. Die bemerkenswerteste Untersuchung, um die
Denkmethode der Folkloristik nachzuvollziehen.



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 185

Plotstrukturen und so weiter.’ Vor dem Hintergrund einiger Dekaden mit einem
solchen textzentrierten Vorgehen hat ein prominenter Folklorist seine Miihen und
diejenigen vieler anderer mit diesem Bild der Folklore als ,...collectively shaped,
traditional stuff that could wander around the map, fill up collections and archives,
reflect culture, and so on“ (Bauman 1986: 2) zusammengefasst. Stattdessen bemerkt
er,

[m]y concern has been to go beyond a conception of oral literature as disembodied su-

perorganic stuff and to view it contextually and ethnographically, in order to discover

the individual, social, and cultural factors that give it shape and meaning in the conduct

of social life [.]

(Bauman 1986: 2; Emphase hinzugefiigt)

Baumans Sicht, die er und andere schon Jahre frither zu entwickeln begannen (vgl.
Bauman 1975), bedeutet eine wichtige Korrektur der Methodik und Aufgabe der
Folkloristik und sie hat sich als produktive Norm der zeitgendssischen Herange-
hensweise an verbale und traditionelle Kunst etabliert.

Deshalb wird man sich von dieser hart erarbeiteten und niitzlichen Perspektive
nicht leichtfertig trennen wollen. In diesem Beitrag mochte ich jedoch die Frage
nach dem so genannten ,Super-Organischen®, dem offenkundigen Bosewicht auf
der verschlungenen philosophischen Reise der Folkloristik, noch einmal aufgreifen
und fragen, ob dieses Konzept nicht immer noch eine niitzliche Funktion bei unse-
rer Betrachtung traditioneller Uberlieferung haben kann. Bis zu einem gewissen
Grad werden dabei meine Uberlegungen zur fritheren Sicht auf die Folklore als ver-
dinglichtes, super-organisches Material - Motive, Arten von Erzihlungen und so
weiter — zuriickgehen, die fahig sind, den Erzahlern und deren Publikum ein zeitlo-
ses Sinnangebot zu machen, vielleicht sogar auch dann, wenn die ethnographischen
Details sich verindert haben, manchmal sogar einschneidend (z.B. der Ubergang
vom Heidentum zum Christentum).® Dem Konzept des Super-Organischen sollen
neuere Werke aus dem Gebiet des Mikro-Narrativen und deren Beziehung zu plasti-
scher Kunst, oraler traditioneller Kunst sowie geschriebener Literatur hinzugefiigt
werden, eine Perspektive, die einiges zur viel versprechenden Debatte beitragen
kann, die mit ,Text, Reihe und Transmission” umrissen wird.” Vereinfacht gesagt,

°  Dies soll nicht die Vorstellung erwecken, dass Forscher, welche sich in diese Richtung ori-
entieren, nicht auch ethnographisch damit befassen kénnten. Siehe dazu zum Beispiel Mit-
chell und Nagy 2000: xix.

Die Relevanz dieses Motivs in der modernen Folkloreforschung ist Gegenstand einer Spezial-

ausgabe von The Journal of Folklore Research (34:3) von 1997: ,Tools of the Trade: Recon-

sidering Type and Motif Indexes.“ Unter den vielen exzellenten Artikeln, die fiir den gegen-
wirtigen Kontext von besonderem Interesse sind, sieche vor allem Dundes 1997 und Lindahl

1997.

7 Fiir Arbeiten, die die Mikro-Narrativik innerhalb der altnordischen und griechischen Welt
betreffen, siche zum Beispiel Norrman 2005 und Morris 1989. Ich mochte diese Moglichkeit
nutzen, um Lena Norrman fiir ihre viele Einblicke in diese Thematik zu danken, ein Thema,
welches den Kern ihrer gegenwirtigen Forschung zur Frau, dem Weben und der Narratolo-
gie im Altnordischen Kontext bildet. Morris untersucht die Fresken von Akrotiri und deren
Beziehung zur griechischen Dichtung; ein geliufigeres Beispiel fiir Ekphrasis in der Dichtung,



186 Stephen Mitchell

geht es in diesem Aufsatz darum, die Evolution einer bestimmten Mikro-Narrativik,
der man im Norden vom 19. Jahrhundert an begegnet, zu verfolgen, um dann dafiir
zu argumentieren, dass diese Geschichte einen notwendigen Rahmen darstellt, um
eine bemerkenswerte Anschuldigung zu kontextualisieren, die in die danische, nor-
wegische und schwedische Tradition der ,Hekseridet“-Frau des 19. Jahrhunderts
gehort: das Motiv der durch die Schwiegermutter der Hexerei angeklagten Frau (D
367).® In ihrer eigenen Art und Weise stellen meine Bemerkungen zugleich eine
Auseinandersetzung mit Baumans Perspektive — ,to discover the individual, social,
and cultural factors that give [oral literature] shape and meaning in the conduct of
social life“ — dar, der man sich von der gegeniiberliegenden Seite her annihert, eher
vom Institutionellen als vom Individuum.” In diesen Ideen gibt es nichts Neues zu
finden, in einer gewissen Weise sind sie so alt wie Homers sémata, und sie wurden
regelmiflig kommentiert durch die moderne Forschung.'” Was hingegen neu sein
konnte in meinem Vorgehen, ist weniger die Moglichkeit der Entwicklung neuer
empirischer Daten iiber das Verhiltnis von Oralem und Geschriebenem oder iiber
den Charakter der Transmission und des Netzwerks zwischen verschiedenen Seg-
menten der Gesellschaft, als vielmehr die Moglichkeit, dass wiederherstellbare kul-
turelle Kontexte existieren, die sich sowohl tiber die unmittelbaren Kontexte der
Performanz, in denen die Folklore operiert, erstrecken, als auch bezeichnenderweise
dariiber Auskunft geben.

das Schild des Achilles in der Ilias, war der Mittelpunkt vieler wichtiger Forschungen (z.B.

Nagy 1997).
%  Siehe Jonsson, Solheim et al. 1978. Die dinischen Texte (,Hekseridet*, DgF 361) sind publi-
ziert in Grundtvig 1966-76, VI: 286-90; die Schwedischen (,Herren Bald“, SMB 166) in
Jonsson, Jersild, und Jansson 1983, IV:1: 308-10; und auf die 18 Texte der norwegischen
Multiform, ,Olav og Kari“, kann man iiber ,Dokumentasjonsprosjektet® zugreifen:
http://www.dokpro.uio.no/ballader/lister/tsb_titler/variantar_d367.html. Es sollte offen-
sichtlich sein, dass dieser Aufsatz weder als Diskussion der Ballade in ihrer Gesamtheit ver-
standen werden soll, noch mochte ich darin mit den gegenwirtigen Erérterungen zu den Fra-
gen des Alters oder der Herkunft der Ballade befassen; meine Absicht hier ist es vielmehr, die
Moglichkeit der Aussagekraft eines bestimmten Motivs, ungeachtet eines iiber mehrer Jahr-
hunderte wechselnden Charakters, sowohl als Text wie auch als Bild zu untersuchen.
Andere mogliche Arten, um diese Perspektive zu charakterisieren — Mikrostruktur und Ma-
krostruktur, synchron und diachron, syntagmatisch und paradigmatisch (z.B. Nagy 1990: 4-
S; Dué 2002: 8) — weisen auf eine allgemein kompatible Menge an zentralen Anliegen hin.
Beziiglich des homerischen Gebrauchs siehe die Diskussion dazu in Foley 1999: 3, der fol-
gendes bemerkt: , To translate séma as merely the tablet or whatever is scratched on it is not
merely inadequate [ ... ] As we shall see, sémata in the Iliad, Odyssey, and Hymns are first and
foremost tangible symbols that point toward larger concerns or ideas that would otherwise
remain hidden or secret, windows that open onto emergent realities knowable in no other
way.“ Die Forschung, welche von Panofskys ikonologischen Studien (Panofsky 1939: 3-31)
bis hin zur kanonisierten semiotischen Literatur (z.B. Barthes 1988) reicht, ist natiirlich
durch das gemeinsames Anliegen zu den Fragen nach Bezeichner, Referenzialitit und so wei-
ter verbunden.



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 187

Ubernatiirliche Fortbewegung in der nordischen Tradition

Der Traum vom Fliegen ist eine der Ideen, die die Phantasie des Menschen seit je-
her befliigelt hat: Der chinesische Eroberer Shun, der persische Konig Kai Kawus,
der afrikanische Krieger Kibaga, der dgyptische Gott Horus, die indische Gottheit
Vshnu und der legendenumwobene Grieche Ikaros stellen nur die berithmtesten
Beispiele einer sehr langen und weltumspannenden Liste von Figuren aus Legende
und Mythologie dar, die die Fihigkeit zu fliegen hatten oder diese entdeckten.
Manchmal verwenden solche Geschichten das Flugmotiv, um die Hybris und Arro-
ganz der Menschheit darzustellen, manchmal dient die Verwendung aber auch dazu,
tibernatiirliche, ja sogar gottliche Fahigkeiten des Protagonisten darzustellen, und
manchmal soll der Versuch zu fliegen aber auch dazu dienen, die Verlogenheit und
den bosen Charakter des Fliegenden zu betonen. Letzteres wird besonders im euro-
paischen Mittelalter evident, wo der populire Bosewicht der christlichen Mytholo-
gie, Simon Magus, vielleicht der am meisten ins Gedachtnis eingeprigte ,Flieger” in
der mittelalterlichen Tradition war."" Dennoch wird die menschliche Transvektion
im lateinischen Mittelalter am stirksten mit der Gottin Diana identifiziert, vor allem
in solch bekannten Texten wie dem Canon episcopi aus dem frithen 10. Jahrhundert,
der Regino von Priim zugeschrieben wird, sowie den Dekretschriften Burchards von
Worms aus dem 11. Jahrhundert. Es ist diese umgestaltete romische Gottin des
Mondes, von der man glaubte, sie ritte nachts auf dem Riicken von Tieren in Gesell-
schaft anderer Frauen."” Aberglauben dieser Art wurde immer stirker mit hireti-
schen Praktiken identifiziert, wie auf einem Frontspiz einer franzésischen Uberset-
zung aus dem 1S. Jahrhundert des Tractatus contra sectum Vadensium von Johannes
Tinctoris gesehen werden kann: Nicht nur werden die waldensischen Hiretiker
gezeigt, wie sie eine Ziege anbeten, sondern auch der Himmel ist voller Gestalten,

Obschon Tubach 1969 nur einen einzigen Sermon zitiert — von der Frage nach der Simonie
abgesehen — der den Werdegang von Simon Magus (#4378) betrifft, waren dessen Abenteuer
in der Luft ein stindiges Merkmal der christlichen Ikonographie und reichte von Handschrif-
tenillumination (z.B. das Stammheimer Missal, fol. 138v) bis zu Kirchenskulpturen (z.B. in
der Kathedrale von St. Lazare in Autun, Frankreich). Zur Stellung von Simon Magus im Mit-
telalter siehe Flint 1991: 338-44 et passim. Ich mochte diese Moglichkeit nutzen, um an-
zumerken, dass die folgenden Ausfithrungen nicht als vollstindige Bestandesaufnahme zum
Thema der iibernatiirlichen Fortbewegung im mittelalterlichen Norden, sondern als Hinweis
auf dessen Popularitit, Langlebigkeit und Einfluss gedacht sind.

Reginos beriihmte Formulierung, ,...cum Diana paganorum dea et innumera multitudine
mulierum equitare super quasdam bestias, et multa terrarum spatia intempestae noctis silen-
tio pertransire... “ (Migne 1841-64: vol. 132, col. 352), findet sich weitgehend bei Burchard
von Worms (Migne 1841-64: vol. 140, col. 963) wieder. Es sollte festgehalten werden, dass
dies Wiederholung dieses Sentiments wihrend des Mittelalters anhilt (z.B. John of Salibury),
einschlieBlich eines nordischen Kontexts — Jéns saga Baptista (Unger 1874: 914). Dianas Flug
ist in der wissenschaftlichen Literatur viel diskutiert worden; fiir eine englischsprachige
Ubersicht und die Quellenlage zu ihr siehe zum Beispiel Russell 1972: 23 et passim und Flint
1991: 65-66 et passim.



188 Stephen Mitchell

Dimonen und halbmenschlichen Wesen, die auf verschiedenen Gegenstinden um-
herfliegen."

Auch die Bewohner des nérdlichen Europa waren vom Fliegen fasziniert: Die
Bedeutung von luftbezogener Transvektion im Germanischen ist z.B. bezeugt durch
die skandinavische, englische und deutsche Wieland-Tradition (Vélundr, Velent
usw.) in Prosa, Dichtung und in der bildenden Kunst (z.B. Vilundarqvida, Franks
Casket). Faktisch jedoch ist eine der stabilsten Vorstellung vom Fliegen und anderer
uniiblicher Fortbewegungsformen, die von einer fruchtbaren nordischen Imaginati-
onsfihigkeit tiber viele Jahrhunderte hinweg produziert wurde, nicht wie in diesen
Fillen an das minnliche Geschlecht gekniipft, sondern eher im Einklang mit dem
Bild der Diana, das heif}t weiblichen Wesen, die auf magische Art und Weise trans-
portiert werden. Von der spiten Eisenzeit an bis in die Moderne waren nordische
Kiinstler verschiedenster Medien — Poesie, Petroglyphen, Romane, Legenden, Film
u.a. — fasziniert von einer wiederkehrenden Vision einer iibernatiirlichen und hiufig
die Luft betreffende Transvektion: Frauen rittlings auf einem Gegenstand oder Reit-
tier der seltsamsten Art.

Sicherlich der eindrucksvollste frithe Beleg dieser Tradition in Skandinavien ist
die auflergewohnliche Zeichnung, die einen Teil des Runensteins von Hunnestad in
Skane, Schweden, bildet (datiert in die Zeit 975-1050 n.Chr. und jetzt im Museum
Kulturen in Lund aufbewahrt, vgl. Stoklund 2000). Hier sieht man eine weibliche
Figur auf einem Wolfsriicken sitzen; dabei verwendet sie Schlangen, um ihr merk-
wiirdiges Reittier zu ziigeln (Abb. 1).

Abb. 1: Runenstein von Hunnestad, Skdne, Schweden

3 Dieses Bild ist oft wiedergegeben, so z.B. in Russell 1980: 74.



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 189

Es ist leicht anzunehmen, wie es auch zumeist gemacht wurde, dass diese Zeichnung
in Verbindung mit Hyrokkin gebracht werden oder sie sogar reprasentieren sollte:
eine Riesin, die, wie in Snorris Gylfaginning aus dem 13. Jahrhundert beschrieben,
zum Begribnis des Gottes Baldr kommt und ,reid vargi ok hafdi hoggorm at tau-
mum® (einen Wolf ritt und Vipern als Ziigel hatte [Jénsson 1931: 65]). Die Dar-
stellung auf dem Stein von Hunnestad scheint so eine frithe nordische Version von
G241 wiederzugeben. Der Hexenritt'* war aber offensichtlich nicht die einzige Dar-
stellung einer solchen Mikronarrativik innerhalb einer breiteren Makro-Tradition
andersweltlichen Verhaltens. Ein skaldisches Gedicht von Ulfr Uggason, die
Hisdrdpa (Hauslied) aus dem 10. Jahrhundert, zeugt von einer dhnlichen Darstel-
lung von iibernatiirlicher Transvektion." Dieser Text, zum Teil erhalten in der Snor-
ra-Edda, ist eine Ekphrase, in diesem Fall ein Gedicht, das die Schnitzereien preist,
welche ein Haus in Westisland zieren, das in heidnischer Zeit gebaut wurde.'® In
einem Abschnitt wird nicht nur die Hauptaufgabe erwihnt, die Hyrokkin in der
Mythologie zufillt (nimlich Baldrs Grabschiff ins Meer zu schieben), sondern es
wird auch eigens ihr Pferd erwihnt (Jénsson 1931: 152). Wir kénnen jedoch natiir-
lich nicht mit Sicherheit wissen, wie die Zeichnung aussah oder welches mentale
Bild Ulfr kreieren wollte, jedoch passt alles, was wir wissen, zu der weiteren Ausle-
gung des Materials, welches hier diskutiert wird."”

Ubernatiirliche Transvektion ist ein verbreitetes Bild in der nordischen Literatur.
Helgaqvida Hjorvardssonar, ein eddisches Gedicht aus einer Vielzahl von Quellen, ist
voller Anspielungen auf den gleichen Topos: Walkiirenritt in der Luft (,Hon var
valkyria oc reid lopt oc 16g“ [143]) und es gibt z.B. Hinweise auf ,Nachtritte” (qveld-
ridor [144])."® Am wichtigsten ist jedoch, dass das prosaische Incipit beichtet, wie

" Hinweise dieser Sorte hier und iiberall in diesem Artikel gehen auf Thompson 1966 zuriick.
Es ist meine Auffassung, dass G241, Hexenritte, die hier diskutierte Kategorie viel besser be-
schreibt, als die unzihligen Subtypen welche unter ES01, Die wilde Jagd, aufgelistet sind. Die
hiufigen Diskussionen zum dianischen Ritt, vergegenwirtigt im Canon episcopi Nachlass (vgl.
ES01.1.8.1 Herodias als Fiihrer der wilden Jagd) und Die wilde Jagd, haben eine beeindru-
ckende Assoziation von Hexen und besser bekannten Themen von iibernatiirlichem Reiten
in vielen Képfen geformt, doch ich denke, dass dies etwas ganz anderes ist.

'3 Zur Hisdrdpa und dessen wichtige Rolle als Quelle fiir unser Wissen beziiglich des nordi-
schen Heidentums siehe Schier 1976 und Lindow 1997. Meine Ansichten zur Kontinuitit
und Tradition unterscheidet sich deutlich von jenen in Héfler 1951: Héflers Ansichten darin
(und auch anderswo) iiber die Kontinuitit konzentrieren sich auf die Wahrscheinlichkeit des
Gebrauchs moderner Folklore bei der Interpretation von heiligen heidnischen Ritualen. In-
folgedessen dringt er eine sehr enge Mythos-Ritual Beziehung tiber eine ausgedehnte Epo-
che; meine eigenen Ansichten (wie zum Beispiel in Mitchell 1991: 44-46 dargelegt) befassen
sich nicht mit dieser Art von idée fixe, sondern mit der anhaltenden Brauchbarkeit ausgewahl-
ter Materialien fiir neue Autoren und Zielgruppen, durch deren Modifikation, Wiedererfin-
dung und Wiederaufmachung.

»Véru par markadar dgetligar sogur 4 pilvidinum ok sva 4 refrinu... “ Sveinsson 1934: 79.

Die Moglichkeit, dass der Vers, den Snorri in Skdldskaparmdl zitiert, gleichsam iiber seine

Darstellung der Geschehnisse, welche mit Baldrs Begribnis in Verbindung stehen, Auskunft

gibt (und somit als unabhingige Quelle zu verwerfen ist), kann nicht iibersehen werden. Vgl.

Lindow 1997.

'*  Alle Quellenangaben stammen hier aus Neckel und Kuhn 1983.



190 Stephen Mitchell

Helgi zum Abend des Julfests nach Hause reist, er ,fann trollkono; st reid vargi oc
hafdi orma at taumom“ (begegnete er einer Trollfrau [Hexe?]; sie ritt einen Wolf
und hatte Schlangen als Ziigel [147]). In der nachfolgenden Prosa, in der diese Sze-
ne kommentiert wird, verweist der Text auf Helgi, der ,konona rida varginom* (die
Frau, den Wolf reitend [148]) gesehen hat, und das Gedicht seinerseits wiederholt
die Idee, wenn Helgis Worte angibt: ,Reid 4 vargi, er recqvid var, / fliéd eitt” (es ritt
auf dem Wolf, in der Abenddimmerung / eine gewisse Frau® [148])."

Dieses und dhnliche mythologische Konstrukte werfen ein Schlaglicht auf die
nicht eindeutige Unterscheidung im Altnordischen von trollkonur (wértlich: Troll-
frauen) verschiedener Arten: Wir Modernen mégen uns wohler fithlen, wenn wir
einige dieser Figuren als Hexen bezeichnen (also menschliche Wesen, die fihig sind,
das Zukiinftige zu wissen oder zu verindern), bei anderen wiirden wir es vielleicht
vorziehen, sie als so genannte Trollfrauen zu bezeichnen (also weibliche Wesen
einer eigenstindigen und feindlichen Gattung). Ein Heer vergleichbarer Hinweise in
frithen altnordischen Texten unterstreicht, wie verschwommen die Einteilung war,
die diese beiden Arten weiblicher Wesen unterschied.”” Vom Kontext her scheint es
so, dass, wenn Eilifr Godrtinarson den Ausdruck ,kveldrunnina kvinna“ (abendrei-
sende Frauen) in seiner Pérsdrdpa (Jénsson 1973: 143) aus dem 10. Jahrhundert
verwendet, er sich auf solche Frauen bezieht, gegen die Pérr routinemafig kampft
(d.h. Riesen, Trolle).” Dennoch miissen Sitze in der Art von ,abendreisenden
Frauen® nicht in jedem Kontext auf diese Weise verstanden werden. Der berithmte
Satz aus der Hdvamdl 155: ,ef ek sé tunridur/ leika lopti 4“ (wenn ich ‘“Zaunreiter’
sehe / hoch oben spielen), und verwandte Ausdriicke (z.B. kveldrida, myrkrida,
hamfrer) deuten auf ein paralleles semantisches Feld von einiger Bedeutung fiir die
Deutung der kveldrunna kvinna als Riesinnen.”” In diesen Beispielen scheint es, dass
der Reiter in der Tat ein menschliches, weibliches Wesen ist, eines mit aufleror-
dentlichen Kriften, wie z.B. wenn die Hexe P6rdis in der Féstbredra saga nach ei-
nem durftigen Nachtschlaf erwacht und anschliefend den Aufenthaltsort ihrer
Feinde beschreibt mit der Bemerkung ,vida hefi ek gondum rennt { nétt“ (weit bin
ich heute Nacht den Hexenritt geritten).”® Ein weiteres wichtiges Element in der

Auch wenn es vielleicht nur ein Zufall ist, ist es dennoch beachtenswert, das dieser Abschnitt
der Helgaqvida Hjorvardssonar, wie unsere Ballade, sich um die Frage der Eifersucht zwischen
zwei Mitgliedern eines Geschlechts iiber ein Individuum des anderen Geschlechts dreht.
Obgleich Hexen nicht unbedingt weiblich sein miissen, gibt es nur wenige Belege dafiir,
abweichend davon ist die Geschichte Islands im 17. Jahrhundert, dass nordische Hexen in
der christlichen Ara im Allgemeinen als vorwiegend minnlich empfunden wurden. Siehe da-
zu Mitchell 2000b.

Vergleiche den Eintrag in Jénsson und Egilsson 1966: 351—,kveldrunninn, adj., ‘aften-
lebende’, som lgber, ferdes, om aftenen [ ... ] jettekvinder.”

22 Neckel und Kuhn 1983: 43. Zu diesen Bezeichnungen siehe besonders Olsen 1915. Ich
mochte erwdhnen, dass ich vor kurzem in einem anderen Zusammenhang versucht habe, die-
se verworrene Menge an Beziehungen zu entwirren (z.B. Mitchell 1997; Mitchell 2003).
Pérélfsson und Jénsson 1972: 243. Fir andere islandische Beispiele, sowie fiir mogliche
fremde Quellen, sieche Mitchell 1997: 87-90. Die bekannte Phrase von Aldre Vistgitalagen:
,lak sa at pu reet a quiggrindu l6fharefl. ok i trols ham pa alt var iamrift nat ok daghér (Ich

20

21

23



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 191

Entwicklung dieses Mythologems wird im spaten Mittelalter evident, wenn Texte
Hexenversammlungen diskutieren. In der Ketils saga hengs (entstanden ca. 1300,
erhalten jedoch in Manuskripten aus dem 15. Jahrhundert und spiter) trifft der
Held auf eine Hexe (trollkona), die sagt, sie sei auf dem Weg zu einer Hexenver-
sammlung: ,ek skal til tréllapings“ (Rafn 1829-30: 11, 131).

Einheimische Konzepte dieser Art verschmelzen anscheinend mit importierten
Ideen, wie dem kirchlichen Interesse an der Figur der Diana (Herodias), und bauen
in die christliche Mythologie Hexenvorstellungen des nordischen Spatmittelalters
ein, wie im ,Hexenritt nach Blakulla.“** Der letzte katholische Bischof Schwedens,
Olaus Magnus, beschreibt 1555 in seiner umfassenden ethno-historischen Darstel-
lung der nordischen Welt, Historia de gentibus septentrionalibus, den nordischen He-
xensabbat als mehrmals im Jahr stattfindend, und zwar auf einem bestimmten Berg,
wo Hexen ihre Kiinste probieren kénnen (,,In eo monte certis anni temporibus dici-
tur esse conuentus Aquilonarium maleficarum, vt examinent prestigia sua“ [ Magnus
1555: 85]). Spitere Belege aus dem Zeitalter der Hexenjagd zeigen, dass die ,Reise
nach Blakulla® eines der verbreitetsten Merkmale des nordischen Hexenglaubens
wurde: Diese spektakuldre Form des Transports ist beispielsweise haufig in der Kir-
chenkunst des spiten Mittelalters und der frithen Neuzeit zu finden. So zeigt das
spitmittelalterliche Bild (Abb. 2) aus der Kirche von Yttergran in Uppland, Schwe-
den, drei Hexen, die anscheinend auf verschiedenen Geriten zu einem Treffen mit
dem Teufel fliegen. Dort gibt ihnen der Teufel aus seinem Olhorn die besondere
Salbe, von der man glaubte, dass die Hexen sich mit ihr einrieben, um dann zum
Berg Blakulla fliegen zu kénnen.”® Dieses Wandgemalde, wie auch andere dieser Art,
erfasst perfekt die Schlisselkomponenten sowohl des einheimischen als auch des
importierten Glaubens.

sah dich reiten auf einem Zaungatter mit deinem Haar offen und in der Gestalt eines “Trolls’

als alles gleich war [zwischen] Nacht und Tag [= beim Aquinoktikum, in der Dimmerung?])

— beziiglich der Verleumdungen einer Frau, die deutlich Anschuldigungen gegen Mitglieder

der menschlichen Gesellschaft vergegenwirtigen (Collin und Schlyter 1822, I: 38).

Dieser Komplex wurde sorgfiltig von Sahlgren 1915 behandelt; fiir Details zu den spatmit-

telalterlichen Aspekten der Blakulla-Erzihlung siehe Mitchell 1997. Wichtige neue Studien

beinhalten Sérlin 1997 und Ostling 2002.

»  Zur Datierung der Wandbilder von Yttergran auf ca. 1480 siehe Tuulse 1963: 462. Tuulse
1963: 478 identifiziert die Utensilien als einen Besen, eine Harke und einen Brotschieber
(kvast, raka, och grissla).

24



192 Stephen Mitchell

Abb. 2: Wandgemilde in der Kirche von Yttergran, Uppland, Schweden

In der frithen Neuzeit wurde der so genannte Blakulla-Komplex ein wichtiges Ele-
ment der Erzihlungen iiber Hexerei in Schweden und Norwegen®® und, obwohl die
Geschichten sehr variieren, waren wenige Aspekte des Hexendiskurses in der frithen
Neuzeit auch nur anndhernd so vorherrschend wie die Erzahlungen von grauenhaf-
ten Ritten zu diesen nordischen Hexensabbaten. An einem schwedischen Gerichts-
verfahren von 1595 versuchte eine Frau, die der Hexerei angeklagt war, zwei andere
Frauen hineinzuziehen, indem sie geltend machte, diese gehorten zu denjenigen, die
nach Blakulla zum Hexensabbat ritten (,thet slaget som pliga rida til Blakulla“ (die
Sorte, die nach Blakulla zu reiten pflegt [Almquist 1939-51, I11:166-67]). Genau
dieses Bild wird die frithe Neuzeit hindurch wiederholt: In einem norwegischen Fall
von 1730 sagte eine junge Frau, sie nihme eine Salbe aus einem Horn, schmiere
damit verschiedene Tiere ein und reite auf ihnen, zusammen mit ihrer Grofimutter,
zu einem Platz genannt ,Blaaekollen:

hun tog een souv eller faar og smurte med noged smeorelse hun havde i et horn, hvor-
paa mor-moderen tillige med deponenten sadte sig paa sougen hvorpaa de strax kom i
veyret, og efter et hastigt og kort tiid, kom need paa et steed, hendes mormoder kaldte
Blaaekollen [.]

[zitiert in Alver 1971:143-46]

sie nahm ein weibliches Schwein oder ein Schaf und rieb es mit einer Salbe ein, die sie
einem Horn entnahm, worauthin sich ihre Grofimutter zugleich mit der Angeklagten

26

Zu den Traditionen in diesen beiden Lindern siehe Alver 1971 und Ostling 2002; beziiglich
Dinemark und Island vgl. Johansen 1991: 158; Davidsson 1940-43: 55; und Porvardardéttir
2000: 27-28.



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 193

auf das Schwein setzte. Sie kamen in ein Unwetter, und nach kurzer Zeit landeten sie
an einem Ort, den ihre Grofimutter Blaaekollen nannte.

Im 18. Jahrhundert verwirft die gesellschaftliche Elite solchen iibernatiirlichen
Glauben (vgl. Oja 1999), aber dennoch bleibt dieser, wie aus diesem Zeugnis von
1730 hervorgeht, in der popularen Tradition bestehen. In der Tat kénnte man sich
fragen, ob es nicht ganz unterschiedliche Reaktionen in den verschiedenen Gesell-
schaftsschichten ein Jahrhundert spiter gab, als eine Reihe Volksbiicher den Blakul-
la-Stoff prisentierten. Die Elite lenkte fiir ihren Teil die Aufmerksamkeit auf ,die
Schwirmerei und Unkenntnis“ (svirmeri och okunnighet), die solchem Glauben
Kraft gaben, wihrend sie gleichzeitig bereit ware, die liisternen, ernsten und aufse-
henerregenden Aspekte eben dieses Materials auszuschlachten.”” Derweil verinderte
sich der Glaubensdiskurs in der populiren Tradition, indem er aufgrund fehlender
juristischer Sanktionen gegeniiber dem Hexenglauben dessen weit weniger ernste
Konnotationen iibernahm. So begann im Schweden des 19. Jahrhunderts ein so
genannter ,Osterbrief* (paskbrev) typischerweise mit Zeilen, die den Rezipienten
an die Hexenreisen nach Blakulla erinnern sollten und Darstellungen, wie sie die
Kirche von Yttergran zeigt: ,Sopa, raka, smorjehorn / sinder jag till resedon. / Res
fort, kom snart igin, / 6nskar dig en trogen vin.” (Miill, Besen, Olhorn / sende ich
als Reisegerit. / Reise schnell, komm bald wieder zuriick, / wiinschet dir ein treuer
Freund [Wigstrém 1898-1914, VII, 3:331]).8

Den grofiten Teil des vergangenen Jahrhunderts hindurch haben Elite und Mas-
senkultur im Norden eben diese Motive iibernatiirlicher Fortbewegungsarten von
Frauen ausgeschlachtet und damit gezeigt, dass diese Vorstellung nicht von ihrer
Vitalitit eingebiif3t hat. Die Kraft, die mit diesem Bild heraufbeschwért wird, ist nir-
gendwo deutlicher prisentiert als im Film Héxan (1922) des dinischen Regisseurs
Benjamin Christiansen. Im mittleren Teil des Films spinnt Maria, die Weberin, aus
der ein Gestindnis gepresst wird, eine langatmige Erzihlung, in der die meisten
Elemente nordischen Hexenglaubens enthalten sind (mit Elementen aus anderen
Traditionen). Eines der auffilligsten Bilder in dieser Sequenz ist das Auftragen einer
Salbe aus einem Horn an einer Hexe sowie der daran sich anschliefende Hexenritt
auf verschiedenen Geriten und Tieren nach Blékulla — eine visuell atemberaubende
Prisentation dieses Komplexes, die den Zuschauer sofort an die Wandmalereien der
Kirche von Yttergran denken lisst (und eine, die einige Jahrzehnte spiter der Pri-
sentation eines dhnlichen Phinomens in Disneys Fantasia (1940) als Vorlage ge-

*” Das Zitat hier entstammt Kroningssvirds originalem Vorwort von 1821, wieder abgedruckt

in Kroningssvird 1845-49. Weitere Beispiele dieser Art von Publikation in Schweden im frii-
hen 19. Jahrhundert sind Walberg 1815; Anon. 1836; Annell 1840; und Norlin 1858. Siehe
auch Backstrém 1845: 116-17.

So genannte pdskbrev scheinen urspriinglich in Westschweden und @stfold in Norwegen
populér gewesen zu sein. Es war ein Brauch, bei dem Kinder einen Vers aufschrieben, meist
begleitet von einer Zeichnung einer Hexe [pdskkiring], und diesen Zettel in den Eingangsbe-
reich des Hauses eines Freundes warfen. Fiir historische Hinweise, weitere Beispiele (inklu-
sive einer spezifischen Nennung von Blakulla) und den Verbreitungsbereich siehe Ejdestam
1940: 23-27.

28



194 Stephen Mitchell

dient haben mag). Die Kraft dieses Bildes von der Transvektion der Hexe hat im
gesamten 20. Jahrhundert die kiinstlerische Imagination inspiriert, von der Poesie
(z.B. Larsens Valborg Nat), zur Kunst (Adrian-Nilssons Herren Bdld, folkvisa), bis
hin zur Musik (etwa das Album der Band Blakulla, Blakulla).”

Die populdren Lesestoffe im 19. Jahrhundert und das Super-Organische

Diese tausendjihrige Tradition von Frauen als Akteure einer iibernatiirlichen Fort-
bewegung (G241: Witch rides) - eine wirkmichtige Festschreibung des Weiblichen
als das ,Andere” innerhalb des Hexenglauben-Diskurses — wurde in der nordischen
Liedtradition mit einem anderen verbreiteten Motiv verbunden, dem der ,verleum-
deten Frau“ (K2110.1). Wie das Bild der transvektierten Hexe so hat auch das Motiv
der zu Unrecht angeklagten Frau tiefe Wurzeln in der europiischen Tradition.*
Dieses Motiv, am besten bekannt in der Mittelalter-literatur in den verschiedenen
Formen in der Mabinogi und bei Chaucer,® erscheint hiufig im Korpus des skan-
dinavischen Mittelalters (z.B. Karlamagnis saga, Didreks saga, Sju vise mistare,
Namnlos och Valentin). Diese beiden Motive stellen die zentralen Topoi in einer
schmalen, jedoch wichtigen Gruppe nordischer Balladen dar: ,Hekseridet — Frau
der Hexerei bezichtigt durch ihre Schwiegermutter” (D 367). The Types of the Me-
dieval Scandinavian Ballad charakterisiert sie als Erzihlungen, in denen die Mutter
des Helden ihrem Sohn erzahlt, sie habe ihre Schwiegertochter ,riding on wild ani-
mals and meeting with supernatural beings“ gesehen (Jonsson, Solheim et al.
1978:178).

Keiner der gesammelten Balladentexte ist ilter als das 19. Jahrhundert, dennoch
fallt deren Ursprung in eine frithere Epoche. Das ilteste aufgeschriebene Lied, eine
schwedischer Text aus den frithen 1810er Jahren, ist explizit in seinen Assoziatio-
nen: Die Mutter behauptet, ihre Schwiegertochter unter den Hexen auf der Heide
gesehen zu haben, wie sie dort auf einem Biren mit einem Wolf als Sattel und einer
Schlange als Peitsche geritten sei (Verse 5-7):

Jo jag sag henne uppa heden i gar, / Ibland alla Trollpackor sma. / Och bjérnen den sa
red hon uppd, / Och ulfven den hade hon till sadel derpa. / Och ormen den hade hon
till piska; / Jag sjelf der varit och vistats.

» Theger Larsen, ein Dichter der oft mit traditionellen Themen arbeitete, nahm den Vers

,Medens en Heksehzer til Sabbat rider” (Wihrend ein Hexenheer zum Sabbat reitet) in sei-
nem Valborg Nat, ca. 1925, auf; Gosta Adrian-Nilssons Herren bdld, folkvisa wurde bei Bu-
kowskis in Stockholm im Oktober 1998 versteigert; und die Band, Blikulla, aus der Mitte der
1970er Jahren, veroffentlichte vor kurzem ihr gleichnamiges Album, Bldkulla, wieder.

% Siehe zum Beispiel AT 451, 706, 707, 712, 883A und 892 in Aarne und Thompson 1961.

3! Die Auswahl an Literatur zu diesem Thema ist riesig; niitzliche Orientierungen liefern
Schlauch 1927; Jackson 1961: 87-88; und speziell die sehr ausfiihrlichen Materialien in
Wood 1985.



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 195

Ja, ich sah sie gestern auf der Heide, / zwischen all’ dem kleinen Trollpack. / Und auf
dem Biren ritt sie; / und den Wolf hatte sie als Sattel darauf. / Und die Schlange hatte
sie als Peitsche; / ich selbst bin dort gewesen und habe es gesehen.

Der danische Text (aufgeschrieben 1871) beschreibt einen Hexensabbat, zu dem
die theriomorph angewachsene Schwiegertochter reitet (NB: Der Text sagt nur, es
sei das ,geringste“ Tier des Waldes), und zwar mit Vipern (,Lindeworm*) fiir ver-
schiedenes Reitzubehér (,Bjessel-Ring”, ,Sadel-Knap“). Die norwegischen Texte
behaupten im Allgemeinen, dass die Mutter ihre Schwiegertochter gesehen habe,
wie sie ,mit den Elfen” geritten sei (,mz elvesie®, ,framte elvesie, ,innma elvesie®,
etc.) unter Verwendung von Vipern als Ziigel.*> Obwohl die miitterliche Eifersucht
unterschiedlich stark betont wird und die Angaben iiber das Geschehen, nachdem
die Mutter dem Sohn ihre Entdeckung mitteilte, von Ballade zu Ballade und von
Sprache zu Sprache variieren, verbleibt der grundsatzlich auslésende Anlass durch
alle Varianten hindurch immer derselbe, namlich: die Anschuldigung, dass die Ehe-
frau des Sohnes mit der tibernatiirlichen Welt verkehrt oder gar selbst ein Teil von
dieser ist. In den dinischen Varianten verlisst sie ihren Ehemann und kehrt zu ihren
Eltern zuriick. In den norwegischen und schwedischen Varianten schligt der Ehe-
mann seine Frau zu Tode. In den schwedischen Balladen wird er fiir sein Verbre-
chen mit dem Tode bestraft, wohingegen in den norwegischen Geschichten die Frau
nach ihrem Tod mit Hilfe der Jungfrau Maria zu seinen Gunsten eingreift, um ihm
dennoch den Himmel zu erméglichen.

Der Kern des Motivs der iibernatiirlichen Bewegung erscheint nie unklar oder ir-
relevant: Sogar in den lingsten Ausprigungen, die 36 zweiversige Strophen enthal-
ten, ist die Enthiillung der Mutter ihrem Sohn gegeniiber iiber das Verhalten seiner
Frau vorrangig — in der Tat ist die Wiederholung der Anschuldigung mitverantwort-
lich fir die Linge dieses Balladentexts. Aber das Essenzielle dieser Szene wird im
gegenteiligen Fall expliziter deutlich, in Sophus Bugges Transkription einer verkiirz-
ten Version der Ballade. Aufgeschrieben 1857 von Signe Napper in Skafsa, Mo, Te-
lemark/Norwegen, wurde der Plot auf kiimmerliche drei Strophen verkiirzt. Der
Text enthilt in der Tat nur noch die Verleumdung der Mutter: dass Kari einen wei-
en Baren als ihr Pferd will, Vipern als Ziigel braucht und mit den Elfen reitet:

1. Ho ville kji anna hava te hest
hell kvite bjennen lika ho best.

2. Ho hev ikkje anna te beislering
hel lindarormen ho slenger umkring.

3. Eg sag a Kari rie
framte elvesie.

1. Sie wollte keinen anderen als Pferd haben

*  Grundtvig 1966-76, VI: 286 legt nahe, dass die Elfen der norwegischen Tradition und der
Wolfsattel in der schwedischen Ballade ein urspriinglicher ,Wolf* als das Tier, auf dem die
Schwiegertochter reitet, erkennen lassen kénnten.



196 Stephen Mitchell

als den weiflen Biren, der ihr am liebsten war.

2. Sie hatte nichts anderes als Zaumzeug
als die Schlange, die sie herumwirbelte.

3. Ich sah Kari reiten
mit den Elfen.

Dass solche verkiirzten, jedoch aussagekriftigen Versionen in der Gegend verbreitet
waren, wird durch die Tatsache nahegelegt, dass einige Jahre spiter (1863) in der
gleichen Gegend (Skafsa, Mo, Telemark) Bugge einen vergleichbaren Balladentext,
nun jedoch auf vier Strophen erweitert, sammelt.”> 1857 transkribiert Bugge eine
weitere Ballade aus Vradal, Kviteseid, Telemark, von Sigrid Kosi, die wieder blof} aus
vier Strophen besteht, wobei sie jedoch umfassender die zentralen Elemente des
Materials von D367 enthalt:

1. Olav han springe pa sin gangaren gri

sa hastig rie han derifra.

2. Hoyrer du Olav herren min
ho tiend kjzme du me ifrd moderen din.

3. Ho sa’ ho sag degrie
(uppette me elvesie).

4. Sa hosse kann grasi (pa jori gro
nir sonen ma ikkje moeri tru).

1. Olav sprang auf sein graues Ross,
so rasch ritt er davon.

2. Hore her, Olav, mein Herr,
Was fiir Neuigkeiten bringst du mir von deiner Mutter?

3. Sie sagte, sie habe dich reiten gesehen
(zusammen mit den Elfen).

4. Wie also kann das Gras (auf der Erde wachsen
wenn nicht der Sohn seiner Mutter glauben kann?)

Was wir hier sehen, ist die typische Expansion und Verdichtung der ineinander grei-
fenden Topoi einer iibernatiirlichen Transvektion und einer anklagenden Schwie-
germutter durch den traditionellen Erzihler (vgl. das beeindruckende und auf-
schlussreiche Beispiel in Lord 2000: 107-08), die hier wie auch in den viel lingeren
Versionen konstruiert werden. Wie kénnen wir einen Sinn gewinnen in einem Fall

3 1. Eg sag stolts Ingjebjer rie / uppte me elvesie. / 2. Ho ha’ kje anna te hojan hest / hell den
kvite bjennen den lika ho best. / 3. (Ho ha’ kje anna te) beislering / den leie ormen ho sleng-
de ikring. / 4. (Ho ha’ kje anna te) tygjyl & taum / hell den leie ormen ho sveipte um. Diese
Multiform ist in dokpro Asgjer Bergland zugeschrieben, obschon die ausgedehnte In-
formation zu diesem und dem vorhergehenden Text nahe legen, dass einige Verwirrung da-
riiber besteht, ob die Liedermacher in diesen beiden Fillen ein oder zwei Individuen repri-
sentieren.



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 197

wie diesem, wo der Liedtext gespickt ist mit Allusionen, gleichzeitig jedoch so ver-
kiirzt erscheint? Es wire vertretbar, eine Untersuchung des Textsinns damit zu be-
ginnen, dass wir dessen Performanz im Leben und den Umstinden des Singers situ-
ieren, aber stellen die Details, die iiber viele Jahrhunderte hinweg sich anhiuften und
die Sitzen wie Ho sa’ ho sdg deg rie / uppette me elvesie einen tief eingebetteten Sinn
geben, nicht einen gleichermafien relevanten Bezugsrahmen dar?** Obwohl diesen
Balladen betrichtliche populdre und wissenschaftliche Aufmerksamkeit zuteil wur-
de, vor allem den norwegischen Varianten (z.B. Aaslestad 1980; Nilsen 1993), sind
zeitgendssische islindische Parallelerscheinungen bislang iibersehen worden, Texte,
die zeigen, dass die zentralen Ideen des Materials von D367 auch anderswo in Skan-
dinavien lebendig war und in anderen Gattungen der nordischen Folkloristik. Hildur
dlfadrottning (Hildur Elfenkdnigin), bekannt in verschiedenen Versionen der Jén
Arnason Sammlung (Arnason 1954-61, 1:105-09), ist ein langatmiges Volksmiérchen
(eine Untergruppe von AT 306 ,Die zertanzten Schuhe®), das die zentralen Tropen
der D367 Balladen widerspiegelt, trotz vieler oberflichlicher Unterschiede. Es ist
nicht schwer zu sehen, dass trotz der Unterschiede in Bezug auf Gattung, Stil und
Inhalt die entscheidenden Aspekte des D367 Materials und von Hildur dlfadrottning
vieles gemeinsam haben: Alle Texte drehen sich um den Gebrauch iibernatiirlicher
und éngstlicher Transvektion, die Animositit und Eifersucht der Schwiegermutter
und die Unschuld der Protagonistin.

Dem Mirchen zufolge erleidet ein bestimmter Hof jede Weihnacht den Tod ei-
nes seiner Arbeiter. Der Bauer stellt nun einen Mann ein, der Schifer sein soll, und
an Weihnachten liegt der Schifer wach und hért, dass die Haushilterin (bustyra)
kommt und ihm das ,Zaumzeug fiir einen Hexenritt“ (gandreidarbeizl) anlegt. An-
schlieffend reitet sie auf dem Riicken des Mannes in die Elfenwelt (G241.2.1 Witch
rides on person). Dort beobachtet er sie, wie sie eine grofle Halle betritt, wo sie vom
Elfenkénig und ihren beiden Kindern begriiit und von allen wirmstens empfangen
wird, aufler von einer alten Frau. Als Hildur im Begrifte ist zu gehen, bittet der Konig
die alte Frau, die sich als dessen Mutter entpuppt, den Bann gegen ihre Schwieger-
tochter zu widerrufen (, Tak nd aftur ummeli pin, médir min...“). Sie weigert sich
(,Oll min ummeli skulu standa... ), und Hildur wird aufgefordert, in die Welt der
Menschen zuriickzukehren, wo der Bann schliefllich gebrochen wird, als der Schifer
einen Gegenstand enthiillt, den er aus der anderen Welt mitgenommen hat. Das
Hilfsmittel, das Hildur fiir ihre jahrliche Reise verwendet — das Zaumzeug fiir den
Hexenritt (vgl. G241.2.1.1 Witch transforms person by means of magic bridle) — ist
selbst Thema eines separaten Eintrags von Jén Arnason (Arnason 1954-61, I: 426),
wo wir dariiber aufgeklart werden, dass ,Wer durch die Luft und iiber das Wasser
fahren kénnen will, der muss das Hexenritt-Zaumzeug haben® (,Hver sem vill geta
ridid loft og 16g verdur ad hafa beizli pad sem heitir gandreidarbeizli“). Dieses selt-

3 Durch das Stellen dieser Frage will ich nicht den Stellenwert der Wechselwirkung zwischen

der Wahl, die ein einzelner Erzihler aus seinem oder ihrem Repertoire einerseits und die wei-
tere Abgrenzung durch die Tradition andererseits treffen muss, herabsetzen. Die Untersu-
chung dieses Punkts ist Gegenstand einer wichtigen Studie von Tangherlini 1994.



198 Stephen Mitchell

same Hilfsmittel (Gerit) muss aus einer kiirzlich begrabenen Leiche konstruiert
sein, von der zuvor bestimmte Knochen und Fleischteile entfernt wurden. Nachdem
die passenden Zauberspriiche geduflert wurden, verleiht es dem Benutzer, wenn das
Gerit auf irgendeiner Person, einem Tier oder Objekt platziert wird, die Fihigkeit,
zu einem beliebig gewiinschten Ort fliegen.

Fazit

Als Signe Napper in Skafsa, Mo, Telemark ihre sehr kurze Version von ,Olav og
Kari” fiir Sophus Bugge im Jahr 1857 sang, hatte sie sicherlich keine Kenntnis von
Hildur dlfadrottning, Hyrokkin, Ulfrs Hisdrdpa oder dem Stein von Hunnestad.
Gleichzeitig glaube ich jedoch nicht, dass wir den Grad der Informiertheit, sowohl in
ihrer Performanz des Liedes als auch in der Rezeption ihres Publikums, durch eine
umfassendere Tradition, von der ihr Vortrag das jiingste Beispiel gewesen wire,
leichtfertig abweisen sollten. In der Praxis gab es im 19. Jahrhundert viele verschie-
dene Wissensformen, iiber die die aktiven Triger der Tradition und deren Zuhorer
verfiigt haben kénnen — Erzihlungen, Bilder und Praktiken, die sich mit iibernatiir-
licher Transvektion beschiftigten — all das mag die Interpretationen der Balladen
bereichert und verstirkt haben. Das Problem, mit dem die moderne Forschung
ringt, hat viele Parallelen mit der Frage, was Tradition iiberhaupt ist und welches ihr
Einfluss auf ihre individuelle Umsetzung in der Performanz ist. Nach seiner um-
stindlichen Vertiefung in eine lebendige Tradition epischen Singens will Albert
Lord mit dem Konzept zurande kommen, das bei ihm alle Auffiihrungen aller Lieder
beinhaltet, die der Singer je gesungen hat (oder, in der Folgerung, der Hérer je ge-
hért hat).*® John Foley erweitert in einer Reihe wichtiger Werke die Implikationen
von Lords Beobachtungen und demonstriert die Macht ,traditioneller Referenziali-
tit“ (,traditional referentiality”) (vgl. Foley 1992), nichts dass,

[...] the traditional phrase or scene or story-pattern has an indexical meaning vis-a-vis
the immanent tradition; each integer reaches beyond the confines of the individual
performance or oral-derived text to a set of traditional ideas much larger and richer
than any single performance or text.

(Foley 1995: 6)

Foleys Bemerkungen heben einen wichtigen Aspekt hervor, wenn es um so offen-
sichtlich brutal verkiirzte Texte wie die 31-Wort Multiform von Napper geht: ,Sa-
hen“ oder ,horten” ihre Horer Dinge jenseits der Worter ihres Textes? War ihre
kulturelle Kenntnis ausreichend, um in ihren eigenen Kopfen vollstindigere Versio-
nen der Geschichte zu kreieren als diejenige, die Napper anbietet? War zum Beispiel
Olavs Gewalt gegeniiber Kari etwas, das hier als mentales Bild bei den Zuhorern

%, For any individual singer the tradition consists of all the performances of all the songs of all

the singers he has ever heard”, Lord 1995: 3 (siehe auch S. 10-11). Lords Ansichten zur Tra-
dition, sowie jene von vielen anderen, sind siduberlich Kontextualisiert in Ben-Amos 1984;
siehe insbesondere seine Diskussion zu , Tradition as Process” (S. 116-17).



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 199

heraufbeschworen wird, das nur durch eine Beschreibung zustande kommt, die
nichts weiter preisgibt als ihren Ritt mit den Elfen? War die eifersiichtige Schwie-
germutter, die Kari anklagt, in den Kopfen der Zuhorer prisent? Loste dieses Szena-
rio zusitzliche Szenen in den Kopfen der Zuhorer aus, wie z.B. Karis Intervention
mit der Jungfrau Maria? Oder war es umgekehrt so, dass die Zuhorer neue Bedeu-
tungen erfanden, die uns nicht bekannt sind und die mit diesen wenigen Strophen
dekodiert werden konnten? Es ist hilfreich an dieser Stelle, an Panofskys Beobach-
tung zur kulturellen Verschiebung zu denken, mit der wir es hier zu tun haben kénn-
ten. Er bemerkte, dass ein Bild von Herkules, der Cerberus aus dem Hades schleppt,
entkleidet von seinem mythologischen Kontext, in den Augen spiterer Christen als
Christus reinterpretiert werden konnte, der Adam aus dem Limbo zieht. Dergestalt
wiirden ... classical motifs invested with a non-classical meaning...“ (Panofsky
1939: 20) - in Panofskys Terminologie wire das Motiv dasselbe, ikonologisch be-
trachtet wire ein neues Bild entstanden. Natiirlich kénnen wir nicht mit Sicherheit
wissen, was die Zuhorer mit Nappers Performanz machten, aber die Moglichkeit,
dass sie dem alten Material neue Bedeutungen hinzufiigten, sollte nicht iibersehen
werden.

Ein Prozess wie derjenige, der oben entworfen wurde, wiirde uns in der Tat hel-
fen, die Evolution der archaischen Hyrokkin-Erzihlung (wie auch immer ihre nicht
wiederherstellbare, urspriingliche Form gewesen sein mag) zu verstehen, so wie sie
im spiteren Mittelalter innerhalb einer christlichen Kultur hybridisiert wurde, die
ihrerseits Moglichkeiten fiir neue Bedeutungen in Form der parallelen Diana-Ge-
schichte zur Verfiigung stellte. Foleys anschlieBende Zusammenfassung seines Den-
kens tiber ein verwandtes Thema ergibt einen wichtigen Rahmen fiir diese Diskus-
sion:

[ ... ] word-power derives from the enabling event of performance and the enabling referent

of tradition [...] tradition describes that body of implication, itself ever changing

within limits, to which a performed work of art institutionally appeals. It is the context,
the understanding, the set of assumptions and reactions that fills out the processual na-
ture of the event, providing a wholeness that, strictly speaking, cannot be located in or

projected from the decontextualized text alone.
(Foley 1995: 208)

Gegeniiber dieser bereichernden Perspektive der Rekontextualisierung eines folklo-
ristischen Texts ist Langs sterile Sicht des folkloristischen Objekts als kulturelle Os-
sifikation leicht zu verabschieden, eine Realitit, die zu erkliren hilft, warum die Idee
des Super-Organischen in den Augen der modernen Forschung so verachtenswert
scheint — , ... collectively shaped, traditional stuff that could wander around the map,
fill up collections and archives, reflect culture, and so on,” um Baumans einpragsame
Aufrechnung zu wiederholen (Bauman 1986: 2). Das Super-Organische jedoch —
wie es von Kroeber, Sauer und anderen seiner Verfechter (inklusive dessen nordi-
sche Vertreter) intendiert wurde — konnte jedoch niher bei Foleys Sicht als bei
Langs stehen. Tatsichlich vermute ich, dass Kroeber nicht leicht die Rolle des
Schwarzen Mannes anerkennen wiirde, die das Super-Organische in moderner Dar-



200 Stephen Mitchell

stellung erhalten hat (vgl. beispielsweise das dunkle Bild, welches von Duncan 1980
entworfen wurde). Indem die moderne Folkloristik der Idee des Super-Organischen
so entschieden den Riicken zuwandte, mag sie vielleicht zu weit gegangen sein.*
Was passiert, wenn der einzige Teil des D367 Materials, der in unserem Besitz ist,
sich als der 31-Wort Napper-Text erweist? Konnte eine solche Performanz Sinn
haben, entweder individuell oder institutionell, ohne, wie Foley es bezeichnet, ,the
enabling referent of tradition,” im Speziellen, ohne Kenntnis der vielen historischen
Details, die zusammen dem Text Sinn geben und die unserer Aufmerksamkeit
scheinbar untergeordnete, jedoch wichtige Details zufithren (z.B. pdskbrev, die Art
von Wandgemailden wie in Yttergran)? Sehr wahrscheinlich miissten solche Fragen
mit einem Nein beantwortet werden. Das heifit jedoch nicht, dass andere Lesarten,
die sich mehr an der spezifischen Ortlichkeit der Performanz orientieren, nicht auch
wichtig sein konnen, aber konnten sie allein die tiefen Sinnschichten auflosen, die
die verleumdete Frau und ihre vermuteten Bewegungs-Hilfsmittel in Nappers Lied
umgeben?*” Sicherlich nur mit sehr viel Gliick. Die super-organische Dimension
mag in einigen Kopfen das Aquivalent zu Langs Ossifikations-Modell geworden
sein, man konnte jedoch verniinftigerweise dafiir argumentieren, dass wir die Reali-
titen und die potentiell erklirende Kraft dieser wichtigen diachronen Perspektive
ignorieren, wenn wir uns von ihr zugunsten einer Sichtweise (eher als in Erginzung)
der Folkloristik ,,contextually and ethnographically” verabschieden. Dag Strombick
beklagte 1979 diese Unterscheidung und Kollision innerhalb der Folkloristik, wie er
das Schisma charakterisiert, einerseits , ... from philology, archaeology, and the his-
tory of religion and literature...“ entspringend und andererseits als durch ,... folk-
lore research in the direction of cultural anthropology and sociology and statistical
method... “ iibernommen (Strémbick 1979: 10-11). Es gibt natiirlich keinen Grund
zu glauben, dass diese beiden Herangehensweisen an die folkloristische Forschung
nicht sich gegenseitig unterstiitzen konnten, und obwohl wir den Terminus Super-
Organisch zugunsten einer zeitgenossischeren Begrifflichkeit meiden mégen, scheu-
en wir das Konzept auf eigene Gefahr.

Ubersetzung: Lukas Rosli

3¢ Der Nutzen des super-organischen Konzepts geht in der Debatte in der Kulturgeographie

weiter, zum Beispiel trotz des akuten Bewusstseins der Grenzen dieser Theorie, besonders in
solch problematischen Gebieten wie jenem, dass spiirbares Wirken sich eher in der Kultur als
in Individuen befindet. Vgl. zum Beispiel Duncan 1980, der den abrupten Fall des Super-Or-
ganischen bespricht, einschlieflich seiner empirischen Tendenzen, Vergegenstindlichung
der Kultur und so weiter. Vergleiche auch die Erwiderung von Price und Lewis 1993 und die
dort ausfiithrlich angefiihrte Literatur.

Zum etwas spezifischeren mittelalterlichen Kontext zu diesem Punkt siehe meine Ausfiithrun-
gen in Mitchell 2000a und die dort angefiihrte Bibliographie.

37



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 201

Literaturverzeichnis

Aaslestad, Petter. ,‘Olav og Kari’ i lys av ulike ballade-inndelinger.” Edda 3 (1980): 139-45.

Aarne, Antti und Stith Thompson, [Hrsg.]. The Types of the Folktale: A Classification and
Bibliography. 2nd rev. ed. Folklore Fellows Communications 75 (184) Helsinki 1961.
Original publication date, as Verzeichnis der Mérchentypen (FFC 3), 1928.

Almquist, Daniel, [Hrsg.]. Stockholms stads tinkebdcker fran dr 1592. Stockholm 1939-1951.

Alver, Bente Gullveig. Heksetro og trolddom. En studie i norsk heksevesen. Oslo 1971.

Anon. Tillforlitlig berdttelse om den ryktbara trollpackan kapten Elins formenta resor till Blakul-
la och bekantskap med djefwulen: sammandragen ur den dfwer bemilta Elin och flere dess
medbrottslige hdllne, samt i Kongl. Gotha Hof-rdtts archiv i Jonkoping forwarade ransakning.
Lund 1836.

Annell, Eric. Blakulla-firden skérthorsdagen dr 1793 samt djefwulens grasserande uti Romdsen
dr 1794. Strengnas 1840.

Arnason, J6n, [Hrsg.]. Islenzkar pjédsogur og evintyri. 2nd rev. ed. Rev. Ed. Arni Bédvarsson
and Bjarni Vilhjdlmsson. Reykjavik 1954-1961.

Bickstrom, P. O. Svenska folkbdcker. Sagor, legender och dfventyr, efter dldre upplagor och
andra killor utgifne, jemte dfversigt af svensk folkldsning fran dldre till ndrvarande tid. Stock-
holm 1845.

Barthes, Roland. The Semiotic Challenge. Transl. Richard Howard. New York 1988.

Bauman, Richard. ,Verbal Art as Performance. American Anthropologist 77 (1975): 290-
311.

—. Story, Performance, and Event: Contextual Studies of Oral Narrative. Cambridge 1986.

Ben-Amos, Dan. , The Seven Strands of Tradition: Varieties in Its Meaning in American
Folklore Studies.” Journal of Folklore Research 21 (2-3/ 1984): 97-131.

Colin, D. H. S. und D. C. J. Schlyter, [Hrsg.]. Samling af Sweriges Gamla Lagar. Corpus iuris
Sueco-Gotorum antiqui. Stockholm 1822.

Davidsson, Olafur. Galdur og galdramdl d Islandi. Ségufélag Sogurit 20. Reykjavik 1940-
1943.

Dué, Casey. Homeric Variations on a Lament by Briseis. Greek Studies. Lanham, Md. 2002.

Duncan, J. S. ,The Superorganic in American Cultural Geography.” Annals of the Association
of American Geographers 70 (2/ 1980): 181-98.

Dundes, Alan. ,The Motif-Index and the Tale Type Index; A Critique.” The Journal of Folk-
lore Research. Special issue: ,Tools of the Trade: Reconsidering Type and Motif In-
dexes.“ 34 (3/ 1997): 195-202.

Ejdestam, Julius. ,Svenska varseder: kartor ock tixt.“ Svenska landsmdl och svenskt folkliv. B.
40. Stockholm 1940. S. 5-60.

Flint, Valerie L J. The Rise of Magic in Early Medieval Europe. Princeton, N.J. 1991.

Foley, John Miles. ,Word-Power, Performance, and Tradition.” Journal of American Folklore
105 (1992): 275-301.

—. The Singer of Tales in Performance. Voices in Performance and Text. Bloomington 1995.

—. Homer’s Traditional Art. University Park 1999.

Grundtvig, Svend, ed. Danmarks gamle Folkeviser. Kobenhavn 1966-76. Original publication
date, 1853-1965.

Hofler, Otto. ,Balders Bestattung und die nordischen Felszeichnungen.“ Osterreichische
Akademie der Wissenschaften. Phil.-hist. K1. 88 (1951): 343-72.

Jackson, Kenneth H. The International Popular Tale and early Welsh Tradition. The Gregy-
nog Lectures. Cardiff 1961.



202 Stephen Mitchell

Johansen, Jens Christian V. Da djevelen var ude... : trolddom i det 17. drhundredes Danmark.
Odense University Studies in History and Social Sciences 129. Odense 1991.

Jonsson, Bengt R., Margareta Jersild, und Sven Bertil Jansson, [Hrsg.] Sveriges medeltida
ballader. Skrifter utgivna av Svenskt Visarkiv. Stockholm 1983-.

Jonsson, Bengt R., Svale Solheim et al., [Hrsg.]. Types of the Medieval Scandinavian Ballad: A
Descriptive Catalogue. Skrifter utgivna av Svenskt Visarkiv 5 (also published as Institute
for Comparative Research in Human Culture, Oslo, vol. 59). Stockholm 1978.

Jénsson, Finnur, ed. Edda Snorra Sturlusonar. Kebenhavn 1931.

—. Den norske-islandske Skjaldedigtning. B. Rettet Tekst. Kebenhavn 1973. Original pub-
lication date, 1912-15.

Jénsson, Finnur and Sveinbjorn Egilsson, eds. Lexicon Poeticum Antique Lingue Sep-
tentrionalis. Ordbog over det norsk-islandske skjaldesprog. 2nd rev. (facsimile) ed. Koben-
havn 1966. Original publication date, 1931.

Krappe, Alexander Haggerty. The Science of Folklore. New York 1964. Original publication
date, 1929.

Kroeber, A. L. , The Superorganic.“ American Anthropologist 19 (2/ 1917): 163-213.

—. »The Possibility of a Social Psychology.” The American Journal of Sociology 23 (5/ 1918):
633-50.

—. ,On the Principle of Order in Civilization as Exemplified by Changes of Fashion.” Ameri-
can Anthropologist 21 (3/ 1919): 235-63.

Kroningssvird, C. C., [Hrsg.]. Blakulle-Firderna eller Handlingar om Trolldoms-Viisendet i
Dalarne dren 1668-1673. Ny och tillokad upplaga. Stockholm 1845-49. [facsimile edition
with an introduction by Bengt Ankarloo, Suecica Rediviva 29, Stockholm, 1972].

Krohn, Kaarle. Die folkloristische Arbeitsmethode. Instituttet for sammenlignende kul-
turforskning. Ser B: Skrifter 5. Oslo & Cambridge, Mass. 1926. [tranl. in 1971 as Folklore
Methodology formulated by Julius Krohn and expanded by Nordic Researchers. Transl.
Roger L. Welsh. Publications of the American Folklore Society. Bibliographical and spe-
cial series 21. Austin. ]

Lang, Andrew. ,The Method of Folklore.” In Custom and Myth. London 1884. S. 10-28.
Lindahl, Carl. ,Some Uses of Numbers.“ The Journal of Folklore Research. Special issue:
»Tools of the Trade: Reconsidering Type and Motif Indexes.“ 34 (3/ 1997): 263-73.
Lindow, John. Murder and Vengeance among the Gods: Baldr in Scandinavian Mythology.

Folklore Fellows Communications 262. Helsinki 1997.

Lord, Albert Bates. The Singer Resumes the Tale. Ed. Mary Louise Lord. Myth and Poetics.
Ithaca 1995.

—.The Singer of Tales. 2nd ed. Harvard Studies in Comparative Literature 24. Cambridge
2000. Erstauflage 1960.

Magnus, Olaus. Historia de gentibus septentrionalibus [ ... ] Rom 1555.

Migne, J. P. Patrologiae Cursus Completus: Series Latina. Paris 1841-64.

Mitchell, Stephen A. Heroic Sagas and Ballads. Myth and Poetics Series. Ithaca 1991.

—.,Bldkulla and its Antecedents: Transvection and Conventicles in Nordic Witchcraft.”
Alvissmdl 7 (1997): 81-100.

—. yFolklore and Philology Revisited: Medieval Scandinavian Folklore?“ Norden og Europa.
Fagtradisjoner i nordisk etnologi og folkloristikk. Ed. Bjarne Rogge and Bente Gullveig Al-
ver. Occasional Papers from the Department of Cultural Studies, Univ. of Oslo 2. Olso
2000a. S. 286-94.

—. ,Gender and Nordic Witchcraft in the Later Middle Ages.“ Arv 56 (2000b): 7-24.

—. »gandr-Gondul dn en ging.“ In Grammatik i fokus. Ed. Lars-Olof Delsing et al. Lund. I
2003: 117-23.



Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB 367) 203

Mitchell, Stephen A. und Gregory Nagy. ,Introduction to the Second Edition.” In Albert B.
Lord, The Singer of Tales. Harvard Studies in Comparative Literature 24. Cambridge,
Mass. 2000. S. vii-xxix.

Morris, Sarah P. ,A Tale of Two Cities: The Miniature Frescos from Thera and the Origin of
Greek Poetry.“ American Journal of Archaeology 93 (1989): 511-35.

Nagy, Gregory. Pindar’s Homer: The Lyric Possession of an Epic Past. Baltimore 1990.

—. ,The Shield of Achilles: Ends of the Iliad and Beginnings of the Polis.“ In New Light on a
Dark Age: Exploring the Culture of Geometric Greece. Ed. Susan Langdon. Columbia 1997.
S. 194-207.

Neckel, Gustav und Hans Kuhn, [Hrsg.]. Edda. Die Lieder des Codex Regius nebst verwandten
Denkmiilern. 1. Text. Sth rev. Heidelber. 1983.

Nilsen, Kaj Berseth. ,Kari og Olav: Skratt lys pé et psykist landskap.” Norskleraren: Tidsskrift
for Sprak og Litteratur 17 (1/ 1993): 53-58.

Norlin, Theodor Arnold Valentin. Bldkulla-farderna i Mockfjerd eller resorna till Josefsdal
1858: Ett sanningsenligt blad ur dagens religiosa kronika. Uppsala 1858.

Norrman, Lena Elizabeth. ,Visual Poetry, Weaving Meaning. Micro Narratives in the Nordic
Oral Tradition.“ Viking and Medieval Scandinavia 1 (1): 137-62.

Oja, Linda. Varken Gud eller natur: Synen pd magi i 1600- och 1700-talets Sverige. Stockholm
1999,

Ostling, Per-Anders. Bldkulla, magi och trolldomsprocesser: En folkloristisk studie av folkliga
trosforestdllningar och av trolldomsprocesserna inom Svea hovritts jurisdiktion 1597-1720.
Etnolore 25. Uppsala 2002.

Olsen, Bjorn M. , Til Eddakvadene. II. Til Hivamal.“ Arkiv for nordisk filologi 31 (1915): 52-
95:

Panofsky, Erwin. Studies in Iconology. Humanistic Themes in the Art of the Renaissance. The
Mary Flexner Lectures on the Humanities 7. New York 1939.

Price, Marie und Lewis, Martin. ,The Reinvention of Cultural Geography.“ Annals of the
Association of American Geographers 83 (1/ 1993): 1-17.

Rafn, Carl C., [Hrsg.]. Fornaldar Ségur Nordrlanda, eptir gomlum handritum. Kobenhavn
1829-30.

Russell, Jeffrey Burton. Witchcraft in the Middle Ages. Ithaca, N.Y. 1972.

—. A History of Witchcraft, Sorcerers, Heretics, and Pagans. London 1980.

Sahlgren, Joran. ,Blékulla och blakullafirderna. En spraklig och mythistorisk undersokning.”
Namn och Bygd 3 (1915): 100-61.

Schier, Kurt. ,Die Hasdrapa von Ulfr Uggason und die bildliche Uberlieferung altnordischer
Mythen.“Minjar og mennir: Afmeelisrit helgad Kritjdni Eldjdrn 6. desember 1976. Ed. Bjarni
Vilhjdlmsson et al. Reykjavik 1976. S. 425-43.

Schlauch, Margaret. Chaucer’s Constance and Accused Queens. New York 1927,

Sorlin, Per. , The Blakulla Story: Absurdity and Rationality.” Arv 53 (1997): 131-52.

Stoklund, Marie. ,Hunnestad, §2. Runologisches.” In Reallexikon der Germanischen Alter-
tumskunde. 2nd ed. Ed. Herbert Jankuhn, Johannes Hoops and Heinrich Beck. Berlin
2000. XV: 265-66.

Strombick, Dag. , To the Readers of ARV.“ Arv 35 (1979): 9-11

Sveinsson, Einar Olafur, [Hrsg.]. Laxdeela saga. Halldérs pdttr Snorrasonar. Stifs pattr.
Islenzk fornrit §. Reykjavik 1934.

Tangherlini, Timothy R. Interpreting Legend: Danish Storytellers and their Repertoires. Milman
Parry Studies in Oral Tradition. New York 1994.



204 Stephen Mitchell

Thompson, Stith, [Hrsg.]. Motif-Index of Folk-Literature. A Classification of Narrative Ele-
ments in Folktales, Ballads, Myths, Fables, Mediaeval Romances, Exempla, Fabliaux, Jest-
Books and Local Legends. 2nd printing. Bloomington, Indiana 1966.

Tubach, Frederic C. Index Exemplorum: A Handbook of Medieval Religious Tales. Folklore
Fellows Communications 204. Helsinki 1969.

Tuulse, Armin. Kyrkor i Uppland. Habo hirad, mellersta delen: Konsthistoriskt inventarium.
Sveriges kyrkor, konsthistoriskt inventarium 98. Uppland. Bd. VII:3. Stockholm 1963.
Unger, C. R, [Hrsg.]. Postola sigur. Legendariske fortellinger om apostlernes liv, deres kamp for
kristendommens udbredelse, samt deres martyrdod. Efter gamle haandskrifter. Oslo 1874.
Walberg, Carl Gustaf. Blakulla-assembléen, eller: Den gamle advokatens samvetsqval. Stock-

holm 1815.

Wigstrom, Eva. Folktro ock signer fran skilda landskap (Folkdiktning, 3:e samlingen). Nyare
bidrag till kinnedom om de svenska landsmailen ock svenskt folkliv VIII:3. Stockholm
1898-1914.

Wood, Juliette. ,The Calumniated Wife in Medieval Welsh Literature.” Cambridge Medieval
Celtic Studies 10 (1985): 25-38.

bérolfsson, Bjérn K. und Gudni Jénsson, [Hrsg.]. Vestfirdingasogur. Gisla saga Sirssonar.
Féstbreedra saga. P dttr b ormédar. Hdvardar saga Isfirdings. Audunar pdttr vestfirzka.
Porvardar pdttr krdkunefs. Islenzk fornrit 6. Reykjavik1972. Original publication date,
1943.

Porvardardottir, Olina. Brennudldin: Galdur og galdratri { mdlskjélum og munnmelum. Reyk-
javik 2000.



	Transvektion und die verleumdete Frau in der skandinavischen Tradition (TSB D367) : ein neuerliches Überdenken des Super-Organischen in der Folkloristik

